
SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 28 

5. Kāfī Ḥasan Afandī al-Āqḥiṣārī (gest. 1025/1616)

Āqḥiṣārī hat sich als Gesellschaftskritiker und Reformator einen Namen gemacht. 
Seine solide juristische Ausbildung und ein polyglotter islamischer Hintergrund 
sicherten ihm eine angesehene Stellung im Osmanischen Reich. Er schrieb über-
dies Gedichte auf Türkisch, Arabisch und Persisch, von denen 20 erhalten geblie-
ben sind.  

5.1  Biographie 

Kāfī Ḥasan Afandī al-Āqḥiṣārī, der auch unter dem Namen Kāfī bekannt ist, wur-
de 951/1544 in Āqḥiṣār, Bosnien geboren, wo er mit zwölf Jahren seine Ausbil-
dung begann87. Er selbst gibt seinen Namen in arabischer Schreibung als Ḥasan b. 
Tūrḫān b. Dāwud b. Yaʿqūb az-Zībī al-Āqḥiṣārī an88. Die Stationen seines Lebens 
sind nicht zuletzt durch seine Autobiographie genauer bekannt, welche Āqḥiṣārī 
an 29. Stelle seines 30 Biographien umfassenden Niẓām al-ʿulamāʾ ilā ḫātam al-
anbiyāʾ („Ordnung der Gelehrten bis zum Siegel der Propheten“) einfügte89. Er 
ging 974/1566 nach Istanbul, wo er neun Jahre lang in einer Medrese studierte. Er 
lernte bei Kara Yılan, einem Schüler von Ibn Kamāl Bāšā90, in dessen Dienste er 
trat. Als Kara Yılan in hohem Alter in Çatalca als Lehrer in die Ali Pascha-
Medrese berufen wurde, begleitete er ihn dorthin. Nach dessen Tod studierte er 
bei Ahmed Ensârî tafsīr und uṣūl al-fiqh. Im Jahre 983/1575 schloss er sein Med-
resenstudium ab und kehrte in seinen Geburtsort Aqḥiṣār zurück. Dort widmete 
er sich eine Weile dem Unterricht und verfasste eigene Schriften. 986/1578 wurde 
er stellvertretender Richter an der Seite von Bâlî Efendi, seinem Hoca aus Istan-
bul, der zum Qāḍī in Bosnien ernannt worden war. Ḥasan Kāfī, der 991/1583 
Richter in Aqḥiṣār wurde, ging 996/1588 nach Istanbul, begann dort seinen 
Dienst als Hilfsbeamter und wurde 998/1590 zum Qāḍī des Sancak Sirem er-
nannt. Auch in Osjek übte er eine Weile das Richteramt aus. 

Im folgenden Jahr machte er die Pilgerfahrt nach Mekka. In seiner Zeit in 
Medina lernte er Mîr Gazanfer b. Caʿfer el-Hüseynî, den Hoca von Celāleddīn 

87  In Bosnien-Herzegowina ist er als Hasan Kafija Pruščak bekannt. Für Hinweise zu Leben 
und Werk s. Aruçi, Muhammed, Hasan Kâfî Akhisârî, in: İslâm Ansiklopedisi, hrsg. v. Tür-
kiye Diyanet Vakfı. İstanbul 1988-, Bd. 16, 326-329; Witkam, Jan Just, Ḥasan al-Kāfī al-
Aqḥiṣārī and his Niẓām al-ʿUlamāʾ ilā Kātam al-Anbiyāʾ: A facsimile edition of MS Bratislava 
TF 136, presented, with an annotated index, in: Manuscripts of the Middle East 4 (Leiden 
1989), 88-114. Tilli, Béchir, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne: un important 
document du sayh al-Aqhisari (XVIIe s), in: Revue de l`Occident Musulman et de la Méditer-
ranée 18 (1974), 131-148. 

88  Witkam, Aqḥiṣārī and his Niẓām al-ʿUlamāʾ, 89. 
89  Diese ist in englischer Übersetzung bei Witkam, Aqḥiṣārī and his Niẓām al-ʿUlamāʾ, 89-91, 

abgedruckt. 
90  Vgl. Kap. 2. hier. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 29 

Ekber Şah, kennen und nahm an dessen Unterricht teil. Als er 1000/1592 über 
Istanbul in sein Heimatland zurückkehrte, wurde er Qāḍī in der Nähe von 
Aqḥiṣār. Er bekleidete dieses Amt bis 1003/1594. Danach kehrte er nach Aqḥiṣār 
zurück. 1005/1596 wurde Ḥasan Kāfī aus Aqḥiṣār abgezogen, um an dem Eger-
Feldzug (Erlau/Ungarn)91 Mehmets III. teilzunehmen. Nach der Eroberung der 
Zitadelle von Eger und dem Haçova-Sieg (Ṣafar 1005/Oktober 1596) unterbreitete 
er einigen Männern des Staates und des Heeres ein Werk mit dem Titel Uṣūl al-
ḥikam fī niẓām al-ʿālam, welches er auf Arabisch verfasst hatte (s. dazu auch 5.2). Er 
wurde aufgefordert, dieses Werk ins Türkische zu übersetzen und zu erläutern. 
Ḥasan Kāfī ging erneut nach Istanbul, diesmal um die Uṣūl ins Osmanische zu 
übertragen und mit Erläuterungen zu versehen. Das Buch wurde schliesslich dem 
Sultan zur Kenntnis gebracht92. Āqḥiṣārī wurde gewährt, als Qāḍī von Aqḥiṣār in 
den Ruhestand zu treten unter der Bedingung, dass er Studenten aus der Region 
weiterhin unterrichtete. Nachdem er eine Weile in Istanbul geblieben war, kehrte 
er in seinen Geburtsort zurück, wobei er aber wahrscheinlich im Šawwāl 1007/Mai 
1599 in das von İbrâhim Paşa befehligte Heer eintrat. Informationen über das 
spätere Leben von Ḥasan Kāfī sind spärlich. Als Todesjahr werden 1024/1615 
bzw. 1025/1616 angegeben. Sein Grab wurde zu einem Wallfahrtsort.  

5.2  Werk 

Āqḥiṣārī verfasste auf Arabisch – wie unter 5.1 erwähnt – „Grundlegende Weis-
heiten über die Ordnung der Welt“ (Uṣūl al-ḥikam fī niẓām al-ʿālam)93. Darin setzt 
er sich mit den Ursachen der militärischen Schwäche des Osmanischen Reiches 
ausführlich auseinander und kritisiert insbesondere die Disziplinlosigkeit der 
Truppen94. Āqḥiṣārī gilt als der erste, „der den Niedergang und den inneren Ver-
fall der Türkei schon damals erkannte, als sie noch in vollem Ansehen ihrer 
Macht in Europa stand“95. Er schrieb die Uṣūl mehr als ein Jahrhundert vor Ibra-
him Müteferrika (gest. 1158/1745), der im Jahr 1732 eine gleichnamige Abhand- 
 

                                                                                          
91  Das ungarische Erlau liegt 130 km nordöstlich von Budapest, Witkam, Aqḥiṣārī and his 

Niẓām al-ʿUlamāʾ, 102, Anm. 29. 
92  Für Einzelheiten s. Witkam, Aqḥiṣārī and his Niẓām al-ʿUlamāʾ, 91. 
93  Diese Abhandlung findet sich in deutscher Übersetzung bei von Krácson, E., Eine Staats-

schrift des bosnischen Mohammedaners Molla Hassan Elkjáfi »Über die Art und Weise des Regie-
rens«, in: Archiv für Slavische Philologie 32 (1911), 139-158, 143-158. Tilli, Béchir, Aux ori-
gines de la pensée réformiste ottomane moderne, 131-148. Tilli bietet einen guten Überblick über 
Aufbau und gedankliche Struktur dieser Schrift, 137-147. Für die recht frühe Übersetzung 
ins Französische von M. Garcin de Tassy s. Principes de Sagesse, touchant l`art de gouver-
neur, in: Journal Asiatique 23 (Avril 1824), 213-226, 283-290. 

94  Dazu und zum Folgenden s. Nagel, Tilman, Staat und Glaubensgemeinschaft im Islam, 2 Bde., 
Zürich und München 1981, Bd. 2, 155-163. 

95  Von Krácson, Hassan Elkjáfi, 141. Ähnlich Balić, Smail, Das unbekannte Bosnien: Europas 
Brücke zur islamischen Welt. Köln [u.a.] 1991, 229. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 30 

lung verfasste, welche ebenfalls dem damaligen Sultan von Istanbul vorgelegt 
wurde. Āqḥiṣārīs Werk ist laut Tilli auch bedeutsam für eine Neuperiodisierung 
und Neubewertung des Prä-Nahḍa-Prozesses96. Balić stuft die Reformschrift als 
einen Fürstenspiegel ein, mit dem Unterschied, dass sie „klare Bezüge zur dama-
ligen greifbaren sozialen Wirklichkeit“ enthalte97. Āqḥiṣārī ist der Auffassung, 
dass „der Gelehrtenstand der wichtigste sei, denn er leistet dem Gemeinwesen 
den größten Dienst“. Dabei geht er von der Vorstellung „der Harmonie aller 
Stände des Reiches“ aus, wobei den Religionsgelehrten die Aufgabe zufällt, das 
göttliche Gesetz auszulegen und „damit überhaupt die Ordnung des menschli-
chen Zusammenlebens aufrecht zu erhalten“. Es ist letzten Endes dieser Gelehr-
tentypus, der „den sultanischen Truppen den Sieg“ ermöglicht. Umgekehrt ist er 
der Meinung: „Ungenügende Beachtung der Aufgaben und Leistungen des Ge-
lehrtenstandes von seiten der Heerführer und Machthaber hat dem Reich den 
Ruin gebracht.“  

Neben juristischen Schriften verfasste Āqḥiṣārī auch solche zu Grammatik und 
Sprachwissenschaft98. Sein Muḫtaṣar al-Kāfī min al-manṭiq ist ein Werk über Logik. 
Zu Ibn Kamāl Bāšās Muqaddimat aṣ-ṣalāt schrieb er einen Kommentar mit dem 
Titel Ḥadīqat aṣ-ṣalāt allatī hiya raʾīs al-ʿibādāt („Der Gebetsgarten: Über die Krone 
der gottesdienstlichen Handlungen“). Im Bereich der Theologie ist sein Nūr al-
yaqīn fī uṣūl ad-dīn („Licht der Gewissheit im Bereich der Grundlagen der Religi-
on“)99 zu nennen, ein Kommentar über die theologische Dogmatik (ʿAqīdat ahl 
as-sunna) von Ṭaḥāwī (gest. 321/933). Des Weiteren schrieb er mit dem oben an-
geführten Niẓām al-ʿulamāʾ ilā ḫātam al-anbiyāʾ, ein Werk, in dem er die Kette der 
Rechtslehrer, auf die er sich berief, bis zu Abū Ḥanīfa und von diesem bis zum 
Propheten verfolgte und sie alle mit einer Biographie versah100. Schliesslich ge-
hört in diese Reihe auch die hier edierte Schrift Rawḍāt al-ǧannāt fī uṣūl al-iʿti-
qādāt101, ein Kompendium über theologische Ansichten. 

96  Tilli, Aux origines de la pensée réformiste ottomane moderne, 134-135, 141, 148. 
97  Balić, Das unbekannte Bosnien, 230. 
98  Eine genaue Auflistung seiner auf insgesamt 16 bezifferten verschiedenen Werke findet 

sich bei Aruçi, Hasan Kâfî Akhisârî, 327-329. 
99  MS in Istanbul Süleymaniye Kütüphanesi, Ḥamidiye, Nr. 764, Varak 45b-130a. Das Werk 

wurde unter dem Titel Nūr al-yaqīn fī uṣūl ad-dīn fī šarḥ ʿaqāʾid aṭ-Ṭaḥāwī in Riyad 
1997/1418 gedruckt. Hrsg. Zühdi Adlufitesh Bosnevi. Das Todesjahr Āqḥiṣārīs wird dort 
als 1024/1615 angegeben, d.h. es weicht um ein Jahr vom erwähnten, 1025/1616, ab. Diese 
Angaben verdanke ich meinem Freund Dr. Akşin Somel. 

100  Für dort aufgeführte Personen s. Witkam, Aqḥiṣārī and his Niẓām al-ʿUlamāʾ, 92. 
101  MS Berlin 1841, fol. 91b 1-5. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 31 

5.3 Rawḍāt al-ǧannāt fī uṣūl al-iʿtiqādāt,  
„Gartenanlagen zu den Grundlagen der Glaubensüberzeugungen“ 

Im Unterschied zu Āqḥiṣārīs Reformschrift Uṣūl al-ḥikam fī niẓām al-ʿālam sind 
seine dogmatischen Beiträge bislang kaum untersucht worden102. Mit seinem 
Werk Rawḍāt al-ǧannāt stellte Āqḥiṣārī im Jahr 1014/1605-6 einen populären Ab-
riss der Theologie vor103. Es scheint, dass er selbst dazu auch einen Kommentar 
mit dem Titel Azhār ar-rawḍāt geschrieben hat. Die Idee, Rawḍāt al-ǧannāt zu 
schreiben, soll er in Mekka gehabt haben, als ihm eine im Jahr 500 (fī tārīḫ ḫams- 
miʾa) geschriebene alte (ʿatīq) Kopie von Māturīdīs Kitāb at-Tawḥīd in die Hände 
fiel und er in dieser Disziplin (ʿilm, gemeint ist: ʿilm at-tawḥīd) eine Kurzversion 
erstellen wollte. Ferner veranlasste ihn dazu die Vielzahl unerlaubter Neuerungen 
(bidaʿ) und falscher Behauptungen der Möchtegern-Ṣūfīs (mutaṣawwifa). Seine Ab-
sicht ist, dem „gemeinen Volk“ (ʿāmma) und den „Kindern“ (aṭfāl) der Sunniten 
(w. ahl dār an-naṣr al-ḫāṣṣa; ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa) eine kurze Fassung des ʿilm at-
tawḥīd zur Verfügung zu stellen, damit sie, falls sie sich an deren Inhalt festhalten 
(tamassaka), niemals vom „richtigen Weg der Rechtleitung“ (w. ʿan al-hudā wa-ṭ-
ṭarīqa al-ǧādda) abirren104. Denn, was in diesem Buch (hāḏā l-kitāb) erklärt wird 
(buyyina), ist der „Glaubensgrundsatz“ (iʿtiqād) der Sunniten (ahl as-sunna wa-l-
ǧamāʿa) beziehungsweise der Prophetengenossen (ṣaḥāba). Dies bedeutet, dass es 
Āqḥiṣārīs Absicht war, eine Art Rettungsring für nicht sattelfeste Gläubige der 
sunnitischen Gemeinde anzubieten. 

Als Hauptthema für sein Werk wählte Āqḥiṣārī den Glauben (īmān) deshalb, 
weil der Glaube die erste Pflicht des Menschen sei und das letzte, was von ihm 
bei der Trennung der Seele vom Körper verlangt werde (w. ʿinda nazʿ al-arwāḥ  
mina l-abdān)105. Zudem stehe der „Glaube an der Spitze aller religiösen Glau-
bensartikel“106. 

Im Vorspann der Rawḍāt erwähnt Āqḥiṣārī folgende Bücher, die er als die be-
sten und kürzesten Werke zum Thema bezeichnet: Das Abū Ḥanīfa zugeschrie-

                                                                                          
102  Von Krácson, Hassan Elkjáfi, 140, Anm. 2, bekundet freimütig: „Diese islamitischen theo-

logischen und juristischen Werke habe ich nicht durchforscht, ja überhaupt nicht gesucht, 
da sie keinen historischen Wert besitzen.“ 

103  Vgl. auch Aruçi, Hasan Kâfî Akhisârî, 327-328 zu Āqḥiṣārīs theologischem Schrifttum. Die 
Entwicklung der ʿaqāʾid-Literatur, die mit den šahādatān-Formeln beginnt, dann aber mehr 
an Inhalt gewinnt, bis hin zu der Vorherbestimmung, ist bei J. van Ess, Theologie, Bd. 4, 
353-360, zusammengefasst; vgl. weiter ebd., Bd. 4, 563-578. 

104  Diese Bemerkungen veranlasste Daiber zu vermuten, dass Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ǧannāt ein 
Kompendium über Māturīdīs Kitāb at-tawḥīd „zur Widerlegung der ketzerischen Neuerer, 
speziell der Sufis“ darstelle (Der Islam 52/1975/302 f.), was bereits von Rudolph richtig ge-
stellt wurde. Rudolph, Māturīdī, 216, Anm. 69.  

105  Dies ist die Bedeutung des ursprünglichen Glaubensbundes (mīṯāq, Hinweis auf Sure 7, 
172), meint Āqḥiṣārī. Rawḍāt, 92a.  

106  W. fa-l-īmān raʾīs al-iʿtiqādāt ad-dīniyya wa-raʾsuhā. Rawḍāt, 92a.  

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 32 

bene al-Fiqh al-akbar107, ʿAqāʾid aṭ-Ṭaḥāwī108, ʿAqāʾid ʿUmar an-Nasafī109, ʿAqāʾid 
as-Sanūsī110 und ʿAqāʾid nuqāyat as-Suyūṭī111. Trotz seiner Feststellung, dass diese 
Werke eine hervorragende Qualität aufweisen und dazu kurz und bündig abge-
fasst sind, bemängelt Āqḥiṣārī bei deren Einleitung (tamhīd) die Beweisführungen 
(adilla). Dies habe zur Folge, dass der Gläubige der Nachahmung (taqlīd) verfallen 
könnte. So ist ein weiterer Beweggrund für Āqḥiṣārī entstanden, aus all diesen 
„Grundlagen“ (uṣūl), die von hervorragenden Autoritäten (fuḥūl) geschrieben 
sind, eine zufriedenstellende Zusammenfassung (muḫtaṣar raḍiyy) herzustellen, 
die einerseits die durch den Verstand bewiesenen Glaubenssätze (ʿaqāʾid al-
maʿqūl) umfasst und andererseits einen soliden Text ausgewählter Überliefe- 
rungen (w. matn matīn li-nuḫab al-manqūl) darstellt. Was Āqḥiṣārī in seinem Werk 
nicht haben wollte, sind Fragen von Gegnern und deren Beweise112. Hier ist er-
wähnenswert, dass Āqḥiṣārī meint, wer sich zum Glauben sowohl mit der Zunge 
(bi-l-lisān) als auch im Herzen (ṣaddaqa bi-qalbihī) bekenne, sagen dürfe: „Ich bin 
wirklich ein Gläubiger“ (anā muʾmin ḥaqqan). Denn, wer an seinem Glauben zwei-
felt (šakka), begeht Unglauben (yakfuru)113. Dies bedeutet, dass Āqḥiṣārī in die-
sem Punkt Māturīdīs und nicht Ašʿarīs Haltung einnimmt, ohne jedoch den ei-
nen oder den anderen beim Namen zu nennen.  

5.3.1   Der erste Garten: Die Wirklichkeit des Glaubens 

Dennoch schien es Āqḥiṣārī sehr wichtig zu sein, den Unterschied zwischen der 
Lehre Māturīdīs und Abū Ḥanīfas einerseits und der von Mālik, Šāfiʿī und Awzāʿī 
andererseits, in Bezug auf die Bewertung der Handlung als einen Bestandteil des 
Glaubens, zu zeigen. Abū Ḥanīfa und Māturīdī vertreten nämlich die Meinung, 
dass „die Handlungen“ (aʿmāl) keinen „Zugang“ (madḫal) zur Wirklichkeit (ḥaqīqa)  

107  Zu den verschiedenen Versionen von al-Fiqh al-akbar s. van Ess, Theologie, Bd. 1, 207-211. 
Die arabischen Texte der Abū Ḥanīfa zugeschriebenen Bücher Fiqh Akbar I, Waṣiyyat Abī 
Ḥanīfa und Fiqh Akbar II sind 1321/1903 in Haidarabad in kommentierter Fassung er-
schienen. Rudolph meint, es handle sich wohl um Fiqh akbar II. Rudolph, Māturīdī, 216, 
Anm. 69. 1417/1997 erschien in Beirut: Šarḥ al-Fiqh al-akbar, von al-Mullā ʿAlī b. Sulṭān 
Muḥmadāī (gest. 1014/1605). 

108  Oder al-ʿAqīda, oder Bayān as-sunna wa-l-ǧamāʿa, vgl. hier Anm. 27. 
109  Abū Ḥafṣ ʿUmar an-Nasafī, Naǧmaddīn al-Māturīdī (gest. 537/1142). Vgl. hier, Anm. 76. 
110  Abū ʿAbdallāh Muḥammad b. Yūsuf b. ʿUmar b. Šuʿayb, gest. 895/1490. Zu ihm s. H. 

Bencheneb, Sanūsī, in EI2, Bd. 9, 20. Vgl. Sanūsīs Umm al-barāhīn fī l-ʿaqāʾid, in: Maǧmūʿ 
muhimmāt al-mutūn, 4. Auflage, Kairo 1369/1949, 3-10 und al-Ustāḏ al-Kāmil aš-Šayḫ 
Muḥammad al-Hāšimīs: Al-ʿAqāʾid ad-durriyya, Šarḥ matn as-Sanūsiyya. Kairo 18. Gumādā 
II, 1377/8. Januar, 1959 (Nachdruck: 01.01.2000). 

111  Abū l-Faḍl ʿAbdarraḥmān b. Abī Bakr b. Muḥammad b. Ǧalāladdīn al-Ḫuḍayrī (gest. 
911/1505). Zu ihm s. E. Geoffroy, Suyūṭī EI2, Bd. 9, 913-916. 

112  min ġayr īrād asʾilat al-muʿāriḍīn wa-adillat al-muḫālifīn. Rawḍāt, 92b. 
113  Rawḍāt 93b. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 33 

des Glaubens darstellen, wobei die anderen drei und mit ihnen alle Traditionarier 
(muḥaddiṯūn) und Rechtsgelehrten (fuqahāʾ) meinten: Der Glaube besteht aus Zu-
stimmung (taṣdīq) im Herzen, Bekenntnis (iqrār) mit der Zunge und Handlung 
nach den Grundlagen der Religion (al-ʿamal bi-l-arkān). Šāfiʿī soll gesagt haben: 
Wer den ersten Teil, (d.h. Zustimmung im Herzen, taṣdīq) nicht erfüllt hat (aḫalla), 
ist ein Heuchler, wer den zweiten Teil nicht erfüllt hat, ist ein Götzendiener (kāfir) 
und wer den dritten Teil nicht erfüllt hat, ist ein Frevler (fāsiq)114. Zusammen-
gefasst heisst das: iqrār und ʿamal sind für sie – d.h. für Mālik, Šāfiʿī, Awzāʿī und 
alle Traditionarier und Rechtsgelehrten – zwei Bestandteile der Wirklichkeit (ḥaqī- 
qa) des Glaubens, was sie dazu bewog zu behaupten, der Glaube könne zu- oder 
abnehmen, verbunden mit der Zu- oder Abnahme der Handlung. Dem ist aber 
nicht so (wa-laysa kaḏālik)115. Nach Aufführung der Beweise kommt Āqḥiṣārī zum 
Schluss, dass die Meinung der Karrāmiyya116, der Glaube bedeute das blosse Be-
kenntnis (iqrār muǧarrad), falsch sei (w. buṭlān). Die Aussage von Bišr b. Ġiyāṯ [al-
Marīsī] (gest. 218/833) und von Ibn ar-Rāwandī (gest. 245/859 oder 250/864 oder 
298/910), der Glaube sei nur Zustimmung (taṣdīq faqaṭ), aber sowohl im Herzen 
als auch mit der Zunge, sei ebenfalls falsch. Was Ǧahm117 [b. Ṣafwān] (gest. 128/ 
745) behauptete, der Glaube sei nur die Erkenntnis (maʿrifa faqaṭ), ist selbstver-
ständlich auch falsch118. Im Weiteren stellt Āqḥiṣārī fest, dass Glaube (īmān) und 
islām dasselbe bedeuten (94b)119, der Glaube des Nachahmers (muqallid) richtig, 
der Nachahmer selbst aber ein Ungehorsamer ist, weil er keine Spekulation 
(naẓar) ausübt. Die Gottesreligion ist sowohl auf Erden als auch im Himmel der 
Islam. 

5.3.2  Der zweite Garten: Der Glaube an Gott 

Die folgenden Kapitel sollen hier in Form einer Inhaltsübersicht zusammenge-
fasst werden: 

– Ein Urteil durch die Vernunft (ḥukm ʿaqlī) über etwas, was die Vernunft erfas-
sen kann (maʿqūl), muss entweder mittels Notwendigkeit (wuǧūb) oder Un-
möglichkeit (imtināʿ) oder Möglichkeit (imkān) erfolgen. 

                                                                                          
114  Rawḍāt, 93b. 
115  Rawḍāt, 93b ult.  
116  In seinem Buch as-Sawād al-aʿẓam, kritisiert al-Ḥakīm as-Samarqandī (gest. 342/953) so-

wohl die Ǧahmiyya als auch die Karrāmiyya. Er war auch der Meinung, dass „der Glaube 
nichts mit den Werken zu tun hat“. Dies hatte er in seiner Risāla fī l-īmān ǧuzʾ min al-ʿamal 
am lā? Wa-murakkab am lā? bekräftigt. S. van Ess, Theologie, Bd. 2, 565. 

117  Zu ihm ebd., Bd. 2, 493-507. 
118  Rawḍāt, 94a-94b. Vgl. die Ausführungen Māturīdīs im Kitāb at-Tawḥīd, 373-379, zusam-

mengefasst bei Rudolph, Māturīdī, 235. 
119  Vgl. Māturīdī, Tawḥīd, 394,11-401 ult. Erwähnt bei Rudolph, Māturīdī, 235. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 34 

– Gott ist das Notwendigseiende (wāǧib al-wuǧūd). Ein Partner für Gott ist un-
möglich (mumtaniʿ). Die Welt und ihre Teile sind möglich (mumkin).

– Das Mögliche füllt einen Raum (mutaḥayyiz), d.h. ist eine Substanz (ǧawhar)
oder ein Zustand (ḥāl) in dieser Substanz, d.h. ein Akzidens (ʿaraḍ).

– Ist eine Substanz teilbar, so ist sie ein Körper (ǧism), ansonsten ist sie ein
Atom (w. ǧuzʾ lā yataǧazzaʾ).

– Ein Akzidens kann speziell in einem Lebewesen (ḥayy) vorhanden sein, z.B.
das Wissen (ʿilm). Ansonsten ist es etwas wie die Farben (alwān).

– Ein Mögliches (mumkin) braucht in seiner Existenz (wuǧūd) oder Inexistenz
(w. ʿadamuhū) etwas, was zum Überwiegen verhilft (muraǧǧiḥ). Entweder ver-
fügt es (das Mögliche) über eine Wahl (muḫtār), d.h. es hat die Wahl, etwas zu
tun oder nicht zu tun (w. in šāʾa faʿala wa-in šāʾa taraka). Oder ein Mögliches
ist in sich so zwingend (mūǧib bi-ḏātihī), dass die Wirkung (aṯar) von ihm aus-
gehen muss, ob es dies will oder nicht, wie das Licht von der Sonne. Das
Ding ist dann ohne vorangehenden Stoff (bidūn mādda sābiqa) und ohne ein
Mittel zur Herstellung (ālat ibdāʿ) vorhanden. Es ist wie bei der Herstellung
(takwīn) des ersten Geschöpfes (al-maḫlūq al-awwal). Beide weisen eine Art Ins-
Sein-Setzen (īǧād) auf. Auch absolute Neuschöpfung (ibdāʿ, creatio ex nihilo)
kann darunter fallen.

– Man glaube, dass Gott einer ist und keinen Partner hat (lā šarīka lahū), dass Er
anfangslos (qadīm), dauerhaft (bāqin) und ohnegleichen (lā šayʾ miṯlahū) ist,
und dass Er in Sich Selbst besteht (qāʾim bi-ḏātihī). Er hat nichts anderes nötig
(mustaġnin ʿammā siwāh).

– Dass Er urewige Eigenschaften (ṣifāt azaliyya) hat, die in Seinem Wesen beste-
hen (qāʾima bi-ḏātihī), wie das Leben (ḥayāt), das von nichts abhängt, und das
Wissen, das von allen notwendigen (wāǧibāt), unmöglichen (mustaḥīlāt) und
möglichen Dingen (mumkināt) abhängt. Dazu kommen der Wille (irāda) und
das Handlungsvermögen (qudra), die beide nur von den möglichen Dingen
(mumkināt) abhängen, die Herstellung (takwīn), die von dem abhängt, was
vom Willen (irāda) abhängt, das Hören (samʿ) und Sehen (baṣar), die von al-
len existierenden Dingen (mawǧūdāt) abhängen, und die Rede, welche weder
aus Buchstaben (w. ḥarf) noch aus Klang (w. ṣawt) besteht.

– So wie Er in Seinen Eigenschaften urewig (azaliyyan) war, so bleibt Er in ih-
nen ewig (abadiyyan).

– Seine Eigenschaften sind nicht Sein Wesen (w. ʿayn ḏātihī) und sind auch
nicht anders als Sein Wesen (ġayr ḏātihī).

– Er ist „etwas“, aber nicht wie die übrigen Dinge (fa-huwa šayʾ lā ka-l-ašyāʾ). Er
ist keine Substanz (ǧawhar), kein Körper (ǧism), nicht akzidentiell (ʿaraḍī), hat
keine Form (ṣūra), keine Grenze (ḥadd) und kein Ende (nihāya). Er ist weder
durch „Washeit“ noch durch „Wieheit“ zu beschreiben (lā yūṣaf bi-l-māhiyya
wa-lā bi-l-kayfiyya). Er nimmt keinen Platz ein (lā yatamakkan bi-makān) und
unterliegt nicht der Zeit (lā yaǧrī ʿalayhi zamān).

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 35 

– Die Hand ist Seine Eigenschaft (ṣifa) ohne „wie“ (bi-lā kayf), genau so wie der 
Zorn (ġaḍab), die Zufriedenheit (riḍā) und die göttliche Vorherbestimmung 
(qadar, qaḍāʾ). 

– Nichts in den beiden Welten (kawnayn) hat Bestand ausser in Seinem Wissen 
(ʿilm), Seinem Willen (irāda), Seiner Kraft (qudra) und Seinem Erschaffen 
(takwīn). Was Er (in der Urewigkeit) wollte, ist geworden (oder wird noch) (mā 
šāʾa kāna), und was Er nicht wollte, trat nicht ins Sein ein (und wird es auch 
nicht tun) (w. wa-mā lam yašaʾ lam yakun). 

– In Seiner Güte (faḍlan minhu) leitet Er recht (yahdī), macht Er sündlos (yaʿṣim) 
und schützt Er vor Krankheiten und Prüfungen (yuʿāfī), wen Er will (man 
yašāʾ). In Seiner Gerechtigkeit (w. ʿadlan) führt Er in die Irre (yuḍill), lässt im 
Stich (yaḫḏil) und prüft (yabtalī), wen Er will. Seine Handlungen (afʿāl) erklärt 
Er nie durch die Zwecke (aġrāḍ). 

– Gott wird im Jenseits von den Bewohnern des Paradieses gesehen, aber ohne 
„Umfang“ (bi-ġayr iḥāṭa) und ohne „Wieheit“ (bi-lā kayf). 

– Gott erhört die Bittgebete (yuǧīb ad-daʿawāt). Bittgebete und Almosen (ṣada- 
qa) haben einen (positiven) Einfluss und Nutzen, sowohl für Tote (amwāt) als 
auch für Lebende (aḥyāʾ). 

5.3.3  Der dritte Garten: Der Glaube an die Engel 

– Die Engel sind pneumatische Wesen (ašḫāṣ rūḥāniyya) in Gestalt von Lebewe-
sen (tarkīb al-ḥayawān); sie sind im Stande, verschiedene Gestalten anzuneh-
men; sie sind weder männlich noch weiblich. 

– Gott schuf sie, damit sie Ihm dienen. Gott braucht ihre Hilfe nicht. Sie sind 
Seine Boten zu den Menschen. Nur Gott weiss die Zahl ihrer Klassen (aṣnāf). 

– Sie sind Seine Soldaten (ǧunūduhū). Ihre Oberhäupter (ruʾasāʾ) sind die drei 
Engel (amlāk), die für das Leben zuständig sind. Ǧibrīl ist mit der Offen- 
barung (waḥy), Mīkāʾīl mit dem Regen, Isrāfīl mit dem Blasen der Trompete 
(an-nafḫ bi-ṣ-ṣūr) betraut. Durch die Offenbarung leben die Herzen und die 
Geister (al-qulūb wa-l-arwāḥ), durch den Regen leben die Pflanzen, und durch 
das Blasen der Trompete leben die Toten wieder. Isrāfīl empfängt die See- 
len (arwāḥ). Manche Engel kümmern sich um die Himmel, andere um die 
Erde, wieder andere um das Paradies und noch weitere um das Höllenfeuer 
(bi-n-nār). 

– Manche schreiben die Handlungen der Menschen auf, andere befragen sie 
kurz nach dem Tod. 

– Die Menschen sehen die Engel nicht in ihren ursprünglichen Gestalten 
(ṣuwar), weil sie weder die Schönheit noch die Hässlichkeit der Engel (ḥusn, 
ʿayb) ertragen können. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 36 

– Die Gesandten (rusul) unter ihnen sind im Range höher gestuft als die Men-
schen. Aber die Gesandten der Menschen sind höher als ihre (der Engel) Ge-
sandten.

– Die Engel sind immer gehorsam.
– Hārūt und Mārūt haben weder Unglaube (kufr) noch eine grosse Sünde

(kabīra) begangen. Aber sie lehrten die Menschen die Zauberkunst (siḥr).
– Iblīs war kein Engel. Er war ein ǧinnī.
– Die Dschinnen sind unsichtbare Geschöpfe, wie die Teufel (šayāṭīn). Sie unter-

liegen der religiösen Verpflichtung (mukallaf) wie die Menschen (bašar).

5.3.4  Der vierte Garten: Der Glaube an Seine Bücher 

– Die Bücher Gottes sind die Rede Gottes (kalām Allāh) und Seine Anreden
(ḫiṭābāt); entweder hört man sie von Gott ohne „Wieheit“ (samāʿan minhu bi-lā
kayf) oder es überbringt sie ein Engel (malak), wie z.B. die Tora (tawrāt) an
Moses, die Psalter (zabūr) an David, das Evangelium (inǧīl) an Jesus (ʿĪsā) und
den Koran (furqān) an Muḥammad. Weder der Engel noch der Prophet verfü-
gen über die Anordnung oder die Bedeutung (des jeweiligen Buches) (wa-
laysa li-l-malak wa-lā li-n-nabī taṣarruf fī šayʾ min an-naẓm wa-l-maʿnā). Die Über-
bringung geschieht durch Offenbarung (waḥyan), Herabsendung (tanzīlan)
oder Hören (samāʿan).

– Gott hat auch andere Bücher als jene, die Er Seinen Propheten herabsandte
(anzala). Die Namen und die Zahl dieser Bücher kennt keiner ausser Ihm.

– Der Koran ist also die unerschaffene Rede Gottes, geschrieben in den Koran-
büchern (maṣāḥif), bewahrt (maḥfūẓ) in den Herzen, gelesen durch die Zun-
gen, gehört durch die Ohren, ohne ihnen zu inhärieren (ġayr ḥāll fīhā).

– Die im Koran vorhandenen Geschichten über Moses, Pharao oder andere
sind die Rede Gottes, erzählend über sie. Unser Aussprechen, Rezitieren und
Schreiben des Korans sowie die Rede des Moses und die anderer Geschaffener
ist geschaffen (maḫlūq). Wer behauptet, es sei die Rede der Menschen (kalām
al-bašar), der begeht Unglauben (kufr).

– Der Wortlaut des Korans und der Sunna soll nach seinem Äusseren verstan-
den werden (w. an-nuṣūṣ min al-kitāb wa-s-sunna tuḥmal ʿalā ẓawāhirihā), es sei
denn, es gibt einen eindeutigen Beweis (dalīl qāṭiʿ) dagegen. Übernimmt man
dennoch Interpretationen der Bāṭiniyya (ahl al-bāṭin), so begeht man Atheis-
mus (ilḥād). Die Ablehnung der äusseren Bedeutung (w. radduhā) oder das
Sich-Lustig-Machen darüber (al-istihzāʾ ʿalayhā) und über die Šarīʿa sowie das
Erlauben und Leichtnehmen des Ungehorsams ist dem Unglauben gleich
(istiḥlāl al-maʿṣiya wa-l-istihāna bihā kufr).

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 37 

– Sowohl die Hoffnungslosigkeit (yaʾs)120 als auch das Gefühl der Sicherheit 
(amn) zählen zum Unglauben (kufr). 

5.3.5  Der fünfte Garten: Der Glaube an die Gottesgesandten 

– Gott hat aus Seiner Huld und Barmherzigkeit (w. faḍlan wa-raḥmatan) Ge-
sandte von den Menschen an die Menschen geschickt, mit dem Auftrag, ih-
nen sowohl Gottes frohe Botschaft als auch Seine Warnung mitzuteilen. Fer-
ner sollten sie den Menschen alles, was sie für das Diesseits und für die Reli-
gion brauchen, erläutern.  

– Alle Gesandten sind wahrhaftig (ṣādiqūn) und frei von vorsätzlich begangenen 
Sünden (maʿṣūmūn ʿan al-maʿāṣī ʿamdan). Sie sind geschützt vor Veränderung 
und Verfälschung (maṣūnūn ʿan at-tabdīl wa-t-taḥrīf) (der heiligen Bücher). Sie 
sind alle unterstützt durch Offenbarung (waḥy), Wunder (muʿǧizāt), Sendung 
von Engeln an sie (irsāl al-malāʾika ilayhim) und das Herabsenden der Bücher 
an sie.  

– Alle Gesandten haben gleichermassen ihre Botschaften überbracht und alles 
so dargestellt, wie Gott es ihnen befahl. 

– Die Gesandten sind diejenigen, die Er in Seinem Buch (im Koran) beim Na-
men nannte (sammāhum). Gott hat auch andere Gesandten, deren Namen 
und Zahl nur Er weiss. 

– Ein Gesandter (rasūl) ist ein Mensch (insān), den Gott mit einem Buch und 
Eingebung (ilhām) ausstattet und an die Menschen (ḫalq) schickt, damit er die 
Vorschriften überbringt (li-tablīġ al-aḥkām). 

– Ein Prophet erhält seine Offenbarung durch einen Engel oder empfängt Ein-
gebung in sein Herz (ulhima fī qalbihī) oder ist aufmerksam (nabīh) durch die 
Vision (ruʾyā), mit oder ohne ein Buch. 

– Ein Gottesfreund (walī) ist ein Erkenner Gottes (ʿārif bi-llāh) und Seiner Eigen-
schaften (ṣifāt), der stets die religiösen Pflichten erfüllt (muwāẓib ʿalā aṭ-ṭāʿāt) 
und die im Verdacht der Sünde stehenden Ungehorsamkeiten (ẓann al-maʿāṣī) 
sowie Genüsse (laḏḏāt) und Begierden (šahawāt) meidet (muǧtanib, muʿriḍ ʿan). 

– Prophetentum ist eine Gabe Gottes (ʿaṭiyya min Allāh) und wird nicht erwor-
ben (laysat muktasaba). Es wird nur durch ein Wunder festgestellt (lā ṯabt illā bi-
iẓhār al-muʿǧiza).  

– Ein Wunder (muʿǧiza) ist etwas Ungewöhnliches, das nach einer Herausforde-
rung (taḥaddī) einwandfrei (bi-lā muʿāraḍa) und als Bestätigung für einen Pro-
pheten realisiert wird. 

– Das Ungewöhnliche (ḫāriq), das einem Propheten vor oder nach seiner Sen-
dung (risāla) ohne Herausforderung geschieht, ist ein Vorzeichen (karāmat 
irhāṣ), bzw. ein Ehrungswunder (karāmat muʿǧiza).  

                                                                                          
120  Ṭaḥāwī verwendet das Wort iyās. Ṭaḥāwī, ʿAqīda, 18. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 38 

– Jedes Wunder ist eine Wundertat, nicht aber umgekehrt (kull muʿǧiza karāma,
bi-ġayr ʿaks).

– Wird es unbeabsichtigt und ohne Bittgebet (daʿwā) von den Gottesfreunden
(awliyāʾ) bewirkt, so ist dies eine Wundertat der Gottesfreundschaft (karāmat
wilāya).

– Wird es durch einen einfachen Gläubigen (w. min ʿawāmm al-muʾminīn) be-
wirkt, so ist dies ein Hilfswunder (karāmat maʿūna), von einem Frevler (fāsiq)
oder absolut Ungläubigen (kāfir muṭlaq) ist es eine Irreführung (istidrāǧ). Passt
es überhaupt nicht zu seinem Ziel, so ist es eine Beleidigung (ihāna). Ge-
schieht es durch einen Verrückten, so gehört es zu den teuflischen Zuständen
(aḥwāl šayṭāniyya).

– Ein Gottesfreund (walī) erreicht niemals die Rangstufe der Propheten (daraǧat
al-anbiyāʾ). Es wird gesagt: Ein einziger Prophet ist besser als alle Gottesfreun-
de (awliyāʾ).

– Alle Gläubigen sind Gottesfreunde. Je gottesfürchtiger und korantreuer ein
Gläubiger (muʾmin) ist, desto höher ist er im Rang bei Gott121.

– Wer der religiösen Verpflichtung unterliegt (mukallaf), erreicht niemals eine
Stufe, in der er vom Gebot und Verbot befreit wird (w. ḥayṯu yasquṭu ʿanhu al-
amr wa-n-nahy).

– Es gab niemals einen Propheten, der ein Sklave (ʿabd), ein Weib (unṯā) oder
ein Lügner (kaḏḏāb) war.

– Die Entschlossenen (ulī l-ʿazm) unter den Propheten sind Nūḥ, Ibrāhīm,
Mūsā, ʿĪsā und Muḥammad.

– Ḏū l-Qarnayn und Luqmān gelten nicht eindeutig als Propheten.
– Der erste Prophet ist Ādam, der letzte Muḥammad.
– Muḥammad ist sowohl an alle Menschen als auch an alle Dschinnen gesandt

worden.
– Muḥammads Himmelsfahrt (miʿrāǧ) geschah im Wachzustand (fī l-yaqaẓa) und

in seiner Person (bi-šaḫṣihi), zur Aqṣā-Moschee, dann in den Himmel oder in
die Höhen (ʿulā), die Gott wollte.

– Sein Gesetz (šarʿ) bleibt ohne Abrogation (bi-lā nasḫ) bis zum Jüngsten Tag
gültig.

– Der beste der Menschen nach den Propheten, ist Abū Bakr aṣ-Ṣiddīq, dann
ʿUmar al-Fārūq, dann ʿUṯmān Ḏū n-Nūrayn, dann ʿAlī al-Murtaḍā. Denn sie
sind die Rechtgeleiteten Kalifen (al-ḫulafāʾ ar-rāšidūn).

– Es wird nur für die zehn (al-ʿašara l-mubaššara) bezeugt, dass ihnen das Para-
dies versprochen wurde, weil sie der Prophet beim Namen nannte.

– Es wird für die Frauen des Propheten, seine Nachkommenschaft (ḏurriyya)
und seine Gefährten (aṣḥāb) mehr an Glückseligkeit (saʿāda) erhofft als für die
anderen Gläubigen. Man darf nur Gutes von ihnen reden. Man darf keinen

121  Vgl. ebd., 19. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 39 

von ihnen übertrieben lieben oder ihn leugnen. So soll man sich auch zu den 
rechtgeleiteten Imāmen und den frommen Gelehrten verhalten, weil diese die 
Erben der Propheten sind. 

– Die Muslime sollten den Imām im Konsens (bi-l-iǧmāʿ) einsetzen. 
– Er soll von den Qurayš sein und mit vollständigen und absoluten Befugnis-

sen versehen sein (min ahl al-wilāya al-muṭlaqa al-kāmila). Er soll gut führen (w. 
sāyis) können, sich um die Interessen der Allgemeinheit (w. maṣāliḥ al-ǧumhūr) 
sorgen, im Stande sein, durch sein Wissen die Vorschriften (aḥkām) und ḥadd-
Strafen des Islam durchzuführen, und Gerechtigkeit für die Unterdrückten 
gewähren. 

– Er braucht weder über ʿiṣma zu verfügen, noch zu den Banū Hāšim oder den 
Kindern von ʿAlī zu gehören, noch der Beste seiner Zeit zu sein (afḍal 
zamānihī). 

– Der Imām wird weder durch Frevel (fisq) noch durch Unterdrückung (ǧawr) 
abgesetzt werden. 

– Einem Imām darf man nie den Gehorsam (ṭāʿa) verweigern, es sei denn, er 
befiehlt, eine Sünde (maʿṣiya) zu begehen. In dem Falle soll man ein Bittgebet 
für seine Besserung sprechen und ihn niemals verfluchen122. 

– Ǧihād und ḥaǧǧ gelten hinter jedem guten oder bösen Führer (ḫalfa kulli amīr 
barr wa-fāǧir) bis zum Jüngsten Tag123.  

– Das Gebet ist eine Pflicht hinter jedem der ahl al-qibla (d.h. Sunnit oder Šīʿit). 

5.3.6  Der sechste Garten: Der Glaube an den Jüngsten Tag 

– Es gibt die Zeit, in der plötzlich ein grosses Geschrei ausgestossen wird, wo-
durch die Bewohner der Himmel und der Erde tot umfallen werden (yahlak). 
Eine von Gott bestimmte Zahl von Engeln wird von diesem Tod ausgenom-
men und stirbt später.  

– Die Welt bleibt eine Zeit lang (mudda) zerstört (ḫarāb), dann geht alles zu- 
grunde, bis auf Gott. 

– Sonne, Mond und Gestirne werden zerstört. 
– Dann ruft Isrāfīl die vermoderten Knochen (al-ʿiẓām al-bāliya), die zerrissenen 

Fleischmengen (al-luḥūm al-mumazzaqa) und die zerstreuten Menschengestal-
ten (aṣ-ṣuwar al-mutafarriqa) auf, sie mögen sich auf Befehl Gottes sammeln, 
und zwar für den Schlussrechtspruch (faṣl al-qaḍāʾ). Dieser Aufruf erreicht alle 
Menschen (w. al-kull) gleichzeitig. Darauf werden die Körperteile von der Erde 
getrennt, um nach der (früheren) Trennung zusammengefügt oder nach der 
(bereits eingetretenen) Vernichtung (iʿdām) neu in Existenz gerufen (īǧād) zu 
werden. 

                                                                                          
122  Ähnlich bei Ṭaḥāwī, ʿAqīda, 22. 
123  Vgl. ebd, 23. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 40 

– Gott schickt dann Regen und lässt die Körper aufspriessen (yunbitu l-aǧsād).
Mit einem zweiten (Trompeten)stoss (nafḫa) verteilt er (Isrāfīl) die Seelen
(arwāḥ) (wieder) auf die Körper, und die Menschen (ḫalq) stehen aus ihren
Gräbern auf.

– Dies ist der Tag der Auferstehung nach Meinung aller Propheten und Gelehr-
ten (ʿalayhi iǧmāʿ al-anbiyāʾ wa-l-ʿulamāʾ).

– Erst nach Erfüllung mancher Vorzeichen (ašrāṭ) tritt der Auferstehungstag ein.
Zu den Vorzeichen zählen:
a) Das Auftauchen des Daǧǧāl. Dieser hat folgende Eigenschaften: Er ist ein-

äugig (aʿwar), kündigt ein Paradies und ein Höllenfeuer an (w. maʿahū
ǧanna wa-nār). Sein Paradies ist eigentlich Höllenfeuer und umgekehrt. Er
reitet auf einem Esel. Zwischen seinen Schultern und Ohren sind 40 Ellen.
Er sagt den Menschen: „Ich bin euer Herr (anā rabbukum)“. Zwischen sei-
nen Augen steht geschrieben: „Ungläubig“ (kāfir), was von jedem schrift-
kundigen Gläubigen gelesen wird (w. yaqraʾuhū kull muʾmin kātib).

b) Das Herabkommen (nuzūl) von Jesus, dem Sohn Marias (ʿĪsā b. Maryam).
Er ist dann ein „Befolger des Religionsgesetzes unseres Propheten (wa-
yakūn ʿalā šarīʿat nabiyyinā). Er tötet den Daǧǧāl, bleibt auf Erden, solange
Gott will, stirbt, die Muslime beten über ihm und begraben ihn.

c) Yaʾǧūǧ und Maʾǧūǧ, zwei Stämme von den Kindern Yāfiṯs, des Sohnes
von Noah, welche neun Zehntel der Kinder Adams (banū Ādam) ausma-
chen, tauchen auf. Diese kämpfen gegen die Menschen (yuqātilūn an-nās).
Gott aber vernichtet sie durch das Bittgebet (duʿāʾ) von Jesus.

d) Das Aufgehen der Sonne von Westen. Wenn die Menschen sie erblicken,
glauben alle (an Gott), aber dann ist es bereits zu spät.

e) Ein Tier geht hervor, 60 Ellen lang, und spricht zu den Menschen; keiner
kann ihm entfliehen und keiner kann es einholen. Das Tier verfügt über
den Stab von Moses (ʿaṣā Mūsā) und den Ring von Salomon (ḫātam
Sulaymān). Das Tier schreibt mit dem Stab in den Gebetsfleck (an der
Stirn) des Gläubigen (masǧid al-muʾmin) mit weisser Schrift; da wird sein
Gesicht (d.h. das Gesicht des Gläubigen) weiss (d.h. rein). Mit dem Ring
schreibt das Tier mit schwarzer Schrift in die Nase des Ungläubigen und
sein Gesicht wird schwarz.

f) Die Menschen leben eine Zeit lang im Wohlstand (ʿalā saʿa). Gott schickt
dann einen guten Wind (rīḥ ṭayyiba); da sterben die Gläubigen und es
bleiben die Bösen (širār an-nās); über ihnen schlägt die letzte Stunde
(ʿalayhim taqūm as-sāʿa) und das Jenseits beginnt (tanūbu dār al-āḫira).

g) Zu den das Jenseits anbahnenden Ereignissen (muqaddimāt) gehört auch
die Zwischenwelt (dār al-barzaḫ) mit ihren Vorschriften (aḥkām) wie der
Frage (suʾāl), Wonne (naʿīm) und Qual (ʿaḏāb) nach dem Tod.

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 41 

– Es gibt dreierlei Verweilstätten (dār): das Diesseits (dār ad-dunyā), die Zwischen- 
welt (dār al-barzaḫ) und das Jenseits (dār al-qarār). Die Beziehung (w. taʿalluq) 
des Geistes (rūḥ) zum Körper hat in jeder Verweilstätte (dār) eine Besonderheit 
(waǧh maḫṣūṣ). Am vollkommensten ist diese Beziehung am Tag der Auferwek-
kung (yawm al-baʿṯ), denn danach erfährt der Körper weder Schlaf (nawm) noch 
Tod (mawt) oder Verderben (fasād). 

– Die Vorschriften (aḥkām) des Diesseits regieren den Körper, wobei der Geist 
bloss als Trabant (tābiʿ) dient. Die Vorschriften der Zwischenwelt regieren den 
Geist, wobei der Körper bloss als Trabant dient. Kommt der Tag der Auferste-
hung, so regieren diesmal die Wonne (naʿīm), die Qual (ʿaḏāb) und weitere 
Dinge (ġayruhā) den Geist und den Körper allesamt (ǧamīʿan). 

5.3.7  Der siebte Garten: Der Glaube an die Auferweckung nach dem Tod 

– Es handelt sich um die Wiederherstellung (iʿāda) der ursprünglichen Körper 
mit ihren Seelen und die Auferweckung zwecks Vergeltung (ǧazāʾ) der Hand-
lungen am Tag der Rechtssprechung (yawm ad-dīn). Im Diesseits (dunyā) ge-
schieht die Heimsuchung (ibtilāʾ), im Jenseits (āḫira) findet die Belohnung 
(ṯawāb) mit dem Paradies (ǧanna) und die Bestrafung (ʿiqāb) mit dem Höllen-
feuer (nār) statt. Sowohl das Paradies als auch das Höllenfeuer sind bereits ge-
schaffen. Das Paradies, das Höllenfeuer und deren Bewohner vergehen nie. 

– Der himmlische Teich (ḥawḍ) namens Kawṯar, die Waage (mīzān) und die 
Ṣirāṭ, eine über die Hölle (ǧahannam) gespannte Brücke, dünner als ein Haar 
und schärfer als ein Schwert: dies alles ist wohl bekannt, aber das Wie ist un-
bekannt (maǧhūl al-kayfiyya). 

– Die Fürsprache am Jüngsten Tag kommt von den Propheten, den Gelehrten 
(ʿulamāʾ) und den Märtyrern (šuhadāʾ). 

– Die Verzeihung (ʿafw) einer schweren Sünde (kabīra), ausgenommen des Un-
glaubens, ist möglich. Die Bestrafung eines kleinen Vergehens (ṣaġīra) ist auch 
möglich. Das Begehen eines Kapitalverbrechens führt keinen Gläubigen aus 
dem Glauben in den Unglauben (kufr). Wer eine schwere Sünde begeht, 
bleibt nicht ewig im Höllenfeuer. 

5.3.8  Der achte Garten: Der Glaube an die Vorherbestimmung 

– Sein Ursprung ist das in den Menschen versteckte Gottesgeheimnis (sirr Allāh 
fī ḫalqihī). Weder ein Gott nahestehender Engel (malak muqarrab) noch ein ge-
sandter Prophet (nabiyy mursal) haben davon Kenntnis (lam yaṭṭaliʿ). Gott hat 
es seinem eigenen Wissen vorbehalten (w. istaʾṯarahū Allāh bi-ʿilmihī). 

– Das Wissen ist zweierlei: Ein Wissen, das in den Menschen vorhanden ist 
(ʿilm fī l-ḫalq mawǧūd), nämlich das Wissen um die Šarīʿa (ʿilm aš-šarīʿa), und 
ein Wissen, das in den Menschen nicht vorhanden ist (ʿilm fī l-ḫalq mafqūd), 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 42 

nämlich das Wissen um die Vorherbestimmung (ʿilm al-qadar). Der Glaube 
wird nur durch die Annahme des vorhandenen Wissens und das Ablassen 
(tark) vom nicht vorhandenen Wissen gefestigt (yaṯbut).  

– Der Glaube an das Schicksal besteht darin, dass der Mensch (ʿabd) glaubt, dass
alles Gute, Böse, Süsse wie Bittere von Gott vorbestimmt ist, und zwar ge-
mäss Seinem Urwissen (ʿilm asbaq) in Bezug auf jedes Wesen in Seiner Schöp-
fung (fī kull kāʾin fī ḫalqihī). 

– Der Paradiesanwärter (saʿīd) und der Höllenanwärter (šaqiyy) erlangten diesen
Status durch die Bestimmung Gottes (bi-qaḍāʾ Allāh). Durch die Bestimmung 
Gottes könnte ein Paradiesanwärter in die Hölle gehen (w. yašqā) oder umge-
kehrt. 

– Dazu gehört auch der Glaube an die himmlische Tafel (lawḥ), das himmlische
Schreibrohr (qalam) und alles andere, was Vorherbestimmung (qadar) beinhal-
tet.  

– Auch an den Bund (mīṯāq), den Gott mit den Nachkommen (ḏurriyya) Adams
geschlossen hatte, muss man glauben, wodurch schon in der Urewigkeit (azal) 
die Zahl derer bekannt wurde, die das Paradies, bzw. die Hölle betreten wer-
den. Diese Zahl nimmt weder zu noch ab. 

– Sämtliche Handlungen (afʿāl) der Menschen (ʿibād) sind von Gott geschaffen,
obschon die freiwilligen (iḫtiyāriyya) unter ihnen, die durch den Erwerb (kasb) 
des Menschen entstanden, belohnt oder bestraft werden. Dies bedeutet: Gott 
ist der Schöpfer und der Mensch erwirbt (w. fa-Allāh ḫāliq wa-l-ʿabd kāsib). 

– Jedes einzelne, das vorherbestimmt ist (maqdūr) untersteht zwei Kräften
(qudratān; d.h.: Macht Gottes und Vermögen des Menschen) unter jeweils ver-
schiedenen Aspekten. Das Gute (ḫayr) billigt Gott (yarḍāhu), das Böse (w. 
qabīḥ) aber nicht. 

– Der Erwerb (kasb) ist die Handlung (fiʿl), die ihrem Täter Nutzen (nafʿ) oder
Schaden (ḍarar) bringt.  

– Die Verpflichtung zum Gesetz (taklīf) hängt vom offensichtlichen Vermögen
(istiṭāʿa ẓāhira) ab. Dieses Vermögen ist vor der Handlung zu berücksichtigen, 
und von ihm hängen auch die Rechtssprechungen (aḥkām) ab. Das verborge-
ne (bāṭin) Vermögen schenkt Gott in Verbindung (maqrūn) mit der Handlung. 
Die Rechtssprechungen hängen nicht von diesem verborgenen Vermögen ab, 
weil es nicht in des Menschen Vermögensbereich liegt (w. laysat fī wusʿ al-ʿabd). 
Im Zusammenhang mit den gehorsamen Handlungen (ṭāʿāt) nennt man es 
„den Gunstbeweis Gottes“ (tawfīq) und im Zusammenhang mit den ungehor-
samen Handlungen (maʿāṣin) nennt man es „von Gott im Stich gelassen“ 
(ḫiḏlān). 

– Der Todestermin ist ein einziger (al-aǧal wāḥid). Der Tod ist von Gott geschaf-
fen und tritt ein im Toten. Der Getötete stirbt durch seinen Todestermin (al-
maqtūl mayyit bi-aǧalihī). Das Töten ist die Handlung des Tötenden, aber „er-
werbsmässig“ und nicht „erschaffend“ (fiʿl al-qātil kasban lā ḫalqan). Aber der 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 43 

Schmerz, der vom Geschlagenen, kurz nachdem er geschlagen wird, empfun-
den wird (w. al-alam fī l-maḍrūb ʿuqayb aḍ-ḍarb), das Gebrochenwerden (inkisār) 
kurz nach dem Brechen (kasr) und der Tod (mawt) kurz nach dem Getötet-
werden (ʿuqayb al-qatl) sind alle von Gott geschaffen. 

– Das tägliche Brot (rizq) ist das, was Gott dem Lebewesen zukommen lässt (w. 
mā yasūquhu Allāh ilā l-ḥayawān), und das Lebewesen isst. Es kann erlaubt 
(ḥalāl) oder unerlaubt (ḥarām) sein. Jeder bekommt sein eigenes tägliches Brot 
und niemals das eines anderen. Es ist unvorstellbar (lā yutaṣawwar), dass je-
mand das tägliche Brot eines anderen verzehrt oder umgekehrt. All dies ge-
schieht nach der göttlichen Vorherbestimmung (bi-qadar Allāh). Das Wissen 
darüber liegt bei Gott. Wir glauben an dessen Inhalt (fa-nuʾminu bimā fīhi) und 
nennen den, der es leugnet, Lügner (w. wa-nukaḏḏib man yanfīhi). 

– Fertiggeschrieben im Jahr 1146/1733. 

5.4  Fazit 

Āqḥiṣārīs Werk Rawḍāt al-ǧannāt gehört nicht zu den Werken, die die Differenz-
punkte zwischen Ašʿarī und Māturīdī aufzählen. Wie wir bereits oben gesehen 
haben, wird dennoch ein wichtiger Vergleich unternommen, diesmal aber zwi-
schen der Lehre Māturīdīs und Abū Ḥanīfas einerseits und der von Mālik, Šāfiʿī 
und Awzāʿī andererseits, und zwar in Bezug auf die Frage, ob die Handlungen als 
Bestandteil des Glaubens zu betrachten sind oder eben nicht. 

Ausserdem gibt es weitere Gründe, Rawḍāt al-ǧannāt in diese Textsammlung 
aufzunehmen. Zu ihnen zählen: 

a)  Āqḥiṣārīs Kenntnis des Kitāb at-Tawḥīd von Māturīdī; 
b)  Rawḍāt al-Ǧannāt ist ein Beispiel dafür, wie allgemein anerkannte sunnitische 

Glaubensgrundsätze in populären Traktaten verbreitet werden124;  
c)  der zu den populären ḥanafitischen Werken gehörende al-Fiqh al-akbar II wird 

als eine der Quellen angegeben (Rawḍāt, 92b);  
d)  der intellektuelle Rang des Autors; 
e)  Āqḥiṣārīs Auswahl der Punkte, die für ihn zu den unverzichtbaren Bestandtei-

len seines Credos zählen; 
f)  Āqḥiṣārī bespricht neun Themen, die von den anderen Autoren als Diffe-

renzpunkte aufgelistet werden (s. unten 9.1.1, vierte Spalte), ohne sie jedoch 
Ašʿarī oder Māturīdī zuzurechnen. 

Verglichen mit dem populären ʿaqāʾid-Werk125 Abū l-Layṯ Naṣr b. Muḥammad b. 
Aḥmad as-Samarqandīs (gest. 373/983)126, das in einem schlichten und einfachen 

                                                                                          
124  li-yaqif ʿalayhi al-ʿāmma, Rawḍāt, 91.b. 
125  Es wird ʿAqīdat al-uṣūl, oder Kitāb as-Samarqandī genannt. Vgl. J. van Ess, Abu’l-Layṯ, in  

EIran, Bd. 1, 333. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 44 

Stil verfasst wurde, sind die Ausführungen Āqḥiṣārīs, präziser, umfassender und 
mit viel mehr Einzelheiten versehen127. 

Im Kern geht es in Āqḥiṣārīs Rawḍāt al-ǧannāt um die Lehre von Gottes Ein-
heit (tawḥīd) und Seinen Attributen (ṣifāt). Von der Struktur her hat Āqḥiṣārī ins-
gesamt acht grundlegende Glaubensartikel identifiziert, welche er der Reihe nach 
in einem jeweils als „Garten“ (rawḍa) bezeichneten Kapitel vorstellt und erörtert. 
Es sind dies das Wesen des Glaubens (ḥaqīqat al-īmān), der Glaube an Gott (al-
īmān bi-Allāh), an die Engel (malāʾika), Seine Bücher (kutub), Seine Gesandten 
(rusul), den Jüngsten Tag (al-yawm al-āḫir), die Auferstehung nach dem Tode (al-
baʿṯ baʿd al-mawt) und an die Göttliche Vorherbestimmung (qadar).  

Die letzten sieben Punkte stammen, gemäss der Angabe des Autors, aus dem 
Ḥadīṯ, in dem der Prophet auf die Frage Gabriels nach dem Glauben antwor-
tet128. Diese Punkte werden vom Autor in den Kapiteln zwei bis acht der „Gär-
ten“ behandelt. Die in Rawḍāt al-ǧannāt aufgenommenen Einzelheiten zeigen, 
wie sehr Āqḥiṣārī darauf bedacht war, aus den von ihm am Anfang genannten 
Werken und Autoritäten eine eigene Auslese theologischer Themen zu treffen, 
die ihm als unabdingbar erscheinen. Da zum Beispiel im oben erwähnten Ḥadīṯ 
keine Rede von den Dschinnen ist, der Autor sie aber doch nicht vergessen will, 
bespricht er sie kurz am Ende des dritten „Gartens“, nämlich im Anschluss an die 
Engel. 

Āqḥiṣārī bekennt sich zu einer bestimmten theologischen Linie in Rawḍāt al-
ǧannāt, indem er uns eine Liste von Werken und Autoritäten verrät, die ihm als 
Hauptquellen dienen. Danach folgt eine klare Trennung in einzelnen Punkten, 
nicht nur von der Karrāmiyya, von Bišr b. Ġiyāṯ al-Marīsī, Ibn ar-Rāwandī und 
Ǧahm b. Ṣafwān, sondern sogar von führenden sunnitischen Denkern wie Mālik, 
Šāfiʿī und Awzāʿī. 

Das Resultat umfasst alles, was dem Autor als unverzichtbar für einen voll-
ständigen Glauben eines jeden sunnitischen Muslims erscheint. 

126  Populär insbesondere unter den indonesischen und malaysischen Muslimen, obschon dort 
das Religionsgesetz eher der Šāfiʿī-Schule verpflichtet ist. Abū l-Layṯ wurde mit demselben 
Titel geschmückt wie Māturīdī, nämlich: Imām al-hudā. Vgl. J. van Ess, Abu’l-Layṯ, in 
EIran, Bd. 1, 333. Zu Abū l-Layṯ s. ebd. Bd. 1, 332-233. Vgl. auch J. Schacht in: EI2, Bd. 1, 
137. Abū l-Layṯ spricht vom Glauben wie folgt: „Der Glaube ist nicht „zusammengesetzt“, 
da er als Licht im Herzen und im Verstand des Menschen, in seiner Seele (rūḥ) ebenso wie 
in seinem Körper wirkt“. J. van Ess, Theologie, Bd. 2, 565. Der Glaube wurde mit dem Licht 
in Verbindung gebracht: „Gott schafft einen Lichtpunkt im Herzen, welcher in die Glieder 
ausstrahlt und deren gutes Handeln bewirkt (Fiqh absaṭ 57, 8 ff.; Pseudo-Māturīdī, Risāla fī 
l-ʿaqāʾid 16 § 12; Kulīnī, Kāfī II 214 nr. 6; Biḥār XLIX 196 nr. 12)“. J. van Ess, Theologie, Bd. 
4, 120. Vgl. auch Rudolph, Māturīdī, 216 Anm. 69. 

127  Abū l-Layṯ as-Samarqandīs ʿaqāʾid-Werk: Kitāb as-Samarqandī, ed. A.W. Juynboll, in: 
Tijdschr. voor de Taal-, Land- en Volkenkunde von Ned. Indië, Ser. IV, vol. IV (1881) 269-
274, besteht aus sechs Seiten, während Rawḍāt al-ǧannāt 31 Seiten füllt. 

128  Der Wortlaut des Ḥadīṯ ist in Rawḍāt 93a ult. zu finden. „Die Überlieferung findet sich zu 
Anfang des Fiqh absaṭ, wo Abū Muṭīʿ al-Balḫī sie auf Abū Ḥanīfa zurückführt“. J. van Ess, 
Theologie, Bd. 4, 354.Vgl. ferner āyat al-birr, nämlich Koran 2:177; 2:285; 4:136. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SUNNITISCHE THEOLOGIE IN OSMANISCHER ZEIT 45 

6. Isbirī Qāḍīzāde (gest. nach 1130/1717)

6.1  Biographie 

Wenige und andererseits widersprüchliche Informationen sind über das Leben 
und Werk von Muḥammad al-Isbirī Qāḍīzāde greifbar. Er soll laut Brockelmann 
gegen 990/1582 gestorben sein129. Am Ende der hier edierten Handschrift lesen 
wir dagegen, dass Muḥammad, bekannt als Qāḍīzāde al-Isbirī, am Nachmittag 
(ʿaṣr) des ersten Raǧab (ġurrat raǧab) 1130 (31.05.1717) die Risāla Mumayyiza voll-
endet habe (ḥarrarahu). Das heisst, dass der Autor erst nach 1130/1717 gestorben 
sein kann, was einen Unterschied von 135 Jahren bedeutet. Daraus würde folgen, 
dass er ein Zeitgenosse Nābulusīs war. 

Auch die Herkunft des Namens ist ungesichert. Brockelmann führt ihn als 
„Isbīrī“ auf130. In gängigen arabischen und türkischen Nachschlagewerken ist er 
nicht anzutreffen. Wahrscheinlich geht die Herkunftsangabe im Namen 
„Isbirī“/„Isbarī“ auf Ispir zurück, einen Landkreis von Erzurum. Der Name des 
Autors wird in der hier edierten Handschrift nach der arabischen Schreibung „al-
Isbiriyy“ angegeben131.  

6.2  Werk 

Brockelmann nennt zwei Schriften von Isbirī, nämlich ein Sendschreiben über 
die Verheissungen und Drohungen Gottes (Risāla fīmā yataʿallaq bi-waʿd Allāh wa-
waʿīdih) sowie eine weitere über die doktrinären Unterschiede zwischen Māturīdi- 
ten und anderen Schulmeinungen (Risāla mumayyizat maḏhab al-Māturīdiyya ʿani 
l-maḏāhib al-ġayriyya). In der vorliegenden Handschrift lautet der Titel des Werkes 
Mumayyizat maḏhab al-Māturīdiyya ʿan al-maḏāhib al-ġayriyya („Das [Sendschrei-
ben, welches] die Lehre der Māturīditen von den anderen unterscheidet“)132. 

6.3  Risāla Mumayyiza 

Der Autor gibt zu Beginn an, in diesem Sendschreiben ausschliesslich das Pro-
blem des „Erwerbs frei gewählter Handlungen“ (kasb al-afʿāl al-iḫtiyāriyya) nach 
der Lehre der Sunniten (ahl as-sunna wa-l-ǧamāʿa) zu behandeln – in Abgrenzung 
zu den Lehren der Ǧabriyya und Qadariyya. Aus dem unmittelbar danach einge-
führten Titel, nämlich: Mumayyizat maḏhab al-Māturīdiyya ʿan al-maḏāhib al-

129  Vgl. GAL, Bd. 2, 442. 
130  GAL, Bd. 2, 442. 
131  Risāla mumayyiza, MS Berlin 2492, foll. 68b u. 76b. 
132  MS Berlin 2492, foll. 68b. 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28 - am 22.01.2026, 06:24:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506864-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

