174

Masken denken - in Masken denken

3.1.  Jenseits von wahr und falsch - Die konstitutionellen Fiktionen

In der zweiten Jahreshilfte 1886 arbeitet Nietzsche an einer neuen Schrift, die den
Titel Jenseits von Gut und Bise tragen wird. Zur gleichen Zeit entsteht auch das Fiinf-
te Buch der Frohlichen Wissenschaft und wird, zusammen mit einer neuen Vorrede
und dem Anhang, den Liedern des Prinzen Vogelfrei, zur zweiten Auflage hinzuge-
fiigt. Diesem Aspekt der Werkgenealogie ist es geschuldet, dass sich Ahnlichkeiten
sowohl auf der inhaltlichen, als auch der argumentativen und stilistischen Ebene
zwischen Jenseits von Gut und Bise und dem Fiinften Buch der Frohlichen Wissenschaft
nicht leugnen lassen. Alle Abschnitte, die ich hier zu dem einflussreichen Themen-
komplex unter dem Titel der >konventionellen Fiktion< zusammengefasst habe, ent-
stammen dieser Zeit. Es verbindet sie eine gleichartige Argumentationsstruktur,
die es nun nachzuvollziehen gilt, wobei im Zuge dessen entsprechende Zusam-
menhinge mit der Denkfigur der Maske herzustellen sind. Aufgrund der konstel-
lativen Verbundenheit der Motive werden die zu besprechenden Abschnitte auch
daraufhin untersucht, welche Facette sie dem Thema jeweils hinzufiigen. Gleich-
zeitig sind weitere Elemente von Nietzsches Begriffsarbeit zu erschliefen, deren
vereinzelte Spuren sich in diesem Punkt kreuzen.

Beginnen wir mit dem Abschnitt JGB 21, der sich zwar insgesamt der Proble-
matik von der Freiheit (bzw. Unfreiheit) des Willens widmet, dabei aber auch auf
die Wissenschaftsbegriffe »Ursache« und »Wirkung« zu sprechen kommt. Wih-
rend das Konzept des »freien Willens« aufgrund einer mangelnden Beriicksich-
tigung menschlicher Determiniertheit, das Konzept des »unfreien Willens« aber
wegen der unzulissigen Anwendung der Logik von Ursache und Wirkung sich als
unzulinglich erweisen, wird der gesamte starre Gegensatz angezweifelt und fol-
gendermafien aufgelost: »im wirklichen Leben handelt es sich nurum starken
und schwachen Willen«.’ Auf den ersten Blick scheint es sich hier ledig-
lich um eine weitere Gegeniiberstellung zu handeln. Diese aber hat den deutlichen
Vorteil, innerhalb der bezeichneten Pole Abstufungen zuzulassen. Begriffe der Ka-
tegorie >frei< und >unfrei< hingegen sind absolute Gegensatzbegriffe in dem Sinne,
dass sie extreme und einander ausschlieflende Positionen bedeuten. Analog dem
Begriffspaar swahr/unwahr« sind auch die Begriffe >frei/unfreic miteinander unver-
einbar. Bezogen auf die Willensproblematik bedeutet das, wenn als Grundlage der
Konzeption eines Menschenbildes der freie Wille angenommen wird, kann nicht
gleichzeitig ein unfreier Wille den Menschen bestimmen und vice versa. AufRerdem
unterstellt die Annahme des freien, wie eines unfreien Willens das Vorhandensein
einer Kraft, die dem Willen Freiheit gibt bzw. ihn in seiner Freiheit begrenzt. In
der Geistesgeschichte stehen etwa Schelling und Hobbes fir die Position der dem

16 JGB21,KSAS, S. 36.

14.02.2026, 07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Menschen (von Gott) gegebenen Willensfreiheit, fiir die andere Option beispiels-
weise Schopenhauer, auf den Nietzsche auch mehrfach anspielt (vgl. JGB 16 und
19). Demgegeniiber eroffnet das von Nietzsche angebotene Modell eine mehrstu-
fige Skala, auf der sich Ereignisse zwischen den Eckpunkten des >starken< (und
damit >freieren< Willens und des >schwachen« (und damit >unfreieren<) Willens be-
wegen. In diesem Sinne gilt der Mensch nicht etwa als Besitzer eines ein fir allemal
freien oder aber unfreien Willens, sondern sein Wollen entfaltet sich stets neu in
je anderer situativer Eingebundenheit. Starkes und schwaches Wollen kénnen ein-
ander abwechseln, nebeneinander bestehen oder zeitgleich in verschiedenen inter-
subjektiven Verhiltnissen ausgetragen werden. Soviel zunichst zum Kontext des
Aphorismus selbst. In Bezug auf die Kausalzusammenhinge heif3t es schlicht:

Man soll nicht, »Ursache« und »Wirkung« fehlerhaft verdinglichen, wie
es die Naturforscher thun (und wer gleich ihnen heute im Denken naturalisirt -)
gemadss der herrschenden mechanistischen Tolpelei, welche die Ursache driicken
und stossen lasst, bis sie »wirkt«; man soll sich der»Ursache, der»Wirkung«eben
nur als reiner Begriffe bedienen, das heisst als conventioneller Fiktionen
zum Zweck der Bezeichnung, der Verstandigung, nicht derErklarung.«’

Auf diese Weise wird erneut und gleichsam en passant ein Schlaglicht auf Nietz-
sches originiren Umgang mit den Begriffen geworfen, der freilich einer Erliute-
rung bedarf. Die Ausfithrungen konnen durchaus als eine auch im iibrigen Werk
Konsequenzen zeitigende Konzeption zur Begriffsproblematik gelesen werden, die
Nietzsches Philosophie im Ganzen eher implizit als ausdriicklich unterliegt. Be-
griffe sind unter diesem Gesichtspunkt Mittel der Bezeichnung von Dingen oder
Sachverhalten. Das ist nun nicht weiter verwunderlich, sind alle Begriffe doch zu-
nichst Worte, die im Zuge der notwendigen Verstindigung der Menschen unter-
einander hervorgebracht wurden. Dabei stellt sich allerdings die Frage, in welchem
Mafe man diese Begriffe fiir verbindlich hilt und welchen Bezug zur Wirklich-
keit man ihnen einrdumt. Nach Nietzsche dienen sie eben allein der Bezeichnung
und keineswegs der Erklirung. Eine Erklirung ist vielmehr Ausdruck der Uberzeu-
gung, einen Modus der Weltbeschreibung gefunden zu haben, der mit den realen

17 Ebd. Nietzsches Aversion gegen das Konzept von Ursache und Wirkung ist nur vor dem
Hintergrund des Gedankens einer im permanenten Werden begriffenen Welt erschlief3bar.
Dabei erscheinen kausale Beziehungen als willkiirlich konstruierte, voneinander isolierte
Ursache-Wirkungs-Momente, die nur jeweils Ausschnitte und Stillstellungen sein kénnen:
Denn wo sollte die >Kausalitit« beginnen, wo sollte die sUrsache<aufhéren und in >Wirkung<
ibergehen? »Ursache und Wirkung: eine solche Zweiheit giebt es wahrscheinlich nie, — in
Wabhrheit steht ein continuum vor uns, von dem wir ein paar Stiicke isoliren« (FW 112, KSA 3,
S. 473). Entsprechend wird nicht die Tatsache bezweifelt, dass etwas auf etwas anderes ein-
wirken konne, sondern an welcher Stelle die Zasuren ein »willkiirliches Zertheilt- und Zer-
stlickeltsein« erzeugen, das dem »Fluss des Geschehens« entgegensteht (ebd.).

14.02.2026, 07:39:08.

175


https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Masken denken - in Masken denken

Gegebenheiten tatsichlich auch iibereinstimmt. Hier bleibt Nietzsche skeptisch
und stellt dem sein Verstindnis einer in der Konsequenz duflerst radikalen Position
wissenschaftlicher Redlichkeit entgegen. Jegliche Arten von Begriffen gelten ihm
nunmehr als Fiktionen, die durch Sprachgebrauch und Vorstellungswelten zwar
zu Konventionen geworden sind, deren Wirkmichtigkeit aber nichtsdestoweniger
allein den Bezeichnungsvorgingen entspricht. Selbst das Konzept von Ursache und
Wirkung ist somit eine solche »conventionelle[] Fiktion, nicht ein Faktum. Die Fol-
gen dieser konzeptionellen Umstellung sind indes weitreichend. Wie bereits ange-
deutet wurde, ist der Anspruch, »Erklirungen« der Welt zu geben, auf der Uberzeu-
gung gegriindet, durch adiquates Wissen und Einsetzen der Begriffe tatsichlich
einen Zugang zu den »Dingen an sich« erdffnet zu haben.”® Wenn Nietzsche den
wissenschaftlichen Anspruch also auf ein Wirksamwerden von Begriffen als blo-
3e »Bezeichnung« und »Verstindigung« zuriicknimmyt, ist das eine Geste ebenso
der Strenge, wie der Bescheidenheit. In diesem Sinne ldsst sich auch begriinden,
weshalb der Modus, Erklirungen zu geben, wissenschaftlich nicht mehr infrage
kommen soll. Wird doch wenige Abschnitte zuvor konstatiert, selbst eine Natur-
wissenschaft wie die Physik sei »auch nur eine Welt-Auslegung und -Zurechtlegung
[..] und nicht eine Welt-Erklirung«.” Dem Modus der Erklirung wird also der
Modus der Interpretation entgegengestellt — womit nicht zuletzt der Weg fiir ei-
ne kritische Naturwissenschaftshermeneutik geebnet ist, wie sie Reinhard Schulz
2004 vorgelegt hat.”® Was zunichst wie eine simple Ubertragung von Methoden

18  Darauf scheint schon allein das Wort >Begriff< hinzuweisen, das man wohl nicht zu unrecht
auf ein»>Greifenc<zuriickfithrt. Hier allerdings steckt denn auch der mégliche Irrtum und Fall-
strick: Indem durch den >Be-CGriff<alle Dinge so wirklich werden, als kdnne man sie faktisch
»greifenc, weil sie sehr nah an den Erkennenden herangerickt werden —denn was ich greifen
kann, ist keine Armlange von mir entfernt—, indem also eine solche Intimitiat im Umgang mit
den Dingen suggeriert wird, fillt die Distanz der Beschreibungsgrundlage (= Worte) kaum
mehr ins Gewicht. Auch meint man mit einem >Begriff«die Dinge wortlich >im Criffcund also
Gewalt iber sie zu haben.

19 JGB14, KSA 5, S. 28. Der Aphorismus beginnt wie folgt: »Es ddmmert jetzt vielleicht in fiinf,
sechs Kopfen, dass Physik auch nur eine Welt-Auslegung und -Zurechtlegung (nach uns! mit
Verlaub gesagt) und nicht eine Welt-Erklarung ist: aber, insofern sie sich auf den Glau-
ben an die Sinne stellt, gilt sie als mehr und muss auf lange hinaus noch als mehr, nimlich
als Erklarung gelten« (ebd.). Man beachte den feinen Bedeutungsunterschied zwischen den
Formulierungen »Erklarung sein« und »als Erklarung gelten«: Physik ist um nichts mehr und
nichts weniger eine wirkliche Erklarung zu nennen, als andere Modelle —diirfe aber viel mehr
alsandere Modelle fiireine Erklarung gelten. Vgl. auch FW 112: »Erklarung<nennen wir’s: aber
»Beschreibung«ist es, was uns vor dlteren Stufen der Erkenntnis und Wissenschaft auszeich-
net. Wir beschreiben besser, —wir erklaren ebenso wenig wie alle Fritheren.« (FW 112, KSA 3,
S. 472).

20 Vgl Reinhard Schulz: Naturwissenschaftshermeneutik. Eine Philosophie der Endlichkeit in
historischer, systematischer und angewandter Hinsicht, Wiirzburg 2004. Mit dem Ziel, die
»selbstinszenierte Faktizitat der Naturwissenschaften [zu] kritisieren, um fiir das Verstehen

14.02.2026, 07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

der Philologie erscheinen mag, wo verschiedene Arten der Text-Exegese zuein-
ander in Auslegungskonkurrenz treten, entwickelt bei niherer Betrachtung eine
durchaus umstiirzlerische Dynamik. Keine Erkenntnismethode allein diirfe also
zukiinftig so unbescheiden auftreten, fir sich den Status einer Welt-Erklirung zu
beanspruchen — denn sie alle sind in diesem Sinne Arten und Weisen der Interpre-
tation und operieren lediglich auf verschiedenen Ebenen bzw. mit verschiedenen
Methoden. Sich die Welt derart >zurecht zu legens, deutet zusitzlich darauf hin,
dass durch das Anwenden einer jeden wissenschaftlichen Methode zugleich die
moglichen Ergebnisse als Welt-Einsichten vorbestimmt und fundamental geprigt
werden.” Entsprechend wird jede Art der Weltbetrachtung zu einem Auslegungs-
geschehen deklariert, das als solches in einem Gefiige mit anderen Auslegungsge-
schehen koexistiert. Was jedoch fiir die (Natur-)Wissenschaften geltend gemacht
wird, davon ist auch — und sogar in einem noch héheren MafRe — die Philosophie
betroffen. Denn wihrend jene Wissenschaften ihre Forschungen in Spezialgebie-
ten leisten, ist es der Anspruch verschiedenster Philosophen gewesen, alle Wissens-
und Geistesgebiete zu umfassen, indem sie geschlossene Systeme zu erdenken
suchten, die es mit dem Weltganzen aufnehmen sollten. Doch gerade solchen Phi-
losophen spricht Nietzsche die Moglichkeit ab, ihr hehres Ziel einer objektiv und
srein< durchgefiihrten, vollstindigen Bestandsaufnahme tatsichlich verwirklicht
zu haben. Vielmehr stellen auch ihre Arbeiten sehr verschiedene Modi der Aus-
legung und Interpretation der Welt dar, wobei die Philosophen-Persénlichkeiten

neue Moglichkeiten zu er6ffnen« (ebd. S. 206) und einem »dezidiert historischen Anspruch«
(ebd. S.209) bezieht Schulz gegen die derzeitige Popularisierung von Naturwissenschaf-
ten als »Metaphysikersatz« (ebd.) Stellung: »Die Naturwissenschaftshermeneutik sucht die
Wabhrheit zwischen Naturwissenschaft und Philosophie. »Bezeichnungen« fallen [..] weder
auf Seiten des Gegebenen noch der Theorie. Sie sind auch nicht nur begrifflich, konnen zum
Beispiel auch metaphorisch sein.« (ebd. S.169). Im Anschluss an Cassirer sollen Naturwissen-
schaften als »Symbolsysteme«in Betracht kommen. Dies fithre in durchaus kritischer Absicht
»zu einem relativen Apriori, das bezogen auf ein gegebenes theoretisches System von Fall zu
Fall ermittelt werden muR, und nicht wie bei Kant schon im vorhinein fiir jeden Erkenntnis-
erwerb feststeht.« (Ebd.).

21 Diese Skepsis nimmt in den Grundziigen bereits die Wissenschaftstheorien eines Ludwik
Fleck, sowie die Einsichten der Heisenbergschen Unschirferelation und der Quantentheo-
rie vorweg, wonach eine jede Messmethode den zu untersuchenden Gegenstand selbst mit
beeinflusst und dessen Zustinde verandert. Allerdings hatte bereits Hegel 1807 in der Einlei-
tung zur Phinomenologie des Ceistes darauf hingewiesen, dass »die Anwendung eines Werk-
zeugs aufeine Sache sie vielmehr nicht 1af3t, wie sie fiir sich ist, sondern eine Formierung und
Veranderung mit ihr vornimmt.«, weshalb fiir Hegel das Erkennen des Absoluten nicht im
Sinne eines Werkzeuggebrauchs infrage kommt (C.W.F. Hegel: Phinomenologie des Geistes,
Hamburg 1952, S. 63). Zur sog. Realismus-Antirealismus-Debatte und der Kontroverse zwi-
schen I. Hacking und H. Putnam vgl. Reinhard Schulz: Darstellen und Rekonstruieren: Eine
hermeneutische Erwiderung auf lan Hacking. In: Journal for General Philosophy of Science,
Vol. 30, N° 2,1999, S. 365-378.

14.02.2026, 07:39:08.

171


https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Masken denken - in Masken denken

selbst mitsamt ihren Vorlieben, Abneigungen und Vorurteilen, ihrer Moral und
ihren Interessen, nicht zuletzt aber mit ihren Instinkten und ihrer Leiblichkeit
den jeweiligen Mafistab abgeben.* Fiir dieses unhintergehbare Verhiltnis von Er-
kenntnisprozess und personlicher Eingebundenheit muss freilich Nietzsches eige-
ne Hypothese vorausgesetzt werden, nach der »alles Dasein essentiellein ausle -
gendes Dasein« mit wesentlich »perspektivische[m] Charakter« ist.”®> Die Rede
von der Moglichkeit nunmehr »unendliche[r] Interpretationen«
der Welt wird nun zur notwendigen Bedingung, im Felde der Wissenschaft auf
den bescheideneren Modus der Interpretation umzustellen, statt weiterhin auf die
iiblichen Modi der Erklirungen zu bauen.*

In der Tat setzt Nietzsche solchen Uberzeugungen sein eigenes Verstindnis
von Wissenschaftlichkeit entgegen, dessen Fundament allerdings auf einer Ebene
der Fiktion gebaut ist, wie, im Vorgriff auf die Argumentation der Genealogie der
Moral, der Abschnitt FW 344 deutlich macht:

In der Wissenschaft haben die Ueberzeugungen kein Biirgerrecht, so sagt man
mit gutem Grunde: erst wenn sie sich entschliessen, zur Bescheidenheit einer
Hypothese, eines vorlaufigen Versuchs-Standpunktes, einer regulativen Fiktion
herabzusteigen, darf ihnen der Zutritt und sogar ein gewisser Werth innerhalb
des Reichs der Erkenntniss zugestanden werden [..]. Fienge nicht die Zucht des
wissenschaftlichen Geistes damit an, sich keine Ueberzeugungen mehr zu gestat-
ten??®

Als neue Tugend der Wissenschaft gilt hier die Bescheidenheit, die ganz offenkun-
dig gegen eine als anmaflend empfundene Haltung der Uberzeugungen ins Feld
gefithrt wird. Man kénnte auch sagen: Bescheidenheit wird gegen Wahrheit ge-
stellt, insofern »die Wahrheit« selbst zum Besitz von Uberzeugungen berechtigt.

22 Vgl. hierzu das Erste Hauptstiick: von den Vorurtheilen der Philosophen aus Jenseits von Gut und
Bdse. Darinv.a. die Abschnitte JGB 3,5 und 6, KSA 5, S. 17ff. In eine dhnliche Kerbe schlagt auch
Michael Hampe, wenn er verschiedene Philosophien als unterschiedliche Méglichkeiten des
Reagierens auf die Welt bezeichnet. Vgl. Michael Hampe: Die Lehren der Philosophie. Eine
Kritik, Berlin 2014, S. 44.

23 FW 374, KSA 3, S. 626f.

24  Ebd. S.627. Der programmatische Titel des Aphorismus »Unser neues sUnendliches« ver-
weist auf die Ebene der potentiellen Unabschliefibarkeit aller Interpretationsprozesse und
spielt gleichzeitig mit dem in der Metaphysik beheimateten Begriff des Unendlichen.

25  FW 344, KSA 3, S.574. Vgl. zu diesem Thema auch Heit, Helmut; Heller, Lisa (Hg.): Hand-
buch Nietzsche und die Wissenschaften. Natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Kon-
texte, Berlin/Boston 2014.

14.02.2026, 07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Ausdruck dieser Bescheidenheit ist demnach das Aufstellen von »Hypothesen, de-
nen als »Versuchs-Standpunkten« eine Qualitit der Vorliufigkeit eignet. Der dritte
Platz in der Reihe ist wiederum der Fiktion zugewiesen worden, die an dieser Stelle
den Namen einer »regulativen Fiktion« trigt. Wurden bereits die »konventionellen
Fiktionen« als begriffliche Modi entwickelt, deren Wert einer der Bezeichnung und
Verstindigung, nicht aber der Erklirung sein soll, konnen hier dhnlich gelagerte
Funktionen erschlossen werden. Die konzeptionelle Nihe beider Fiktionsmodel-
le wird dort deutlich, wo es um die Reduktion von Glaubensartikeln und Sitzen
des Unbedingten geht, wo stattdessen die Restitution einer Denkebene des Unge-
fahren und der Umwege iiber die notwendig illusionire Funktion der Begriffe ge-
leistet wird und nicht zuletzt, wo ein Reformulieren von thetischen Standpunkten
in hypothetische zum Ideal erhoben wird. Im Mittelpunkt steht folglich das Gel-
tenlassen von Begriffen, Konzepten, Erklirungsmodellen und vergleichbarer wis-
senschaftlicher Instrumentarien als Fiktionen. Diese fungieren, ihrer Bezeichnung
entsprechend, einerseits als Regulatoren des Wahrheitsparadigmas und sind ande-
rerseits Ausdruck der Konvention gewordenen Plausibilitit begrifflicher Konzepte.
Deutlich wird hierbei, dass es Nietzsche vorrangig um eine Haltung zur jeweiligen
Disziplin geht, mehr noch, um eine moralische Neubegriindung der Wissenschaft
und der Philosophie.

Seit den Anfingen des abendlindischen Denkens bis heute hat das Paradig-
ma eines wissenschaftlichen Ethos Geltung, das das Streben nach der wahren Er-
kenntnis und das Erlangen von Wahrheit in den Vordergrund stellt. Dabei war
ebenso die Vorstellung mafigebend, — und ist bis heute sehr lebendig geblieben
— die Wahrheit sei etwas gleichsam unter Schleiern oder Nebeln oder in der Dun-
kelheit Verborgenes, die der gewissenhafte und geistesgewandte Erkennende nur
zw>liiften< brauche, um sie, die Wahrheit, ganz ans Licht zu bringen.*® Nietzsche
thematisiert nun nicht allein »die Wahrheit« scherzhaft als »Weib«, auf die es die
mannlichen Forscher und Philosophen auch deshalb abgesehen hitten, weil es eben
»ein Frauenzimmer fiir sich einzunehmen« gelte.”” Sondern er macht zudem dar-
auf aufmerksam, dass gerade das Wahrheitsparadigma ein ausgesprochen mora-
lisches Fundament der Wissenschaft darstellt, indem es dem Glauben an einen
hoheren, gleichsam gottlichen Wert der Wahrheit entspringt und insofern nach

26  Vgl. zur Wirkmachtigkeit von Erkenntnis-Metaphern die wegweisende Monographie von
Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie (Kommentar von Anselm Haver-
kamp), Frankfurt a.M. 2013. Insbesondere zur Metapher der Wahrheit als »Licht« siehe Kapi-
tel | Die Metaphorik der »mdchtigen« Wahrheit, S.18-26 und zur »verborgenen Wahrheit« siehe
Kapitel Il Wahrheitsmetaphorik und Erkenntnispragmatik, S. 27-51.

27 ]JGBVorrede, KSA 5, S.11. Dass der»Fetischcharakter<der Wahrheit tatsachlich mit dem gram-
matischen Geschlecht des Wortes in Verbindung stehen konnte —zumindest in den romani-
schen und einigen germanischen Sprachen —, hat Nietzsche mehrfach in provokanter Weise
angedeutet.

14.02.2026, 07:39:08.

179


https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Masken denken - in Masken denken

wie vor einem metaphysischen, christlichen Wertekanon entspricht. Andererseits
kann auch ein Wahrheitsbegriff wie etwa Kant ihn formuliert, wobei Wahrheit als
»Ubereinstimmung unserer Begriffe mit dem Objekte« gilt,?® nicht infrage kom-
men. Eine solche »Ubereinstimmung« von Begriff und bezeichnetem Objekt, von
Signifikat und Signifikant, von Denken und Gegenstand anzunehmen, erscheint
fur Nietzsche ohnehin unzulinglich. Wenn das Einfithren des Konzeptbegrifts der
»regulativen Fiktionen« in die Sprache der Erkenntnis den Uberzeugungen Einhalt
gebietet und ihnen als Hypothesen und Versuchs-Standpunkten Bescheidenheit
lehrt, bedeutet dies eine Anpassung des Unbedingtheitsanspruchs der Wahrheit.
Die »Wahrheiten« solcher Hypothesen und Standpunkte sind dann Wahrheiten,
die unter bestimmte Bedingungen gestellt sind oder sie sind Wahrheiten auf Zeit.
Dabei entspricht das Konzept der »regulativen« oder »konventionellen« Fiktionen
im Grunde dem der in Anfithrungszeichen gesetzten »Wahrheit«. Wo immer Nietz-
sche den tiberzeitlichen, absoluten Wahrheitsanspruch der Wahrheit auf solche
Weise in Zweifel zieht, ist nicht zu iibersehen, dass trotzdem von »Wahrheit« ge-
sprochen wird, wenngleich von einer verinderten. Regulativen oder konventionel-
len Fiktionen (wie den Zahlen, dem Sein, dem Subjekt auch der Sprache) kommt
deshalb eine Dimension des Wahren zu, weil sie im Lebens- und Kommunikations-
zusammenhang der Menschen erfolgreich einen funktionalen Stellenwert besetzt
haben und bis heute besetzen. In diesem Sinne kommen die verschiedenen Fiktio-
nen als wirkmichtige Effekte in Betracht, die in sdmtliche Lebensbedingungen und
Wissensformen, in die Praktiken und Gesellschaftsstrukturen der Menschen einge-
flossen sind und sich in ihnen manifestiert haben. Sie erméglichen das menschli-
che Leben in der uns bekannten Form und bedeuten zumeist auch eine Abkiirzung
der Kommunikation.”

Das in FW 344 aufgestellte Ideal verlangt also neben der Bescheidenheit ge-
nannten Haltung zur Zielsetzung und zu den Ergebnissen wissenschaftlicher For-
schung zusitzlich die Bereitschaft, gewisse Formen der Selbsttiuschung als not-
wendig anzuerkennen. Weil zu den Grundsitzen und Fundamenten des gesamten
Wahrheitsgeschifts die entsprechenden Falschheiten (der Sprache, des Subjekts,
der Zahl, der Identitit) gehéren, ist es nur opportun, den Fiktionen, Ilusionen
und Tiuschungen einen Platz einzuriumen. Dieses leistet das Konzept der »kon-
ventionellen Fiktionen« und bezeichnet somit die Bereitschaft, die Struktur von

28  Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 670.
29 Vgl. diesbeziiglich JGB 12: »Was die materialistische Atomistik betrifft: so gehort dieselbe zu

den bestwiderlegten Dingen, die es giebt; und vielleicht ist heute in Europa Niemand unter
den Gelehrten mehrso ungelehrtihrausser zum bequemen Hand- und Hausgebrauch (nam-
lich als einer Abkiirzung der Ausdrucksmittel) noch eine ernstliche Bedeutung zuzumessen«
(JGB 12, KSA 5, S. 26).

14.02.2026, 07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Sprache, Logik und Mathematik, Ursache und Wirkung als Tiuschungsmechanis-
men gelten zu lassen, sie deutlich zu markieren und ihnen somit den unbedingten
Glauben aufzukiindigen.

An diesem Punkt hat die ohnehin fordernde Argumentation einen Grad der
Selbstreflexivitit erreicht, der sie nun in ein paradoxes Dilemma miinden lisst:
Muss nicht, so fragt Nietzsche, diese Zuriicknahme wissenschaftlicher Uberzeu-
gungen in Hypothesen trotz allem auf dem Fundament wenigstens einer unhin-
terfragten, nicht zu relativierenden Uberzeugung griinden? Driickt sich also in der
Akzeptanz von markierter Tiuschung nur einmal mehr jener »Wille zur Wahrheit«
aus, der als metaphysischer Glaube und moralische Komponente der Wahrheit
den Vorrang vor der Unwahrheit gibt? Jedenfalls muss als notwendige Bedingung
fiir das Geltenlassen und Zugestehen von Spielriumen der Tiuschung zunichst
die unbedingte Wertfestlegung gelten, es tue »nichts mehr noth als Wahr-
heit«?® Erst dieses Mehr-an-Wahrheit ist damit Vorbedingung fiir die Méglich-
keit eines bewussten Operierens mit strukturellen und funktionalen Unwahrhei-
ten. Der Schluss, der weniger in dem besprochenen Aphorismus gezogen wird, als
er sich vielmehr in Nietzsches Philosophieren selbst vollzieht, besteht folgerichtig
aus zwei Schritten: Erstens darin, als Wahrheitsfundament die Mafigabe zu er-
richten, dass dem Leben wie der Wissenschaft zuweilen auch die Tiuschung und
damit ein gewisses Mafd an Unwahrheit zu ihrer Erhaltung und Steigerung dien-
lich ist. Zweitens wird fortan die Wahrheit, statt sie um jeden Preis zu erkimpfen,
mit Misstrauen bedacht, indem es nunmehr geboten erscheint, dieselbe zeitweise
auszuklinken, sie in Anfithrungszeichen zu setzen und ihr auf diese Weise ihr ab-
solutes Giiltigkeitsrecht zu entziehen. Gleichzeitig ein Mehr-an-Wahrheit und eine
Absage an die Wahrheit als unbedingte Herrscherin, bedeuten die regulativen Fik-
tionen folglich Modi der Tiuschung und das Implementieren einer »fast-Wahrheits,
beispielsweise durch >Platzhalter<: alle Begriffe, Zahlen, Sprachsysteme, Formeln
gelten demnach als Platzhalter fiir die Leerstelle, die der Tod der Wahrheit hinter-
lasst.

Damit ist gewissermafien eine Zwischenebene hergestellt, die es erméglicht,
wie auf einem gespannten Hochseil zwischen zwei extremen Positionen und Ab-
griinden zu balancieren: Dem Ideal der sWahrheit um jeden Preis< auf der einen
und einem nihilistischen Illusions-Gedanken auf der anderen Seite. Denn keines-
wegs ist nun fiir Nietzsche alles nur noch bittere Illusion, hier wird keiner will-
kiirlichen Relativitit oder erdriickenden Irrelevanz der einzelnen Perspektive das
Wort geredet. Im Gegenteil unterstreicht Nietzsche wiederholt die immense Pro-
duktivitit solcher Illusionen, deren Ertrige sowohl im wissenschaftlichen und phi-
losophischen Bereich, als auch im >profanenc Bereich alltiglicher Vorstellungen zu

30 FW344,KSA3, S.575.

14.02.2026, 07:39:08.

181


https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Masken denken - in Masken denken

beobachten sind. Ebenso wenig wie Nietzsche die sonst iitbliche moralische Ab-
wertung der Maske vollzieht, mit der die Erkenntnis, alles sei eben >nur< ein Mas-
kenspiel in einem resignierten, bedauernden Unterton vorgetragen wird, ebenso
wenig stellen die »regulativen Fiktionenc, die hier als Denkfigur der Maske entwi-
ckelt wurden, eine Resignation oder gar Kapitulation vor dem Scheincharakter des
Lebens dar. Als markierte Selbst-Illusionierung kénnen sie eine Fiktion als Fiktion
prisent halten und den Gestus wissenschaftlicher Bescheidenheit als Prozesse der
Vorlaufigkeit, partieller Nicht-Wahrheit und potentieller Unabschlief3barkeit in der
Schwebe lassen.

Besonders aufschlussreich fiir den hier zu entwickelnden Schwerpunkt ist der
Abschnitt JGB 4, weil er sowohl das Thema der (Selbst-)Tauschung aufnimmt, als
auch einen Hinweis darauf gibt, dass der Topos der konventionellen Fiktion in
Auseinandersetzung mit der Philosophie Immanuel Kants ausgeprigt wurde, um
dann freilich in eine Positionierung gegen Kant zu miinden. Der Abschnitt be-
ginnt mit dem vielsagenden Satz: »Die Falschheit eines Urtheils ist uns noch kein
Einwand gegen ein Urtheil [...]. Die Frage ist, wie weit es lebenférdernd, lebener-
haltend, Art-erhaltend, vielleicht gar Art-ziichtend ist«.*" Hier wird also zunichst
das tibliche Kriterium der »Falschheit« in seiner Giiltigkeit als Ausschlusskriterium
grundsitzlich infrage gestellt, um ihm sofort ein anderes Wertungssystem entge-
gen zu setzen. Unter dieser Perspektive konnen giiltige Einwinde nicht lediglich
auf Grundlage der Falschheit eines Urteils formuliert werden, sondern auch auf-
grund der negativen Effekte auf das Leben derjenigen, die mit den Urteilen um-
zugehen genétigt sind. Im Gegenteil — und das ist der Umkehrschluss, den Nietz-
sche hier nicht ausgefithrt hat — wiirde auch das Kriterium der »Wahrheit« nicht
mehr den Ausschlag dafiir geben, die Giite eines Urteils oder einer Erkenntnis zu
beschliefien. Das ist der Fall, wenn Wahrheiten lebensfeindliche Elemente in sich
tragen. Der Wert eines Urteils wire dann also nicht mehr an seiner Wahrheit oder
Falschheit festzustellen, vielmehr an seinen Auswirkungen fiir die Spezies des Men-
schen, fir das kulturelle Kollektiv zu messen. Schon der vorangehende Abschnitt,
JGB 3, hatte die Frage aufgeworfen, warum, »das Bestimmte mehr werth sei als
das Unbestimmte, der Schein weniger werth als die sWahrheit« und festgestellt:
»dergleichen Schitzungen konnten, bei aller ihrer requlativen Wichtigkeit fir uns,

31 JGB 4, KSA 5, S.18. In diesem Zusammenhang ist auch die Vorrede zur Citzen-Dimmerung
bedeutsam. Das >Aushorchen< von Gotzen mit dem Perkussionshimmerchen ware dahin-
gehend zu verstehen, dass es Gotzen nicht zerstort und mit einem Hammer zertrimmert,
sondern eben auf ihre Schwachstellen hin (iberpriift und in diesem >schwachen< Sinne de-
konstruiert. Damit ist die Moglichkeit gegeben, denjenigen Menschen ihre Gotzen zu lassen,
die sie als Lebensbedingung bendtigen. In Ecce homo heifst es dazu: »Ich selber, ein Gegner
des Christenthums de rigueur, bin ferne davon, es dem Einzelnen nachzutragen, was das Ver-
hingniss von Jahrtausenden ist.« (EH weise, 7, KSA 6, S. 275).

14.02.2026, 07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

doch nur Vordergrunds-Schitzungen sein« und miissten als »physiologische For-
derungen einer bestimmten Art von Leben« in Betracht kommen.** Dem wieder-
um liegt die Annahme zugrunde, dass die Erkenntnisse Einzelner mitunter jenen
»Volks-Vorurtheilen« entsprechen, die in Kollektiven lebendig sind und die ebenso
von der Wirkmaichtigkeit der Sprache zeugen.*® Trotz ihrer Unwahrheit wire be-
stimmten Erkenntnissen also ein erheblicher Wert innerhalb der Geistesgeschichte
zuzusprechen, die immer auch Alltagsgeschichte ist. Im Anschluss an die bereits
zitierte Er6ffnung von JGB 4 heift es:

[WIir sind grundsatzlich geneigt zu behaupten, dass die falschesten Urtheile (zu
denen die synthetischen Urteile a priori gehoren) uns die unentbehrlichsten sind,
dass ohne ein Geltenlassen der logischen Fiktionen, ohne ein Messen der Wirk-
lichkeitan der rein erfundenen Welt des Unbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne
eine bestandige Falschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht leben kénn-
te, — dass Verzichtleisten auf falsche Urtheile ein Verzichtleisten auf Leben, eine
Verneinung des Lebens wire 3*

Wenn also die Einsicht in die Falschheit eines Urteils kein Grund ist, es als Urteil
rundweg abzulehnen, ist damit freilich nicht gesagt, dass man falsche Urteile nicht
auch als solche benennen kénnte. Nietzsche tut das, indem er Kants Kategorie der
synthetischen Urteile a priori zu denjenigen Erkenntnissen zihlt, die zwar unter
die »falschesten« gehdren und die dennoch fiir den Menschen die »unentbehrlichs-
ten« Urteile sein kénnten. Schon die Steigerungsform ist ein Affront gegen ein -
heute viel mehr als noch zu Nietzsches Zeiten verbreitetes — Denken des Wahren
und des Falschen als streng logische Werte. Denn es wird nahegelegt, es konne ein
>mehr« oder >weniger< an Falschheit und eben auch >falscheste« Urteile geben. »Die

% so wird das obige Zitat unmit-

Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn,
telbar weitergefithrt, bedeutet nun nichts anderes, als einerseits plausible, sogar
vernichtende Argumente gegen eine Sache vorbringen zu kdnnen und gleichzeitig
ihre geistesgeschichtliche wie kulturelle Relevanz anzuerkennen. Eine herausra-
gende Schliisselstellung nimmt dabei jene fiktionale Ebene des Denkens ein, die
hier als ein »Geltenlassen der logischen Fiktionen« benannt ist.* Solche Erfindun-

gen des menschlichen Geistes hitten fiir sich genommen keine Entsprechung in

32 JGB3,KSASs,S.17 (Hervorhebung C.S.).

33 JGB19, KSA 5, S.32. Der Aphorismus setzt sich exemplarisch mit Schopenhauers Ansichten
zum Willen auseinander und konstatiert: »Wollen scheint mir vor Allem etwas Compli -
cirtes, Etwas, das nur als Wort eine Einheit ist, — und eben im Einen Worte steckt das
Volks-Vorurtheil, das iiber die allzeit nur geringe Vorsicht der Philosophen Herr geworden

ist.« (Ebd.).
34 JGB4,KSAS,S.18.
35  Ebd.

36  Ebd.

14.02.2026, 07:39:08.

183


https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Masken denken - in Masken denken

der Wirklichkeit und machten erst mit Blick auf die historisch gewachsene Konsti-
tution des Menschen Sinn. Indem er sich etwa eine »Welt des Unbedingten, Sich-
selbst-Gleichen« fingiert,” bestitigt der Mensch immer aufs neue eine durch ihn
geschaffene Ebene der Illusionen, deren fundamentale Funktion als seine Lebens-
bedingung Nietzsche herausstellt. Will man ihm diese nicht nehmen, miisste man
eben solche »logischen Fiktionen« trotz ihrer Falschheit gelten lassen und gleich-
zeitig das Bewusstsein dariiber wach halten, dass es sich um Fiktionen handelt.

Hier steht Nietzsche Kant moglicherweise niher, als es ausdriicklich vermerkt
ist. Jedenfalls konnte die Zuspitzung auf die »regulativen Fiktionen« in methodi-
scher Hinsicht an die Rede von den Vernunftbegriffen bzw. Ideen als »regulativen
Prinzipien« und »heuristischen Fiktionen« bei Kant angelehnt sein.*® In philoso-
phischer Hinsicht jedoch finden die daraus abgeleiteten drei Postulate der Kritik
der praktischen Vernunft (Gott, Freiheit, Unsterblichkeit) keineswegs Unterstiitzung.
Freilich steht fiir Nietzsche nicht die rein akademische Auseinandersetzung mit
Kants Argumenten im Vordergrund. Vielmehr wird die Kantische Philosophie dazu
genutzt, der wissenschaftlichen Grundiiberzeugung, der Priferenz von »Wahrheit«
gegeniiber »Falschheit«, die oben erdrterte Wertungsoption eher komplementir an
die Seite als tatsichlich entgegen zu stellen, mit der jedwedes Urteil unter der Per-
spektive des Lebens zu betrachten ist.*

37  Ebd.

38  Vgl. z.B. die Passage der Transzendentalen Methodenlehre, |. Hauptstiick, 1l. Abschnitt: »Die
Vernunftbegriffe sind, wie gesagt, blofie Ideen, und haben freilich keinen Gegenstand in ir-
gend einer Erfahrung, aber bezeichnen darum doch nicht gedichtete und zugleich dabei fir
moglich angenommene Gegenstédnde. Sie sind blofd problematisch gedacht, um, in Bezie-
hung auf sie (als heuristische Fiktionen), regulative Prinzipien des systematischen Verstan-
desgebrauchs im Felde der Erfahrung zu griinden.« (KrV, B 799). Bei Kant dient das Konzept
regulativer Prinzipien einerseits dazu, eine Unterscheidung des (konstitutiven) Gebrauchs
der Verstandesbegriffe vom (regulativen) Gebrauch der reinen Vernunftbegriffe zu ermogli-
chen und insofern eignet den Ideen der Vernunft eine »praktische Kraft« (KrV, B597). Ande-
rerseits legitimieren sie in Form der Postulate der praktischen Vernunft die Ideen Gottes, der
Freiheit und der Unsterblichkeit (der Seele).

39  Wenigspater folgt mitJGB 11 eine weitere, diesmal explizite Kant-Kritik. In polemischem Stil
wird die Problematik vonJGB 4 aufgenommen: Es sei»endlich an der Zeit, die Kantische Frage
»wie sind synthetische Urtheile a priori moglich?«durch eine andre Frage zu ersetzen »warum
ist der Glaube an solche Urtheile n 6 t hi g?«—ndmlich zu begreifen, dass zum Zweck der
Erhaltung von Wesen unsrer Art solche Urtheile als wahr geglaubt werden miissen; weshalb
sie natlrlich noch falsche Urtheile sein konnten!« (JGB 11, KSA 5, S. 25). Kant hatte das Prin-
zip von Ursache und Wirkung unter die synthetischen Urteile a priori gezdhlt (KrV, Einleitung
IV, B 12-13). Deshalb liegt die Vermutung nahe, dass auch der bereits analysierte Abschnitt
JGB 21 in diesen Kontext gestellt werden kann. Indem Nietzsche dort vorschlagt, die Begrif-
fe »Ursache« und »Wirkung« im Sinne »conventioneller Fiktionen« zu verstehen, wandelt er
die vorher in ihrem Wahrheitsanspruch kritisierte Kategorie hier womaéglich in ein begriff-
liches Konzept um, das ausdriicklich die angenommene Fiktivitit im Namen tragt. Denn:

14.02.2026, 07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Die Folie, vor deren Hintergrund das Denkmodell der regulativen Fiktionen
als solche erkennbar wird, ist erneut Nietzsches heraklitische Ausdeutung einer
Welt des Werdens, worin die Fixpunkte, das Feststehende und iiberhaupt jedes mit
sich selbst gleichbleibende Ding nur behelfsweise fingiert sein konnen. Auf dersel-
ben Ebene rangiert dann auch die Mathematik, wenn Nietzsche sie als hochsten
Ausdruck der »bestindige[n] Filschung der Welt durch die Zahl« bezeichnet.*® Sie
kann deshalb eine Verfilschung der Wirklichkeit genannt werden, weil es strengge-
nommen zwei identische Dinge iiberhaupt nicht gibt, die Zahlen aber genau diese
Primisse voraussetzen, indem etwa aus 1 und 1 eine 2 wird. Nichtsdestotrotz sind
und bleiben solche Annahmen wie die des Identischen - sei es die Identitit von
etwas mit sich selbst iiber einen lingeren Zeitraum, sei es die Identitit (das Zu-
sammenfallen) zweier unterschiedener Dinge — ebenso wie die Annahme etwa des
Ursache-Wirkungs-Prinzips oder die Idee der Freiheit fundamentale Kategorien
des menschlichen Denkens und Handelns. Schliefilich beruhen etliche Praktiken
in Bereichen des kulturellen, politischen und wirtschaftlichen Lebens auf solchen
Annahmen, nicht zuletzt ethisches Handeln und moralische Prinzipien.

Allerdings driicke sich in dem Konzept der regulativen Fiktionen ebenso wenig
die Position eines radikalen Konstruktivismus aus, wie insgesamt keineswegs die
Moglichkeit verworfen wird, Spielarten der uns umgebenden Welt zu erkennen.*

»Wir sind es, die allein die Ursachen, das Nacheinander, das Fiir-einander, die Relativitat,
den Zwang, die Zahl, die Freiheit, den Grund, den Zweck erdichtet haben.« (JGB 21, KSA 5,
S.36).

40 )GB4,KSAs,S.18.

41 Noch viel weniger ist die tatsachliche Vorhandenheit einer dufieren Welt infrage gestellt.
Lediglich die Idee, wir konnten addquat erkennen>wie sie an sich ist¢, wird verworfen. JGB 15
bietet dafiir ein gutes Beispiel. Nachdem klargestellt wurde, dass unsere Sinnesorgane als
eines Stiicks der Aufdenwelt nicht ihre eigene Ursache sein kénnen, sondern es sinnvoller ist,
anzunehmen, dass wir sie wie die duRere Welt und die eigene Existenz schlichtsvorfindens,
schlief’t eine spielerisch-provokante Frage den Aphorismus ab: »Folglich ist die Aussenwelt
nicht das Werk unserer Organe —2« (JGB 15, KSA 5, S. 29). Sie zielt gerade darauf ab, in
den spezifischen Wahrnehmungsweisen, die uns als Menschen charakterisieren, das perma-
nente Konstituieren dieser AuRenwelt als einer von uns wahrgenommenen Welt zu sehen:
Die Aufienwelt ist nur dann nicht das »Werk unserer Organe«, wenn darunter verstanden
wird, dass wir sie ursachlich begriinden wiirden, sie also von uns abhinge. Andererseits ist sie
in einem gewissen Sinne ganz ausdriicklich unser »Werk«, indem unsere Sinnesorgane und
unsere sonstige leibliche Konstitution die Auflenwelt nur in einer ganz bestimmten Weise
erfahrbar machen. Gleichzeitig ist JGB 15 ein Musterbeispiel fiir eine von Nietzsche haufig
angewandte textuelle Strategie, den letzten Schluss einer Argumentation nicht vorzugeben,
sondern den Lesern und Leserinnen selbst zu iiberlassen. Dies wird mittels rhetorischem Fra-
gen, Gedankenstrichen und suggestiven Ausrufen erreicht, z.B.: »Aber dann wéren ja unsere
Organe selbst — das Werk unserer Organe!« (ebd.). Insbesondere aber die abschlieRende,
oben zitierte Frage, die in einen Gedankenstrich und ein Fragezeichen auslauft, muss durch
eigenes Schlussfolgern aufgeldst und beantwortet werden.

14.02.2026, 07:39:08.

185


https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Masken denken - in Masken denken

Vielmehr ist das menschliche Wahrnehmen und Denken spitestens dann, wenn es
in die Ebene des Bewusstseins vordringt, durch Begriffe und Schemata sowie vi-
suelle, taktile, auditive oder olfaktorische Konzepte schon so sehr vorgeprigt, dass
diese vom Wahrnehmungsprozess selbst nicht mehr abgezogen werden kénnen.

In den nachgelassenen Notizen und Fragmenten Nietzsches finden sich vor al-
lem aus dem Jahr 1885 — also im zeitlichen Umfeld sowohl des fiinften Buches der
Frohlichen Wissenschaft als auch von Jenseits von Gut und Bése — zahlreiche Bele-
ge fiir ein experimentierendes Nachdenken mit spekulativen Begriffen: etwa dem
der »regulativen Fiktion«**, andere Sachverhalte werden als »regulative Hypothe-
se«,® »regulative Methode«** oder »regulatives Princip« benannt.* Die Rede von
konventionellen oder regulativen Fiktionen erhilt bei Nietzsche keinen theoriebil-
denden den Stellenwert, vielmehr kommt ihr als sprachlichem Versuchsfeld die Be-
deutung zu, ein Bewusstsein von den als notwendig angenommenen Erkenntnis-
lusionen und Gedanken-Fiktionen wach zu halten. Beschrieben als Denkfigur der
Maske, wire dieser Mechanismus gleichermafien als Zeigen des Zeigens zu verste-
hen. Dadurch wird ein Aufwerten fiktionaler Erkenntnisgrundlagen praktiziert,
deren konzeptuelle Notwendigkeit oben beschrieben wurde.

Insgesamt scheint Nietzsche, ablesbar sowohl an dieser Erkenntnis- und Wis-
senschaftskritik als auch an seinen eigenen philosophischen Methoden und Dar-
stellungsweisen, »[n]icht eine Philosophie als D o ¢ m a, sondern als vorliufige Re-
gulative der Forsch un g« zu priferieren.* Wie weitreichend diese Denkfigur
gerade die Voraussetzungen von Erkenntnis und Wissenschaft gleichsam konta-
miniert, ist summarisch gezeigt worden. Im Folgenden sollen deren Einflisse auf
Nietzsches Subjekt-Konzept in den Fokus riicken. Weist doch ein Notat von 1885
eindriicklich auf Verbindungen zwischen den verschiedenen Problemfeldern hin.
Das »Ich« als »Construktion des Denkens«, im Zeichen einer »Welt des Werdens«,
wird als eine solche »regulative Fiktion«unter die unentbehrlichen Le-
bensbedingungen gezihlt:

Was mich am griindlichsten von den Metaphysikern abtrennt, das ist: ich gebe
ihnen nicht zu, dafd das »Ich« es ist, was denkt, fithtt-u—wiH: vielmehr nehme ich
das Denken Ich selber als eine Construktion des Denkens, von gleichem Range,

wie »Stoff« »Ding« »Substanz« »Individuum« »Zweck« »Zahl«: also nur als regu-
lative Fiktion, mit deren Hiilfe eine Art Bestdndigkeit, folglich »Erkennbarkeit«
in eine Welt des Werdens hineingelegt, hineingedichtet wird. [..] Das Denken
setzt {erst} das Ich [...]. Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fiktion

42 Nachlass 1885, 34 [249], KSA 11, S. 505.
43 Nachlass 1885, 34 [247], KSA 11, S. 504.
44  Nachlass 1885, 43 [2], KSA 11, S. 701.
45  Nachlass 1885, 34 [76], KSA 11, S. 443.
46  Nachlass 1884, 26 [432], KSA 11, S. 266.

14.02.2026, 07:39:08.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

ist {auch sein mag}, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit: es kann etwas
Lebensbedingung u trotzdem falsch sein.*’

3.2. Mensch und Maske im Spiegel der Sprache

Die Denkfigur der Maske auf Nietzsches postontologische Konzeption des Subjekts
anzuwenden, heif$t zunichst, bestimmte Mechanismen des Riickfalls anzuerken-
nen. Diese resultieren v.a. aus dem folgenreichen Ubertragungsgeschehen gram-
matischer Strukturen auf den empirischen Menschen. Zwar ist der Mensch — un-
ter der Primisse des Heraklitischen mdvta pet — als bestindig Werdendes, mithin
sich bestindig Transformierendes entworfen, dem keine Einheit, sondern Vielheit
zukommt.*® In diesem Sinne wird er verstanden als ein Maskenspiel, das aus ei-
nem fortwihrenden Abtauschen von Masken besteht, ohne dass hinter einer Maske
sein >wahres Ich¢, sein sWesenskern« oder seine >wirkliche Identitit« ausfindig zu
machen wire. Gibt man diese Uberlegungen jedoch zu, erscheint es mehr als er-
staunlich, weshalb und wie sich der Mensch iiberhaupt als etwas Gleichbleibendes
wahrzunehmen gelernt hat. Der in prihistorischer Zeit begonnene, jahrtausende-
lange Entstehungsprozess dessen, was wir Bewusstsein, Gedichtnis, Denken oder
Geist nennen, mag einerseits von zentraler Bedeutung gewesen sein. Nicht minder
aber steht die Entwicklung der Sprachen damit in Verbindung: Sieht man nimlich
das Konzept der jedem Menschen gegebenen, unsterblich-ewigen, unteilbar-einen
Seele als eine Folge des Sprachgebrauchs und nicht als seine Ursache, indem et-
was Vorgefundenes einfach benannt worden wire, verschiebt sich der Fokus.* Fiir
Nietzsches Subjekt-Verstindnis jedenfalls ist die so beschriebene >Seele« eine der
ersten Bastionen, die mit dem >Tod Gottes« fallen muss, weil sie ihrer Glaubwiir-
digkeit beraubt ist. Insofern sie jedoch die in ihrem alltiglichen Gebrauch kaum
mehr reflektierten grammatischen und sprachlichen Irrtiimer auf ihrer Seite hat,

47  Umschrift nach KGW 1X 4, W | 3, S.108f,; Nachlass 1885, 35 [35], KSA 11, S. 526.

48  Zueiner Kritik der Vorstellung des Individuums als Einheit im Zusammenhang mit einer Wi-
derlegung der Vereinbarkeit von Ethik und Asthetik bei Nietzsche vgl. Claus Zittel: Asthetisch
fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie. In: Nietzsche-Studien, Bd. 32,2003, S. 103-123.
Unter Bezugnahme auf Nietzsches Modell des Menschen als in sich divergenter Organismus,
mit einer Vielheit von Kraften und dessen Herrschermetaphorik, die oft als Restitution des
autonomen Subjektbegriffs missverstanden wird, konstatiert Zittel: »Der Herrscher ist nur
ein Spielball im Zusammenspiel der Triebe, allenfalls ein Mitspieler.« (ebd. S.109). Ausfiihr-
licher hierzu vgl. Kapitel 4.1.

49  Zurontologischen Struktur des Sprachgebrauchs und zu Nietzsches Gegenentwurf bis heute
instruktiv Josef Simon: Sprache und Sprachkritik bei Nietzsche. In: Matthias Lutz-Bachmann
(Hg.): Uber Friedrich Nietzsche. Eine Einfithrung in seine Philosophie, Frankfurt a.M. 1985,
S. 63-97 und ders.: Grammatik und Wahrheit. Uber das Verhiltnis Nietzsches zur spekulati-
ven Satzgrammatik der metaphysischen Tradition. In: Nietzsche-Studien, Bd. 1,1972, S.1-26.

14.02.2026, 07:39:08.

187


https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

