
174 Masken denken – in Masken denken

3.1. Jenseits von wahr und falsch – Die konstitutionellen Fiktionen

In der zweiten Jahreshälfte 1886 arbeitet Nietzsche an einer neuen Schrift, die den

Titel Jenseits von Gut und Böse tragen wird. Zur gleichen Zeit entsteht auch das Fünf-

te Buch der Fröhlichen Wissenschaft und wird, zusammen mit einer neuen Vorrede

und dem Anhang, den Liedern des Prinzen Vogelfrei, zur zweiten Auflage hinzuge-

fügt. Diesem Aspekt der Werkgenealogie ist es geschuldet, dass sich Ähnlichkeiten

sowohl auf der inhaltlichen, als auch der argumentativen und stilistischen Ebene

zwischen Jenseits von Gut und Böse und dem Fünften Buch der FröhlichenWissenschaft

nicht leugnen lassen. Alle Abschnitte, die ich hier zu dem einflussreichenThemen-

komplex unter demTitel der ›konventionellen Fiktion‹ zusammengefasst habe, ent-

stammen dieser Zeit. Es verbindet sie eine gleichartige Argumentationsstruktur,

die es nun nachzuvollziehen gilt, wobei im Zuge dessen entsprechende Zusam-

menhänge mit der Denkfigur der Maske herzustellen sind. Aufgrund der konstel-

lativen Verbundenheit der Motive werden die zu besprechenden Abschnitte auch

daraufhin untersucht, welche Facette sie dem Thema jeweils hinzufügen. Gleich-

zeitig sind weitere Elemente von Nietzsches Begriffsarbeit zu erschließen, deren

vereinzelte Spuren sich in diesem Punkt kreuzen.

Beginnen wir mit dem Abschnitt JGB 21, der sich zwar insgesamt der Proble-

matik von der Freiheit (bzw. Unfreiheit) des Willens widmet, dabei aber auch auf

die Wissenschaftsbegriffe »Ursache« und »Wirkung« zu sprechen kommt. Wäh-

rend das Konzept des »freien Willens« aufgrund einer mangelnden Berücksich-

tigung menschlicher Determiniertheit, das Konzept des »unfreien Willens« aber

wegen der unzulässigen Anwendung der Logik von Ursache und Wirkung sich als

unzulänglich erweisen, wird der gesamte starre Gegensatz angezweifelt und fol-

gendermaßen aufgelöst: »im wirklichen Leben handelt es sich nur um s t a r k e n

und s c h w a c h e n Willen«.16 Auf den ersten Blick scheint es sich hier ledig-

lich um eine weitere Gegenüberstellung zu handeln. Diese aber hat den deutlichen

Vorteil, innerhalb der bezeichneten Pole Abstufungen zuzulassen. Begriffe der Ka-

tegorie ›frei‹ und ›unfrei‹ hingegen sind absolute Gegensatzbegriffe in dem Sinne,

dass sie extreme und einander ausschließende Positionen bedeuten. Analog dem

Begriffspaar ›wahr/unwahr‹ sind auch die Begriffe ›frei/unfrei‹ miteinander unver-

einbar. Bezogen auf die Willensproblematik bedeutet das, wenn als Grundlage der

Konzeption eines Menschenbildes der freie Wille angenommen wird, kann nicht

gleichzeitig ein unfreier Wille den Menschen bestimmen und vice versa. Außerdem

unterstellt die Annahme des freien, wie eines unfreien Willens das Vorhandensein

einer Kraft, die dem Willen Freiheit gibt bzw. ihn in seiner Freiheit begrenzt. In

der Geistesgeschichte stehen etwa Schelling und Hobbes für die Position der dem

16 JGB 21, KSA 5, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 175

Menschen (von Gott) gegebenen Willensfreiheit, für die andere Option beispiels-

weise Schopenhauer, auf den Nietzsche auch mehrfach anspielt (vgl. JGB 16 und

19). Demgegenüber eröffnet das von Nietzsche angebotene Modell eine mehrstu-

fige Skala, auf der sich Ereignisse zwischen den Eckpunkten des ›starken‹ (und

damit ›freieren‹) Willens und des ›schwachen‹ (und damit ›unfreieren‹) Willens be-

wegen. In diesem Sinne gilt derMensch nicht etwa als Besitzer eines ein für allemal

freien oder aber unfreien Willens, sondern sein Wollen entfaltet sich stets neu in

je anderer situativer Eingebundenheit. Starkes und schwaches Wollen können ein-

ander abwechseln, nebeneinander bestehen oder zeitgleich in verschiedenen inter-

subjektiven Verhältnissen ausgetragen werden. Soviel zunächst zum Kontext des

Aphorismus selbst. In Bezug auf die Kausalzusammenhänge heißt es schlicht:

Man soll nicht, »Ursache« und »Wirkung« fehlerhaft v e r d i n g l i c h e n, wie

es die Naturforscher thun (und wer gleich ihnen heute im Denken naturalisirt –)

gemäss der herrschenden mechanistischen Tölpelei, welche die Ursache drücken

und stossen lässt, bis sie »wirkt«; man soll sich der »Ursache«, der »Wirkung« eben

nur als reiner B e g r i f f e bedienen, das heisst als conventioneller Fiktionen

zum Zweck der Bezeichnung, der Verständigung, n i c h t der Erklärung.«17

Auf diese Weise wird erneut und gleichsam en passant ein Schlaglicht auf Nietz-

sches originären Umgang mit den Begriffen geworfen, der freilich einer Erläute-

rung bedarf. Die Ausführungen können durchaus als eine auch im übrigen Werk

Konsequenzen zeitigende Konzeption zur Begriffsproblematik gelesen werden, die

Nietzsches Philosophie im Ganzen eher implizit als ausdrücklich unterliegt. Be-

griffe sind unter diesem Gesichtspunkt Mittel der Bezeichnung von Dingen oder

Sachverhalten. Das ist nun nicht weiter verwunderlich, sind alle Begriffe doch zu-

nächst Worte, die im Zuge der notwendigen Verständigung der Menschen unter-

einander hervorgebracht wurden. Dabei stellt sich allerdings die Frage, in welchem

Maße man diese Begriffe für verbindlich hält und welchen Bezug zur Wirklich-

keit man ihnen einräumt. Nach Nietzsche dienen sie eben allein der Bezeichnung

und keineswegs der Erklärung. Eine Erklärung ist vielmehr Ausdruck der Überzeu-

gung, einen Modus der Weltbeschreibung gefunden zu haben, der mit den realen

17 Ebd. Nietzsches Aversion gegen das Konzept von Ursache und Wirkung ist nur vor dem

Hintergrund des Gedankens einer im permanenten Werden begriffenen Welt erschließbar.

Dabei erscheinen kausale Beziehungen als willkürlich konstruierte, voneinander isolierte

Ursache-Wirkungs-Momente, die nur jeweils Ausschnitte und Stillstellungen sein können:

Denn wo sollte die ›Kausalität‹ beginnen, wo sollte die ›Ursache‹ aufhören und in ›Wirkung‹

übergehen? »Ursache und Wirkung: eine solche Zweiheit giebt es wahrscheinlich nie, – in

Wahrheit steht ein continuum vor uns, von dem wir ein paar Stücke isoliren« (FW 112, KSA 3,

S. 473). Entsprechend wird nicht die Tatsache bezweifelt, dass etwas auf etwas anderes ein-

wirken könne, sondern an welcher Stelle die Zäsuren ein »willkürliches Zertheilt- und Zer-

stückeltsein« erzeugen, das dem »Fluss des Geschehens« entgegensteht (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Masken denken – in Masken denken

Gegebenheiten tatsächlich auch übereinstimmt. Hier bleibt Nietzsche skeptisch

und stellt dem sein Verständnis einer in der Konsequenz äußerst radikalen Position

wissenschaftlicher Redlichkeit entgegen. Jegliche Arten von Begriffen gelten ihm

nunmehr als Fiktionen, die durch Sprachgebrauch und Vorstellungswelten zwar

zu Konventionen geworden sind, deren Wirkmächtigkeit aber nichtsdestoweniger

allein den Bezeichnungsvorgängen entspricht. Selbst das Konzept von Ursache und

Wirkung ist somit eine solche »conventionelle[] Fiktion«, nicht ein Faktum.Die Fol-

gen dieser konzeptionellen Umstellung sind indes weitreichend.Wie bereits ange-

deutet wurde, ist der Anspruch, »Erklärungen« derWelt zu geben, auf der Überzeu-

gung gegründet, durch adäquates Wissen und Einsetzen der Begriffe tatsächlich

einen Zugang zu den »Dingen an sich« eröffnet zu haben.18 Wenn Nietzsche den

wissenschaftlichen Anspruch also auf ein Wirksamwerden von Begriffen als blo-

ße »Bezeichnung« und »Verständigung« zurücknimmt, ist das eine Geste ebenso

der Strenge, wie der Bescheidenheit. In diesem Sinne lässt sich auch begründen,

weshalb der Modus, Erklärungen zu geben, wissenschaftlich nicht mehr infrage

kommen soll. Wird doch wenige Abschnitte zuvor konstatiert, selbst eine Natur-

wissenschaft wie die Physik sei »auch nur eineWelt-Auslegung und -Zurechtlegung

[…] und nicht eine Welt-Erklärung«.19 Dem Modus der Erklärung wird also der

Modus der Interpretation entgegengestellt – womit nicht zuletzt der Weg für ei-

ne kritische Naturwissenschaftshermeneutik geebnet ist, wie sie Reinhard Schulz

2004 vorgelegt hat.20 Was zunächst wie eine simple Übertragung von Methoden

18 Darauf scheint schon allein das Wort ›Begriff‹ hinzuweisen, das man wohl nicht zu unrecht

auf ein ›Greifen‹ zurückführt. Hier allerdings steckt denn auch der mögliche Irrtum und Fall-

strick: Indem durch den ›Be-Griff‹ alle Dinge so wirklich werden, als könne man sie faktisch

›greifen‹, weil sie sehr nah an den Erkennenden herangerückt werden – denn was ich greifen

kann, ist keine Armlänge vonmir entfernt –, indemalso eine solche Intimität imUmgangmit

den Dingen suggeriert wird, fällt die Distanz der Beschreibungsgrundlage (= Worte) kaum

mehr ins Gewicht. Auch meint manmit einem ›Begriff‹ die Dinge wörtlich ›im Griff‹ und also

Gewalt über sie zu haben.

19 JGB 14, KSA 5, S. 28. Der Aphorismus beginnt wie folgt: »Es dämmert jetzt vielleicht in fünf,

sechs Köpfen, dass Physik auch nur eineWelt-Auslegung und -Zurechtlegung (nach uns! mit

Verlaub gesagt) und n i c h t eine Welt-Erklärung ist: aber, insofern sie sich auf den Glau-

ben an die Sinne stellt, gilt sie als mehr und muss auf lange hinaus noch als mehr, nämlich

als Erklärung gelten« (ebd.). Man beachte den feinen Bedeutungsunterschied zwischen den

Formulierungen »Erklärung sein« und »als Erklärung gelten«: Physik ist um nichts mehr und

nichtsweniger einewirkliche Erklärung zu nennen, als andereModelle – dürfe aber vielmehr

als andereModelle für eine Erklärung gelten. Vgl. auch FW112: »›Erklärung‹ nennenwir’s: aber

›Beschreibung‹ ist es, was uns vor älteren Stufen der Erkenntnis und Wissenschaft auszeich-

net. Wir beschreiben besser, – wir erklären ebenso wenig wie alle Früheren.« (FW 112, KSA 3,

S. 472).

20 Vgl. Reinhard Schulz: Naturwissenschaftshermeneutik. Eine Philosophie der Endlichkeit in

historischer, systematischer und angewandter Hinsicht, Würzburg 2004. Mit dem Ziel, die

»selbstinszenierte Faktizität der Naturwissenschaften [zu] kritisieren, um für das Verstehen

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 177

der Philologie erscheinen mag, wo verschiedene Arten der Text-Exegese zuein-

ander in Auslegungskonkurrenz treten, entwickelt bei näherer Betrachtung eine

durchaus umstürzlerische Dynamik. Keine Erkenntnismethode allein dürfe also

zukünftig so unbescheiden auftreten, für sich den Status einer Welt-Erklärung zu

beanspruchen – denn sie alle sind in diesem Sinne Arten undWeisen der Interpre-

tation und operieren lediglich auf verschiedenen Ebenen bzw. mit verschiedenen

Methoden. Sich die Welt derart ›zurecht zu legen‹, deutet zusätzlich darauf hin,

dass durch das Anwenden einer jeden wissenschaftlichen Methode zugleich die

möglichen Ergebnisse als Welt-Einsichten vorbestimmt und fundamental geprägt

werden.21 Entsprechend wird jede Art der Weltbetrachtung zu einem Auslegungs-

geschehen deklariert, das als solches in einem Gefüge mit anderen Auslegungsge-

schehen koexistiert. Was jedoch für die (Natur-)Wissenschaften geltend gemacht

wird, davon ist auch – und sogar in einem noch höheren Maße – die Philosophie

betroffen. Denn während jene Wissenschaften ihre Forschungen in Spezialgebie-

ten leisten, ist es der Anspruch verschiedenster Philosophen gewesen, alleWissens-

und Geistesgebiete zu umfassen, indem sie geschlossene Systeme zu erdenken

suchten, die es mit demWeltganzen aufnehmen sollten. Doch gerade solchen Phi-

losophen spricht Nietzsche die Möglichkeit ab, ihr hehres Ziel einer objektiv und

›rein‹ durchgeführten, vollständigen Bestandsaufnahme tatsächlich verwirklicht

zu haben. Vielmehr stellen auch ihre Arbeiten sehr verschiedene Modi der Aus-

legung und Interpretation der Welt dar, wobei die Philosophen-Persönlichkeiten

neue Möglichkeiten zu eröffnen« (ebd. S. 206) und einem »dezidiert historischen Anspruch«

(ebd. S. 209) bezieht Schulz gegen die derzeitige Popularisierung von Naturwissenschaf-

ten als »Metaphysikersatz« (ebd.) Stellung: »Die Naturwissenschaftshermeneutik sucht die

Wahrheit zwischen Naturwissenschaft und Philosophie. »Bezeichnungen« fallen […] weder

auf Seiten des Gegebenen noch der Theorie. Sie sind auch nicht nur begrifflich, können zum

Beispiel auchmetaphorisch sein.« (ebd. S. 169). ImAnschluss an Cassirer sollenNaturwissen-

schaften als »Symbolsysteme« in Betracht kommen.Dies führe in durchaus kritischer Absicht

»zu einem relativen Apriori, das bezogen auf ein gegebenes theoretisches System von Fall zu

Fall ermittelt werden muß, und nicht wie bei Kant schon im vorhinein für jeden Erkenntnis-

erwerb feststeht.« (Ebd.).

21 Diese Skepsis nimmt in den Grundzügen bereits die Wissenschaftstheorien eines Ludwik

Fleck, sowie die Einsichten der Heisenbergschen Unschärferelation und der Quantentheo-

rie vorweg, wonach eine jede Messmethode den zu untersuchenden Gegenstand selbst mit

beeinflusst und dessen Zustände verändert. Allerdings hatte bereits Hegel 1807 in der Einlei-

tung zur Phänomenologie des Geistes darauf hingewiesen, dass »die Anwendung eines Werk-

zeugs auf eine Sache sie vielmehr nicht läßt, wie sie für sich ist, sondern eine Formierung und

Veränderung mit ihr vornimmt.«, weshalb für Hegel das Erkennen des Absoluten nicht im

Sinne einesWerkzeuggebrauchs infrage kommt (G.W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes,

Hamburg 1952, S. 63). Zur sog. Realismus-Antirealismus-Debatte und der Kontroverse zwi-

schen I. Hacking und H. Putnam vgl. Reinhard Schulz: Darstellen und Rekonstruieren: Eine

hermeneutische Erwiderung auf Ian Hacking. In: Journal for General Philosophy of Science,

Vol. 30, N° 2, 1999, S. 365-378.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Masken denken – in Masken denken

selbst mitsamt ihren Vorlieben, Abneigungen und Vorurteilen, ihrer Moral und

ihren Interessen, nicht zuletzt aber mit ihren Instinkten und ihrer Leiblichkeit

den jeweiligen Maßstab abgeben.22 Für dieses unhintergehbare Verhältnis von Er-

kenntnisprozess und persönlicher Eingebundenheit muss freilich Nietzsches eige-

ne Hypothese vorausgesetzt werden, nach der »alles Dasein essentiell ein a u s l e -

g e n d e s Dasein« mit wesentlich »perspektivische[m] Charakter« ist.23 Die Rede

von der Möglichkeit nunmehr »u n e n d l i c h e [ r ] I n t e r p r e t a t i o n e n«

der Welt wird nun zur notwendigen Bedingung, im Felde der Wissenschaft auf

den bescheideneren Modus der Interpretation umzustellen, statt weiterhin auf die

üblichen Modi der Erklärungen zu bauen.24

In der Tat setzt Nietzsche solchen Überzeugungen sein eigenes Verständnis

von Wissenschaftlichkeit entgegen, dessen Fundament allerdings auf einer Ebene

der Fiktion gebaut ist, wie, im Vorgriff auf die Argumentation der Genealogie der

Moral, der Abschnitt FW 344 deutlich macht:

In der Wissenschaft haben die Ueberzeugungen kein Bürgerrecht, so sagt man

mit gutem Grunde: erst wenn sie sich entschliessen, zur Bescheidenheit einer

Hypothese, eines vorläufigen Versuchs-Standpunktes, einer regulativen Fiktion

herabzusteigen, darf ihnen der Zutritt und sogar ein gewisser Werth innerhalb

des Reichs der Erkenntniss zugestanden werden […]. Fienge nicht die Zucht des

wissenschaftlichen Geistes damit an, sich keine Ueberzeugungenmehr zu gestat-

ten?25

Als neue Tugend der Wissenschaft gilt hier die Bescheidenheit, die ganz offenkun-

dig gegen eine als anmaßend empfundene Haltung der Überzeugungen ins Feld

geführt wird. Man könnte auch sagen: Bescheidenheit wird gegen Wahrheit ge-

stellt, insofern »die Wahrheit« selbst zum Besitz von Überzeugungen berechtigt.

22 Vgl. hierzu das Erste Hauptstück: von den Vorurtheilen der Philosophen aus Jenseits von Gut und

Böse. Darin v.a. die Abschnitte JGB 3, 5 und 6, KSA 5, S. 17ff. In eine ähnliche Kerbe schlägt auch

Michael Hampe, wenn er verschiedene Philosophien als unterschiedliche Möglichkeiten des

Reagierens auf die Welt bezeichnet. Vgl. Michael Hampe: Die Lehren der Philosophie. Eine

Kritik, Berlin 2014, S. 44.

23 FW 374, KSA 3, S. 626f.

24 Ebd. S. 627. Der programmatische Titel des Aphorismus »Unser neues ›Unendliches‹« ver-

weist auf die Ebene der potentiellen Unabschließbarkeit aller Interpretationsprozesse und

spielt gleichzeitig mit dem in der Metaphysik beheimateten Begriff des Unendlichen.

25 FW 344, KSA 3, S. 574. Vgl. zu diesem Thema auch Heit, Helmut; Heller, Lisa (Hg.): Hand-

buch Nietzsche und die Wissenschaften. Natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Kon-

texte, Berlin/Boston 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 179

Ausdruck dieser Bescheidenheit ist demnach das Aufstellen von »Hypothesen«, de-

nen als »Versuchs-Standpunkten« eine Qualität der Vorläufigkeit eignet. Der dritte

Platz in der Reihe ist wiederum der Fiktion zugewiesen worden, die an dieser Stelle

den Namen einer »regulativen Fiktion« trägt. Wurden bereits die »konventionellen

Fiktionen« als begriffliche Modi entwickelt, derenWert einer der Bezeichnung und

Verständigung, nicht aber der Erklärung sein soll, können hier ähnlich gelagerte

Funktionen erschlossen werden. Die konzeptionelle Nähe beider Fiktionsmodel-

le wird dort deutlich, wo es um die Reduktion von Glaubensartikeln und Sätzen

des Unbedingten geht, wo stattdessen die Restitution einer Denkebene des Unge-

fähren und der Umwege über die notwendig illusionäre Funktion der Begriffe ge-

leistet wird und nicht zuletzt, wo ein Reformulieren von thetischen Standpunkten

in hypothetische zum Ideal erhoben wird. Im Mittelpunkt steht folglich das Gel-

tenlassen von Begriffen, Konzepten, Erklärungsmodellen und vergleichbarer wis-

senschaftlicher Instrumentarien als Fiktionen. Diese fungieren, ihrer Bezeichnung

entsprechend, einerseits als Regulatoren desWahrheitsparadigmas und sind ande-

rerseits Ausdruck der Konvention gewordenen Plausibilität begrifflicher Konzepte.

Deutlich wird hierbei, dass es Nietzsche vorrangig um eine Haltung zur jeweiligen

Disziplin geht, mehr noch, um eine moralische Neubegründung der Wissenschaft

und der Philosophie.

Seit den Anfängen des abendländischen Denkens bis heute hat das Paradig-

ma eines wissenschaftlichen Ethos Geltung, das das Streben nach der wahren Er-

kenntnis und das Erlangen von Wahrheit in den Vordergrund stellt. Dabei war

ebenso die Vorstellung maßgebend, – und ist bis heute sehr lebendig geblieben

– die Wahrheit sei etwas gleichsam unter Schleiern oder Nebeln oder in der Dun-

kelheit Verborgenes, die der gewissenhafte und geistesgewandte Erkennende nur

zu ›lüften‹ brauche, um sie, die Wahrheit, ganz ans Licht zu bringen.26 Nietzsche

thematisiert nun nicht allein »die Wahrheit« scherzhaft als »Weib«, auf die es die

männlichen Forscher und Philosophen auch deshalb abgesehen hätten,weil es eben

»ein Frauenzimmer für sich einzunehmen« gelte.27 Sondern er macht zudem dar-

auf aufmerksam, dass gerade das Wahrheitsparadigma ein ausgesprochen mora-

lisches Fundament der Wissenschaft darstellt, indem es dem Glauben an einen

höheren, gleichsam göttlichen Wert der Wahrheit entspringt und insofern nach

26 Vgl. zur Wirkmächtigkeit von Erkenntnis-Metaphern die wegweisende Monographie von

Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie (Kommentar von Anselm Haver-

kamp), Frankfurt a.M. 2013. Insbesondere zur Metapher der Wahrheit als »Licht« siehe Kapi-

tel I Die Metaphorik der »mächtigen«Wahrheit, S. 18-26 und zur »verborgenenWahrheit« siehe

Kapitel IIWahrheitsmetaphorik und Erkenntnispragmatik, S. 27-51.

27 JGB Vorrede, KSA 5, S. 11. Dass der ›Fetischcharakter‹ derWahrheit tatsächlichmit demgram-

matischen Geschlecht des Wortes in Verbindung stehen könnte – zumindest in den romani-

schen und einigen germanischen Sprachen –, hat Nietzsche mehrfach in provokanter Weise

angedeutet.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Masken denken – in Masken denken

wie vor einem metaphysischen, christlichen Wertekanon entspricht. Andererseits

kann auch ein Wahrheitsbegriff wie etwa Kant ihn formuliert, wobei Wahrheit als

»Übereinstimmung unserer Begriffe mit dem Objekte« gilt,28 nicht infrage kom-

men. Eine solche »Übereinstimmung« von Begriff und bezeichnetem Objekt, von

Signifikat und Signifikant, von Denken und Gegenstand anzunehmen, erscheint

für Nietzsche ohnehin unzulänglich. Wenn das Einführen des Konzeptbegriffs der

»regulativen Fiktionen« in die Sprache der Erkenntnis den Überzeugungen Einhalt

gebietet und ihnen als Hypothesen und Versuchs-Standpunkten Bescheidenheit

lehrt, bedeutet dies eine Anpassung des Unbedingtheitsanspruchs der Wahrheit.

Die »Wahrheiten« solcher Hypothesen und Standpunkte sind dann Wahrheiten,

die unter bestimmte Bedingungen gestellt sind oder sie sind Wahrheiten auf Zeit.

Dabei entspricht das Konzept der »regulativen« oder »konventionellen« Fiktionen

imGrunde demder in Anführungszeichen gesetzten »Wahrheit«.Wo immerNietz-

sche den überzeitlichen, absoluten Wahrheitsanspruch der Wahrheit auf solche

Weise in Zweifel zieht, ist nicht zu übersehen, dass trotzdem von »Wahrheit« ge-

sprochen wird, wenngleich von einer veränderten. Regulativen oder konventionel-

len Fiktionen (wie den Zahlen, dem Sein, dem Subjekt auch der Sprache) kommt

deshalb eine Dimension desWahren zu,weil sie im Lebens- und Kommunikations-

zusammenhang der Menschen erfolgreich einen funktionalen Stellenwert besetzt

haben und bis heute besetzen. In diesem Sinne kommen die verschiedenen Fiktio-

nen als wirkmächtige Effekte in Betracht, die in sämtliche Lebensbedingungen und

Wissensformen, in die Praktiken undGesellschaftsstrukturen derMenschen einge-

flossen sind und sich in ihnen manifestiert haben. Sie ermöglichen das menschli-

che Leben in der uns bekannten Form und bedeuten zumeist auch eine Abkürzung

der Kommunikation.29

Das in FW 344 aufgestellte Ideal verlangt also neben der Bescheidenheit ge-

nannten Haltung zur Zielsetzung und zu den Ergebnissen wissenschaftlicher For-

schung zusätzlich die Bereitschaft, gewisse Formen der Selbsttäuschung als not-

wendig anzuerkennen. Weil zu den Grundsätzen und Fundamenten des gesamten

Wahrheitsgeschäfts die entsprechenden Falschheiten (der Sprache, des Subjekts,

der Zahl, der Identität) gehören, ist es nur opportun, den Fiktionen, Illusionen

und Täuschungen einen Platz einzuräumen. Dieses leistet das Konzept der »kon-

ventionellen Fiktionen« und bezeichnet somit die Bereitschaft, die Struktur von

28 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 670.

29 Vgl. diesbezüglich JGB 12: »Was die materialistische Atomistik betrifft: so gehört dieselbe zu

den bestwiderlegten Dingen, die es giebt; und vielleicht ist heute in Europa Niemand unter

den Gelehrtenmehr so ungelehrt ihr ausser zumbequemenHand- undHausgebrauch (näm-

lich als einer Abkürzung der Ausdrucksmittel) noch eine ernstliche Bedeutung zuzumessen«

(JGB 12, KSA 5, S. 26).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 181

Sprache, Logik und Mathematik, Ursache und Wirkung als Täuschungsmechanis-

men gelten zu lassen, sie deutlich zu markieren und ihnen somit den unbedingten

Glauben aufzukündigen.

An diesem Punkt hat die ohnehin fordernde Argumentation einen Grad der

Selbstreflexivität erreicht, der sie nun in ein paradoxes Dilemma münden lässt:

Muss nicht, so fragt Nietzsche, diese Zurücknahme wissenschaftlicher Überzeu-

gungen in Hypothesen trotz allem auf dem Fundament wenigstens einer unhin-

terfragten, nicht zu relativierenden Überzeugung gründen? Drückt sich also in der

Akzeptanz von markierter Täuschung nur einmal mehr jener »Wille zur Wahrheit«

aus, der als metaphysischer Glaube und moralische Komponente der Wahrheit

den Vorrang vor der Unwahrheit gibt? Jedenfalls muss als notwendige Bedingung

für das Geltenlassen und Zugestehen von Spielräumen der Täuschung zunächst

die unbedingte Wertfestlegung gelten, es tue »n i c h t s m e h r noth als Wahr-

heit«:30 Erst dieses Mehr-an-Wahrheit ist damit Vorbedingung für die Möglich-

keit eines bewussten Operierens mit strukturellen und funktionalen Unwahrhei-

ten. Der Schluss, der weniger in dem besprochenen Aphorismus gezogen wird, als

er sich vielmehr in Nietzsches Philosophieren selbst vollzieht, besteht folgerichtig

aus zwei Schritten: Erstens darin, als Wahrheitsfundament die Maßgabe zu er-

richten, dass dem Leben wie der Wissenschaft zuweilen auch die Täuschung und

damit ein gewisses Maß an Unwahrheit zu ihrer Erhaltung und Steigerung dien-

lich ist. Zweitens wird fortan die Wahrheit, statt sie um jeden Preis zu erkämpfen,

mit Misstrauen bedacht, indem es nunmehr geboten erscheint, dieselbe zeitweise

auszuklinken, sie in Anführungszeichen zu setzen und ihr auf diese Weise ihr ab-

solutes Gültigkeitsrecht zu entziehen. Gleichzeitig ein Mehr-an-Wahrheit und eine

Absage an die Wahrheit als unbedingte Herrscherin, bedeuten die regulativen Fik-

tionen folglichModi der Täuschung und das Implementieren einer ›fast-Wahrheit‹,

beispielsweise durch ›Platzhalter‹: alle Begriffe, Zahlen, Sprachsysteme, Formeln

gelten demnach als Platzhalter für die Leerstelle, die der Tod der Wahrheit hinter-

lässt.

Damit ist gewissermaßen eine Zwischenebene hergestellt, die es ermöglicht,

wie auf einem gespannten Hochseil zwischen zwei extremen Positionen und Ab-

gründen zu balancieren: Dem Ideal der ›Wahrheit um jeden Preis‹ auf der einen

und einem nihilistischen Illusions-Gedanken auf der anderen Seite. Denn keines-

wegs ist nun für Nietzsche alles nur noch bittere Illusion, hier wird keiner will-

kürlichen Relativität oder erdrückenden Irrelevanz der einzelnen Perspektive das

Wort geredet. Im Gegenteil unterstreicht Nietzsche wiederholt die immense Pro-

duktivität solcher Illusionen, deren Erträge sowohl im wissenschaftlichen und phi-

losophischen Bereich, als auch im ›profanen‹ Bereich alltäglicher Vorstellungen zu

30 FW 344, KSA 3, S. 575.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Masken denken – in Masken denken

beobachten sind. Ebenso wenig wie Nietzsche die sonst übliche moralische Ab-

wertung der Maske vollzieht, mit der die Erkenntnis, alles sei eben ›nur‹ ein Mas-

kenspiel in einem resignierten, bedauernden Unterton vorgetragen wird, ebenso

wenig stellen die »regulativen Fiktionen«, die hier als Denkfigur der Maske entwi-

ckelt wurden, eine Resignation oder gar Kapitulation vor dem Scheincharakter des

Lebens dar. Als markierte Selbst-Illusionierung können sie eine Fiktion als Fiktion

präsent halten und den Gestus wissenschaftlicher Bescheidenheit als Prozesse der

Vorläufigkeit, partieller Nicht-Wahrheit und potentieller Unabschließbarkeit in der

Schwebe lassen.

Besonders aufschlussreich für den hier zu entwickelnden Schwerpunkt ist der

Abschnitt JGB 4, weil er sowohl das Thema der (Selbst-)Täuschung aufnimmt, als

auch einen Hinweis darauf gibt, dass der Topos der konventionellen Fiktion in

Auseinandersetzung mit der Philosophie Immanuel Kants ausgeprägt wurde, um

dann freilich in eine Positionierung gegen Kant zu münden. Der Abschnitt be-

ginnt mit dem vielsagenden Satz: »Die Falschheit eines Urtheils ist uns noch kein

Einwand gegen ein Urtheil […]. Die Frage ist, wie weit es lebenfördernd, lebener-

haltend, Art-erhaltend, vielleicht gar Art-züchtend ist«.31 Hier wird also zunächst

das übliche Kriterium der »Falschheit« in seiner Gültigkeit als Ausschlusskriterium

grundsätzlich infrage gestellt, um ihm sofort ein anderes Wertungssystem entge-

gen zu setzen. Unter dieser Perspektive können gültige Einwände nicht lediglich

auf Grundlage der Falschheit eines Urteils formuliert werden, sondern auch auf-

grund der negativen Effekte auf das Leben derjenigen, die mit den Urteilen um-

zugehen genötigt sind. Im Gegenteil – und das ist der Umkehrschluss, den Nietz-

sche hier nicht ausgeführt hat – würde auch das Kriterium der »Wahrheit« nicht

mehr den Ausschlag dafür geben, die Güte eines Urteils oder einer Erkenntnis zu

beschließen. Das ist der Fall, wenn Wahrheiten lebensfeindliche Elemente in sich

tragen. Der Wert eines Urteils wäre dann also nicht mehr an seiner Wahrheit oder

Falschheit festzustellen, vielmehr an seinen Auswirkungen für die Spezies desMen-

schen, für das kulturelle Kollektiv zu messen. Schon der vorangehende Abschnitt,

JGB 3, hatte die Frage aufgeworfen, warum, »das Bestimmte mehr werth sei als

das Unbestimmte, der Schein weniger werth als die ›Wahrheit‹« und festgestellt:

»dergleichen Schätzungen könnten, bei aller ihrer regulativen Wichtigkeit für u n s,

31 JGB 4, KSA 5, S. 18. In diesem Zusammenhang ist auch die Vorrede zur Götzen-Dämmerung

bedeutsam. Das ›Aushorchen‹ von Götzen mit dem Perkussionshämmerchen wäre dahin-

gehend zu verstehen, dass es Götzen nicht zerstört und mit einem Hammer zertrümmert,

sondern eben auf ihre Schwachstellen hin überprüft und in diesem ›schwachen‹ Sinne de-

konstruiert. Damit ist dieMöglichkeit gegeben, denjenigenMenschen ihre Götzen zu lassen,

die sie als Lebensbedingung benötigen. In Ecce homo heißt es dazu: »Ich selber, ein Gegner

des Christenthums de rigueur, bin ferne davon, es dem Einzelnen nachzutragen, was das Ver-

hängniss von Jahrtausenden ist.« (EH weise, 7, KSA 6, S. 275).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 183

doch nur Vordergrunds-Schätzungen sein« und müssten als »physiologische For-

derungen einer bestimmten Art von Leben« in Betracht kommen.32 Dem wieder-

um liegt die Annahme zugrunde, dass die Erkenntnisse Einzelner mitunter jenen

»Volks-Vorurtheilen« entsprechen, die in Kollektiven lebendig sind und die ebenso

von der Wirkmächtigkeit der Sprache zeugen.33 Trotz ihrer Unwahrheit wäre be-

stimmten Erkenntnissen also ein erheblicherWert innerhalb der Geistesgeschichte

zuzusprechen, die immer auch Alltagsgeschichte ist. Im Anschluss an die bereits

zitierte Eröffnung von JGB 4 heißt es:

[W]ir sind grundsätzlich geneigt zu behaupten, dass die falschesten Urtheile (zu

denen die synthetischen Urteile a priori gehören) uns die unentbehrlichsten sind,

dass ohne ein Geltenlassen der logischen Fiktionen, ohne ein Messen der Wirk-

lichkeit an der rein erfundenenWelt desUnbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne

eine beständige Fälschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht leben könn-

te, – dass Verzichtleisten auf falsche Urtheile ein Verzichtleisten auf Leben, eine

Verneinung des Lebens wäre.34

Wenn also die Einsicht in die Falschheit eines Urteils kein Grund ist, es als Urteil

rundweg abzulehnen, ist damit freilich nicht gesagt, dass man falsche Urteile nicht

auch als solche benennen könnte. Nietzsche tut das, indem er Kants Kategorie der

synthetischen Urteile a priori zu denjenigen Erkenntnissen zählt, die zwar unter

die »falschesten« gehören und die dennoch für denMenschen die »unentbehrlichs-

ten« Urteile sein könnten. Schon die Steigerungsform ist ein Affront gegen ein –

heute viel mehr als noch zu Nietzsches Zeiten verbreitetes – Denken des Wahren

und des Falschen als streng logische Werte. Denn es wird nahegelegt, es könne ein

›mehr‹ oder ›weniger‹ an Falschheit und eben auch ›falscheste‹ Urteile geben. »Die

Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn«,35 so wird das obige Zitat unmit-

telbar weitergeführt, bedeutet nun nichts anderes, als einerseits plausible, sogar

vernichtende Argumente gegen eine Sache vorbringen zu können und gleichzeitig

ihre geistesgeschichtliche wie kulturelle Relevanz anzuerkennen. Eine herausra-

gende Schlüsselstellung nimmt dabei jene fiktionale Ebene des Denkens ein, die

hier als ein »Geltenlassen der logischen Fiktionen« benannt ist.36 Solche Erfindun-

gen des menschlichen Geistes hätten für sich genommen keine Entsprechung in

32 JGB 3, KSA 5, S. 17 (Hervorhebung C.S.).

33 JGB 19, KSA 5, S. 32. Der Aphorismus setzt sich exemplarisch mit Schopenhauers Ansichten

zumWillen auseinander und konstatiert: »Wollen scheint mir vor Allem etwas C o m p l i -

c i r t e s, Etwas, das nur als Wort eine Einheit ist, – und eben im Einen Worte steckt das

Volks-Vorurtheil, das über die allzeit nur geringe Vorsicht der Philosophen Herr geworden

ist.« (Ebd.).

34 JGB 4, KSA 5, S. 18.

35 Ebd.

36 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Masken denken – in Masken denken

derWirklichkeit und machten erst mit Blick auf die historisch gewachsene Konsti-

tution des Menschen Sinn. Indem er sich etwa eine »Welt des Unbedingten, Sich-

selbst-Gleichen« fingiert,37 bestätigt der Mensch immer aufs neue eine durch ihn

geschaffene Ebene der Illusionen, deren fundamentale Funktion als seine Lebens-

bedingung Nietzsche herausstellt. Will man ihm diese nicht nehmen, müsste man

eben solche »logischen Fiktionen« trotz ihrer Falschheit gelten lassen und gleich-

zeitig das Bewusstsein darüber wach halten, dass es sich um Fiktionen handelt.

Hier steht Nietzsche Kant möglicherweise näher, als es ausdrücklich vermerkt

ist. Jedenfalls könnte die Zuspitzung auf die »regulativen Fiktionen« in methodi-

scher Hinsicht an die Rede von den Vernunftbegriffen bzw. Ideen als »regulativen

Prinzipien« und »heuristischen Fiktionen« bei Kant angelehnt sein.38 In philoso-

phischer Hinsicht jedoch finden die daraus abgeleiteten drei Postulate der Kritik

der praktischen Vernunft (Gott, Freiheit, Unsterblichkeit) keineswegs Unterstützung.

Freilich steht für Nietzsche nicht die rein akademische Auseinandersetzung mit

Kants Argumenten imVordergrund. Vielmehr wird die Kantische Philosophie dazu

genutzt, der wissenschaftlichenGrundüberzeugung, der Präferenz von »Wahrheit«

gegenüber »Falschheit«, die oben erörterteWertungsoption eher komplementär an

die Seite als tatsächlich entgegen zu stellen, mit der jedwedes Urteil unter der Per-

spektive des Lebens zu betrachten ist.39

37 Ebd.

38 Vgl. z.B. die Passage der Transzendentalen Methodenlehre, I. Hauptstück, III. Abschnitt: »Die

Vernunftbegriffe sind, wie gesagt, bloße Ideen, und haben freilich keinen Gegenstand in ir-

gend einer Erfahrung, aber bezeichnen darum doch nicht gedichtete und zugleich dabei für

möglich angenommene Gegenstände. Sie sind bloß problematisch gedacht, um, in Bezie-

hung auf sie (als heuristische Fiktionen), regulative Prinzipien des systematischen Verstan-

desgebrauchs im Felde der Erfahrung zu gründen.« (KrV, B 799). Bei Kant dient das Konzept

regulativer Prinzipien einerseits dazu, eine Unterscheidung des (konstitutiven) Gebrauchs

der Verstandesbegriffe vom (regulativen) Gebrauch der reinen Vernunftbegriffe zu ermögli-

chen und insofern eignet den Ideen der Vernunft eine »praktische Kraft« (KrV, B597). Ande-

rerseits legitimieren sie in Form der Postulate der praktischen Vernunft die Ideen Gottes, der

Freiheit und der Unsterblichkeit (der Seele).

39 Wenig später folgtmit JGB 11 eine weitere, diesmal explizite Kant-Kritik. In polemischem Stil

wird die Problematik von JGB4aufgenommen: Es sei »endlich ander Zeit, die Kantische Frage

»wie sind synthetischeUrtheile a priorimöglich?« durch eine andre Frage zu ersetzen »warum

ist der Glaube an solche Urtheile n ö t h i g?« – nämlich zu begreifen, dass zum Zweck der

Erhaltung vonWesen unsrer Art solche Urtheile als wahr geglaubt werden müssen; weshalb

sie natürlich noch falsche Urtheile sein könnten!« (JGB 11, KSA 5, S. 25). Kant hatte das Prin-

zip von Ursache undWirkung unter die synthetischen Urteile a priori gezählt (KrV, Einleitung

IV, B 12-13). Deshalb liegt die Vermutung nahe, dass auch der bereits analysierte Abschnitt

JGB 21 in diesen Kontext gestellt werden kann. Indem Nietzsche dort vorschlägt, die Begrif-

fe »Ursache« und »Wirkung« im Sinne »conventioneller Fiktionen« zu verstehen, wandelt er

die vorher in ihrem Wahrheitsanspruch kritisierte Kategorie hier womöglich in ein begriff-

liches Konzept um, das ausdrücklich die angenommene Fiktivität im Namen trägt. Denn:

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 185

Die Folie, vor deren Hintergrund das Denkmodell der regulativen Fiktionen

als solche erkennbar wird, ist erneut Nietzsches heraklitische Ausdeutung einer

Welt desWerdens, worin die Fixpunkte, das Feststehende und überhaupt jedes mit

sich selbst gleichbleibende Ding nur behelfsweise fingiert sein können. Auf dersel-

ben Ebene rangiert dann auch die Mathematik, wenn Nietzsche sie als höchsten

Ausdruck der »beständige[n] Fälschung der Welt durch die Zahl« bezeichnet.40 Sie

kann deshalb eine Verfälschung derWirklichkeit genannt werden,weil es strengge-

nommen zwei identische Dinge überhaupt nicht gibt, die Zahlen aber genau diese

Prämisse voraussetzen, indem etwa aus 1 und 1 eine 2 wird. Nichtsdestotrotz sind

und bleiben solche Annahmen wie die des Identischen – sei es die Identität von

etwas mit sich selbst über einen längeren Zeitraum, sei es die Identität (das Zu-

sammenfallen) zweier unterschiedener Dinge – ebenso wie die Annahme etwa des

Ursache-Wirkungs-Prinzips oder die Idee der Freiheit fundamentale Kategorien

des menschlichen Denkens und Handelns. Schließlich beruhen etliche Praktiken

in Bereichen des kulturellen, politischen und wirtschaftlichen Lebens auf solchen

Annahmen, nicht zuletzt ethisches Handeln und moralische Prinzipien.

Allerdings drückt sich in dem Konzept der regulativen Fiktionen ebenso wenig

die Position eines radikalen Konstruktivismus aus, wie insgesamt keineswegs die

Möglichkeit verworfen wird, Spielarten der uns umgebenden Welt zu erkennen.41

»W i r sind es, die allein die Ursachen, das Nacheinander, das Für-einander, die Relativität,

den Zwang, die Zahl, die Freiheit, den Grund, den Zweck erdichtet haben.« (JGB 21, KSA 5,

S. 36).

40 JGB 4, KSA 5, S. 18.

41 Noch viel weniger ist die tatsächliche Vorhandenheit einer äußeren Welt infrage gestellt.

Lediglich die Idee, wir könnten adäquat erkennen ›wie sie an sich ist‹, wird verworfen. JGB 15

bietet dafür ein gutes Beispiel. Nachdem klargestellt wurde, dass unsere Sinnesorgane als

eines Stücks der Außenwelt nicht ihre eigene Ursache sein können, sondern es sinnvoller ist,

anzunehmen, dass wir sie wie die äußere Welt und die eigene Existenz schlicht ›vorfinden‹,

schließt eine spielerisch-provokante Frage den Aphorismus ab: »Folglich ist die Aussenwelt

n i c h t das Werk unserer Organe –?« (JGB 15, KSA 5, S. 29). Sie zielt gerade darauf ab, in

den spezifischenWahrnehmungsweisen, die uns als Menschen charakterisieren, das perma-

nente Konstituieren dieser Außenwelt als einer von uns wahrgenommenen Welt zu sehen:

Die Außenwelt ist nur dann nicht das »Werk unserer Organe«, wenn darunter verstanden

wird, dass wir sie ursächlich begründenwürden, sie also von uns abhinge. Andererseits ist sie

in einem gewissen Sinne ganz ausdrücklich unser »Werk«, indem unsere Sinnesorgane und

unsere sonstige leibliche Konstitution die Außenwelt nur in einer ganz bestimmten Weise

erfahrbar machen. Gleichzeitig ist JGB 15 ein Musterbeispiel für eine von Nietzsche häufig

angewandte textuelle Strategie, den letzten Schluss einer Argumentation nicht vorzugeben,

sondern den Lesern und Leserinnen selbst zu überlassen. Dies wirdmittels rhetorischem Fra-

gen, Gedankenstrichen und suggestiven Ausrufen erreicht, z.B.: »Aber dann wären ja unsere

Organe selbst – das Werk unserer Organe!« (ebd.). Insbesondere aber die abschließende,

oben zitierte Frage, die in einen Gedankenstrich und ein Fragezeichen ausläuft, muss durch

eigenes Schlussfolgern aufgelöst und beantwortet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Masken denken – in Masken denken

Vielmehr ist das menschliche Wahrnehmen und Denken spätestens dann, wenn es

in die Ebene des Bewusstseins vordringt, durch Begriffe und Schemata sowie vi-

suelle, taktile, auditive oder olfaktorische Konzepte schon so sehr vorgeprägt, dass

diese vom Wahrnehmungsprozess selbst nicht mehr abgezogen werden können.

In den nachgelassenen Notizen und Fragmenten Nietzsches finden sich vor al-

lem aus dem Jahr 1885 – also im zeitlichen Umfeld sowohl des fünften Buches der

Fröhlichen Wissenschaft als auch von Jenseits von Gut und Böse – zahlreiche Bele-

ge für ein experimentierendes Nachdenken mit spekulativen Begriffen: etwa dem

der »regulativen Fiktion«42, andere Sachverhalte werden als »regulative Hypothe-

se«,43 »regulative Methode«44 oder »regulatives Princip« benannt.45 Die Rede von

konventionellen oder regulativen Fiktionen erhält bei Nietzsche keinen theoriebil-

denden den Stellenwert, vielmehr kommt ihr als sprachlichemVersuchsfeld die Be-

deutung zu, ein Bewusstsein von den als notwendig angenommenen Erkenntnis-

Illusionen und Gedanken-Fiktionen wach zu halten. Beschrieben als Denkfigur der

Maske, wäre dieser Mechanismus gleichermaßen als Zeigen des Zeigens zu verste-

hen. Dadurch wird ein Aufwerten fiktionaler Erkenntnisgrundlagen praktiziert,

deren konzeptuelle Notwendigkeit oben beschrieben wurde.

Insgesamt scheint Nietzsche, ablesbar sowohl an dieser Erkenntnis- und Wis-

senschaftskritik als auch an seinen eigenen philosophischen Methoden und Dar-

stellungsweisen, »[n]icht eine Philosophie als D o g m a, sondern als vorläufige Re-

gulative der F o r s c h u n g« zu präferieren.46 Wie weitreichend diese Denkfigur

gerade die Voraussetzungen von Erkenntnis und Wissenschaft gleichsam konta-

miniert, ist summarisch gezeigt worden. Im Folgenden sollen deren Einflüsse auf

Nietzsches Subjekt-Konzept in den Fokus rücken. Weist doch ein Notat von 1885

eindrücklich auf Verbindungen zwischen den verschiedenen Problemfeldern hin.

Das »Ich« als »Construktion des Denkens«, im Zeichen einer »Welt des Werdens«,

wird als eine solche »r e g u l a t i v e F i k t i o n« unter die unentbehrlichen Le-

bensbedingungen gezählt:

Was mich am gründlichsten von den Metaphysikern abtrennt, das ist: ich gebe

ihnen nicht zu, daß das »Ich« es ist, was denkt, fühlt u. will: vielmehr nehme ich

das Denken Ich selber als eine Construktion des Denkens, von gleichem Range,

wie »Stoff« »Ding« »Substanz« »Individuum« »Zweck« »Zahl«: also nur als regu-

lative Fiktion, mit deren Hülfe eine Art Beständigkeit, folglich »Erkennbarkeit«

in eine Welt des Werdens hineingelegt, hineingedichtet wird. […] Das Denken

setzt {erst} das Ich […]. Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fiktion

42 Nachlass 1885, 34 [249], KSA 11, S. 505.

43 Nachlass 1885, 34 [247], KSA 11, S. 504.

44 Nachlass 1885, 43 [2], KSA 11, S. 701.

45 Nachlass 1885, 34 [76], KSA 11, S. 443.

46 Nachlass 1884, 26 [432], KSA 11, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 187

ist {auch sein mag}, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit: es kann etwas

Lebensbedingung u trotzdem falsch sein.47

3.2. Mensch und Maske im Spiegel der Sprache

Die Denkfigur der Maske auf Nietzsches postontologische Konzeption des Subjekts

anzuwenden, heißt zunächst, bestimmte Mechanismen des Rückfalls anzuerken-

nen. Diese resultieren v.a. aus dem folgenreichen Übertragungsgeschehen gram-

matischer Strukturen auf den empirischen Menschen. Zwar ist der Mensch – un-

ter der Prämisse des Heraklitischen πάντα ῥεῖ – als beständig Werdendes, mithin

sich beständig Transformierendes entworfen, dem keine Einheit, sondern Vielheit

zukommt.48 In diesem Sinne wird er verstanden als ein Maskenspiel, das aus ei-

nem fortwährenden Abtauschen vonMasken besteht, ohne dass hinter einerMaske

sein ›wahres Ich‹, sein ›Wesenskern‹ oder seine ›wirkliche Identität‹ ausfindig zu

machen wäre. Gibt man diese Überlegungen jedoch zu, erscheint es mehr als er-

staunlich, weshalb und wie sich der Mensch überhaupt als etwas Gleichbleibendes

wahrzunehmen gelernt hat. Der in prähistorischer Zeit begonnene, jahrtausende-

lange Entstehungsprozess dessen, was wir Bewusstsein, Gedächtnis, Denken oder

Geist nennen,mag einerseits von zentraler Bedeutung gewesen sein. Nicht minder

aber steht die Entwicklung der Sprachen damit in Verbindung: Sieht man nämlich

das Konzept der jedemMenschen gegebenen, unsterblich-ewigen, unteilbar-einen

Seele als eine Folge des Sprachgebrauchs und nicht als seine Ursache, indem et-

was Vorgefundenes einfach benannt worden wäre, verschiebt sich der Fokus.49 Für

Nietzsches Subjekt-Verständnis jedenfalls ist die so beschriebene ›Seele‹ eine der

ersten Bastionen, die mit dem ›Tod Gottes‹ fallen muss, weil sie ihrer Glaubwür-

digkeit beraubt ist. Insofern sie jedoch die in ihrem alltäglichen Gebrauch kaum

mehr reflektierten grammatischen und sprachlichen Irrtümer auf ihrer Seite hat,

47 Umschrift nach KGW IX 4, W I 3, S. 108f.; Nachlass 1885, 35 [35], KSA 11, S. 526.

48 Zu einer Kritik der Vorstellung des Individuums als Einheit im Zusammenhangmit einerWi-

derlegungder Vereinbarkeit von Ethik undÄsthetik beiNietzsche vgl. Claus Zittel: Ästhetisch

fundierte Ethiken undNietzsches Philosophie. In:Nietzsche-Studien, Bd. 32, 2003, S. 103-123.

Unter Bezugnahme auf NietzschesModell desMenschen als in sich divergenter Organismus,

mit einer Vielheit von Kräften und dessen Herrschermetaphorik, die oft als Restitution des

autonomen Subjektbegriffs missverstanden wird, konstatiert Zittel: »Der Herrscher ist nur

ein Spielball im Zusammenspiel der Triebe, allenfalls ein Mitspieler.« (ebd. S. 109). Ausführ-

licher hierzu vgl. Kapitel 4.1.

49 Zur ontologischen Struktur des Sprachgebrauchs und zu Nietzsches Gegenentwurf bis heute

instruktiv Josef Simon: Sprache und Sprachkritik bei Nietzsche. In: Matthias Lutz-Bachmann

(Hg.): Über Friedrich Nietzsche. Eine Einführung in seine Philosophie, Frankfurt a.M. 1985,

S. 63-97 und ders.: Grammatik und Wahrheit. Über das Verhältnis Nietzsches zur spekulati-

ven Satzgrammatik der metaphysischen Tradition. In: Nietzsche-Studien, Bd. 1, 1972, S. 1-26.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010 - am 14.02.2026, 07:39:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

