
Wider die konservative Revolution:

Hermeneutik plus Strukturalismus

Es scheint mir vollkommen unsinnig zu sein, Foucault oder Derrida als Vordenker von

konservativen Revolutionen zu sehen, dessen sie JürgenHabermas zu Beginn der 1980er

Jahre in seiner Adornopreisrede als nietzscheanische Jungkonservative bezichtigte.1Ha-

bermas hat dabei die deutsche Komödie einerWacht amNein des Vaters aufgeführt, in-

dem er die in der französischen Philosophie gefeierte deutsche Moralphilosophie mit

Nietzsche attackiert sieht, weil es ihm keineswegs um eine kritische Theorie, sondern

umdas väterliche Vorbild eines unberührbaren Totems deutscher Philosophie ging.Un-

ter demDeckmantel einer KritikNietzsches als philosophischer Vorreiter des deutschen

Nationalsozialismus ging es ihm eher darum, die postmoderne Neubegründung gerade

deutscher Philosophenwie Kant,Hegel,Husserls undHeidegger imNamen eines weni-

germoralinsaurenDenkens aus Frankreich zu verhindern.Er verschonte zur selben Zeit

denKantianerLyotardvonseinemVorwurfdesNietzscheanismus,währendesdochLyo-

tard war, der den Glauben an ein utopisches Ziel durch den Begriff der Postmoderne als

veralteteGeschichtserzählungverabschiedete.Lyotard ist nebenBourdieuderjenige,der

Wittgenstein sehr ernst nahm,weil es für ihnwie fürWittgenstein kein letztbegründen-

des Sprachspiel aller Sprachspiele geben kann, dessen Habermas sich aber verdächtig

macht, wenn er seine Norm eines herrschaftsfreien Diskurses sogar als anthropologi-

sche Grundbedingungmenschlicher Kommunikation glaubt verteidigen zumüssen.

Darin liegt auch Bourdieus kritische Erweiterung von Weber, die mit Douglas Er-

kenntnis konform geht. So ist die Kritik der Frankfurter Schule namentlich von Adorno

im Positivismusstreit der 1960er Jahre an Webers Begriff reiner Wertsphären wie der

Wissenschaft ebenso politisch berechtigt, wie als wissenschaftliche Reflexion zu wenig

durchdacht. Vollkommen berechtigt ist Adornos Kritik anWeber, dass eine Abstraktion

von Interessen imNamenvonWeber eingeklagten reinenWertsphärenderWissenschaft

mit demPochen aufReinheit des eigenenFeldes von fremden Interessen stillschweigend

Interessen legitimieren kann. Foucault kritisiert daher zwar, dass die Frankfurter Schule

1 Jürgen Habermas, Die Moderne – Ein unvollendetes Projekt. Philosophisch-politische Aufsätze, Leipzig

1990, S. 52.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-011 - am 14.02.2026, 17:36:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Webers Bezug zur Vernunft falsch verstanden habe, so dass man Adornos Ruf der Poli-

zei nach Besetzung seines Instituts als mangelnde Reflexion kritisieren könne, wie Fou-

cault in seinenVorlesungenbehauptet.2DaverteidigeAdornodochgerade repressiv,was

er als repressive Form an den Wissenschaften kritisiert: die Reinheit einer Wertsphäre.

Bourdieu dagegen verweist darauf, dass man den Begriff Autonomie in der Tat niemals

als rein, sondern als ein gedoppeltes Verhältnis im Sinne eines Kräftefeldes von Inter-

essen verstehen muss. Foucaults Wissen-Macht-Spirale ist eigentlich eine Abstraktion

von einer zweifach gepolten Wissen-Legitimationsspirale, die nicht nur die Differenz

vonWissen und Macht im Feld, sondern damit auch der differenten Positionen der Fel-

der untereinander zu berücksichtigen hat. Sowohl die einfache Macht-Wissen-Spirale

als auch der Begriff der einfachen Reinheit sind beide Simplifizierungen.

Mit dem Willen zum Wissen als Wille zur Macht kritisiert und verkennt Nietzsche

zugleich Macht, weil er Ästhetik auf der Seite des von aller Machtberechnung befreiten

Handelns sieht, um jedoch wieder seine eigene angeblich unberechenbare Reinheit der

Ästhetik gegen leibliche Träger von Wissen durch Juden und Frauen als von Ressenti-

ment befreites neues gereinigtes Ressentiment austragen zu können. Die Diskriminie-

rung der mitWissensarbeit aufstrebenden Juden und Frauen als ›fleißige Pedanten‹ der

Machtwirddannzur erneutenReinheitsforderungeines ästhetischenVerhaltens, indem

Nietzsche eine Demonstration vonWissen als ebenso intelligenter Machterwerb benei-

det, wie er es damit als unästhetisch pedantische schulische Repräsentation diskrimi-

niert, um scheinbar frei von dem von ihm kritisierten Neid des kleinbürgerlichen Res-

sentiments ein Mann vonWelt zu sein. Kreativität ist kein Apell der Kunst, sondern der

lange Schatten der Schule imFeld derMacht als Perspektive auf das angeblich der Schule

fremdeFeld derKunst.NietzschesKritik anderOpferhaltung alsGrundlage vonRessen-

timents ist deswegen nicht gänzlich obsolet, aber nicht, weil es um eine Kritik des Wil-

lens zum Wissensdiskurs geht. Eine Geschichte der Gegenwart muss angesichts neuer

Bewegungen anders alsmitNietzsche geschriebenwerden: Bei allemUnterschied in den

nationalen Populismen zeigen diese doch alle einen politischen Konsens der Antidemo-

kratie, indem sie Gewaltenteilung im Namen einer Reinigung elektoraler Demokratie

aufheben wollen, weil Demokratie für sie mit zu vielen verunreinigenden Differenzen

überschwemmt ist. Die durch dezentralisierende gegenüber Schrift verschnellerte Dis-

tribution durch technischeMedien in der so genannten Postmoderne, wonach die Leser

sich von namentlicher Autorschaft befreit sehen, kann also auch gegen Postmoderne als

Wiedergewinnung des reinen Zentrums gewendet werden, das in einer konservativen

Revolution angeblich politisch demokratischer und ökonomiekritischer als jedes Feld

der kulturellen Produktion verfährt, aber in Wirklichkeit sich damit extrem gegen je-

de Teilung der Gewalten der sich differenzierenden Autor:innen desWissens als ebenso

klares wie reines Zentrum feiert. Das ist die Produktivität der theoretisch langweiligen,

aber politisch anziehenden Repressionstheorie, die Macht immer als ökonomische Un-

terdrückung versteht und damit auch jede durch Gewaltenteilung legitimierte zeitrau-

bende Differenzierung des Körperwissens in Autorschaften ablehnt und das schnellere

und massenhaftere Lesen als scheinbar höhere Demokratie in der Postmoderne sieht.

2 Michel Foucault,Die Geburt der Biopolitik.Geschichte der Gouvernementalität II. Vorlesungen amCollège

de France 1978 – 1979, hg.v. Michel Sennelart, S. 153f. (Fünfte Vorlesung von 7. Februar 1979).

https://doi.org/10.14361/9783839476512-011 - am 14.02.2026, 17:36:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Wider die konservative Revolution: Hermeneutik plus Strukturalismus 63

Ressentiments sind also keineswegs mehr nur von moralischer oder ökonomischer Na-

tur geprägt.

Bourdieu hat 1968 noch keineswegs Merleau-Ponty als Referenz seines Habitusbe-

griffs angegeben, sondern vielmehr einen anderen Neukantianer, nämlich Erwin Pan-

ofsky. Aber auffällig ist, dass er dabei wie Panofsky den durch Schrift in scholastischen

Schreibstuben habitualisierten Lebensstil als Grund zur Erfindung der Grundgramma-

tik eines Kreuzgratgewölbes in der beginnenden gotischen Bauweise fasst, weil er wohl

nicht nur auf Panofsky, sondern auch auf Derridas ein Jahr zuvor veröffentliche Schrift-

thematik reagiert. Bourdieu hat diese Analyse des Zusammenhangs von Schrift undHa-

bitus nicht mehr weiterverfolgt, zumal er imHomo academicus beklagt, dass Derrida den

Weg indieSoziologie verpassthabe.3 Aber aufder anderenSeitebezieht sichDouglaswie

Bourdieu auf Basil Bernsteins Untersuchung der Sprachstile, um Schrift in der Frage ei-

nes Aufstiegs des Kolonialismus anders alsWebermitWeber zu thematisieren.Douglas

sieht als Ethnologin jedoch in der Sprache wie Bourdieu allenfalls ein Beispiel für Bil-

dung von Regeln zu Lebensstilen, weil sie nicht vom Feiern der Sprache ausgeht. Aber

sie verfügt noch nicht über den Habitusbegriff Bourdieus, weil dieser zu ihrer Zeit des

Schreibens noch nicht oder wenig international anerkannt war.Mangelt es bei Bourdieu

in seiner Soziologie trotz seines Hinweises manchmal an historischer, so bei der histo-

risch arbeitenden Ethnologin manchmal an sozialer Analytik. Sie hat mit Schrift einen

Schlüssel des Verstehens von Reinheit in der Hand, der gerade über Weber hinausgeht,

was sie jedoch selbst noch nicht gesehen hat,wenn siewieWeber die protestantischeRe-

formation als Aufstieg kolonialer Macht Europas aber gegen Weber als Problem der Ri-

tualisierung sieht. Offensichtlich haben die Disziplingrenzen zwischen Soziologie, Eth-

nologie, Psychoanalyse und Philosophie dazu beigetragen, was nicht minder eine Frage

des Begehrens nach seriöser Reinheit der Disziplinen ist. Eine historische und soziale

Analytik der legitimierend legitimierten Macht schließt nicht historische Hermeneutik

von einer struktursoziologischen Analyse aus: Die Orientierung dieser hier vorliegen-

den Arbeit geht vor allem von empirisch orientierten, sozial wie historisch arbeitenden

Kulturwissenschaften aus, wie etwa der von Bourdieu, Douglas, Kantorowicz und nicht

vom enthistorisierenden Sprach- und Systemdeterminismus Lacans, ohne den herme-

neutischen Wert der Psychoanalyse für die Reflexion von interpretierenden Kulturwis-

senschaften zu übergehen.

3 Pierre Bourdieu, Homo academicus, Frankfurt a.M. 1988, S. 26.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-011 - am 14.02.2026, 17:36:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-011 - am 14.02.2026, 17:36:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

