Wider die konservative Revolution:
Hermeneutik plus Strukturalismus

Es scheint mir vollkommen unsinnig zu sein, Foucault oder Derrida als Vordenker von
konservativen Revolutionen zu sehen, dessen sie Jiirgen Habermas zu Beginn der 1980er
Jahre in seiner Adornopreisrede als nietzscheanische Jungkonservative bezichtigte." Ha-
bermas hat dabei die deutsche Komdédie einer Wacht am Nein des Vaters aufgefiihrt, in-
dem er die in der franzosischen Philosophie gefeierte deutsche Moralphilosophie mit
Nietzsche attackiert sieht, weil es ihm keineswegs um eine kritische Theorie, sondern
um das viterliche Vorbild eines unberithrbaren Totems deutscher Philosophie ging. Un-
ter dem Deckmantel einer Kritik Nietzsches als philosophischer Vorreiter des deutschen
Nationalsozialismus ging es ihm eher darum, die postmoderne Neubegriindung gerade
deutscher Philosophen wie Kant, Hegel, Husserls und Heidegger im Namen eines weni-
ger moralinsauren Denkens aus Frankreich zu verhindern. Er verschonte zur selben Zeit
den Kantianer Lyotard von seinem Vorwurf des Nietzscheanismus, wihrend es doch Lyo-
tard war, der den Glauben an ein utopisches Ziel durch den Begriff der Postmoderne als
veraltete Geschichtserzihlung verabschiedete. Lyotard ist neben Bourdieu derjenige, der
Wittgenstein sehr ernst nahm, weil es fiir ihn wie fiir Wittgenstein kein letztbegriinden-
des Sprachspiel aller Sprachspiele geben kann, dessen Habermas sich aber verdichtig
macht, wenn er seine Norm eines herrschaftsfreien Diskurses sogar als anthropologi-
sche Grundbedingung menschlicher Kommunikation glaubt verteidigen zu miissen.
Darin liegt auch Bourdieus kritische Erweiterung von Weber, die mit Douglas Er-
kenntnis konform geht. So ist die Kritik der Frankfurter Schule namentlich von Adorno
im Positivismusstreit der 1960er Jahre an Webers Begriff reiner Wertsphiren wie der
Wissenschaft ebenso politisch berechtigt, wie als wissenschaftliche Reflexion zu wenig
durchdacht. Vollkommen berechtigt ist Adornos Kritik an Weber, dass eine Abstraktion
von Interessen im Namen von Weber eingeklagten reinen Wertsphiren der Wissenschaft
mit dem Pochen auf Reinheit des eigenen Feldes von fremden Interessen stillschweigend
Interessen legitimieren kann. Foucault kritisiert daher zwar, dass die Frankfurter Schule

1 Jirgen Habermas, Die Moderne — Ein unvollendetes Projekt. Philosophisch-politische Aufsitze, Leipzig
1990, S. 52.

- &m 14,02.2026, 17:36:33,



https://doi.org/10.14361/9783839476512-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Webers Bezug zur Vernunft falsch verstanden habe, so dass man Adornos Ruf der Poli-
zei nach Besetzung seines Instituts als mangelnde Reflexion kritisieren konne, wie Fou-
caultin seinen Vorlesungen behauptet.” Daverteidige Adorno doch gerade repressiv, was
er als repressive Form an den Wissenschaften kritisiert: die Reinheit einer Wertsphire.
Bourdieu dagegen verweist darauf, dass man den Begriff Autonomie in der Tat niemals
als rein, sondern als ein gedoppeltes Verhiltnis im Sinne eines Kriftefeldes von Inter-
essen verstehen muss. Foucaults Wissen-Macht-Spirale ist eigentlich eine Abstraktion
von einer zweifach gepolten Wissen-Legitimationsspirale, die nicht nur die Differenz
von Wissen und Macht im Feld, sondern damit auch der differenten Positionen der Fel-
der untereinander zu beriicksichtigen hat. Sowohl die einfache Macht-Wissen-Spirale
als auch der Begriff der einfachen Reinheit sind beide Simplifizierungen.

Mit dem Willen zum Wissen als Wille zur Macht kritisiert und verkennt Nietzsche
zugleich Macht, weil er Asthetik auf der Seite des von aller Machtberechnung befreiten
Handelns sieht, um jedoch wieder seine eigene angeblich unberechenbare Reinheit der
Asthetik gegen leibliche Triger von Wissen durch Juden und Frauen als von Ressenti-
ment befreites neues gereinigtes Ressentiment austragen zu konnen. Die Diskriminie-
rung der mit Wissensarbeit aufstrebenden Juden und Frauen als >fleifdige Pedanten« der
Macht wird dann zur erneuten Reinheitsforderung eines isthetischen Verhaltens, indem
Nietzsche eine Demonstration von Wissen als ebenso intelligenter Machterwerb benei-
det, wie er es damit als unisthetisch pedantische schulische Reprisentation diskrimi-
niert, um scheinbar frei von dem von ihm kritisierten Neid des kleinbiirgerlichen Res-
sentiments ein Mann von Welt zu sein. Kreativitit ist kein Apell der Kunst, sondern der
lange Schatten der Schule im Feld der Macht als Perspektive auf das angeblich der Schule
fremde Feld der Kunst. Nietzsches Kritik an der Opferhaltung als Grundlage von Ressen-
timents ist deswegen nicht ginzlich obsolet, aber nicht, weil es um eine Kritik des Wil-
lens zum Wissensdiskurs geht. Eine Geschichte der Gegenwart muss angesichts neuer
Bewegungen anders als mit Nietzsche geschrieben werden: Bei allem Unterschied in den
nationalen Populismen zeigen diese doch alle einen politischen Konsens der Antidemo-
kratie, indem sie Gewaltenteilung im Namen einer Reinigung elektoraler Demokratie
autheben wollen, weil Demokratie fiir sie mit zu vielen verunreinigenden Differenzen
tiberschwemmt ist. Die durch dezentralisierende gegeniiber Schrift verschnellerte Dis-
tribution durch technische Medien in der so genannten Postmoderne, wonach die Leser
sich von namentlicher Autorschaft befreit sehen, kann also auch gegen Postmoderne als
Wiedergewinnung des reinen Zentrums gewendet werden, das in einer konservativen
Revolution angeblich politisch demokratischer und ékonomiekritischer als jedes Feld
der kulturellen Produktion verfihrt, aber in Wirklichkeit sich damit extrem gegen je-
de Teilung der Gewalten der sich differenzierenden Autor:innen des Wissens als ebenso
klares wie reines Zentrum feiert. Das ist die Produktivitit der theoretisch langweiligen,
aber politisch anziehenden Repressionstheorie, die Macht immer als 6konomische Un-
terdriickung versteht und damit auch jede durch Gewaltenteilung legitimierte zeitrau-
bende Differenzierung des Korperwissens in Autorschaften ablehnt und das schnellere
und massenhaftere Lesen als scheinbar héhere Demokratie in der Postmoderne sieht.

2 Michel Foucault, Die Geburt der Biopolitik. Geschichte der Gouvernementalitdt I1. Vorlesungen am College
de France 1978 —1979, hg.v. Michel Sennelart, S.153f. (Fiinfte Vorlesung von 7. Februar1979).

- &m 14,02.2026, 17:36:33,



https://doi.org/10.14361/9783839476512-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Wider die konservative Revolution: Hermeneutik plus Strukturalismus

Ressentiments sind also keineswegs mehr nur von moralischer oder 6konomischer Na-
tur gepragt.

Bourdieu hat 1968 noch keineswegs Merleau-Ponty als Referenz seines Habitusbe-
griffs angegeben, sondern vielmehr einen anderen Neukantianer, nimlich Erwin Pan-
ofsky. Aber auffillig ist, dass er dabei wie Panofsky den durch Schrift in scholastischen
Schreibstuben habitualisierten Lebensstil als Grund zur Erfindung der Grundgramma-
tik eines Kreuzgratgew6lbes in der beginnenden gotischen Bauweise fasst, weil er wohl
nicht nur auf Panofsky, sondern auch auf Derridas ein Jahr zuvor veréffentliche Schrift-
thematik reagiert. Bourdieu hat diese Analyse des Zusammenhangs von Schrift und Ha-
bitus nicht mehr weiterverfolgt, zumal er im Homo academicus beklagt, dass Derrida den
Weg in die Soziologie verpasst habe.? Aber auf der anderen Seite bezieht sich Douglas wie
Bourdieu auf Basil Bernsteins Untersuchung der Sprachstile, um Schrift in der Frage ei-
nes Aufstiegs des Kolonialismus anders als Weber mit Weber zu thematisieren. Douglas
sieht als Ethnologin jedoch in der Sprache wie Bourdieu allenfalls ein Beispiel fiir Bil-
dung von Regeln zu Lebensstilen, weil sie nicht vom Feiern der Sprache ausgeht. Aber
sie verfiigt noch nicht iitber den Habitusbegriff Bourdieus, weil dieser zu ihrer Zeit des
Schreibens noch nicht oder wenig international anerkannt war. Mangelt es bei Bourdieu
in seiner Soziologie trotz seines Hinweises manchmal an historischer, so bei der histo-
risch arbeitenden Ethnologin manchmal an sozialer Analytik. Sie hat mit Schrift einen
Schliissel des Verstehens von Reinheit in der Hand, der gerade itber Weber hinausgeht,
was sie jedoch selbst noch nicht gesehen hat, wenn sie wie Weber die protestantische Re-
formation als Aufstieg kolonialer Macht Europas aber gegen Weber als Problem der Ri-
tualisierung sieht. Offensichtlich haben die Disziplingrenzen zwischen Soziologie, Eth-
nologie, Psychoanalyse und Philosophie dazu beigetragen, was nicht minder eine Frage
des Begehrens nach seriser Reinheit der Disziplinen ist. Eine historische und soziale
Analytik der legitimierend legitimierten Macht schlief3t nicht historische Hermeneutik
von einer struktursoziologischen Analyse aus: Die Orientierung dieser hier vorliegen-
den Arbeit geht vor allem von empirisch orientierten, sozial wie historisch arbeitenden
Kulturwissenschaften aus, wie etwa der von Bourdieu, Douglas, Kantorowicz und nicht
vom enthistorisierenden Sprach- und Systemdeterminismus Lacans, ohne den herme-
neutischen Wert der Psychoanalyse fiir die Reflexion von interpretierenden Kulturwis-
senschaften zu iibergehen.

3 Pierre Bourdieu, Homo academicus, Frankfurt a.M. 1988, S. 26.

- &m 14,02.2026, 17:36:33,

63


https://doi.org/10.14361/9783839476512-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m 14.02.2026, 17:36:33.


https://doi.org/10.14361/9783839476512-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

