
ANTHROPOS

110.2015: 87 – 97

Abstract.  – The traditional notion of “good life” among the 
western Tucano reminds one of central aspects of Epicur who 
put the values of self-sufficiency, ascesis, refusal of the longing 
for material possession, and a secluded life into the center of his 
philosophy. While the pursuit of an analogous set of values re-
sulted in the feeling of contentment among the eighteenth-centu-
ry Tucano, today many of them see themselves as “poor.” In their 
attempt to find a balance between ancient ideas and the contem-
porary globalized economic system, a successful life seems al-
most impossible to realize even if there are tendencies to try and 
reunite happiness and self-sufficiency. [Northwestern Amazonia, 
Western Tucano Indians; notion of “good life,” Epicur]

María Susana Cipolletti, etnóloga, Dr. phil. por la Ludwig-
Maximilians-Universidad de Munich, habilitación como pro-
fesora en la Universidad de Friburgo, catedrática no numeraria 
en la Rheinische Friedrich-Wilhelms-Universidad de Bonn, en 
retiro. – Extensos trabajos de campo entre los Secoya (tucano 
occidentales) de la Amazonía ecuatoriana (1983–2010) y ante-
riormente en los Andes argentinos. Campos de investigación: tra-
dición oral de las tierras bajas de América del Sur, shamanismo, 
etnohistoria. – Numerosas publicaciones en estos temas, entre 
ellos: “La tentación del mal: Historia de vida de un shaman se-
coya (Quito 2008), “Noticias americanas de Quito y de los indios 
bravos del Marañón” (junto con Matthias Abram, Quito 2012). – 
Véase también bibliografía.

Hanna Heinrich, M. A., estudió Filosofía, Etnología y Antigua 
Americanística e Historia del Arte en la Universidad de Bonn. – 
Está realizando su promoción en la carrera de filosofía en la mis-
ma universidad, con una investigación sobre filosofía del arte de 
la performance. – Entre otras publicaciones, editora (junto con 
Harald Grauer) de “Wege im Garten der Ethnologie: Zwischen 
dort und hier. Festschrift für María Susana Cipolletti” (Sankt Au-
gustin 2014). – En ese tomo: “Einblicke in Kosmoskonzeptionen 
schamanischer Praktiker im Köln-Bonner Raum” (pp. 115–130).

Introducción

En los últimos años, el discurso acerca del concepto 
de “buen vivir” se ha desarrollado en forma crecien-
te, hasta ocupar hoy un lugar importante en la dis-
cusión sobre el proyecto de lograr sociedades más 
justas. En varios países latinoamericanos se aban-
dona paulatinamente un concepto de desarrollo vi-
gente basado en la noción de un continuo progreso 
económico. Decisiva fue la inclusión del concepto 
del “buen vivir” en las constituciones de Ecuador 
(2008, llevada a cabo por Rafael Correa) y de Boli-
via (2009, propulsada por Evo Morales), utilizando 
las correspondientes expresiones quechua (sumak 
kawsay y suma qamaña) – o sea, incorporando las 
nociones indígenas. Se trata explícitamente de su-
perar los conceptos actuales de desarrollo, basados 
en el objetivo de un continuo crecimiento económi-
co, y asumir una actitud crítica respecto a la concep-
ción occidental de bienestar, al mismo tiempo que 
se incluyen valores propios indígenas, tales como 
conocimiento, experiencias, valores éticos y espiri-
tuales (para un tratamiento de estos términos véase 
Acosta 2009). Fatheuer (2011: ​17–19) destaca la va-
lentía de los gobiernos de ambos países andinos al 
introducir este cambio de perspectiva en las respec-
tivas constituciones, si bien muestran diferencias en 
el hincapié con que lo hacen. Esta empresa, si bien 
compleja en su aplicación concreta, tiene el valor 
de recoger valores indígenas propios que hasta hace 

El “buen vivir”

Una perspectiva diacrónica de la noción de bienestar  
de los Tucano occidentales del noroeste amazónico  

a la luz de la doctrina de Epicuro

María Susana Cipolletti y Hanna Heinrich

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


88 María Susana Cipolletti y Hanna Heinrich

Anthropos  110.2015

poco se veían como primitivos o, en el mejor de los 
casos, como muestras de la alteridad.

En este artículo nos dedicamos a las nociones 
de “buen vivir” y bienestar de los grupos tucanos 
occidentales de zonas selváticas del Perú y Ecua-
dor actuales, tal como se desprenden de las fuentes 
jesuíticas del siglo XVIII, cuyos autores eran prác-
ticamente los únicos no-indígenas que vivían en la 
región. Si bien de estas fuentes no cabe esperar un 
reconocimiento de las nociones indígenas del “buen 
vivir”; ya que los indígenas consideraban como tal, 
chocaba frontalmente con los ideales de civilización 
y progreso jesuíticos, a través de ellas se vislumbra 
la perspectiva indígena. A continuación nos dedica-
mos a los cambios que sufrieron estas concepciones 
a medida que crecía el contacto con la sociedad na-
cional. Luego analizaremos sus concepciones desde 
la perspectiva de la doctrina epicúrea, pues pensa-
mos que los valores indígenas pueden ser relacio-
nados con ella.

Recurrir a la filosofía de la felicidad de Epicuro 
para analizar la concepción de la “buena vida” de 
los Tucano en el pasado y de los Secoya actuales 
(descendientes de aquellos) es por diversos motivos 
una empresa difícil y osada y muestra en algunos as-
pectos sus límites, ya que las diferencias, por ejem-
plo en el ámbito de las concepciones religiosas, son 
notables. Sin embargo, pese a todas las diferencias 
del contexto temporal, cultural y socioeconómico, 
existen suficientes posibilidades básicas de compa-
ración para contemplar el estilo de vida de estos 
grupos, tal como se reflejan en las fuentes del siglo 
XVIII y en la actualidad, a la luz de la doctrina epi-
cúrea de la eudaimonía o felicidad.

Aquello que los indígenas del noroeste amazó-
nico entendían como “bienestar” se puede leer en-
tre líneas en las fuentes justamente como contraste 
a lo que trataban de evitar o las circunstancias bajo 
las cuales sufrían. Para todas las etnias de la región 
de la llamada provincia de Maynas,1 el mayor va-
lor consistía en vivir en sus zonas tradicionales en 
estado silvestre, precisamente lo que fue combati-
do a partir de 1640, cuando se fundaron las prime-
ras misiones, en las que se trataba de nuclear a los 
indígenas. La historia de la región está marcada por 
la evitación del contacto o la huida de las aldeas, 
incluso en un caso extremo como el de Borja, en el 
actual Perú, que fue una de las primeras aldeas fun-
dadas en la región habitada por los Maina. A pesar 

  1	 La provincia de Maynas se extendía hacia el norte hasta el 
río Putumayo (la actual frontera con Colombia), al oeste algo 
más abajo de las vertientes andinas, al este aproximadamente 
hasta la actual frontera peruano-brasileña, al sur los límites 
no se hallaban fijados con precisión.

de haberse visto expuestos tempranamente a la pre-
sencia de encomenderos, misioneros y soldados, los 
Maina no renunciaron jamás, hasta fines de la época 
colonial, a huir repetidamente del asentamiento para 
retomar la vida silvestre en el hinterland, de donde 
eran sacados nuevamente por medio de la violencia. 
La alta cantidad de suicidios de indígenas muestra 
hasta qué punto una vida obligadamente sedentaria 
y sin libertad de movimiento significaba para ellos 
la concreción de una “mala vida”. Por esta razón, 
muchos de los sucesos ocurridos en las misiones – 
incluyendo eventualmente el asesinato de un misio-
nero o de uno de sus ayudantes – pueden leerse de 
hecho como una defensa de lo que los indígenas 
consideraban su “buen vivir”.2

La situación de los grupos locales de lengua tu-
cano occidental del Ecuador y Perú actuales, que 
aparecen en las fuentes coloniales tanto con deno-
minaciones externas (Encabellados) como con de-
nominaciones propias,3 contrastan con la de los 
Maina. A diferencia de otras regiones amazónicas, 
en esta es posible obtener una visión diacrónica por 
dos motivos: por un lado, el hecho de que el terri-
torio tucano occidental formara parte de la antigua 
provincia jesuítica de Maynas y que los Tucano fue-
ran los grupos que se opusieron más tenazmente a 
la sedentarización, motivo por el cual las fuentes 
jesuíticas los tratan en detalle. Si bien los jesuitas 
comenzaron su actuación en la provincia de Maynas 
en regiones más cercanas a los Andes en la primera 
mitad del siglo XVII, los intentos de evangelización 
de los grupos tucano occidentales son tardíos y pos-

  2	 Veigl (1785: ​30) constata que en el momento de la expulsión, 
en 1767, no quedaba prácticamente ninguna familia maina 
descendiente de aquellas con las que se había hecho contac-
to un siglo atrás. El documento más revelador en cuanto a la 
violencia empleada para traer a la fuerza a los Maina a Borja 
es probablemente el escrito por Juan Magnin, cura del lugar 
(Magnin 1742, transcripto en Cipolletti 1998: ​463–469; de 
la pluma de Magnin es también su documento de 1744, en el 
cual vuelve a referirse a los Maina, transcripto en Cipolletti 
2008). De las 22 personas sacadas por medio de la violencia 
en 1742, sobrevivían dos años más tarde solo diez (Magnin, 
nota final en 1742: ​469). Golob (1982: ​147, apéndice F) en-
numera numerosas de estas expediciones o “entradas”, como 
se las llamaba en esa época.

  3	 Las fuentes coloniales mencionan distintas denominacio-
nes, que terminan en -guate, guaje, quaque. En esta variedad 
del tucano occidental, este sufijo significa “viviente” (-baje, 
-waje) y denota la pertenencia a un clan determinado, que 
han dado origen a los apellidos actuales (como Piaguaje y 
Payaguaje). En las mismas se encuentran unas veinte deno-
minaciones distintas para los grupos locales de lengua tuca-
no. Generalmente se trata de denominaciones que refieren a 
alguna característica externa, como la de Encabellados, por 
los largos cabellos que usaban ambos sexos. Acerca de las 
autodenominaciones de distintos grupos locales véanse Ca-
sanova Velázquez (1999) y Cipolletti (1997a: ​79–84).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


El “buen vivir”

Anthropos  110.2015

89

teriores al 1700. Esto se debió tanto a la lejanía de 
su territorio de Quito, de cuya Audiencia dependía 
la región donde se hallaba el Colegio jesuítico, y al 
tremendo obstáculo que representaba la difícil oro-
grafía para descender de los Andes hasta las tierras 
bajas, ya que gran parte del trayecto debía realizarse 
a pie, como también a su actitud contestataria, que 
fue un escollo para la evangelización.

El material sobre la actualidad procede de los 
trabajos de campo (1983–2009) de una de las auto-
ras (M. S. C.), realizados en aldeas situadas a orillas 
del río Aguarico, en el Ecuador, entre los Secoya, 
una etnia de lengua tucano occidental de la Amazo-
nía ecuatoriana y peruana (unas 500 personas viven 
en Ecuador y unas 500 en Perú, donde se autode-
nominan “Airo pai”).4 Esta región está caracteriza-
da por la extinción de etnias, fusión entre dos o más 
de ellas y procesos de etnogénesis, por los cuales 
surgieron nuevos grupos en la época colonial. Por 
el contrario, los Tucano occidentales muestran una 
notable continuidad desde el siglo XVIII hasta el 
presente. Si bien han sufrido una grave merma de-
mográfica debido principalmente a las epidemias de 
enfermedades introducidas con la conquista, es uno 
de los pocos grupos de la zona del que se puede ras-
trear sus huellas en las fuentes históricas, desde fi-
nes del siglo XVII hasta la actualidad. Esto ofrece 
una oportunidad para lo que en otras regiones ama-
zónicas es difícil y aún imposible: seguir el desa-
rrollo de ciertos fenómenos culturales a través del 
tiempo, calibrando innovaciones y perduraciones. 
En este caso concreto surge la pregunta por la cau-
sa de su supervivencia: Una de las más importantes 
fue, en nuestra opinion, la tenacidad con la que de-
fendieron en muchas oportunidades lo que conside-
raban como su “buen vivir” y su actitud contestaria 
con respecto a los cambios propagados desde el ex-
terior de la sociedad indígena.

Veamos a continuación tres aspectos de lo que 
los Tucano apreciaban como bienestar, y los cam-
bios y continuidades que sufren estas concepciones 
en la actualidad: 1. la organización social en gru-
pos locales reducidos, que comprendían alrededor 
de unas 30 a 70 personas; 2. su adaptación a la vida 
interriverina y su negativa a vivir a orillas de los 
grandes ríos; 3. la importancia vital de los shama-

  4	 Secoya se deriva de siekoyá-pái, “la gente del río de colores 
o rayas”. Los grupos emparentados que viven en el Perú no 
aceptan esta denominación (Belaúnde 2001), por el contrario, 
para los Secoya del Ecuador es legítima, y recuerda los tiem-
pos ancestrales en el río Siekoyá o Santa María, en el Perú, 
cuando se pintaban el cuerpo con bandas de colores. A estas 
se refiere Niclutsch en 1781, con respecto a los hombres, de 
los que “vientre, brazos y muslos parecían vendados con ven-
das rojas” (Niclutsch 2012: ​116).

nes como convocadores de los animales de cacería 
y los peces, por lo cual eran, más allá del ámbito 
religioso, decisivos para la supervivencia física de 
sus aliados. 

1	 Los grupos locales

El escollo más grave que encontraron los jesuitas – 
y un leitmotiv en sus escritos –, fue la negativa te-
naz de los indígenas a compartir su asentamiento 
con otros grupos; por ejemplo, nunca aceptaron 
vivir con otra etnia, como lo hizo la mayoría de 
las etnias de la región. Mientras que en este últi-
mo caso, la convivencia hizo que estas aldeas se 
convirtieran en un crisol o melting pot, los Tucano 
se vieron libres de esta influencia, ya que se nega-
ban a compartir una aldea, no ya con grupos de su 
misma lengua, sino incluso con quienes se halla-
ban emparentados. Así, mientras que en la mayo-
ría de las misiones jesuíticas convivían grupos de 
distinta identidad étnica,5 los Tucano sentían una 
“repugnancia casi invencible” ante esta posibilidad. 
Como un escollo para misionalizarlos se menciona  
en efecto:

… la repugnancia casi invencible que una parcialidad sen-
tía para cohabitar con otra en un mismo pueblo, aun en 
el caso de que tuvieran entre sí relación de amistad o pa-
rentesco. Nacía esta dificultad del absurdo temor que te-
nían los unos de ser víctimas de las brujerías de los otros. 
(Jouanen 1943: ​464).[6]

El temor ante la posible agresión de los poderes 
negativos de un shamán es un rasgo que perdura 
hasta la actualidad: Los Secoya suelen hablar con 
nostalgia de los parientes que viven en el Perú y su 
deseo de visitarlos. Cuando lo hacen, sin embargo, 
a su regreso mencionan, por lo general, algún suce-
so, según el cual los shamanes del Perú intentaron 
embrujar a alguno de los visitantes.

Haciendo un salto temporal de más de dos siglos, 
vemos que la negativa a convivir con otras socie-
dades en la época colonial sobrevive en la actuali-
dad a través de las dificultades surgidas en el in-
tento de una nueva forma de organización política. 
Durante algunos años, los Secoya formaron parte 
de la CONFENIAE (Confederación de las Nacio-

  5	 En San Joaquín de Omaguas por ej. vivían a mediados del si-
glo XVIII unas 500 personas de catorce grupos distintos (Zá-
rate 1988 [1739]: ​430 s.; véase también Golob 1982: ​219 s.).

  6	 Hubo algunas excepciones, especialmente entre grupos que 
habían sido mermados fuertemente por las epidemias o cuan-
do los jesuitas los tentaron a aceptar la vida común a cambio 
de las codiciadas herramientas de hierro (Cipolletti 1997a: ​
125–127).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


90 María Susana Cipolletti y Hanna Heinrich

Anthropos  110.2015

nalidades Indígenas de la Amazonia Ecuatoriana), 
la organización que reunía a las etnias de la selva 
ecuatoriana, y que era dirigida por Napo-Runa y 
Shuar. En 1987, los Secoya renunciaron por escri-
to a la membrecía en esa organización. Los motivos 
que esgrimían eran, por un lado, la impuntualidad y 
poca confianza de los otros miembros en la concer-
tación de citas, pero, como motivo fundamental, el 
hecho que los Secoya hablaban una lengua diferen-
te y su cultura era distinta a la de los Quechua y los 
Shuar. Es decir, también en este caso fue la alteridad 
el motivo que impedía, no ya la coexistencia en un 
mismo asentamiento, como en el siglo XVIII, sino 
la realización de tareas conjuntas con fines comu-
nes. Debido a los esfuerzos denodados de una per-
sona (Elías Piaguaje), los Secoya fundaron su propia 
organización, ONISSE (Organización de la Nacio-
nalidad Indígena Siona-Secoya del Ecuador), que 
comprendía también a los Siona o Ancutero, que 
habitan en las cercanías y con los que se hallan es-
trechamente emparentados. Debido a malentendi-
dos y acusaciones mutuas, este intento de unión no 
fructificó; pocos años más tarde, los Siona-Ancute-
ro abandonaron la federación con el argumento que 
buscaban su “autodeterminación” (Carta de Elías 
Piaguaje a M. S. C., 18. 07. 1993). Tampoco en este 
caso, entonces, pudieron superar el hecho de verse 
como “diferentes”.7

2	 Adaptación a las zonas interriverinas

La intelección de lo que entendían los grupos lo-
cales tucano como “vivir bien” surge claramente al 
contrastarlos con los Omagua, con los cuales las di-
ferencias no podían ser mayores en cuanto a lengua 
(tucano / tupí guaraní), adaptación al medio (hin-
terland/riverinos), actitud (aliados de los jesuitas /  
no aliados). En 1540, los Omagua habitaban la par-
te media del Amazonas, y controlaban la zona casi 
hasta el río Coca, en el Alto Napo. Eran excelentes 
remeros y constructores de canoas, y ya Gonzalo 
Pizarro los había visto surcando el río Napo en una 
flota compuesta por unas cien canoas (Pizarro 1960 

  7	 Los Secoya extrajeron del nombre de la federación la “S” de 
Siona, la cual, bajo el nombre de OISE, está enfrentada per-
manentemente a problemas cuya discusión nos llevaría de-
masiado lejos de nuestro tema. Algunas consideraciones a 
este respecto se encuentran en Cipolletti (1997a: ​255–259). 
Las diferencias mutuas en las que insisten tanto los Secoya 
como los Siona-Ancutero hace inadecuada, en nuestra opi-
nión, la denominación “Siona-Secoya”, que creó William T. 
Vickers en su trabajo seminal (1976) sobre este grupo y que 
ha sido adoptada sobre todo por los autores anglosajones. En 
opinión de los Secoya, los Siona-Ancutero no son “Mái pái” 
(nuestra gente) sino “Yeké pái” (gente distinta).

[1542]: ​486). Su dieta se basaba en la explotación 
de los recursos ictiológicos, en la caza de manatíes 
y tortugas acuáticas8 (Breyer 1726 [1699]; Maroni 
1988 [1738]: ​306). En opinión de los jesuitas eran 
los indígenas más civilizados de la región, ya que 
cultivaban algodón, confeccionaban hermosas ves-
timentas pintadas y producían cerámica de gran ca-
lidad (Uriarte 1986: ​165). En cuanto a su organiza-
ción sociopolítica era una de las pocas etnias cuyos 
caciques detentaban poderes supralocales. Por estos 
motivos, las fuentes de los siglos XVII y XVIII les 
otorgaban primacía con respecto a los otros grupos 
de la región (Oberem 1961: ​95 s., 1967–68; véase 
Myers 1992; Porro 1981).9

Los jesuitas intentaron que los grupos interrive-
rinos, como los Tucano, se adaptaran a la vida a ori-
llas de los grandes ríos (donde eran más fácilmente 
alcanzables) y adoptaran las formas de la existencia 
omagua y su cultura material, en una especie de pro-
yecto de antropología social avant la lettre. Así, el 
jesuita Maroni,10 viaja con un grupo de Tucano a la 
misión de San Joaquín, a orillas del Río Marañon, 
donde se había asentado parte de los Omagua, con 
dos explícitos fines: impresionarlos con la calidad 
de vida de estos y convencerlos de que los jesuitas 
no vendían a los indígenas como esclavos.11 Lejos 
de obtener una impresión positiva de sus huéspedes, 
los Tucano los juzgaron duramente:

Mucho sin/embargo desagradaron a mis Catecumenos[12] 
los mora/dores desse pueblo, dissiendo eran unos mise-
rables toscos y soberbios; sus comidas de charapas, [tor-
tugas de río] y otras seme-/jantes mas para tygres, y pe-
rros que para gente [testado] racional, sus bebidas muy 
asquerosas.[13]

  8	 Trichechus inunguis y Podocnemis sp., respectivamente.
  9	 El único rasgo omagua que disgustaba a los jesuitas era la 

práctica de la deformación craneal. También a los Tucano 
aterraba y asqueaba esta costumbre (Maroni 1988 [1738]: ​
199). A su vez, los Omagua se burlaban de quienes no la 
practicaban, a quienes llamaban “cabezas de mono” (Chantre 
y Herrera 1901: ​64). Los Omagua entraron paulatinamente 
en un proceso de decadencia cultural, a este respecto véase 
Prinz (1997). 

10	 Se trata de un fragmento de una obra mayor, no conservada o 
identificada hasta ahora. Carece de firma, pero debido a mo-
tivos de distinta índole es posible identificar como su autor 
al P. Maroni (véase Cipolletti 1999).

11	 Desde las colonias portuguesas solían entrar expediciones 
a la búsqueda de fuerzas de trabajo indígena, el temor a ser 
vendidos como esclavos era una constante entre los indígenas 
de la región. 

12	 Es decir, que no habían sido bautizados, de lo cual puede in-
ferirse que hacía poco tiempo que habían salido del monte.

13	 El que encontraran repugnantes las bebidas puede quizás atri-
buirse al hecho que los Omagua hacían chicha de yuca que 
habían permanecido bajo el agua en la época de la crecida de 
los ríos y que desenterraban luego de varios meses.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


El “buen vivir”

Anthropos  110.2015

91

La visita continúa a los Yameo, un grupo también in-
terriverino, quienes les inspiran un juicio distinto:14

Llevelos para los Yameos de/ Itatay, en donde aviendo 
sido recebidos con grande agassaio/ se dieron luego Por 
amigos diciendo, que era gente/ como ellos, que se mante-
nía con maíz, y carne del monte (Maroni 1739: folio 37).

A pesar de la opinión negativa de los Tucano so-
bre los Omagua, el proyecto de cambio propulsado 
por los jesuitas fructificó en algunos aspectos im-
portantes. Algunos grupos locales se asentaron a 
orillas de los grandes ríos y obtuvieron una hege-
monía en la región del río Napo. Unos veinte años 
luego de la visita a los Omagua mencionada ante-
riormente, la carne, huevos y aceite de las tortugas 
acuáticas, que les había repugnado, se habían con-
vertido en un alimento muy apreciado, como se des-
prende de la colorida descripción de Niclutsch de 
la cacería de tortugas en el río Napo (2012 [1781]: ​
179–183).15

3	 Anclaje del shamanismo

Por último, si entendemos la expresión “regocijo” 
como íntimamente asociada a la “buena vida”, se 
desprende de los testimonios jesuíticos el profundo 
anclaje de la función shamánica en las sociedades 
tucano occidentales: 

El mayor regocijo de esta nación es el de juntarse a oir los 
cantos y desvarios de los adivinos, en que gastan noches 
enteras, mezclando de cuando en cuando algunas danzas 
y músicas de flautas (Maroni 1988 [1738]: ​190).

El shamanismo tucano se hallaba en esta época 
íntimamente asociado a la noción de bienestar de-
bido al poder que tenían los shamanes para convo-
car a los animales de cacería y a los peces. Un epi-
sodio sucedido a mediados del siglo XVIII muestra 
claramente la importancia de los shamanes para la 
supervivencia física de su grupo: Debido a distintos 
sucesos, entre otros, un intento de asesinato a car-

14	 Los Yameo habitaban la región entre los ríos Tigre y Napo 
(Grohs 1974: ​91 ss.). Vivían sobre todo en San Regis, que 
era una de las misiones con mayor población en la región 
(Veigl 1785: ​71). De los Omagua adoptaron la navegación, 
la pesca, el “tejido” (seguramente se refiere a la confección 
de hamacas y bolsas de acarreo), además de aprender su len-
gua (Maroni 1988 [1738]: ​379). En 1978 se los da como un 
grupo extinto (Ribeiro y Wise 1978: ​193).

15	 Tradicionalmente, los grupos tucanos usaban unas canoas pe-
queñas, hecha de una palmera a la que se extraía el meollo, y 
que podía utilizarse solo unas pocas veces. Más tarde adop-
taron la construcción de grandes canoas de madera. De esta 
época también data la adopción del arpón (estos temas han 
sido desarrollados en otro lugar, Cipolletti 1997b).

go de un shamán llamado Tiunra (a quien el jesuita 
Uriarte denomina “viejo brujo”), el misionero en-
cierra a éste y a su hijo en el cepo. Allí aprisionado, 
Tiunra amenaza a sus parientes y aliados con las si-
guientes palabras:

“Yo he de conjurar de parte del diablo el río y el monte,[16] 
para que no tenga el Padre qué comer”, y cogiendo polvo 
entre los dedos les hablaba: “Esto habéis de comer, si el 
Padre no me suelta” (Uriarte 1986: ​124).

Tiunra, entonces, tenía el poder de vaciar la selva 
de animales de cacería y seguramente, de lo contra-
rio: convocarlos. Una de las autoras de este traba-
jo ha tenido la feliz oportunidad de conversar sobre 
estos temas durante unos diez años con Fernando 
Payaguaje, un sabio especialista religioso secoya, 
hasta su fallecimiento en 1993, los que han sido re-
cogidos en un trabajo conjunto (Cipolletti y Paya-
guaje 2008). Para él, uno de los poderes shamánicos 
más importantes era justamente el poder de convo-
car a los animales en las reuniones donde se bebían 
alucinógenos (yajé, Banisteriopsis sp.) y posibilitar 
así la subsistencia de su grupo aliado:

Al día siguiente, cuando se pasa la borrachera del yajé, 
[los hombres] cogen las armas para salir a matar a los 
puercos según las indicaciones que les da el kuraka [sha-
mán]. El indica todos los lugares por los que va a pasar 
la manada de puercos. … Pueden matar muchos puercos 
porque no son ariscos, no corren, como hacen otras huan-
ganas. … Algunos kuraka no pueden llamar a los puercos 
por falta de especialización (Cipolletti y Payaguaje 2008: ​
82, véase también 98, 141 s.).

Esta íntima relación entre shamanes/animales sil-
vestres es también establecida por Celestino Pia-
guaje, uno de los primeros Secoya que sufrió en su 
juventud la influencia de los misioneros del Insti-
tuto Linguístico de Verano y fue el primer maestro 
bilingüe de su grupo. El se refiere a la época de su 
niñez y adolescencia, en la década de 1960, en tér-
minos similares:

En esa época funcionaban los shamanes protectores de la 
comunidad … atraían los puercos de la selva, sajinos,[17] 
dantas, y otros animales salvajes … Los puercos de la sel-
va no vienen por sí solos, sino atraídos por el shamán pro-
tector, otras veces éste indicaba dónde estaban y era cier-
to. Eran palabras certeras dichas en cada toma de yajé y la 
información que daba estaba asegurada … Ahora existen 

16	 Seguramente Uriarte traduce como “diablo” el nombre de 
una deidad o la expresión watí, que abarca a seres no huma-
nos de características de trickster, burlonas pero no maléfi-
cas, que a menudo son ayudantes de los shamanes.

17	 Sajino es la denominación de la especie más pequeña de pe-
cari (Tayassu tajacu).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


92 María Susana Cipolletti y Hanna Heinrich

Anthropos  110.2015

los puercos, pero no cerca de nosotros, porque no hay sha-
manes legítimos para atraerlos. … así, paulatinamente, se 
fueron acabando hasta las pequeñas manadas de puer-
cos, a medida que se extinguían los shamanes (Piagua-
je 2007: ​28; nuestra letra cursiva, véase también p. 60). 

Para ambos, entonces, los animales silvestres no 
forman parte simplemente del medio ambiente y se 
los encuentra siguiéndoles el rastro, sino que estos 
aparecen como respuesta a un llamado shamánico. 
El poder shamánico realiza además otra proeza: los 
animales no huyen sino, por el contrario, se acercan 
a las viviendas, o sea que no se comportan del modo 
habitual. En opinión de los Secoya, el poder de los 
shamanes para convocar a los animals permaneció 
vigente hasta hace un par de décadas. La importan-
cia que se concede al shamanismo se revela en el 
hecho que, si bien se reconoce el papel del crecien-
te poblamiento de la región como causa de la mer-
ma de cacería, se atribuye esta, al mismo tiempo, a 
la ausencia de shamanes poderosos.

Las formas del shamanismo actual no pueden ser 
tratadas en el marco de este trabajo, pero la opinión 
de la mayoría de los Secoya es que los shamanes de 
hoy carecen del poder de tiempos pasados de obte-
ner objetos de las deidades o llamar a los animales 
de cacería. Tienen, sí, poderes parciales y este he-
cho atenta en algunos casos contra el bienestar del 
grupo: los escasos poderes sirven para hacer daño, 
pero no para curar casos difíciles y mucho menos 
para asegurar la subsistencia (comunicaciones ver-
bales de varios Secoya, febrero 2009).

Si bien es innegable que, en las últimas décadas 
debido a la ocupación creciente del territorio circun-
dante, mermó la cantidad de los animales de caza, 
también lo es el hecho de que los jóvenes secoya 
no están dispuestos o no pueden dedicar tantas ho-
ras a rastrear la presa como lo hacía la generación 
anterior. Las actividades de la federación indígena, 
las reuniones de las numerosas asociaciones no gu-
bernamentales que actúan en la región y la partici-
pación en diferentes proyectos de desarrollo exigen 
una dedicación que es incompatible con el tiempo 
y la dedicación que exige la cacería.

Se afirma que ya no se encuentran animales, sin 
embargo, los pocos hombres que dedicaron una no-
che a la cacería, como era antes habitual, captura-
ron recientemente sajinos. Un hombre adulto, luego 
de comprobar que los diferentes proyectos en mar-
cha no aportaban dinero como para comprar alimen-
tos, y que sus pedidos de préstamo no fructificaban, 
tomó su escopeta y se “resignó” a salir de cacería 
como lo hacía anteriormente. En este proceso de de-
cadencia de la cacería son los ancianos quienes más 
sufren, dado que no pueden cazar por sí mismos ni 

reciben, como era habitual en el pasado, parte de lo 
cazado para su sustento.

La disminución del poder de los shamanes, a las 
que se refieren los Secoya en la actualidad, puede 
deducirse asimismo de las expresiones para deno-
minar esta función. Entre las obras jesuíticas existe 
un vocabulario manuscrito anónimo, que recoge un 
extenso vocabulario sobre la lengua que se hablaba 
en la región del río Napo (Anónimo 1753). Los bre-
ves pero sugestivos datos que brinda el manuscri-
to sobre las denominaciones shamánicas han sido 
examinados en otro lugar (Cipolletti 2011). La de-
nominación para los shamanes en esa época (vinia 
pai  ) designa en la actualidad a las deidades. Para 
los Secoya con los que se conversó este manuscri-
to (incluido el shamán), era una blasfemia el hecho 
de que sus antepasados llamaran wiñá pái a algu-
nos shamanes, ya que la denominación para los se-
res celestes no puede aplicarse jamás a un ser hu-
mano, por más profundos conocimientos que éste 
posea. O sea, la denominación se ha conservado, 
pero sufrió a través del tiempo un cambio semánti-
co considerable, atribuible al decrecimiento de los 
poderes atribuidos a los shamanes y por ende a una 
merma del estatus de estos en su sociedad (véase 
Cipolletti 1992).

La disminución del poder shamánico tiene dis-
tintas causas. En este ámbito se han dado cambios 
profundos que partieron de la necesidad de adaptar-
se a la sociedad nacional y desarrollar estrategias de 
supervivencia. La mayor influencia fue la ejercida a 
partir de 1955 hasta 1981 por el Instituto Linguísti-
co de Verano (ILV). Jóvenes inteligentes, que hubie-
ran sido tradicionalmente candidatos a shamanes, 
recibieron una formación como pastores religiosos 
y maestros bilingües.18 Los shamanes adultos eran 
ágrafos y su función se circunscribía al ámbito reli-
gioso, mientras que las decisiones políticas queda-
ron en manos de pastores y maestros. Este proceso 
se profundizó a partir de 1993, con la creación de la 
federación indígena OISE (Organización Indígena 
Secoya del Ecuador), que es dirigida por hombres 
jóvenes, que manejan el español y el discurso de las 
autoridades nacionales y de las organizaciones no 
gubernamentales.

18	 Si bien la influencia de los misioneros de esta institución re-
ligiosa fundamentalista fue siniestra en varios aspectos, es 
innegable, por otra parte, que el hecho de que los jóvenes 
aprendieran la lengua de la sociedad nacional y recibieran 
una formación como maestros, les dio una posición privile-
giada con respecto a la de los colonos ecuatorianos de la re-
gión. Esto hizo que no hubiera de parte de estos últimos la 
actitud peyorativa con respecto a los indígenas tan común en 
otros países del continente. La bibliografía sobre la activi-
dad del ILV es cuantiosa; para el caso secoya véanse Vickers 
(1981) y Cipolletti (1997a: ​242–253).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


El “buen vivir”

Anthropos  110.2015

93

¿Es posible comparar las concepciones de los 
Tucano del siglo XVIII de la “buena vida” y de 
bienestar con la doctrina epicúrea? A este efecto, 
es conveniente separar el análisis de las condicio-
nes reinantes en el siglo XVIII y las actuales: Como 
se desprende claramente de las observaciones ante-
riores referentes al siglo XVIII, los antepasados de 
los Secoya poseían un concepto de la “buena vida”, 
que no parece ser compatible con la ética de valo-
res occidental, angloamericana y pietista, que está 
marcada por la búsqueda de riqueza material y pres-
tigio y con la cual es apenas comparable. La nega-
tiva tucano a vivir junto a otros, su intransigencia 
con respecto a los intentos de misionización y su 
frugalidad, que se expresaba en el impulso de de-
fender su estilo tradicional de vida, parecen ser con-
traproducentes desde la perspectiva del concepto de 
felicidad occidental. Si bien el concepto actual oc-
cidental-capitalista de lo que es una buena vida re-
presenta el resultado de una serie de consideracio-
nes en la historia de la filosofía occidental, hubo 
también conceptos opuestos que parecen adecuados 
para contextualizar las concepciones indígenas. Por 
esta razón, en lo siguiente contemplaremos el estilo 
de vida de estos a la luz de la concepción epicúrea,19 
para ubicarlo en un marco comprensible para el ob-
servador occidental.

El filósofo griego Epicuro (341 a.c.–270 a.c.) se 
coloca, con su doctrina de la eudaimonía, en con-
tra de los temores sin razón y los deseos y necesi-
dades superfluos, que son, en su opinión, el verda-
dero mal de la vida y la fuente más importante para 
la infelicidad. El objetivo de su enseñanza es pro-
poner a los seres humanos un camino para alcanzar 
la felicidad, un camino que todo individuo puede 
seguir, sin tener en cuenta su origen, su sexo y sus 
circunstancias económicas (véase Hauskeller 1997: ​
134 ss., 161). Para acercarse a la meta de la feli-
cidad (eudaimonía) y de la tranquilidad espiritual 
(ataraxía) y finalmente a un estado de paz corporal 
y espiritual, o sea para alcanzar el estado de supre-
mo bienestar, él coloca como los ideales que deben 
buscarse la independencia o autarquía (autarkia) y 
la independencia de factores externos, que se expre-
sa en una praxis ascética (véase a este respecto Hos-
senfelder 1996: ​163 s.).

Partiendo de la suposición que los conceptos de 
lo bueno y lo malo proceden de la experiencia y 
que actúan como la única orientación para decisio-

19	 Bajo el concepto de “occidental” entendemos a partir de aquí, 
a falta de un término más adecuado, todas aquellas socieda-
des cuyo elemento definitorio es la prosecución del creci-
miento material. Las formas especiales vigentes de este mo-
delo social son las capitalistas.

nes de conducta, Epicuro concluye que una buena 
vida es una vida agradable en todo lo posible. La 
eudaimonía consiste en un grado máximo de ale-
gría y placer (hedoné ) (véase Striker 1985: ​109 ss.). 
El califica al placer, y con ello a la ausencia de des-
agrado como el bien más alto, de modo que la con-
ducción de la vida se orienta hacia el placer y la evi-
tación de lo desagradable. El verdadero placer,20 es 
decir, la tranquilidad espiritual (ataraxía) y la fal-
ta de dolor (aponía) son idénticos a la ausencia to-
tal de desagrado y es, por lo tanto, la meta a lograr 
(véase Hauskeller 1997: ​139 s.). También los Tuca-
no del pasado definían el concepto de la buena vida 
en contraste a aquello que tratan de evitar, o sea, 
como opuesto a aquello bajo lo cual sufrían. Así, 
consideraban como buena vida su existencia en las 
zonas amazónicas tradicionales, en oposición a la 
vida en aldeas o caseríos.

Según Epicuro, sin embargo, es necesario tener 
una idea precisa de lo que constituyen alegría y do-
lor, y cómo se puede comparar su dimensión. Esto 
incluye considerar también las consecuencias de po-
sibles actos, de modo que uno pueda decidirse por 
aquello que a la larga produce un máximo de bien-
estar. Por este motivo, clasifica las necesidades y 
deseos (epithymíai) en la definición de aquello que 
es necesario para el bienestar corporal y la tranqui-
lidad espiritual. Epicuro diferencía entre deseos na-
turales y deseos vacíos. Los naturales se diferen-
cían a su vez en necesarios (alimentos, vestimenta, 
vivienda) y no necesarios (alimentos especialmente 
gustosos y elaborados, bellas vestimentas, necesida-
des sexuales etc.). Los deseos y necesidades vacíos 
(fama, honor público, riqueza) son aquellos que son 
vistos falsamente como positivos e incluso como 
necesarios para obtener la felicidad, pero que en úl-
tima instancia carecen de fundamento y son no sólo 
superfluos, sino incluso perjudiciales. Por ejemplo, 
la búsqueda por obtener influencia política con el 
fin de protegerse de acciones hostiles de otras per-
sonas es en realidad una necesidad que carece de 
fundamento, vacía, ya que este fin puede alcanzarse 
sin mayores dificultades llevando una vida retirada 
(Striker 1985: ​112). También los antepasados de los 
Secoya parecen haber llegado a esta conclusión, que 
a pesar del intento de los misioneros jesuitas de nu-
clearlos en grandes aldeas, no abandonaban su ne-
gativa a la coexistencia con otros, debida a su extre-
ma tendencia a la autodeterminación y el miedo al 
daño por parte de shamanes de otros grupos locales.

Siguiendo la clasificación epicúrea de las necesi-

20	 Acerca de la dificultad de la comprensión y la clara definición 
de los términos epicúreos hedoné y ataraxía, véase la inves-
tigación de Katharina Held (2007).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


94 María Susana Cipolletti y Hanna Heinrich

Anthropos  110.2015

dades y los deseos, todo lo que se necesita para una 
vida feliz es alimentación, vestido, vivienda, algu-
nos buenos amigos y la filosofía, ya que justamen-
te es la visión filosófica la que permite liberarse de 
los temores infundados y los deseos y necesidades 
innecesarios. Todo esto puede lograrse sin grandes 
obstáculos y por lo tanto, es accesible a todos. Se-
gún Gisela Striker, el mérito de la teoría de Epicu-
ro reside justamente en su énfasis en el significado 
de la satisfacción para la felicidad del ser humano 
(1985: ​112 s.). También los grupos de lengua tuca-
no en el siglo XVIII seguían el ideal epicúreo de la 
autarquía y la frugalidad, ya que se empeñaban en 
mantener su tradicional estilo de vida en grupos re-
ducidos, lejos de los grandes ríos – que eran la ruta 
tradicional de los no indígenas – y las aldeas. Tam-
bién se opusieron exitosamente al intento de los mi-
sioneros de inculcarles el estilo de vida de otras et-
nias, más “civilizadas”, como vimos en su opinión 
con respecto a los Omagua. Su actitud podría resu-
mirse en la siguiente afirmación de Epicuro: “El fru-
to más valioso de la autosuficiencia [es] la libertad” 
(Epicuro 2000: ​77). Y esa libertad es la que emplea-
ban para dedicarse a las cosas bellas, como el reu-
nirse y escuchar cantos. Como en el kepos, el jardín 
de Epicuro, que era su escuela filosófica, basada en 
una confianza amistosa, los Tucano podían pasar sus 
noches en sociedad, en las cuales se podían entregar 
a las alegrías de la vida sin tener que temer a perso-
nas extrañas y potencialmente peligrosas.

Justamente era el miedo a la brujería el que los 
llevaba y los lleva a negarse a vivir con otros, más 
allá del grupo local. Adaptados a la vida a orillas de 
pequeños ríos, no definen su felicidad en el pensa-
miento competitivo, y de la hybris cada vez más no-
toria de la sociedad actual occidental, para lograr los 
cuales son necesarios los compromisos, las alianzas 
y las concesiones a los estilos de vida occidenta-
les. Esta actitud hace recordar el lema de Epicuro: 
“Nada es suficiente para aquel, para el que lo sufi-
ciente es demasiado poco” (Epicuro 2000: ​68).

Especialmente en el siglo XVIII, como se des-
prende de las fuentes de la época, parecían ser feli-
ces con lo que tenían y carecían del impulso de au-
mentar las riquezas materiales al precio de su estilo 
de vida. Mientras viven en la selva, pueden ver su 
vida como buena. La sedentarización, a la cual se 
verían siempre obligados, era para ellos concreta-
mente la mala vida. Una vida en una sociedad en la 
cual debieran renunciar a su autarquía y a su estilo 
de vida ascético (en sentido epicúreo), sería diame-
tralmente opuesta a su definición de felicidad, ya 
que quien ha reconocido los límites de la vida, evi-
ta el doloroso sentimiento de la falta y convierte la 
totalidad de la vida en perfecta (Epicuro 2000: ​xxi).

Las consideraciones anteriores parecen haber 
aclarado la pregunta, que para el lector occidental 
es decisiva, si los grupos tucano no se asentaban a 
orillas de los grandes ríos porque no podían o por-
que no querían, o sea, la pregunta si se ven obliga-
dos a llevar una vida “pobre” o si se han decidido 
voluntariamente por un estilo de vida frugal. Pero 
justamente en esta aclaración reside el verdadero 
problema de intelección para el lector occidental. 
Ya que, ¿qué es lo que se propaga en la actualidad 
al hombre occidental como felicidad? 

Dentro del concepto de la investigación de la fe-
licidad se hallan subsumidas en la actualidad nume-
rosas disciplinas científicas y metodologías,21 que 
analizan aquello que debe entenderse como felici-
dad, sus resultados se colocan al servicio de la eco-
nomía y son cada vez más dependientes de la inves-
tigación del consumo y los controles del mismo, en 
lo que se halla una tendencia notable a orientarse 
según el consumo de la sociedad occidental de com-
petencia. Nuestro sistema económico globalizado, 
capitalista, se caracteriza, de acuerdo a su lógica in-
terna, por la competición y la falta de tiempo y nos 
dicta como meta la riqueza material, lo cual hemos 
internalizado desde hace mucho tiempo y que re-
producimos continuamente, de modo que la multi-
plicación de capital se ha convertido en el leitmotiv 
de todo un ámbito cultural y sigue aumentando viru-
lentamente hasta hoy. Así, constata Dagmar Fenner: 
“Bajo el signo del mercado liberal también la buena 
y feliz vida se transforma en una cuestión de la eco-
nomía” (2007: ​106; nuestra traducción).

Desde hace unas pocas décadas, expuestos a las 
influencias de la sociedad nacional e internacional 
bajo distintas formas (relaciones laborales, comer-
ciales, participación en proyectos de desarrollo), es 
decir a pautas exteriores que en algunos casos se 
van internalizando y haciendo propias. Las activi-
dades de instituciones no gubernamentales y una 
amplia paleta de personas procuran inculcar a los 
Secoya aquello que la sociedad occidental entiende 
como “bienestar”, de modo que no es de extrañar 
que se hayan creado distintas necesidades materia-
les. De varios ejemplos posibles elegimos dos, que 
en su sencillez muestran cómo, lo que a primera vis-
ta puede verse como un incremento de la calidad de 
vida, se revela como engañoso.

21	 Por ejemplo, las investigaciones del cérebro tratan de hacer 
la felicidad empíricamente cuantificable. La felicidad nacio-
nal bruta debe agregar un aspecto géneral al producto bruto 
nacional. En la “economía de la felicidad” (happiness eco-
nomics) se discute sobre el llamado work-life-balance y la 
medición de la felicidad social se efectúa a partir de pregun-
tas acerca de diferentes indicadores de felicidad. Acerca de 
estos temas, véanse Leiber (2006) y Graham (2009).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


El “buen vivir”

Anthropos  110.2015

95

Si bien se dieron cambios y adaptaciones a lo lar-
go del tiempo, en el curso de los últimos 25 años, a 
partir de 1983, estos se fueron profundizando. Has-
ta entonces, cada persona disponía de una limitada 
cantidad de prendas de vestir, que fue aumentando 
con el contacto creciente a través de regalos de via-
jeros y mayor capacidad adquisitiva. El lavado de 
la ropa es una tarea femenina, y, a falta de agua co-
rriente, se lleva a cabo en el río, dentro de una canoa 
que sirve como batea. Anteriormente, esta tarea re-
quería relativamente poco tiempo, mientras que en 
la actualidad, el tiempo que las mujeres deben inver-
tir es incomparablemente mayor. A esto se agrega 
el hecho de que no existen las pautas para guardar 
la ropa, ni roperos donde hacerlo, de modo que esta 
se amontona en el piso de la casa y de la cocina, y 
no es raro ver sobre ellas excrementos de ratones y 
cucarachas. En suma, debido al mayor trabajo que 
deben invertir, la abundancia de ropa no representa 
para las mujeres secoya la “buena vida”, y las condi-
ciones higiénicas, a pesar de numerosos proyectos y 
seminarios al respecto, son peores que en el pasado 
y provocan infecciones y enfermedades contagiosas 
que anteriormente eran poco habituales.

La más notoria necesidad actual creada en la ac-
tualidad es, en buena parte de los jóvenes, la de po-
seer un teléfono celular, al que identifican como un 
rasgo del “buen vivir”. Al hecho que a menudo no 
hay recepción en el ambiente selvático se suma el 
elevado precio de las comunicaciones, por lo cual, 
quien ya no puede prescindir de este adelanto téc-
nico, se halla pronto inmerso en deudas cada vez 
mayores. Esta situación lo lleva a la infelicidad in-
dividual y envenena además el clima de las relacio-
nes sociales, ya que contrae deudas que no está en 
condiciones de saldar.

Sumidos en complejos procesos de cambio y de 
creciente influencia de la sociedad no indígena, los 
Secoya han intentado el utópico fin de regresar a 
un tiempo pasado. Su tradición oral mantiene el re-
cuerdo de regiones habitadas por los antepasados, 
una de las cuales – quizás la más emblemática de 
todas – es la zona del río Lagarto y la laguna Zancu-
do, en la frontera con el Perú. Los Secoya se refieren 
a menudo con nostalgia a ese lugar, donde la pesca 
y cacería son abundantes, y que fue el escenario de 
importantes sucesos para la historia del grupo: Allí 
vivió un shamán del pasado de grandes poderes, que 
logró la hazaña de hacer regresar (si bien solo tem-
porariamente) a los muertos (texto bilingüe en Ci-
polletti 1988).

Los Secoya intentaron poblar nuevamente esa re-
gion, y obtuvieron el apoyo económico de una orga-
nización no gubernamental para construir viviendas 
y poseer lo necesario para asentarse. Algunas fa-

milias secoya lograron así el viejo deseo acaricia-
do desde hacía tanto tiempo: regresar a las tierras 
ancestrales y vivir de la pesca y la caza, como lo 
hacían sus antepasados. La “reconquista” de aquel 
lugar se vio enfrentada a distintos escollos: la leja-
nía de los centros poblados, el alto costo del viaje 
en canoa, la falta de acceso a sal y otros alimentos 
y objetos de los que hoy les es difícil prescindir, así 
como la falta total de atención médica. Todo esto 
hizo que las familias allí asentadas abandonaran el 
lugar antes de transcurrido un año (comunicación 
verbal de varios Secoya, San Pablo, Ecuador 2010).

Discusión

Como hemos visto, lo que los grupos tucano consi-
deraban como el “buen vivir” implicaba sobre todo 
la vida silvestre, alejados de las aldeas y sin suje-
ción a actores exteriores como eran los misioneros. 
Esta búsqueda de una forma de la felicidad recuerda 
a las enseñanzas de Epicuro, de las que se han ido 
alejando en la medida en que el contacto con el ex-
terior fue aumentando. Los rasgos que una sociedad 
determinada considera como fundamentales para el 
“buen vivir” no son sin embargo una marca indele-
ble, esencial, que permanece idéntica a través de los 
siglos. Posiblemente el rasgo de mayor continuidad 
en la historia tucano es su negativa (e incluso impo-
sibilidad) a convivir con otros grupos en el pasado, 
y las dificultades actuales en lo que hace a la orga-
nización indígena, cuando esto implica luchar junto 
con otras etnias con fines comunes.

La comparación de lo que significaba “buen vi-
vir” en el siglo XVIII con la década de 1980 y el 
presente muestra diferencias profundas. Hace unos 
30 años, los Secoya, que tenían menos posesiones 
que en la actualidad, estaban conformes con sus 
condiciones de vida y encontraban que, pese a los 
conflictos ineludibles en toda sociedad, llevaban una 
vida feliz. La noción de “pobreza” les era totalmen-
te ajena. Desde entonces hasta ahora, el contacto 
con entidades no gubernamentales y sus proyectos 
de desarrollo económico, su contacto con viajeros 
del llamado “ecoturismo” los ha llevado a sentirse 
y definirse como “pobres”, pues no solo comparan 
continuamente sus posesiones con las de aquellos, 
sino que escuchan incesantemente discursos acerca 
de un progreso económico que deben lograr para 
evadirse de la pobreza.

La internalización paulatina del discurso externo 
no puede extrañar, ya que proviene de una sociedad 
occidental vista como poderosa. Las condiciones 
demográficas juegan seguramente un papel en este 
proceso. Puede extrañar que un grupo de unas 400 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


96 María Susana Cipolletti y Hanna Heinrich

Anthropos  110.2015

personas, que saben que no sobrepasan a lo sumo 
las 1.000 (incluyendo los grupos del Perú), no esté 
en condiciones de contradecir los planteamientos 
convincentes y la seguridad con los que exponen 
sus fines los responsables de proyectos de desarro-
llo nacionales e internacionales. 

Como mencionamos al principio, algunos países 
latinoamericanos han incorporado como meta el in-
volucrar el “buen vivir” tal como lo entienden las 
sociedades indígenas. Si bien se mencionan valores 
y cosmovisiones propios, no se menciona explícita-
mente la felicidad como meta. De ahí que querra-
mos destacar las consideraciones del breve discurso 
pronunciado por José Mujica, Presidente de la Re-
pública del Uruguay, en la reunión cumbre Rio+20, 
llevada a cabo en Rio de Janeiro el 20 de junio del 
2012. Mientras que uno de los tópicos más mencio-
nados en esa reunión cumbre fue la expresión – que 
está deviniendo en un cliché y una etiqueta – del 
“desarrollo sostenible”, Mujica plantea una serie de 
preguntas y posibilidades de cambio, refiriéndose 
explícitamente a Epicuro. Ante las repetidas men-
ciones de otros presidentes en dicha reunión, de lo-
grar un “desarrollo sostenible”, Mujica se pregunta 
qué entendemos por esto: ¿El modelo de desarrollo 
y consumo actual de las sociedades ricas? ¿En una 
economía basada en la competencia despiadada? 
Enemigo del hiperconsumo que hace que la vida se 
agote en el conseguir mayor adelanto económico, 
cita la frase de Epicuro, “pobre no es el que tiene 
poco sino el que desea más y más”, y propone revi-
sar la forma de vivir del mundo occidental. “El de-
sarrollo no puede ser en contra de la felicidad … de 
las relaciones humanas, del cuidado de los hijos, de 
tener amigos, de tener lo elemental” (Mujica 2012).

Bibliografía

Acosta, Alberto
2009	 Das “Buen Vivir”. Die Schaffung einer Utopie. Juridicum 

4: ​219–223.  < http://www.attac-netzwerk.de/fileadmin/ 
user_upload/AGs/Lateinamerika/Buen_Vivir/Alberto

	 %20Acosta%20-%20Schaffung%20einer%20Utopie%20
	 %28deutsch%29.pdf > [19. 11. 2014]

Anónimo
1753	 Arte de Lengua, de las Miciones deI Rio / Napo de la Na-

cion / de los infieles, Quen / que, hoyos: Y dioma / Ge-
neral de los mas de ese Rio / Payohuajes: Senzehuajes: 
Anco / teres: enCavellados. New York: Public Library. 
(Coll. Richmond, 30) [Manuscrito]

Belaúnde, Luisa Elvira
2001	 Viviendo bien. Género y fertilidad entre los Airo-Pai de 

la Amazonía peruana. Lima: CAAP.

Breyer, Wenceslaus
1726	 Brief aus Laguna an dessen Bruder in Prag. Der Neue 

Welt-Bote 1: ​65–72. 8 tomos. [1699]

Chantre y Herrera, José
1901	 Historia de las misiones de la compañía de Jesús en el 

Marañón Español … 1637–1767. Madrid: A. Avrial. [Es-
crito en la década 1780–90]

Casanova Velázquez, Jorge
1999	 La misión jesuita entre los Aido Pai (secoya) del río Napo 

y del río Putumayo en los siglos XVII al XVIII, y su 
relación con los asentamientos indígenas. En: S. Negro 
y M. M. Marzal (coords.), Un reino en la frontera. Las 
misiones jesuitas en la América colonial; pp. 209–220. 
Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú.

Cipolletti, María Susana
1988	 Aipë koka. La palabra de los antiguos. Tradición oral sio-

na-secoya. Quito: Ediciones Abya-Yala. (Colección 500 
años, 2) 

1992	 Un manuscrito tucano del siglo XVIII. Ejemplos de 
continuidad y cambio en una cultura amazónica (1753–
1990). Revista de Indias 52/194: ​181–194.

1997a	 Stimmen der Vergangenheit, Stimmen der Gegenwart. 
Die Westtukano Amazoniens 1637–1993. Münster: LIT 
Verlag. (Ethnologische Studien, 32)

1997b	 Los Tucano del Alto Amazonas. Un contramodelo al mo-
delo de dinámica poblacional de Lathrap. En: M. S. Ci-
polletti (coord.), Resistencia y adaptación nativas en las 
tierras bajas latinoamericanas: pp. 323–342. Quito: Edi-
ciones Abya-Yala. (Colección Biblioteca Abya-Yala, 36)

1998	 La minuciosidad de la violencia. Los Mainas del Amazo-
nas superior en la obra del jesuita Jean Magnin (1742). 
En: S. Dedenbach-Salazar Sáenz, C. Arellano Hoffmann, 
E. M. König y H. Prümers (eds.), 50 años de Estudios 
Americanistas en la Universidad de Bonn; pp. 449–471. 
Markt Schwaben: Saurwein. (Bonner Amerikanistische 
Studien, 30)

1999	 Dos escritos inéditos del jesuita Pablo Maroni sobre el 
Noroeste amazónico (indígenas Encabellado, Tucano, 
1739–40). Jahrbuch für Geschichte Lateinamerikas 36: ​
151–171. 

2008	 “Nostalgia del monte”. Indígenas del Oriente peruano se-
gún un manuscrito del jesuita Juan Magnin (Borja 1743). 
Anthropos 103: ​507–525.

2011	 ¿Hacia un shamanismo “light”? Cambios y adaptaciones 
en procesos religiosos en la Amazonía peruano-ecuato-
riana (siglos XVIII al XXI). Anthropos 106: ​463–473.

Cipolletti, María Susana y Fernando Payaguaje
2008	 La fascinación del mal. Historia de vida de un shamán se-

coya de la Amazonía ecuatoriana. Quito: Ediciones Ab-
ya-Yala.

Epicuro (Epicurus)
2000	 Briefe, Sprüche, Werkfragmente. Griechisch/deutsch. 

(Übers. und hrsg. von H.-W. Krautz.) Stuttgart: Reclam. 
(Reclams Universal-Bibliothek, 9984) 

Fatheuer, Thomas
2011	 Buen Vivir. Eine kurze Einführung in Lateinamerikas 

neue Konzepte zum guten Leben und zu den Rechten der 
Natur. (Hrsg. von der Heinrich-Böll-Stiftung.) Berlin: 
Heinrich-Böll-Stiftung. (Schriften zur Ökologie, 17) 

Fenner, Dagmar
2007	 Das gute Leben. Berlin: de Gruyter.

Golob, Ann
1982	 The Upper Amazon in Historical Perspective. New York. 

[PhD Thesis, New York City University]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


El “buen vivir”

Anthropos  110.2015

97

Graham, Carol 
2009	 Happiness around the World. The Paradox of Happy 

Peasants and Miserable Millionaires. Oxford: Oxford 
University Press.

Grohs, Waltraud
1974	 Los indios del Alto Amazonas del siglo XVI al XVIII. 

Poblaciones y migraciones en la antigua provincia de 
Maynas. Bonn. (Bonner Amerikanistische Studien, 2)

Hauskeller, Michael
1997	 Geschichte der Ethik. Teil 1: Antike. München: Dt. Ta-

schenbuch-Verlag.

Held, Katharina
2007	 Hēdonē und Ataraxia bei Epikur. Paderborn: Mentis.

Hossenfelder, Malte
1996	 Antike Glückslehren. Kynismus und Kyrenaismus, Stoa, 

Epikureismus und Skepsis. Quellen in deutscher Überset-
zung mit Einführungen. Stuttgart: Kröner. (Kröners Ta-
schenausgabe, 424)

Jouanen, José
1943	 Historia de la Compañía de Jesús en la antigua provincia 

de Quito. Tomo 2: La provincia de Quito: 1696–1773. 
Quito: Ediciones Ecuatoriana.

Leiber, Theodor
2006	 Glück, Moral und Liebe. Perspektiven der Lebenskunst. 

Würzburg: Königshausen & Neumann.

Maroni, Pablo
1739	 Origen, progressos, mutaciones de las Xs. Reducciones 

de Napo. Madrid: Archivo Histórico Nacional. (Sección 
Jesuitas, 251) [Manuscrito] 

1988	 Noticias auténticas del famoso río Marañón y misión 
apostólica de la Compañia de Jesús … Iquitos: IIAP. 
(Monumenta amazónica, Serie B, 4) [1738]

Mujica, José
2012	 Intervención del Presidente José Mujica en Rio+20. 

Cumbre Río+20. Rio de Janeiro 20. 06. 2012.
	 < http://www.aporrea.org/internacionales/n208626.html >  

[19. 11. 2014]

Myers, Thomas P.
1992	 Agricultural Limitations of the Amazon in Theory and 

Practice. World Archaeology 24/1: ​82–97.

Niclutsch, Francisco
2012	 Noticias americanas de Quito y de los indios bravos 

del Marañón. Escrito por Francisco Niclutsch, antiguo 
misionero en la Misión Quitense, impreso en el año 
1781. (Trad., ed. critica e introd. de M. S. Cipolletti y 
M. Abram.) Quito: Fundación Alejandro Labaka. [Orig.: 
Franz Niclutsch S. J. “Amerikanische Nachrichten von 
Quito und den wilden Indianern in Maragnon”. s. l. 1781] 

Oberem, Udo
1961	 Über die Omagua des Río Napo. In: G. Eckert und U. 

Oberem (Hrsg.), Kulturhistorische Studien. Hermann 
Trimborn zum 60. Geburtstag von seinen Schülern gewid-
met; pp. 94–114. Braunschweig: Albert Limbach Verlag.

1967–68  Un grupo indígena desaparecido del Oriente ecuato-
riano. Revista de Antropologia 15–16: ​149–170. 

Piaguaje, Celestino
2007	 ¿Cómo lograron la educación los Siecopai? = ¿Me 

yé’yeré’ni Siecopāi toya ja’o? Quito: CICAME.

Pizarro, Gonzalo
1960	 Cartas de Gonzalo Pizarro al Rey (1542). En: J. Tobar 

Donoso, Historiadores y cronistas de las Misiones. Es-
tudio y selecciones de Julio Tobar Donoso; pp. 483–492. 
Puebla: J. M. Cajica.

Porro, Antonio
1981	 Os Omagua do Alto Amazonas. Demografia e padrões de 

povoamento no século XVII. In: T. Hartmann (coord.), 
Contribuições à antropologia em homenagem ao profes-
sor Egon Schaden; pp. 207–232. São Paulo: Museu Pau-
lista. (Coleção Museu Paulista, Série Ensaios, 4)

Prinz, Ulrike
1997	 Los Omagua entre resistencia y adaptación. En: M. S. Ci-

polletti (coord.), Resistencia y adaptación nativas en las 
tierras bajas latinoamericanas: pp. 77–106. Quito: Edi-
ciones Abya-Yala. (Colección Biblioteca Abya-Yala, 36)

Ribeiro, Darcy y Mary Ruth Wise
1978	 Los grupos étnicos de la Amazonía peruana. Lima: Insti-

tuto Lingüístico de Verano. (Comunidades y culturas pe-
ruanas, 13)

Striker, Gisela
1985	 Epikur (341–271). In: O. Höffe (Hrsg.), Klassiker der 

Philosophie. Band 1: Von den Vorsokratikern bis David 
Hume; pp. 95–115. München: Beck.

Uriarte, Manuel J. 
1986	 Diario de un misionero de Maynas. Iquitos: IIAP-CETA. 

(Monumenta Amazónica, 2) [Escrito alrededor de 1771]

Veigl, Franz Xavier
1785	 Gründliche Nachrichten über die Verfassung der Land-

schaft von Maynas in Süd-Amerika bis zum Jahre 1768. 
In: C. G. von Murr (Hrsg.), Reisen einiger Missionarien 
der Gesellschaft Jesu in Amerika. Aus ihren eigenen Auf-
sätzen; pp. 3–324. Nürnberg: Bey Johann Eberhard Zeh. 
[Ed. española: “Noticias detalladas sobre el estado de la 
provincia de Maynas en América meridional hasta el año 
1768”. Introd. de J. Gasché. Iquitos 2006]

Vickers, William T.
1976	 Cultural Adaptation to Amazonian Habitats. The Siona-

Secoya of Eastern Ecuador. Ann Arbor: University Mi-
crofilms. [PhD Thesis, University of Florida]

1981	 The Jesuits and the SIL. External Policies for Ecuador’s 
Tucanoans through Three Centuries. In: S. Hvalkof and 
P. Aaby (eds.), Is God an American? An Anthropological 
Perspective on the Missionary Work of the Summer In-
stitute of Linguistics; pp. 50–61. Copenhagen: IWGIA. 
(IWGIA Document, 43)

Zárate, Andrés de
1988	 Informe que haze á S. M. el P. Andrés de Zárate de la 

Compañía de Jesús, Visitador y Vize Provinzial … En: P. 
Maroni 1988; pp. 425–462. (Manuscrito, AGI/S, Quito 
158) [1739]

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:54:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-87

