
 

 

Politik, Körper, Vulnerabilität 

Ein Gespräch mit Judith Butler 

JUDITH BUTLER 
 Übersetzt von Sergej Seitz und Gerald Posselt 

 

Das vorliegende Gespräch mit Judith Butler geht auf einen von Gerald Posselt und Anna Babka 

veranstalteten Workshop am 7. Mai 2014 an der Universität Wien zurück, der im Anschluss an 

die von der Sigmund Freud Privatstiftung kuratierte XLI. Sigmund Freud Vorlesung Politik des 

Todestriebes: Der Fall Todesstrafe stattgefunden hat (erschienen bei Turia + Kant 2014). Das 

Gespräch wurde für diese Veröffentlichung von Butler nochmals durchgesehen und aktualisiert. 

Diskussionsgrundlage bildeten zwei Artikel, die in Butlers Anmerkungen zu einer performati-

ven Theorie der Versammlung (Berlin: Suhrkamp 2016) wiederaufgenommen wurden: »Bodies 

in Alliance and the Politics of the Street«, in: McLagan, Meg/McKee, Yates (Hg.): Sensible 

Politics. The Visual Culture of Nongovernmental Activism. New York: Zone Books 2012, 117–

136; »Bodily Vulnerability, Coalitions, and Street Politics«, in: Sabadell-Nieto, Joana/Segarra, 

Marta (Hg.): Differences in Common: Gender, Vulnerability, Community and Community. 

Amsterdam/New York: Rodopi 2014, 99–119. 

 

JUDITH BUTLER: Ich möchte unserem Austausch zwei kurze Bemerkungen voranschi-
cken, und dann freue ich mich auf Ihre Fragen und Anmerkungen. Erstens: Mit mei-
nen Arbeiten zur Vulnerabilität bin ich in den USA oft auf scharfe Kritik gestoßen, 
wobei ich immer wieder mit zwei zentralen Einwänden konfrontiert wurde. Der eine 
Einwand ist relativ offensichtlich, nämlich die Sorge, dass ich – wenn ich mich dem 
Thema der Vulnerabilität aus einer feministischen Perspektive zuwende – eine essen-
tielle Vulnerabilität von Frauen affirmieren oder Vulnerabilität als eine wesentliche 
Eigenschaft von Frauen verstehen würde. Dies wäre in der Tat eine problematische 
Geste und ganz entgegen meiner Intention. Prinzipiell ist die Sorge aber berechtigt, 
dass Vulnerabilität als eine spezifische Eigenschaft von Frauen aufgefasst werden 
könnte, die dann wiederum den Ausgangspunkt feministischer Politik bilden würde. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

Ich befürworte weder das eine noch das andere. Ich denke, dass Vulnerabilität auf 
unterschiedliche Weise aufgeteilt und zugewiesen wird – sowohl durch Gender als 
auch durch andere soziale Kategorien; und ich glaube nicht, dass sie einem Ge-
schlecht wesentlicher zukommt als einem anderen. Darüber hinaus glaube ich nicht, 
dass Vulnerabilität als Ausgangspunkt oder Slogan neuer sozialer Bewegungen die-
nen kann. Und doch scheint Vulnerabilität in den gegenwärtigen sozialen Bewegungen 
eine wichtige Rolle zu spielen, die es zu analysieren gilt. Vulnerabilität ist in diesem 
Sinne ein Merkmal sozialer Bewegungen; es ist weder Ausgangspunkt oder Grundlage 
für Identität noch eine Art letztes Ziel der Politik – was immer das auch sein würde.  

Vulnerabilität ist jedoch in mindestens zwei Hinsichten für gegenwärtige soziale 
Bewegungen relevant. Einerseits im Sinne einer zunehmenden Prekarität in Zeiten 
steigender ökonomischer Ungleichheit, die immer breitere Bevölkerungsschichten in 
sowohl ökonomisch als auch sozial prekäre Positionen drängt. Daran schließt sich 
die Frage an: Welches Verhältnis besteht zwischen Vulnerabilität und Prekarität? An-
dererseits wird Vulnerabilität im Zusammenhang mit Polizeigewalt relevant: etwa bei 
der gewaltsamen Auflösung von Demonstrationen, insbesondere von Demonstratio-
nen, die Prekarität oder ökonomische Fragen thematisieren – wie z.B. in Athen vor 
dem Wahlsieg von Syriza oder in vielen anderen Teilen der Welt anlässlich von Stu-
dierendenprotesten oder Großdemonstrationen, in deren Zentrum so unterschiedliche 
Dinge standen wie Gehälter, private Verschuldung, Wohnverhältnisse, die Rechte von 
Refugees oder Sozialabbau. Was bedeutet es folglich, Polizeigewalt ausgesetzt zu 
sein oder ein Recht auf Versammlungsfreiheit in dem Wissen auszuüben, dass man 
sich damit polizeilicher Gewalt aussetzt? Wie lässt sich ein solcher Akt des Sich-
Aussetzens gegenüber der Polizeigewalt beschreiben? In diesem Zusammenhang 
wäre auch an die Gezi-Park-Proteste 2013 in der Türkei zu denken – eine Bewegung, 
die täglich mit Polizeigewalt zu kämpfen hatte, insofern das Recht auf Versamm-
lungsfreiheit nur mit dem Risiko ausgeübt werden konnte, sich selbst, den eigenen 
Körper – oder Körper im Plural – der Gewalt auszusetzen. Neben dem Problem des 
Verhältnisses von Vulnerabilität und Prekarität stellt sich somit auch die Frage: Welches 
Verhältnis besteht zwischen Vulnerabilität und dem willentlichen körperlichen Sich-
Aussetzen gegenüber der Polizeigewalt? Das wären also zwei unterschiedliche Weisen, 
sich dem Problem von Vulnerabilität, Prekarität und Ausgesetztsein anzunähern.  

Ein weiterer Aspekt, der mich besonders interessiert, ist, dass mit der Bezeich-
nung bestimmter Bevölkerungsgruppen als vulnerabel sehr häufig zugleich ein be-
stimmter Menschenrechtsrahmen aufgerufen wird. Denn als vulnerabel gelten solche 
Bevölkerungsgruppen, die man als schutzbedürftig erachtet und von denen man 
glaubt, dass sie auf (humanitäre) Interventionen angewiesen sind. Eine solche Rah-
mung geht sehr oft mit einer internationalen Politik einher, die es zu einer Pflicht der 
Ersten Welt macht, mit paternalistischer Macht jenen beizustehen, die in Not sind, 
unter prekären Bedingungen leiden oder schutzbedürftig sind. Dies ist zweifellos ein 
bemerkenswertes und höchst umstrittenes Machtverständnis: Was passiert, wenn 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 301 

 

Menschenrechtsrahmen, die bestimmte Bevölkerungsgruppen als vulnerabel be-
zeichnen, letztlich paternalistische Machtformen festschreiben und damit sogenannte 
Graswurzelbewegungen oder Mobilisierungsformen, die von prekär Lebenden selbst 
entwickelt und angenommen werden, zunichtemachen? Anders gefragt: Inwiefern 
unterlaufen paternalistische Machtformen die Handlungsfähigkeit oder die politi-
schen Widerstandspraktiken jener, die unter prekären Bedingungen leben? Sind vul-
nerable Bevölkerungsgruppen also einfach machtlos oder gibt es eine gewisse Macht 
der Enteigneten – eine Macht der Marginalisierten oder Prekarisierten –, die man in 
Rechnung stellen und bejahen müsste, um den Vulnerabilitätsdiskurs nicht ohne wei-
teres in den Dienst eines paternalistischen Machtideals zu stellen? Diese Fragen be-
schäftigen mich seit Langem.  

Meine zweite Vorbemerkung ist eher philosophisch, wenn auch nicht ohne be-
stimmte politische Implikationen. Wenn wir Vulnerabilität als einen statischen Zu-
stand oder als eine Bedingung verstehen, die es zu überwinden gilt oder die in eine 
Form der Aktivität oder des Widerstands umgewendet werden müsste, dann missver-
stehen wir meiner Ansicht nach, wie Vulnerabilität wirkt. Vulnerabilität kann einer-
seits Verletzlichkeit (injurability) beinhalten. Dem Wörterbuch nach bedeutet Vulne-
rabilität unter anderem die Eigenschaft, verletzt werden zu können. Andererseits kann 
Vulnerabilität auch Formen von Responsivität implizieren, eine Art Offenheit gegen-
über dem Nichtantizipierbaren. Wenn wir von Vulnerabilität in Bezug auf sexuelle 
Leidenschaften sprechen, so ist dies nicht das Gleiche wie im Kontext körperlicher 
Verletzungen, auch wenn es hier zu den allerschlimmsten Überschneidungen kom-
men kann. Was ich jedoch festhalten möchte, ist, dass – zumindest im Fall des wil-
lentlichen Sich-Aussetzens gegenüber Polizeigewalt und drohender Verhaftung – 
Vulnerabilität bewusst aufrechterhalten wird. In diesem Sinne ist Vulnerabilität kein 
zu überwindender Aspekt von Widerstandspraktiken, sondern vielmehr ein konstitu-
tives Element des Widerstands selbst. 

Selbst ein kursorischer Blick auf die umfassende Literatur zum gewaltlosen Wi-
derstand zeigt, inwiefern körperliche Vulnerabilität in solchen Widerstandspraktiken 
mobilisiert wird. Wenn Vulnerabilität Teil einer politischen Mobilisierung ist, dann 
ist sie nicht im Namen einer »Invulnerabilität« zu überwinden. Es geht gerade nicht 
darum, unverwundbar zu werden (wie dies scheinbar für Putin oder George Bush das 
höchste Lebensziel darstellt), sondern vielmehr darum, Vulnerabilität als Teil des Wi-
derstands selbst zu mobilisieren. Ich möchte Vulnerabilität nicht als das Gegenteil 
von Widerstand, sondern als einen konstitutiven Teil davon verstehen. Davon ausge-
hend müsste man bestimmte gängige Vorstellungen in Frage stellen, wie etwa die 
Gleichsetzung von Vulnerabilität mit Passivität oder die Gleichsetzung von Wider-
stand mit Aktivität. Vielleicht eröffnet sich ausgehend von jenen bewussten Formen 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

der Mobilisierung von Vulnerabilität, die es weder zu beherrschen noch zu überwin-
den gilt, eine Möglichkeit, um Handlungsfähigkeit im Allgemeinen sowie die spezi-
fische Handlungsfähigkeit in Akten des Widerstands neu zu denken.1 
 
MARLEN BIDWELL-STEINER: Meine Frage betrifft Ihren Begriff der Vulnerabilität und 
sein Verhältnis zur Affektion – insbesondere im Kontext der Psychoanalyse. Könnte 
der Begriff der Affektion Ihr Verständnis von Vulnerabilität erhellen? In dem Artikel 
»Körperliche Verwundbarkeit, koalitionäre Politik«2 beziehen Sie sich explizit auf 
Spinoza und Deleuze, die beide der Affektion eine doppelte Bedeutung zuschreiben: 
Affektion impliziert bei Spinoza und Deleuze einerseits eine passive Vulnerabilität 
im Sinne einer Passion, aber andererseits auch aktive Handlungsfähigkeit. Sehen Sie 
eine Verbindung zwischen Ihrer Konzeption von Vulnerabilität und dem Begriff der 
Affektion, wie er sich bei Spinoza und Deleuze findet? 
 
JUDITH BUTLER: Vielen Dank für Ihre Frage. Ich kenne diese Überlegungen; dabei ist 
natürlich als erstes an Deleuzes Spinoza-Lektüre in Spinoza und das Problem des 
Ausdrucks in der Philosophie zu denken, insbesondere an das Kapitel »Was ein Kör-
per vermag«, das für mich sehr hilfreich war, um die traditionellen Unterscheidungen 
zwischen Aktivität und Passivität zu überdenken. Jedoch scheint mir Deleuze davon 
auszugehen, dass der Affektion immer diese doppelte Bedeutung zukommt und uns 
folglich stets zugleich in Aktivität und Passivität versetzt. Mir geht es aber gerade um 
diejenigen politischen Situationen, in denen sich zeigt, dass dies zwar manchmal der 
Fall sein, aber auch ausbleiben kann. Konkreter gesprochen: Man kann vulnerabel 
sein und brutal ermordet werden; man kann willentlich vulnerabel sein, während ei-
nem zugleich vielerlei Ungewolltes zustößt. Es muss also auf einer rein metaphysi-
schen Ebene nicht zutreffen, dass Vulnerabilität oder Affektion immer einen ermäch-
tigenden Aspekt haben – damit würden gerade die politischen Bedingungen ausge-
blendet, die eine solche Ermächtigung verunmöglichen können. Eine derartige meta-
physische Annahme ist unproduktiv, um politische Kämpfe zu beschreiben. Diese 
politische Dimension fehlt mir im Deleuze’schen Rahmen, der, wie mir scheint, 
gleichsam zu viele Festlegungen im Voraus macht. 

Ich möchte auch erwähnen, dass Vulnerabilität meinem Verständnis nach nicht in 
besonderer Weise mit der Psychoanalyse verbunden ist. Ich habe, denke ich, erstmals 
im Kontext der Frage nach dem gefährdeten Leben über Vulnerabilität nachgedacht; 
genauer: in meiner Analyse der US-amerikanischen Reaktion auf die Anschläge vom 
9. September 2001 und wie diese eine bestimmte nationale Definition des Selbst und 

                                                             
1  Vgl. auch Butler, Judith/Zeynep, Gambetti/Leticia, Sabsay (Hg.) (2016): Vulnerability in 

Resistance. Durham/London: Duke Univ. Press 2016. 
2  Wiederaufgenommen in: APV: 163–200. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 303 

 

ein nationales Selbstverständnis des Undurchdringlichen unterminierten. Dabei 
schien es mir ratsam, sich auf die feministische Kritik der Undurchdringlichkeit zu 
besinnen, um der im nationalen Diskurs vorherrschenden Figur eines sich selbst ver-
teidigenden Selbst etwas entgegenzusetzen. Das hat sicherlich eine psychoanalyti-
sche Komponente, aber wohl am ehesten eine feministisch-psychoanalytische. 
 
ARNO BÖHLER: Spinoza und Deleuze vertreten die Ansicht, dass alle Körper affiziert 
werden können. Demnach kann nicht nur der menschliche Körper affiziert werden; 
vielmehr handelt es sich dabei um einen Allgemeinbegriff bzw. um einen Gemeinbe-
griff, wie Spinoza sagen würde. Darüber hinaus kann man einen Körper nicht ohne 
sein Außen denken. Wenn man also von »einem Körper« spricht, so impliziert dies 
auch ein Außen, was wiederum bedeutet, dass das Außen ein konstitutiver Bestandteil 
des Körpers ist. Folglich sind selbst die USA als Gesellschaftskörper vulnerabel. Der 
Begriff der Vulnerabilität bezieht sich somit auf unterschiedliche Verwendungsberei-
che: auf menschliche Körper, aber auch auf nicht-menschliche Körper und selbst auf 
Körperschaften wie etwa den Gesellschaftskörper. 
 
JUDITH BUTLER: Ich stimme Ihnen zu, dass es nicht nur um menschliche Körper geht, 
sondern um alle Körper, und dass das Außen ein konstitutiver Bestandteil des Körpers 
selbst ist, insofern es keinen Körper ohne sein Außen gibt. Was ich bei Deleuze aber 
vermisse, ist Merleau-Pontys Begriff des Fleisches. Bei Merleau-Ponty bezeichnet 
das Fleisch eine Art Übergang oder Schwelle zwischen Innen und Außen, was darauf 
verweist, dass diese Unterscheidung niemals stabil ist. In diesem Sinne gilt es, die 
Körperoberfläche und die Körperöffnungen, die apterture des Körpers, als genau jene 
Orte zu bedenken, an denen Innen und Außen sich nicht gänzlich voneinander unter-
scheiden lassen. Darin liegt für mich die Pointe von Merleau-Pontys Begriff entre-
lacs, der ins Englische mit intertwining und ins Deutsche mit Geflecht übersetzt wird. 
Was ich mir wünsche, dass der Körper für meine Theorie »vermag« – und ich bin mir 
sicher, dass er sich mir widersetzen wird – ist zu erläutern, inwiefern Vulnerabilität 
auf ungleiche Weise verteilt wird. 

Wenn wir allzu schnell von »allen Körpern« sprechen, dann stellen wir metaphy-
sische Behauptungen auf. Natürlich muss auch ich auf solche Behauptungen zurück-
greifen. Zu sagen, was alle Körper sind oder vermögen, löst jedoch noch nicht das 
Problem. Wenn wir von vornherein sagen, dass alle Körper nur in Relation zu einem 
Außen gedacht werden können oder dass Vulnerabilität als Teil dieser relationalen 
Dimension des Körpers zu verstehen ist – wogegen ich nichts einzuwenden habe –, 
wie können wir dann die Ungleichverteilung der Vulnerabilität begreifen, wenn bei-
spielsweise bestimmte Bevölkerungsgruppen sehr viel gefährdeter als andere sind o-
der wenn sich gewisse Bevölkerungsgruppen wirksamer als andere gegen Prekarität 
zu schützen vermögen? Damit sind zwei unterschiedliche Analyseebenen angespro-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

chen, die es stets im Blick zu behalten gilt. Mit anderen Worten: Die Universalisie-
rung auf der metaphysischen Ebene scheitert, sobald wir das soziale und ökonomi-
sche Problem der Ungleichheit und der Ungleichverteilung zu analysieren versuchen. 
Darüber hinaus lässt sich die metaphysische Behauptung sogar als normativ verste-
hen, wenn man beispielsweise sagt: »Alle Körper sollten…« und dergleichen. Aller-
dings ist mir nicht klar, wie der Übergang vom Metaphysischen zum Sozialen und 
Ökonomischen zu vollziehen ist. Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden 
Modalitäten zu arbeiten.  
 
SERGEJ SEITZ: Mit Blick auf den Text »Körperallianzen und die Politik der Straße«3 
möchte ich nach dem Verhältnis zwischen Ausgesetztsein und Interdependenz fragen. 
Unter Rückgriff auf den Begriff der Interdependenz argumentieren Sie, dass Akteure 
immer schon in Abhängigkeitsbeziehungen stehen, die neben menschlichen und 
nichtmenschlichen Akteuren auch die materiellen Bedingungen des Handelns umfas-
sen. Der Begriff des Ausgesetzseins verweist dagegen darauf, dass das verkörperte 
Subjekt konstitutiv dem Anderen ausgesetzt ist. Es scheint, dass hier ein gewisser 
Perspektivenwechsel vollzogen wird. Während der Begriff der Interdependenz eine 
drittpersonale Perspektive zu implizieren scheint, ist der Begriff des Ausgesetztseins 
stärker phänomenologisch grundiert und impliziert eine erstpersonale Perspektive: 
Ich bin der Welt und den Anderen ausgesetzt, während wir alle in der einen oder 
anderen Weise von Anderen abhängig sind. Welches Verhältnis besteht zwischen die-
sen beiden Perspektiven? 

 
JUDITH BUTLER: Bevor ich darauf genauer eingehe – und ich freue mich über diese 
Herausforderung – möchte ich kurz versuchen, aufzuzeigen, wie Ihre Frage an die 
vorige Frage anschließt, insofern sie ein bestimmtes Verständnis des »Phänomenolo-
gischen« nahelegt. Manchmal bezeichnet man mit diesem Ausdruck einfach nur die 
Beschreibung einer kontingenten Erfahrung, etwa wenn man davon ausgeht, dass 
Vulnerabilität eine bestimmte Erfahrung im größeren Kontext der phänomenologi-
schen Beschreibung unseres Erfahrungslebens darstellt. In Ihrer Frage verstehen Sie 
Vulnerabilität in einem stärker phänomenologischen Sinne als eine konstitutive Be-
dingung, die nicht zu jeder Zeit akut erlebt wird, sondern über ihre sporadisch und 
kontingent erfahrene Aktualität hinausgeht. 

In diesem strenger phänomenologischen Sinn erscheint die Vulnerabilität als kon-
stitutiv für subjektive Erfahrung oder für das, was wir als relationale Erfahrung be-
zeichnen könnten. Damit wird Vulnerabilität nicht auf ein kontingentes Geschehen 
reduziert – das ich eher Erlebnis* und weniger Erfahrung* nennen würde. Anders 

                                                             
3  Wiederaufgenommen in: APV: 91–132. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 305 

 

gesagt: Vulnerabilität entzieht sich einer rein subjektiven Beschreibung oder der blo-
ßen Registrierung eines Gefühls. Auch wenn wir dieses Gefühl manchmal haben – 
wenn wir beispielsweise sagen: »Heute fühle ich mich besonders verwundbar« oder 
»Dieser Person gegenüber fühle ich mich verwundbar« –, selbst dann beziehen wir 
uns wohl auf eine allgemeinere Bedingung unserer Relationalität zu anderen Körpern 
und zu anderen Dingen, zu unterschiedlichen Kräften außerhalb unserer selbst, die 
uns dennoch in ungewollter und beständiger Weise affizieren können. Dies verweist 
auf ein strukturelles Moment der Vulnerabilität, das nicht auf eine bestimmte Situa-
tion oder das sporadische oder kontingente Erlebnis* des Sich-verwundbar-Fühlens 
reduziert werden kann. 

Konkreter formuliert: Sie haben Recht, dass mit den Begriffen des Ausgesetzt-
seins und der Interdependenz eine Perspektivenverschiebung einhergeht. Ich vermute 
sogar, dass diese Verschiebung von der ersten zur dritten Person zentral für die Ent-
wicklung ist, die meiner allgemeineren Konzeption ethischer Verpflichtung zugrunde 
liegt. Ich habe dies in dem angesprochenen Artikel nicht systematisch ausgearbeitet, 
aber es ist sicherlich richtig zu sagen, dass das Ausgesetztsein etwas impliziert wie: 
Dieser Körper hier ist einer gewissen Kraft, Macht, Verletzung, Verführung oder der-
gleichen ausgesetzt, was sich als Vulnerabilität durch etwas verstehen lässt. So gese-
hen wäre Vulnerabilität stets »intentional« im Sinne der frühen Phänomenologie, 
d.h., Vulnerabilität wäre stets auf etwas bezogen. So wie Bewusstsein immer Be-
wusstsein von etwas ist, ist Vulnerabilität stets Vulnerabilität durch etwas, und diese 
Relationalität kommt ihr wesentlich zu. 

Es ist jedoch gerade aus der Position des Ausgesetztseins – meiner Verletzlichkeit 
(injurability), meiner Empfindungsfähigkeit (impressionability) –, dass ich eine 
nicht-egologische Perspektive auf das erlangen kann, was Abhängigkeit und Interde-
pendenz heißt. Mit anderen Worten: Ich kann nicht in einer Welt leben, in der ich die 
Möglichkeit der Vulnerabilität restlos auslöschen könnte. Ich kann es versuchen, aber 
selbst meine »Festung« kann angegriffen werden – in der Tat neigen Festungen dazu, 
angegriffen zu werden, dafür sind sie ja da; sie sind Monumente der Antizipation von 
Angriffen. Daran schließt sich die Frage an: Wie können wir den Übergang von Aus-
gesetztsein und Interdependenz genau denken? Mein Vorschlag lautet: Interdepen-
denz impliziert das Risiko des Ausgesetztseins. Anders gefragt: Warum ist Interde-
pendenz nicht einfach ein Zustand des Glücks oder der Verbundenheit? Warum kann 
Interdependenz sowohl zu einem Schauplatz von Aggression und mörderischen 
Wünschen als auch von Leidenschaften und Bedürfnissen werden? Nochmals anders 
formuliert: Im Kontext von Interdependenzbeziehungen kann eine gewaltige Menge 
unkalkulierbarer Leidenschaften auftreten. Wenn man der möglichen Aggression ei-
nes Anderen ausgesetzt ist, von dem man abhängig ist, dann befinden wir uns in einer 
Klein’schen Szene und sehen, inwiefern Ausgesetztsein ein Element am Schauplatz 
der Interdependenz darstellt. 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

Wenn zum Beispiel ein Kleinkind schutzlos seiner Umwelt ausgesetzt ist, wird es 
ganz wörtlich an diesem Ausgesetztsein sterben. Ödipus wurde von einem Hirten auf 
einem Hügel ausgesetzt und sollte an diesem Ausgesetzsein sterben: »Nimm dieses 
Kind, schneide ihm nicht die Kehle durch, sondern lass es einfach auf dem Hügel in 
der prallen Sonne zurück.« Hier haben wir das Bild eines hilflos den Elementen aus-
gesetzten Kindes, das nicht in der Lage ist, sich selbst zu verteidigen oder für sich 
selbst zu sorgen. Das Kind ist im Klein’schen Sinne ausgesetzt – aber vielleicht auch 
in einem Levinas’schen Sinne: Wie Sie wissen, verwendet Levinas den interessanten 
französischen Ausdruck »exposition«. Damit ist das Ausgesetztsein gemeint, aber 
auch ein expositorisches Moment des Erklärens oder Demonstrierens. Was im Aus-
gesetztsein (exposure) demonstriert wird, ist diese grundlegende Abhängigkeit des 
Lebewesens von den Lebensprozessen und von einer Reihe lebenserhaltender Bedin-
gungen. Wenn diese lebenserhaltenden Bedingungen zerstört oder entzogen werden, 
wie etwa im Fall der Prekarität – um diesen Begriff wieder aufzugreifen –, dann stei-
gert sich das Ausgesetztsein: Ausgesetztsein gegenüber den Elementen, gegenüber 
allen Risiken, denen ein Körper ausgesetzt sein kann. Auch wenn ich gegenüber dem 
Wort »Risiko« aufgrund seiner neoliberalen und versicherungstechnischen Implika-
tionen starke Vorbehalte habe, würde ich, dessen ungeachtet, von einem Risiko im 
Kern der Interdependenz sprechen. Interdependenz ist fragil, die Bedingungen der 
Interdependenz müssen stets aufs Neue sozial und ökonomisch reproduziert werden, 
um die schädlichen, ja fatalen Konsequenzen des Ausgesetzseins zu lindern. 

Noch einmal anders formuliert: Aus einer rein egologischen oder gar egozentri-
schen Perspektive kann ich sagen: »Ich bin ausgesetzt und ich will dies nicht. Ich 
brauche Schutz, ein Dach über dem Kopf, ich brauche grundlegende Dinge, die mir 
vorenthalten werden, ich fühle mich auf gefährliche Weise ausgesetzt.« Und dann 
kann ich versuchen, meine Probleme zu lösen, mir ein gutes Handbuch besorgen, 
einen Selbsthilferatgeber, der mir helfen wird. Das wäre ein rein egologischer Dis-
kurs, der das Egologische sogar auf den begrifflichen Rahmen zur Beschreibung von 
Prekarität ausdehnt. Wenn ich dagegen mein Ausgesetztsein als eine Bedingung ver-
stehe, die ich mit Anderen teile, die auf gleiche Weise ausgesetzt sind wie ich, weil 
wir beispielsweise arbeitslos sind oder Studierende mit enormen Schulden usw., dann 
– so scheint mir – verlasse ich nicht nur die Erste-Person-Perspektive, sondern be-
ginne, eine geteilte, gemeinsame Erfahrung zu verstehen, eine durch und durch ge-
schichtliche Erfahrung, die mir dann vielleicht erlaubt, einen bessere Einsicht in die 
breitere Struktur der Interdependenz zu gewinnen.  

Dies ist meiner Ansicht nach der Grund dafür, warum viele Bewegungen – wie 
etwa Occupy oder die Indignados in Spanien – damit begonnen haben, kleinere In-
terdependenzgemeinschaften zu errichten. Am Anfang dieser Bewegungen steht die 
Inszenierung, Verkörperung, Inanspruchnahme und Befürwortung kleinerer Gemein-
schaften, in denen eine Form der Arbeitsteilung am Werk ist und deren Mitglieder 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 307 

 

unterschiedliche Aufgaben übernehmen. Dabei handelt es sich um kleinere, proviso-
rische und übergangshafte Modelle interdependenten Lebens. Das ist das erste, was 
passiert, wenn man von der Perspektive der ersten Person zu der der Interdependenz 
übergeht, und ich verstehe dies als eine Art provisorischen Experimentierens und 
Ausprobierens unterschiedlicher Formen der Kohabitation und der Interdependenz.  

 
ANNA BABKA: Ich würde gerne eine konkrete Frage zur Prekarität und zum Ausge-
setztsein im Kontext befristeter Arbeitsverhältnisse und forcierter Mobilität stellen – 
nicht zuletzt im akademischen Kontext. Wir alle sind einer neoliberalen Ideologie aus-
gesetzt, die unterstellt, dass prekäre Arbeitsverhältnisse zu mehr Wettbewerb und damit 
zu größerer Produktivität führen. So behauptete kürzlich eine Vertreterin der Universität 
Wien, dass Jobunsicherheit zu mehr Produktivität und damit zu mehr Erfolg führe: 
Umso unsicherer die eigene Situation ist, umso mehr arbeite man, um irgendwann ein-
mal »hinein« zu kommen. Was können wir einer solchen Behauptung entgegensetzen? 
 
JUDITH BUTLER: Nun, es gibt Strategien und Taktiken. Man könnte etwa eine De-
monstration organisieren, in der man jedes Wort der Behauptung auseinandernimmt 
und damit einen Gegendiskurs etabliert. Man könnte auch eine gesamte Tagung dar-
über veranstalten, Vortragende einladen und das Ganze dann online publizieren. Es 
gibt viele Möglichkeiten. Sara Ahmeds Blog »feministkilljoys« ist ein gutes Beispiel 
dafür. Sie würde von der Arbeit an der Universität nach Hause kommen, nachdem sie 
dort wieder einmal etwas Unsägliches gehört hat, sich an den Computer setzen und 
einen ganzen Blogeintrag darüber schreiben. Damit wendet sie sich an die ganze Welt 
und postet den Satz, damit alle ihn sehen können, etwa auf YouTube: »Diesen Satz 
hat man heute zu mir gesagt.« Sie macht das wirklich großartig. Natürlich kann das 
nicht jeder, aber in der Art und Weise, wie sie es macht, kritisiert sie die neoliberale 
Ideologie der Eigenverantwortung und macht deutlich, wo die Verantwortung tat-
sächlich liegt. Sie übernimmt nicht die Verantwortung dafür, verletzt worden zu sein 
– das wäre die neoliberale Geste schlechthin –, sondern stellt die Ungerechtigkeit 
einer solchen Zumutung heraus. 

Die Vorstellung, dass Prekarisierte für ihre Situation selbst verantwortlich sind, 
ist geradezu absurd. Denn einerseits werden die Bedingungen ökonomischen Wohl-
ergehens gemeinsam mit den sozialdemokratischen Errungenschaften systematisch 
zerstört, während man andererseits für dieses strukturelle Problem individuell ver-
antwortlich gemacht wird. Auf diese Weise wird das strukturelle Problem durch die 
Zuschreibung von Verantwortung verschleiert: »Es liegt einzig und allein an dir 
selbst, mehr aus dir zu machen, um in einer Welt wettbewerbsfähig zu bleiben, in der 
die Chancen, dass man überhaupt irgendetwas bekommt, immer geringer werden.« 
Ich denke, dass dies nicht zuletzt auch im akademischen Bereich der Fall ist, nicht 
nur in Europa, sondern auch in den USA und anderswo. Es handelt sich dabei um ein 
äußerst dringliches Problem.  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

Dabei beruht diese Vorstellung auf einer bestimmten Form von Individualismus 
bzw. auf dem Ideal eines kompetitiven Selbst in einer Welt schwindender Möglich-
keiten, was auch noch positiv gesehen wird. Und aus welchen Gründen? Nun, aus 
sozialdarwinistischen – also sehr schlechten – Gründen. Es herrscht eine Ideologie, 
der zufolge nur der Stärkere überlebt und es nur die Besten ganz nach Oben schaffen. 
Aber »die Besten« – das sind nicht die Klügeren oder die, die mehr zu bieten hätten, 
sondern diejenigen, die bereit sind, ihre Gegner zu zerstören und die in diesem wahn-
sinnigen Rausch des Konkurrenzkampfs sogar ihre Selbstzerstörung in Kauf nehmen. 

Mit anderen Worten: »Deine Wettbewerbsfähigkeit ist dein Humankapital.« 
Diese Ideologie bringt eine Vorstellung von Gemeinschaft oder Gesellschaft hervor, 
in der sich marktkonforme Individuen gegen andere Formen von Interdependenz und 
sozialen Institutionen durchsetzen, welche vielleicht besser dazu geeignet wären, 
grundlegende Fragen des Arbeitens zu thematisieren, was implizieren würde, die Art 
und Weise zu überdenken und zu restrukturieren, wie Wohlstand verteilt ist und wie 
staatliche Förderungen organisiert sind. Die psychischen und physischen Kosten ei-
nes Lebens unter ökonomischen Bedingungen, in denen eine Pflicht zur ständigen 
Steigerung des Humankapitals besteht, müssen dabei ebenfalls bedacht werden. 
 
EVA LAQUIÈZE-WANIEK: Mit Bezug auf Ihren Artikel »Körperliche Verwundbarkeit, 
koalitionäre Politik« möchte ich auf das Problem der Gruppenbildung sowie die Ver-
bindung zwischen dem Subjekt und der politischen Gruppe zu sprechen kommen. 
Aus psychoanalytischer Perspektive geht es dabei um das Problem der Identifizie-
rung. Freud zeigt in Massenpsychologie und Ich-Analyse, dass das Individuum in der 
Masse dasselbe Über-Ich mit allen anderen teilt, wobei dieses Über-Ich sowohl ein 
konkretes libidinös besetztes Objekt als auch eine Idealvorstellung sein kann. Aller-
dings kann das Individuum sich mit sehr unterschiedlichen politischen Gruppen iden-
tifizieren – mit linken, rechten oder anderen –, sodass es entscheidend ist zu verste-
hen, mit welcher Art Über-Ich sich das Individuum identifiziert. 
 
JUDITH BUTLER: Ich habe dazu einige Gedanken. Wenn Freud von Massenpsycholo-
gie spricht und danach fragt, was eine Gruppe oder Masse zusammenhält, so bezieht 
er sich auf den Begriff des Ich-Ideals. Über ein Jahr nach Massenpsychologie und 
Ich-Analyse führt er in Das Ich und das Es den Begriff des Über-Ich ein und verwen-
det von da an beide Begriffe. Das Über-Ich ist zweifellos gewaltsamer, und ich denke, 
dass die damit bezeichneten Gruppenbildungen sich eher auf nationale Gruppierun-
gen beziehen oder auf Gruppen, deren Zusammenhalt durch die Autorität einer Re-
gierung oder einer militärischen Führungsfigur stabilisiert wird – Figuren, die entwe-
der reale Personen sind oder eine Art phantasmatische Dimension im Leben des Vol-
kes annehmen.  

Eine großartige Erzählung, die illustriert, wie dies funktioniert, ist Franz Kafkas 
»Josefine, die Sängerin oder Das Volk der Mäuse«. Es heißt, dass Josefine singt, und 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 309 

 

dass das Volk zusammenkommt, um sie zu hören. Der Erzähler behauptet, dass das 
Volk sich vereint fühlt, sobald sie singt. Es liebt ihren Gesang und ohne ihren Gesang 
würde nichts das Volk zusammenhalten. Dann stellt sich jedoch heraus, dass sie nicht 
wirklich singt, sondern bestenfalls pfeift. Sie gibt irgendwelche Töne von sich, die 
man nicht wirklich Gesang nennen kann, aber dennoch bringt dieser schöne Gesang 
– dieses Pfeifen, das kein Gesang ist – das Volk zusammen. Hier zeigen sich die Risse 
in einem nationalistischen Ethos: Sie singt und singt nicht, und selbst wenn sie nicht 
singt, singt sie und eint uns in ihrem Gesang. Schließlich stellt sich noch heraus, dass 
niemand Josefine jemals wirklich singen gehört hat. Sie hatte nie etwas zu sagen oder 
zu singen, und es bleibt reichlich unklar, ob sie jemals tatsächlich in Erscheinung 
getreten ist. Damit tritt die imaginäre Struktur, die das Volk eint, in den Vordergrund.  

Übertragen auf politische Gruppenbildungen: Ich stehe Gruppenbildungen skep-
tisch gegenüber, die von einem Über-Ich oder einem starken Glauben an ein repres-
sives Gesetz abhängen, da solche Gruppenbildungen auf Schuld und Selbstbestrafung 
beruhen oder auf einer Struktur des Gewissens, in der das Über-Ich innerpsychische 
Bestrafungen vornimmt, selbst wenn eine externe strafende Autorität nicht länger 
existiert oder notwendig ist. Ich denke also nicht, dass zum Beispiel eine Versamm-
lung von Nicht-Staatsbürger*innen durch ein vereinigendes Über-Ich zusammenge-
halten wird. Auch kollektive Akte zivilen Ungehorsams lassen sich, wie ich denke, 
nicht auf diese Weise beschreiben. Es bräuchte dazu meiner Ansicht nach eine Art 
Gegenkraft, eine Bewegung gegen das Über-Ich, gegen die Schuld, gegen das Ge-
wissen. Die Aufgabe besteht zweifellos darin, einen Weg zu finden, um dem Über-
Ich im Namen einer anderen Ethik entgegenzutreten, und meine Überlegungen zur 
Interdependenz zielen gerade darauf ab. 

Wenn man das Risiko in Kauf nimmt, ein »schlechtes« Subjekt im Sinne Althus-
sers zu werden, dann wird es möglich, die psychische Form des Über-Ich im Zusam-
menhang mit der Gruppenzugehörigkeit zu bestreiten, und es tun sich dann andere 
Möglichkeiten der Gruppenbildung auf. Damit ist nicht gesagt, dass das Über-Ich 
überhaupt keine Rolle mehr spielt, aber ich glaube nicht, dass es das organisierende 
Prinzip jener anderen Arten von Gruppen darstellt, die mich hier interessieren. In der 
Rezeption von Freuds Arbeiten zur Massenpsychologie wurde unter anderem die 
Frage nach der sexuellen Dimension von Gruppenbildungen aufgeworfen sowie da-
nach, wie das Begehren in einer Gruppe übertragen und weitergegeben wird. Es gibt 
einiges an Literatur zur erotischen Übertragung in Gruppenbildungsprozessen und 
ich frage mich, inwiefern es möglich wäre, Formen von Interdependenz zu denken, 
die auf einer affirmativeren Grundlage basieren, auch wenn sie nicht gänzlich der 
Gefahr entgehen, in einen Schuldkreislauf hineinzugeraten. In diesem Sinne geht es 
mir darum, andere Formen ethischer Beziehungen zu denken, die nicht auf Schuld 
gegründet sind. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

SILVIA STOLLER: Ich möchte Ihren Begriff des Körpers thematisieren. Dabei interes-
siert mich vor allem die Frage, ob und inwiefern es tatsächlich der Körper ist, der auf 
die Straße geht. In Ihren Arbeiten sprechen Sie manchmal vom Selbst und manchmal 
vom Subjekt. In »Körperallianzen und die Politik der Straße« sowie in »Körperliche 
Verwundbarkeit, koalitionäre Politik« sprechen Sie jedoch fast ausschließlich vom 
Körper oder von Körpern: »Körper versammeln sich, sie bewegen sich und sprechen 
zusammen und sie erheben Anspruch auf einen bestimmten Raum als öffentlichen 
Raum.« (APV: 96) Aus phänomenologischer Perspektive ist es jedoch unstimmig zu 
sagen, dass es der Körper ist, der auf die Straße geht. Oder, wenn zum Beispiel meine 
Mutter stirbt, dann werde ich nicht sagen »Der Körper meiner Mutter ist gestorben«, 
sondern ich würde sagen: »Sie ist gestorben« oder »Die geliebte Mutter ist gestor-
ben«. Auch wenn ich hier mit Ihnen spreche, spreche ich nicht zu einem Körper: Sie 
haben einen Namen, Sie sind ein Mensch. Könnten Sie vor diesem Hintergrund Ihre 
emphatische Bezugnahme auf den Begriff des Körpers erläutern und ausführen, wa-
rum sie etwa nicht von »Menschen« oder »Subjekten« sprechen? Ist es wirklich nur 
der Körper, der auf die Straße geht? 
 
JUDITH BUTLER: Beginnen wir damit, was es heißt, auf die Straße zu gehen. Ich 
denke, wir sollten vorsichtig sein, wenn wir analysieren, was es heißt, auf der oder 
auf die Straße zu gehen, um nicht die Vorstellung eines Körpers, der auf die Straße 
geht, fälschlich zu substanzialisieren. Anders gesagt: Auf die Straße zu gehen, setzt 
Mobilität voraus oder das, was Merleau-Ponty motilité, Motilität nennt, ein Bewe-
gungsvermögen, das sich nicht als eine bestimmte Fähigkeit oder ein bestimmtes Ver-
mögen extrahieren und analysieren lässt, sondern gerade im Akt des Auf-die-Straße-
Gehens ausgeübt wird. Wir können festhalten, dass eine Beziehung zur Umwelt da-
mit zu tun hat, sich durch sie und auf ihr zu bewegen. Dabei ist es wirklich wichtig 
darüber nachzudenken, welche Rolle die Straße in den jeweiligen Situationen spielt. 
Wenn wir beispielsweise an die Favelas in Brasilien denken, dann beteiligen sich 
viele gerade deswegen an Aufständen, weil sie sich bereits auf der Straße befinden, 
einen Großteil ihres Lebens auf der Straße verbringen und weil es ihnen wichtiger 
ist, dass die Straßen in ihrer Nachbarschaft befestigt werden, als dass das ganze Geld 
für die Olympischen Spiele ausgegeben wird. Ähnliches zeigt sich auch in einigen 
der Shanty Towns in Südafrika, wo gerade für die Befestigung von Straßen und bes-
sere Mobilitätsbedingungen mobilisiert wird. Dabei gilt es im Kopf zu behalten, dass 
Gehsteige und Straßen die infrastrukturellen Bedingungen für Bewegung darstellen. 
Deswegen sagen Behindertenrechtsaktivist*innen: »Wir benötigen abgeschrägte 
Randsteine und Rampen, damit wir mit unseren Rollstühlen von der Straße auf den 
Gehsteig kommen können und umgekehrt – und ohne diese Infrastruktur können wir 
uns nicht bewegen.« Dabei geht es um Fragen der Mobilität oder der Motilität, in 
denen etwas, was wir den Körper nennen, auf dem Spiel steht, auch wenn ich deshalb 
nicht sagen würde, dass der Körper eine Substanz darstellt, die sich durch diese Dinge 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 311 

 

bewegt. Ich denke, dass es eine verkörperte Relationalität gibt, eine verkörperte Be-
ziehung zur Umwelt, zur Motilität, und dass wir gerade über diese Relationen und 
Aktivitäten nachdenken müssen. 

Wir haben es folglich mit zwei Fragen zu tun: Bewegung und Oberfläche, Bewe-
gung und Infrastruktur. Aus dieser Perspektive kann verkörperte Bewegung in unter-
schiedlicher Weise durchkreuzt werden: etwa weil es einem verboten ist, auf die 
Straße zu gehen, oder weil man keine Möglichkeit hat, mit seinen Rollstuhl die Straße 
zu benutzen, oder weil es gar keine Straße gibt, weil man uns noch keine Straße ge-
baut hat. Geht man die Analyse so an, dann wird es uns möglich, diejenigen Merk-
male der Verkörperung ins Auge zu fassen, die hier von zentraler Bedeutung sind, 
und wir können anfangen, über jene Techniken und infrastrukturellen Beschaffenhei-
ten nachzudenken, die Bewegung ermöglichen oder verunmöglichen. Damit wird 
auch deutlich, dass egal über welchen Körper wir reden, dieser Körper immer schon 
auf eine errichtete Umwelt bezogen ist und so auf technische Mobilitätsprobleme 
stoßen kann. Ich glaube daher nicht, dass ich einen Schritt zurückzutreten und fragen 
muss: Wie definiere ich den Körper oder sollte ich den Menschen als einen Körper 
definieren? Das erschiene mir als ein fundamentalistischer Ansatz, der diese Begriffe 
substanzialisiert und sie aus ihren gelebten Modalitäten herausnimmt, während es 
weitaus wichtiger wäre, gerade jene gelebten Modalitäten zu untersuchen und danach 
zu fragen, was diese uns über die grundlegenden Relationalitäten lehren, die die ver-
körperte Erfahrung bestimmen. 

Es kann also ein menschlicher Körper sein, der auf die Straße geht, ein mensch-
licher Körper mit einem Tier oder ein menschlicher Körper mit einer Maschine oder 
Stütze oder mit einer technischen Unterstützung anderer Art. Ich könnte eines Tages 
einen Stock oder vielleicht einen Rollstuhl brauchen, um auf die Straße zu gelangen, 
oder auch einen barrierefreien Bus oder eine Rampe, die es mir ermöglicht, in den 
Bus einzusteigen. Anders gesagt: Ich bin Teil einer Welt, in der viele oder gar die 
meisten Menschen bauliche Unterstützungen brauchen, um auf die Straße zu gelan-
gen. Meine Mobilität ist immer schon unterstützt; es gibt keine Mobilität, die nicht 
unterstützt wäre. Wir müssen die infrastrukturellen und technologischen Bedingun-
gen für Bewegung berücksichtigen. Diese Art und Weise, über den Körper nachzu-
denken, lehren uns auch die Disability Studies. 

Selbst meine Stimme und meine Rede als ein Vokalisierungsakt sind bereits kom-
plexe verkörperte Ausdrucksformen. Es gibt keine Vokalisierung ohne den Kehlkopf, 
und dieser könnte auch so beschaffen sein, dass ich mich nicht stimmlich artikulieren 
kann. Ich müsste dann auf Gebärdensprache oder andere Ausdrucksformen zurück-
greifen und manchmal kann ich auch jetzt schon nicht alles, was ich sagen möchte, 
stimmlich artikulieren und muss dann andere Bewegungen oder Ausdrucksformen 
einsetzen. Diese können visuell sein oder verkörpert, es können Gesten oder viel-
leicht sogar Tanzbewegungen sein. Müssen wir deshalb sagen, dass es eine Täter*in 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

hinter der Tat gibt? Wenn dem nicht so ist und wenn wir uns nicht entscheiden müs-
sen, ob ich als ein Mensch oder als ein Körper auf die Straße gehe, dann gilt es, nicht 
nur die Tätigkeit selbst zu analysieren, sondern die Beziehungen, die artikuliert wer-
den, wenn ich auf die Straße gehe oder spreche. Dann beginnen wir vielleicht, die 
Wandelbarkeit von Verkörperung so zu verstehen, dass das spezifisch Menschliche 
daran hervortritt, auch wenn das bedeutet, dass wir als Menschen immer schon mit 
Objekten und anderen Lebensprozessen in Beziehung stehen, und dass das Mensch-
liche mit der organischen und anorganischen Welt in einer Weise verflochten ist, die 
von traditionellen Humanismen ignoriert worden sind.  

 
BIRGIT SAUER: Ich habe ähnliche Frage in Hinblick auf die Politik. Was gewinnen 
wir für die Politik, wenn wir uns auf den Begriff des Körpers beziehen? Ich muss 
mich entschuldigen, ich bin Politikwissenschaftlerin … 
 
JUDITH BUTLER: Oh, kein Problem, ich lebe mit einer zusammen! 
 
BIRGIT SAUER: Ich habe mich also gefragt: Warum der Körper? Warum nicht der 
Mensch, warum nicht das Subjekt? Denn in der Politikwissenschaft sprechen wir 
vom Individuum und vom Akteur, auch wenn diese Begriffe stetig dekonstruiert wer-
den. Auch ich dekonstruiere die Vorstellung des Akteurs oder des individuellen Ich 
usw. Daher erscheint es mir durchaus sinnvoll, vom Körper zu sprechen und den Kör-
per als Bestandteil politischen Handelns zu begreifen, da dies uns erlauben könnte, 
die Rolle des Individuums im Politischen auf andere Weise zu theoretisieren. Und 
selbstverständlich stellt der Körper, wie Sie immer wieder betonen, keine metaphy-
sische Substanz dar. Vielmehr ist der Körper immer schon moduliert und auf sein 
Außen bezogen, wie die Begriffe der Vulnerabilität und der Affektion deutlich ma-
chen. Vielleicht ließe sich daher auch sagen, dass der Körper immer schon Teil einer 
Institution ist. Aus einer eher materialistischen und marxistischen Perspektive könnte 
man außerdem sagen, dass der Körper immer schon Teil gesellschaftlicher Verhält-
nisse ist. Folglich wäre es möglich, zu sagen, dass der Körper immer durch Instituti-
onen, gesellschaftliche Verhältnisse und Politik moduliert ist und dies könnte uns zu 
einem anderen Begriff des Körpers führen. 
 
JUDITH BUTLER: Ich habe dazu zwei kurze Anmerkungen. Die erste bezieht sich auf 
Hannah Arendt und ihren Begriff des Erscheinungsraums als Bühne des Politischen. 
Wenn Arendt diesen Begriff in Vita Activa oder Vom tätigen Leben einführt, spricht 
sie von einem Handeln, das paradigmatisch für die Politik ist und das einen spezifi-
schen Sprechakt darstellt. Es geht um einen öffentlichen Akt der Rede und sie erach-
tet diese Fähigkeit zur öffentlichen Rede als wesentlich für demokratische Politik. 
Zugleich aber trifft sie in diesem Buch die zentrale Unterscheidung zwischen dem 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 313 

 

Privaten und dem Öffentlichen, die das körperliche Leben und die körperlichen Be-
dürfnisse sowie die Reproduktion – wie auch alle Vorgänge des Lebens, des Sterbens 
und des Alterns – in eine vorpolitische Sphäre verbannt. Eines meiner Ziele ist gerade 
die Befreiung und Öffnung der Privatsphäre auf das Politische hin, um zu sehen, wie 
sich Arendts Idee einer performativen Politik als eine verkörperte Form der Perfor-
mativität neu denken ließe. Ich beziehe mich dabei auch auf ihren Begriff der Plura-
lität, um verkörperte und plurale Formen performativen Handelns in den Blick zu 
bekommen, was zugleich heißt, den Begriff öffentlicher Versammlung neu zu den-
ken. Dabei handelt es sich um ein gegen Arendt gewendetes Argument, das dennoch 
einige ihrer zentralen Begriffe aufgreift. 

Eine meiner weiteren Zielsetzungen wird vielleicht in einem marxistischen Kon-
text besser verständlich, nämlich das Anliegen, die Verschiebung von einem abstrak-
ten zu einem konkreten Rechtsverständnis weiterzutreiben. Es geht mir dabei darum, 
konkrete Rechte als verkörperte Dimensionen menschlichen Lebens zu verstehen und 
danach zu fragen, in welchem Verhältnis diese zur Umwelt und zur Vorstellung der 
Gattung im Allgemeinen stehen, wie dies in Marx’ Frühschriften deutlich wird. Wir 
können in diesem Zusammenhang beispielsweise an Frederick Douglass denken, je-
nen Sklaven, der durch Europa und die Nordstaaten der USA reisen und frei darüber 
sprechen konnte, was es heißt, ein Sklave zu sein, während er nicht zurück in den 
Süden gehen konnte, da er immer noch ein Sklave war. Er benötigte das Geld von 
seinen Redeauftritten, um sich von seinem Besitzer freizukaufen und ein freier Mann 
zu werden, was ihm nach seiner Europareise glücklicherweise auch gelang. Douglass 
hatte also das abstrakte Recht zu sprechen, aber er war zugleich immer noch Eigen-
tum eines anderen. Diese Szene lehrt uns etwas über die Kluft zwischen der Aus-
übung abstrakter Rechte und der konkreten Materialisierung der Freiheit, die einem 
körperliche Selbstbestimmung ermöglicht, und zwar nicht nur als Individuum, son-
dern auch durch die Aufhebung der Sklaverei als Institution. Das ist nur ein Beispiel 
für eine Art von Widerspruch, der im klassischen liberalen Rahmen auftritt, in dem 
abstrakte Rechte ausgeübt werden können, während einem konkrete Freiheiten vor-
enthalten werden. Vielleicht könnte man sagen, dass meine Arbeiten gerade darauf 
abzielen, diese Heuchelei oder diese Widersprüchlichkeit in einem gewissen Maße 
zu überwinden. 

 
EVA LAQUIÈZE-WANIEK: Ich möchte die Frage nach dem Körper noch etwas kontex-
tualisieren. Foucault hielt 1969 zur Zeit der Studentenrevolten seinen berühmten Vor-
trag »Was ist ein Autor?«. Dabei wurde Foucault von einem anwesenden Phäno-
menologen kritisiert, und ein Student hinterließ auf der Tafel den Satz: »Die Struktu-
ren gehen nicht auf die Straße«. Lacan verteidigte Foucault in der Diskussion und 
sagte: »Wenn es etwas gibt, das die Ereignisse des Mai zeigten, dann das Auf-die-
Straße-Gehen der Strukturen.« Nun scheint mir, dass Sie Foucault und Lacan hierin 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

grundsätzlich zustimmen würden. Liest man dagegen ihre Ausführungen in »Kör-
perallianzen und die Politik der Straße« sowie in »Körperliche Verwundbarkeit, ko-
alitionäre Politik«, so gewinnt man den Eindruck, dass es die Körper sind, die auf die 
Straße gehen, und nicht die Strukturen. Wie lassen sich diese beiden Alternativen 
miteinander vereinbaren?  

 
JUDITH BUTLER: Wenn Sie die Frage so formulieren, gibt es nur zwei Alternativen: 
Humanismus oder Strukturalismus. Ich verstehe mich jedoch eher als Poststruktura-
listin denn als Strukturalistin. Darüber hinaus habe ich noch eine andere Wende voll-
zogen – eine Wende hin zu einer ethischen Dimension im Politischen. Der Körper 
auf der Straße ist sicherlich strukturiert, und zwar nicht zuletzt durch die Straße selbst 
– vorausgesetzt, dass es überhaupt eine Straße gibt, wie ich zuvor im Zusammenhang 
mit der Frage der Mobilität ausgeführt habe. Dieser Körper steht in einer Reihe von 
Relationen zu dem, was körperliches Leben unterstützt oder behindert. Diese Bedin-
gungen, die Mobilität möglich machen, erlauben mir, auf die Straße zu gelangen. Sie 
sind Teil dessen, worauf sich der Körper bezieht, wenn er sich bewegt oder wenn er 
sich nicht bewegen kann.  

Wie würde ich also auf Ihre Frage antworten? Ich würde antworten: weder … 
noch*. Denn ich denke, dass es sich hier nicht nur um sprachliche Strukturen handelt, 
die an die Stelle des materiellen Körpers treten würden, auch wenn mir bewusst ist, 
dass ich in dem Moment, wo ich dies sage, sprachliche Strukturen verwende und 
mich auf vorgegebene Diskursformen beziehe. Ich denke weder, dass sich Materiali-
tät vollständig auf den Diskurs reduzieren lässt, noch, dass der Diskurs Materialität 
vollständig bestimmt. Meiner Ansicht nach besteht eine Überkreuzung zwischen Ma-
terialität und Diskurs, die permanent erneuert wird. In diesem Zusammenhang ist der 
Begriff des Chiasmus zwischen Sprache und Körper, zwischen Materialität und Dis-
kurs von großer Bedeutung, den ich von Merleau-Ponty übernommen und weiterzu-
entwickeln versucht habe. 

In diesem Zusammenhang ließe sich auch an die virtuelle Welt des Internet als 
eines möglichen Erscheinungsraums und eines Raums für politisches Handeln den-
ken. Dabei darf man nicht vergessen, dass es ein Körper ist, der vor dem Computer 
sitzt, ein Körper, der unter Umständen verhaftet werden kann. Der Körper kann nicht 
auf seine virtuelle Erscheinung in der virtuellen Welt des Internet reduziert werden. 
Zugleich lässt sich das eine nicht vollständig vom anderen trennen. Ich denke, wir 
müssten angesichts der Frage, die Foucault gestellt wurde, über jenes Geflecht (ent-
relacs), jenen Chiasmus sprechen, und zugleich jene falsche Alternative zurückwei-
sen: Entweder ist man Strukturalist*in und löst die Materialität des Körpers auf oder 
man ist Phänomenolog*in und affirmiert die Materialität des Körpers und es sind 
nicht die Strukturen, die auf die Straße gehen. Es ist vielmehr so, als würden Struktur 
und Körper ›unglücklich‹ miteinander Hand in Hand gehen. Die Strukturen werden 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 315 

 

revidiert, während sie gehen; sie werden reiteriert. Es handelt sich um iterable Struk-
turen. Das Verhältnis zwischen Materialität und Struktur unterliegt demnach aus post-
strukturalistischer Perspektive einer zeitlichen Reiteration. Beide Momente werden 
reiteriert und die Strukturen ändern sich im Zuge dieser Iteration. Es geht darüber 
hinaus nicht einfach nur um Strukturen, sondern um institutionelle Formen, um et-
was, das sich prozesshaft verändert, je nachdem mit wem es sich bewegt, in welchen 
Beziehungen es zur Umwelt steht und zu welchen Zwecken es dient. In diesem Sinne 
bleibe ich also beim weder … noch*. 
 
GERALD POSSELT: Als Sie gerade das Internet erwähnten, haben Sie deutlich ge-
macht, dass man es nicht als einen körperlosen Raum begreifen kann. Vielleicht 
könnten Sie in diesem Zusammenhang noch etwas mehr über das Verhältnis von kör-
perlicher und sprachlicher Vulnerabilität sagen. Denn die Frage von hate speech, 
symbolischer Gewalt und Vulnerabilität spielt in den gegenwärtigen Debatten rund 
um soziale Medien eine zentrale Rolle. Was hier mit ins Spiel kommt, ist die chiasti-
sche Verschränkung zwischen Sprache und Körper – ein Aspekt, der im Zentrum Ih-
rer Überlegungen sowohl in »Körperallianzen und die Politik der Straße« als auch in 
»Körperliche Verwundbarkeit, koalitionäre Politik« steht. 
 
JUDITH BUTLER: Internetaktivismus gehört nicht zu meinen theoretischen Schwer-
punkten. Ich habe dazu nur ein paar vorläufige Gedanken: Wenn man sich diesem 
Thema seriös zuwenden möchte, müsste man vermutlich die Frage an den Anfang 
stellen, welches Verhältnis zwischen dem Körper und den Maschinen besteht, die er 
verwendet, und welche bestimmte Form der Körper im Internet annimmt, wenn wir 
es etwa mit einem Avatar oder virtuellen Repräsentationsformen zu tun haben. So hat 
beispielsweise Sandy Stone über Transgender-Aktivismus im Web gearbeitet und die 
Frage aufgeworfen, was es für Menschen bedeutet, den geschlechtlichen Körper in 
einen Avatar zu verwandeln. Für Stone ist diese Technologie für die Definition von 
»trans« entscheidend. Damit wirft sie die Frage auf, wie maßgeblich diese Form vir-
tueller Verwandlung für unser Verständnis von Transgender ist. Das impliziert auch 
die Frage nach der Materialität und ihren virtuellen Bedingungen. Dazu haben zahl-
reiche Autor*innen wichtige Arbeiten geleistet, einschließlich Elizabeth Grosz. 
Friedrich Kittler und andere haben elaborierte Theorien zum Verhältnis von Materi-
alität und Virtualität vorgelegt, und es ist zudem entscheidend im Kopf zu behalten, 
dass das Internet nicht nur ein ideeller Raum ist, insofern es auch Maschinen, Server 
etc. voraussetzt, die sich größtenteils im Besitz großer Firmen befinden.  

Man kann sich exponieren, während man das Internet für aktivistische Zwecke 
verwendet; man kann zurückverfolgt, überwacht, gefunden, geschlagen, verhaftet 
oder ins Gefängnis gesteckt werden. Selbst im Internet ist man also mit vielfältigen 
Formen politischer Vulnerabilität konfrontiert. Es gibt darüber hinaus einige neue 
und wichtige Arbeiten zum Phänomen des Cyberbullying, das nicht mehr nur 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

Teenager-Chats betrifft, sondern mittlerweile (nicht zuletzt unter der Trump-Admi-
nistration und zu dem Zeitpunkt, wo ich dies Manuskript lese) eine neue Qualität 
erreicht hat. Dabei werden Dinge gesagt oder angesprochen, die vernichtend sein 
können. Wir können also fragen: Wo findet diese Vernichtung statt? Findet sie im 
Körper statt? In der Maschine? Oder geht es gerade darum, dass Körper im virtuellen 
Raum in verschiedenen Weisen geformt werden, sodass Vulnerabilität wiederum in 
dieser Relation verortet werden muss und nicht an einem ihrer Pole? Ich denke, dass 
wir manchmal fälschlich davon ausgehen, dass Verletzungen nur an einem Ort pas-
sieren und dabei gerade diese Überschneidungen übersehen. 

Der Ort spielt jedoch eine gewichtige Rolle, wie auch die Möglichkeit, sich von 
der Maschine wegzubewegen oder sie aus dem Fenster zu werfen. Ich möchte sicher-
lich nicht Materialität und Virtualität in eins setzen; vielmehr müssen wir auch dar-
über nachdenken, welche Geräte und Anwendungen sowie welche Interneträume 
wem zur Verfügung stehen. Ich stehe mit Leuten auf der ganzen Welt in Verbindung, 
deren Interneträume polizeilich überwacht werden und denen viele Materialien nicht 
zur Verfügung stehen. Der Ort ist also von Gewicht und es gibt eine Dimension von 
Materialität und Körperlichkeit, die nicht auf den virtuellen Bereich reduziert werden 
kann, auch wenn wir hier immer komplexere Überlappungsformen beobachten kön-
nen. Vielleicht verweist das auch auf sprachliche Vulnerabilität, auf das Problem der 
Beschimpfung und Verletzung sowie auf Formen des Ausgesetzseins, der Verleum-
dung oder des Ausgegrenztseins, die gegen den eigenen Willen erfolgen. All das ent-
zieht sich häufig strafrechtlichen Konsequenzen, da es nicht immer möglich ist, der-
artige Verletzungen zu ihrem Ursprung zurückzuverfolgen. 

Ich habe sicherlich viele Monate meines Lebens in banger Angst vor meinen 
E-Mails zugebracht, da mir viele Leute unsägliche Dinge zusendeten. Man sieht dann 
nur die Betreffzeile an und fragt sich schon: Soll ich das überhaupt öffnen? Zugleich 
gibt es Formen von globalem Aktivismus und globaler Vernetzung, die durch das In-
ternet möglich werden und die zuvor undenkbar gewesen wären – und dafür bin ich 
sehr dankbar. Ich denke dabei u.a. an die Occupy-Bewegungen, die zur gleichen Zeit 
stattfanden oder an gut koordinierte Hungerstreiks in verschiedenen Teilen der Welt. 
Diese Formen der Koordination werden auf einmal möglich, womit sich zugleich 
eine ganz neue Ebene von Verbindungen und Interdependenzen auftut. Ich werde 
wahrscheinlich nicht diejenige sein, die Sie anrufen, wenn Sie ins Krankenhaus müs-
sen, weil ich am anderen Ende der Welt lebe, aber es ist sehr wohl möglich, an andere 
Unterstützungsformen zu denken, die durch derartige Internetverbindungen erleich-
tert werden, die Menschen miteinander in Kontakt bringen und Unterstützung, Infor-
mation und Solidarität ermöglichen. 

Ich kann noch nicht genau sagen, was daraus weiter folgt, aber ich denke, dass 
bestimmte lokale Ereignisse, etwa ein Protest oder ein Streik, nicht in der intendierten 
Weise stattfinden können, wenn sie nicht von den Medien aufgegriffen werden. Somit 
sind die Medien in gewisser Weise bereits dem Ereignis eingeschrieben, was zugleich 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 317 

 

heißt, dass zahlreiche andere Orte für das Ereignis, das hier und jetzt stattfindet, kon-
stitutiv sind. Für gegenwärtige politische Mobilisierungen ist diese Frage der Multi-
lokalität extrem bedeutsam. 
  
ANDREAS OBERPRANTACHER: Meine Frage betrifft die körperliche Vulnerabilität im 
Verhältnis zur Möglichkeit des Erscheinens, wie sie in der Figur der illegalen Ein-
wander*in als eines emergenten Subjekts deutlich wird. In diesem Zusammenhang 
zeigt sich, dass Vulnerabilität nicht nur ungleich verteilt ist, sondern dass wir auch 
danach fragen müssen, wer in welcher Weise sprechen kann und wer das Vermögen 
hat, seine Vulnerabilität zur Sprache zu bringen. Dabei ist es oft der Fall, dass gerade 
diejenigen, von denen wir annehmen können, dass sie weniger vulnerabel sind, ihre 
Vulnerabilität nachdrücklicher artikulieren können. Man denke hier beispielsweise 
an die Europäische Union und ihre integrierte Grenzverwaltung: Die EU präsentiert 
sich selbst als extrem vulnerabel und minimiert zugleich die Vulnerabilität und Visi-
bilität von Refugees. Mich würde interessieren, was Sie über diese Verbindung oder 
diese fehlende Verbindung zwischen Vulnerabilität und Erscheinen denken, in dem 
Sinne, dass nicht alle Formen körperlichen Ausgesetztseins sichtbar oder artikulier-
bar werden können. 
 
JUDITH BUTLER: In meiner Auseinandersetzung mit Arendts Begriff des Erschei-
nungsraums sah ich mich unter anderem mit folgender Frage konfrontiert: Wer kann 
erscheinen und wer nicht? Darauf verweist auch Jacques Rancière mit Blick auf 
Arendt. In Vita activa analysiert Arendt unterschiedliche Gruppen, wie etwa Sklaven 
oder Frauen, die zu einem bestimmten geschichtlichen Zeitpunkt nicht in Erschei-
nung treten konnten. Angesichts der gegenwärtigen politischen Verhältnisse scheint 
es mir, dass unter anderem das Gefängnis die Funktion erfüllt, bestimmte Teile der 
Bevölkerung aus dem Erscheinungsraum zu entfernen und auszusondern, sodass sie 
nicht erscheinen und nicht mehr erscheinen können. Wenn sie dennoch erscheinen, 
so nur vermittelt über Anwält*innen oder Netzwerke oder im Rahmen von Gefäng-
nisprotesten. Sie erscheinen also nur durch Vertreter*innen. Es ist beispielsweise sehr 
schwer, Fotografien aus dem Inneren von Gefängnissen zu bekommen. Ein anderer 
Ort, an dem sich dies offensichtlich so verhält, sind die Grenzen der Nationalstaaten 
oder der EU, und dies trifft selbstverständlich auch auf die Flüchtlingslager an den 
Grenzen Europas oder Syriens zu.  

Das berührt auch die Frage, wie Refugees repräsentiert werden, ob sie überhaupt 
repräsentiert werden, und welchen Zugang sie zu Mitteln der Selbstrepräsentation 
haben. Wir sprechen hier von Bevölkerungsgruppen, die aus dem Erscheinungsraum 
verstoßen sind und die hochgradig reglementiert sind in der Art und Weise, wie sie 
erscheinen können, in welchen Formen und in welcher Gestalt. Diese Verhältnisse 
üben Druck auf den Repräsentationsdiskurs aus, was zu einem politischen Kampf 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

darüber führen kann, wer diejenigen repräsentiert, denen es verwehrt ist, zu erschei-
nen und sich selbst zu repräsentieren, oder denen Grundfreiheiten der Selbstreprä-
sentation vorenthalten werden. Hier kommt wieder das Risiko des Paternalismus mit 
ins Spiel, das Risiko jeder Art von diskursiver Aneignung. In den USA wird beispiels-
weise ein ganz ähnlicher Diskurs über die Frage der Grenzen geführt. Die Grenze zu 
Mexiko wird ständig als vulnerabel hingestellt. Und als Weiße in Kalifornien vor ei-
nigen Jahren zu einer offiziellen Minderheit wurden, gab es viele Diskussionen über 
die vermeintliche Vulnerabilität von Weißen. Der Begriff der Vulnerabilität kann also 
strategisch verwendet und eingesetzt werden. Dies sollten wir niemals vergessen, und 
was ich in meinen Arbeiten versuche, ist gerade, den Begriff der Vulnerabilität auf 
andere Weise zu verwenden. Ich habe mich sozusagen auf einen hegemonialen 
Kampf um die Frage eingelassen, wie dieser Begriff am besten verwendet werden 
sollte, und ich bin nicht bereit, ihn der Rechten zu überlassen. Sie können den Begriff 
nicht besitzen, und nur weil sie ihn zu schändlichen Zwecken eingesetzt haben, heißt 
dies nicht, dass wir anderen ihn darum nicht mehr verwenden können.  

Wenn wir beispielsweise der Frage nach dem Verhältnis von Vulnerabilität und 
(Eigen-)Interesse nachgehen, dann scheint es mir wichtig, sich von einem 
Hobbesʼschen Modell zu distanzieren, demzufolge ich anerkenne, dass ich verletzbar 
bin und andere verletzen kann und dass es in meinem eigenen Interesse liegt, einen 
Gesellschaftsvertrag einzugehen, in dem wir uns darauf verpflichten, dies nicht zu 
tun. Verstehen Sie mich nicht falsch: Ich bin natürlich froh, in einem solchen Gesell-
schaftsvertrag zu leben; wir brauchen ihn wohl. Ich denke jedoch, dass die anthropo-
logische Basis vertragstheoretischen Denkens impliziert, dass wir alle aus Eigeninte-
resse handeln und dass wir solche Verträge in dem Maße eingehen, wie sie unserem 
Eigeninteresse dienlich sind. Im Gegensatz zu diesem Modell versuche ich, einen 
anderen Begriff der Interdependenz ins Spiel zu bringen, demzufolge die Verletzung, 
die ich einem anderen zufüge, auch meine sozialen Bindungen verletzt bzw. die Art 
und Weise, in der ich in eine soziale Welt einbezogen bin. Damit findet zugleich eine 
Verschiebung statt, weg vom klassischen Modell, insofern ich mich nicht nur als ei-
geninteressiertes Individuum begreifen kann, sondern vielmehr als ein interdepen-
dentes Wesen, das mit anderen gemeinsam in einer Welt lebt. 
 
SUSHILA MESQUITA: Ich würde gerne über die Möglichkeiten von Koalitionsbildun-
gen in einem Menschenrechtsrahmen sprechen, vor allem mit Bezug auf LGBT-Kam-
pagnen. Meiner Ansicht nach sind solche Koalitionsbildungen zum Scheitern verur-
teilt, wenn wir nicht auf die postkolonialen Verwerfungen und die paternalistischen 
Rahmen achten, die sie oft beinhalten. Meine Frage wäre daher, wie wir Koalitionen 
bilden können – im Wissen, dass sie scheitern oder sogar gegenläufige Wirkungen 
haben können –, und dabei kolonialistische, eurozentrische oder paternalistische Ges-
ten vermeiden?  

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 319 

 

JUDITH BUTLER: Es gibt eine laufende Debatte darüber, wie LGBTQ-Koalitionen 
funktionieren sowie über den Menschenrechtsrahmen, der von eher konservativen 
Schwulen- und Lesbenorganisationen als unhinterfragter Bezugspunkt für das Nach-
denken über Menschrechtsverletzungen und soziale Unterdrückung angenommen 
wird. Einer der schärfsten Kritikpunkte daran ist, kurz gesagt, dass der Menschen-
rechtsrahmen kulturimperialistisch ist, in dem Sinn, dass er kulturelle Vorannahmen 
aus dem Westen, aus Europa oder den USA auf unterschiedliche kulturelle und sozi-
ale Kontexte und Weltregionen überträgt, mit dem Effekt, dass die lokalen Kämpfe 
durch diese umfassenderen Menschenrechtsrahmen aus dem Blick geraten. Meiner 
Meinung nach ist eine aktive Kritik der kulturimperialistischen Annahmen, die in 
manchen Menschenrechtsrahmen getroffen werden, durchaus sinnvoll, ohne dass da-
mit der Menschenrechtsrahmen als ganzer verabschiedet wird. Mit anderen Worten: 
Es gibt eine Geschichte der Menschenrechtsrahmen, es gibt mehrere, diese stehen in 
Konkurrenz zueinander, je nachdem, ob wir davon sprechen, wie große Stiftungen 
Menschenrechtseinsätze finanzieren, oder davon, wie der Internationale Gerichtshof 
bestimmten Rechten Nachdruck verleiht, wenn er Genozid oder Vergewaltigung nach 
seinen Maßstäben beurteilt. Wie viele andere Diskurse auch ist der Menschenrechts-
diskurs nicht völlig singulär und er lässt sich auf unterschiedliche Weise mobilisieren 
und kritisieren. Ich weise daher die Vorstellung zurück, dass er nur eine einzige Form 
hat und dass er ausschließlich kulturimperialistische Implikationen hat.  

Ich war vor langer Zeit in der International Gay and Lesbian Human Rights Com-
mission (IGLHRC) involviert und habe heute ein sehr ambivalentes Verhältnis zum 
Menschenrechtsrahmen. Diese Organisation war bei vielen rechtlichen und politi-
schen Problemen sehr hilfreich. Sie spielte eine wichtige Rolle in bestimmten Ge-
richtsprozessen, die entscheidende Präzedenzfälle geschaffen haben, um Gewalt und 
Diskriminierung unter Strafe zu stellen und bestimmte Freiheitsrechte zu unterstüt-
zen, wie etwa homosexuelle Elternschaft oder Migrationsrechte. Daher bin ich nicht 
bereit zu sagen: »Ich kann nicht gegen die Ermordung Homosexueller in Uganda 
eintreten, denn damit würde ich einen Menschenrechtsrahmen aufrufen, der mich 
dem Vorwurf des Kulturimperialismus aussetzen würde.« Das ist eine absolut inak-
zeptable Position. Ich werde Menschenrechtsrahmen kritisieren, die kulturimperia-
listische Ziele verfolgen, und ich werde sicherlich diese Morde verurteilen.  

Diese Menschenrechtsverletzungen finden nicht nur in Afrika oder außerhalb der 
USA oder Europas statt. Nehmen wir zum Beispiel den Fall von Larry King aus Süd-
kalifornien (sein selbstgewählter Name war Leticia), einem transsexuellen Jugendli-
chen, der im Alter von 15 Jahren getötet wurde, und analysieren wir dies in Relation 
zu dem, was in Afrika und Lateinamerika geschieht und durch erschreckende Statis-
tiken zum feminicidio dokumentiert wird. Oder denken wir an einen globalen Ver-
gleichsrahmen, der nicht notwendigerweise die Vorstellung reproduziert, dass wir als 
Mitglieder der euro-atlantischen Allianz in irgendeiner Weise für wahre Menschen-

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320 | JUDITH BUTLER IM GESPRÄCH 

 

rechte stehen, während all die Menschenrechtsverletzungen im Rest der Welt gesche-
hen, und dass wir allein mit unseren Mitteln in paternalistischer Weise eine gute Welt 
erschaffen könnten. (Während ich dieses Gespräch durchsehe, möchte ich hinzufü-
gen, dass gerade die USA momentan einige Menschenrechtsgruppen bitter notwendig 
hätten, die das Erstarken der White Supremacy beobachten.) 

Es braucht, denke ich, Mittel und Wege der Inszenierung, der Rahmung und der 
Kritik, damit wir nicht in eine völlige ethische Lähmung geraten, wenn etwa führende 
Schwulen- und Lesben-Vertreter*innen und Organisationen sich weigern, irgendet-
was darüber zu sagen, was in der Welt vor sich geht, selbst wenn es sich um offen-
sichtliche Verbrechen handelt. Wir müssen also mit diesem Dilemma umgehen – ich 
denke, es lässt sich nicht auflösen und ist Teil eines fortwährenden Kampfes. Auch 
wenn ich denke, dass Menschenrechtsrahmen nützlich und wichtig sind, so glaube 
ich doch nicht, dass sie uns ein vollständiges Bild der Macht bieten können. Wenn 
man mich also fragt, ob man die Menschenrechtsverletzungen in Palästina kritisieren 
darf, so antworte ich klar mit »Ja«. Man sollte gegen die Menschenrechtsverletzun-
gen in Palästina eintreten. Aber das Problem an Palästina ist nicht nur die Liste an 
Menschenrechtsverletzungen. Wenn wir es so darstellten, dann berücksichtigen wir 
weder das Problem des Siedlerkolonialismus noch den Entzug von Bürgerrechten
oder den Mangel an politischer Selbstbestimmung, was alles zentrale politische Prob-
leme darstellen, die jeweils andere politische Rahmen mitimplizieren. Man kann dem 
Problem nicht dadurch beikommen, dass man die Anzahl der Leute zählt, die am 
Checkpoint schlecht behandelt werden, auch wenn eine solche Liste ein wichtiges 
Beweisstück in einer breiteren politischen Analyse systematischer Unterdrückung 
unter fortdauernder kolonialer Herrschaft darstellen kann. Anders gesagt: Die Men-
schenrechte stellen einen taktischen und instrumentellen Diskurs innerhalb einer 
breiteren Kritik institutioneller und ökonomischer Macht dar. Wir machen jedoch ei-
nen Fehler, wenn wir die Menschenrechte zur einzigen Perspektive werden lassen, in 
der wir über Politik und Macht nachdenken.  

In meinem Versuch, diesen Fragen nachzugehen, habe ich auch auf den Begriff 
der kulturellen Übersetzung zurückgegriffen, wie er sich bei Gayatri Spivak und einer 
Reihe anderer Autor*innen wie etwa Talal Asad findet. Die Praxis der kulturellen 
Übersetzung besteht darin, Solidaritätsformen aufzubauen, die nicht darauf abzielen, 
eine einzige Idee des Menschlichen oder eine einzige Idee des guten Lebens auf alle 
anzuwenden. In diesen Situationen werden Verbindungen gerade dadurch gestiftet, 
dass man versucht, durch eine andere Sprache zu sehen, oder die eigene Sprache in 
produktiver Weise durch eine andere Sprache unterbrechen oder erweitern zu lassen, 
und dass man sich darauf einlässt, Behauptungen anders vorzubringen oder politische 
Probleme anders anzugehen – anstatt alle in den selben Diskurs zu assimilieren.  

Ich frage mich manchmal, ob der Rahmen sich verschieben und sich stärker öf-
fentlichen Diskursen über diese Fragen öffnen muss. Dort, wo ich in Kalifornien lebe, 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, KÖRPER, VULNERABILITÄT | 321 

 

gibt es ein großes Krankenhaus, in das immer wieder misshandelte Frauen eingelie-
fert werden. Ich hatte die Gelegenheit, mit einigen Mitarbeiter*innen vor Ort zu spre-
chen, die mir von der großen Anzahl an Frauen erzählten, die jedes Jahr, gewöhnlich 
im Zusammenhang von Ehestreitigkeiten, geschlagen oder gar getötet werden. Viele 
dieser Verbrechen sind sogenannte »Verbrechen aus Leidenschaft«; sie geschehen, 
weil ein Mann glaubt, dass eine Frau sexuell untreu wäre, dass sie ihn beleidigt oder 
sich seinen Forderungen widersetzt hätte. Ich denke an die vielen Orte auf der Welt, 
an denen Frauen geschlagen, mit dem Tod bedroht und manchmal getötet werden – 
einzig und allein wegen ihrem sexuellen Ungehorsam oder ihrer Unabhängigkeit. Der 
Rahmen, den wir verwenden, muss eine globale Perspektive beinhalten. Wenn wir 
Gewalt gegen Frauen analysieren und bekämpfen wollen, dann stellt sich beispiels-
weise die Frage: Wie lassen sich die Formen des Ehrenmords, die wir in bestimmten 
religiösen Kontexten beobachten, mit Gewalt gegen Frauen in US-amerikanischen 
Städten vergleichen, die nicht religiös gerahmt ist? Mit anderen Worten: Ist Religion 
der definierende Rahmen unserer Analyse? Sollte er es sein? Oder müssten wir den 
Blick nicht vielmehr auf jene globalen Verbindungen richten, die uns erlauben, die 
systematischen Formen zu sehen, in denen Frauen der Gewalt und dem Tod ausge-
setzt sind – über alle Unterscheidungen zwischen dem Säkularem und Religiösem 
hinweg? Dabei würde es eben nicht nur um die Grenze zwischen dem Religiösen und 
dem Säkularen oder zwischen dem Islamischen und dem Nichtislamischen gehen. 
Frauen werden gewiss in vielen orthodox-religiösen Kontexten unterdrückt, aber 
nicht alle Religionen nehmen orthodoxe Formen an, und Frauen werden auch in 
nicht-religiösen Kontexten unterdrückt.  

Es ist wichtig, der Versuchung zu widerstehen, einen Sündenbock finden zu wol-
len, und wir müssen die vielschichtigen Dimensionen der Unterdrückung von Frauen 
begreifen. Dazu müssen wir jene politischen und sozialen Bewegungen unterstützen 
und erhalten, die sowohl dynamische Übersetzungsprozesse als auch neue Weisen 
des Nachdenkens über globale Interdependenz und geteilte ethische Bestrebungen 
möglich machen. Denn es ist eines, Ethik als eine Angelegenheit des Urteilens auf-
zufassen, und es ist etwas anderes, Ethik in eine politische Vision einzubeziehen, die 
versucht, Gewaltlosigkeit und Interdependenz als konstitutive Merkmale der Welt, 
die wir gemeinsam aufbauen und bewohnen möchten, zu affirmieren.  
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839438466-014 - am 14.02.2026, 07:22:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

