Politik, Korper, Vulnerabilitat
Ein Gesprach mit Judith Butler

JUDITH BUTLER

Ubersetzt von Sergej Seitz und Gerald Posselt

Das vorliegende Gesprich mit Judith Butler geht auf einen von Gerald Posselt und Anna Babka
veranstalteten Workshop am 7. Mai 2014 an der Universitdt Wien zuriick, der im Anschluss an
die von der Sigmund Freud Privatstiftung kuratierte XLI. Sigmund Freud Vorlesung Politik des
Todestriebes: Der Fall Todesstrafe stattgefunden hat (erschienen bei Turia + Kant 2014). Das
Gesprich wurde fiir diese Ver6ffentlichung von Butler nochmals durchgesehen und aktualisiert.
Diskussionsgrundlage bildeten zwei Artikel, die in Butlers Anmerkungen zu einer performati-
ven Theorie der Versammlung (Berlin: Suhrkamp 2016) wiederaufgenommen wurden: »Bodies
in Alliance and the Politics of the Street«, in: McLagan, Meg/McKee, Yates (Hg.): Sensible
Politics. The Visual Culture of Nongovernmental Activism. New York: Zone Books 2012, 117—
136; »Bodily Vulnerability, Coalitions, and Street Politics«, in: Sabadell-Nieto, Joana/Segarra,
Marta (Hg.): Differences in Common: Gender, Vulnerability, Community and Community.
Amsterdam/New York: Rodopi 2014, 99-119.

JUDITH BUTLER: Ich mdchte unserem Austausch zwei kurze Bemerkungen voranschi-
cken, und dann freue ich mich auf Ihre Fragen und Anmerkungen. Erstens: Mit mei-
nen Arbeiten zur Vulnerabilitit bin ich in den USA oft auf scharfe Kritik gestofen,
wobei ich immer wieder mit zwei zentralen Einwénden konfrontiert wurde. Der eine
Einwand ist relativ offensichtlich, ndmlich die Sorge, dass ich — wenn ich mich dem
Thema der Vulnerabilitit aus einer feministischen Perspektive zuwende — eine essen-
tielle Vulnerabilitit von Frauen affirmieren oder Vulnerabilitét als eine wesentliche
Eigenschaft von Frauen verstehen wiirde. Dies wire in der Tat eine problematische
Geste und ganz entgegen meiner Intention. Prinzipiell ist die Sorge aber berechtigt,
dass Vulnerabilitdt als eine spezifische Eigenschaft von Frauen aufgefasst werden
konnte, die dann wiederum den Ausgangspunkt feministischer Politik bilden wiirde.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

Ich befiirworte weder das eine noch das andere. Ich denke, dass Vulnerabilitdt auf
unterschiedliche Weise aufgeteilt und zugewiesen wird — sowohl durch Gender als
auch durch andere soziale Kategorien; und ich glaube nicht, dass sie einem Ge-
schlecht wesentlicher zukommt als einem anderen. Dariiber hinaus glaube ich nicht,
dass Vulnerabilitdt als Ausgangspunkt oder Slogan neuer sozialer Bewegungen die-
nen kann. Und doch scheint Vulnerabilitit in den gegenwartigen sozialen Bewegungen
eine wichtige Rolle zu spielen, die es zu analysieren gilt. Vulnerabilitét ist in diesem
Sinne ein Merkmal sozialer Bewegungen; es ist weder Ausgangspunkt oder Grundlage
fiir Identitét noch eine Art letztes Ziel der Politik — was immer das auch sein wiirde.

Vulnerabilitit ist jedoch in mindestens zwei Hinsichten fiir gegenwértige soziale
Bewegungen relevant. Einerseits im Sinne einer zunehmenden Prekaritét in Zeiten
steigender 6konomischer Ungleichheit, die immer breitere Bevolkerungsschichten in
sowohl 6konomisch als auch sozial prekdre Positionen dréngt. Daran schliefit sich
die Frage an: Welches Verhéltnis besteht zwischen Vulnerabilitidt und Prekaritit? An-
dererseits wird Vulnerabilitdt im Zusammenhang mit Polizeigewalt relevant: etwa bei
der gewaltsamen Auflésung von Demonstrationen, insbesondere von Demonstratio-
nen, die Prekaritit oder 6konomische Fragen thematisieren — wie z.B. in Athen vor
dem Wabhlsieg von Syriza oder in vielen anderen Teilen der Welt anldsslich von Stu-
dierendenprotesten oder Gro3demonstrationen, in deren Zentrum so unterschiedliche
Dinge standen wie Gehdlter, private Verschuldung, Wohnverhéltnisse, die Rechte von
Refugees oder Sozialabbau. Was bedeutet es folglich, Polizeigewalt ausgesetzt zu
sein oder ein Recht auf Versammlungsfreiheit in dem Wissen auszuiiben, dass man
sich damit polizeilicher Gewalt aussetzt? Wie ldsst sich ein solcher Akt des Sich-
Aussetzens gegeniiber der Polizeigewalt beschreiben? In diesem Zusammenhang
wire auch an die Gezi-Park-Proteste 2013 in der Tiirkei zu denken — eine Bewegung,
die taglich mit Polizeigewalt zu kdmpfen hatte, insofern das Recht auf Versamm-
lungsfreiheit nur mit dem Risiko ausgeiibt werden konnte, sich selbst, den eigenen
Kérper — oder Korper im Plural — der Gewalt auszusetzen. Neben dem Problem des
Verhiéltnisses von Vulnerabilitit und Prekaritt stellt sich somit auch die Frage: Welches
Verhiltnis besteht zwischen Vulnerabilitit und dem willentlichen korperlichen Sich-
Aussetzen gegeniiber der Polizeigewalt? Das wéren also zwei unterschiedliche Weisen,
sich dem Problem von Vulnerabilitit, Prekaritit und Ausgesetztsein anzundhern.

Ein weiterer Aspekt, der mich besonders interessiert, ist, dass mit der Bezeich-
nung bestimmter Bevolkerungsgruppen als vulnerabel sehr hdufig zugleich ein be-
stimmter Menschenrechtsrahmen aufgerufen wird. Denn als vulnerabel gelten solche
Bevolkerungsgruppen, die man als schutzbediirftig erachtet und von denen man
glaubt, dass sie auf (humanitire) Interventionen angewiesen sind. Eine solche Rah-
mung geht sehr oft mit einer internationalen Politik einher, die es zu einer Pflicht der
Ersten Welt macht, mit paternalistischer Macht jenen beizustehen, die in Not sind,
unter prekédren Bedingungen leiden oder schutzbediirftig sind. Dies ist zweifellos ein
bemerkenswertes und hochst umstrittenes Machtverstdndnis: Was passiert, wenn

- am 14.02.2028, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 301

Menschenrechtsrahmen, die bestimmte Bevolkerungsgruppen als vulnerabel be-
zeichnen, letztlich paternalistische Machtformen festschreiben und damit sogenannte
Graswurzelbewegungen oder Mobilisierungsformen, die von prekér Lebenden selbst
entwickelt und angenommen werden, zunichtemachen? Anders gefragt: Inwiefern
unterlaufen paternalistische Machtformen die Handlungsféhigkeit oder die politi-
schen Widerstandspraktiken jener, die unter prekédren Bedingungen leben? Sind vul-
nerable Bevolkerungsgruppen also einfach machtlos oder gibt es eine gewisse Macht
der Enteigneten — eine Macht der Marginalisierten oder Prekarisierten —, die man in
Rechnung stellen und bejahen miisste, um den Vulnerabilitdtsdiskurs nicht ohne wei-
teres in den Dienst eines paternalistischen Machtideals zu stellen? Diese Fragen be-
schéftigen mich seit Langem.

Meine zweite Vorbemerkung ist eher philosophisch, wenn auch nicht ohne be-
stimmte politische Implikationen. Wenn wir Vulnerabilitét als einen statischen Zu-
stand oder als eine Bedingung verstehen, die es zu iiberwinden gilt oder die in eine
Form der Aktivitét oder des Widerstands umgewendet werden miisste, dann missver-
stehen wir meiner Ansicht nach, wie Vulnerabilitdt wirkt. Vulnerabilitdt kann einer-
seits Verletzlichkeit (injurability) beinhalten. Dem Woérterbuch nach bedeutet Vulne-
rabilitdt unter anderem die Eigenschaft, verletzt werden zu konnen. Andererseits kann
Vulnerabilitiat auch Formen von Responsivitit implizieren, eine Art Offenheit gegen-
iiber dem Nichtantizipierbaren. Wenn wir von Vulnerabilitit in Bezug auf sexuelle
Leidenschaften sprechen, so ist dies nicht das Gleiche wie im Kontext korperlicher
Verletzungen, auch wenn es hier zu den allerschlimmsten Uberschneidungen kom-
men kann. Was ich jedoch festhalten mochte, ist, dass — zumindest im Fall des wil-
lentlichen Sich-Aussetzens gegeniiber Polizeigewalt und drohender Verhaftung —
Vulnerabilitdt bewusst aufrechterhalten wird. In diesem Sinne ist Vulnerabilitét kein
zu iberwindender Aspekt von Widerstandspraktiken, sondern vielmehr ein konstitu-
tives Element des Widerstands selbst.

Selbst ein kursorischer Blick auf die umfassende Literatur zum gewaltlosen Wi-
derstand zeigt, inwiefern korperliche Vulnerabilitdt in solchen Widerstandspraktiken
mobilisiert wird. Wenn Vulnerabilitdt Teil einer politischen Mobilisierung ist, dann
ist sie nicht im Namen einer »/nvulnerabilitit« zu iberwinden. Es geht gerade nicht
darum, unverwundbar zu werden (wie dies scheinbar fiir Putin oder George Bush das
hochste Lebensziel darstellt), sondern vielmehr darum, Vulnerabilitét als Teil des Wi-
derstands selbst zu mobilisieren. Ich méchte Vulnerabilitdt nicht als das Gegenteil
von Widerstand, sondern als einen konstitutiven Teil davon verstehen. Davon ausge-
hend miisste man bestimmte gidngige Vorstellungen in Frage stellen, wie etwa die
Gleichsetzung von Vulnerabilitdt mit Passivitdt oder die Gleichsetzung von Wider-
stand mit Aktivitdt. Vielleicht er6ffnet sich ausgehend von jenen bewussten Formen

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

der Mobilisierung von Vulnerabilitit, die es weder zu beherrschen noch zu iiberwin-
den gilt, eine Moglichkeit, um Handlungsfahigkeit im Allgemeinen sowie die spezi-
fische Handlungsfihigkeit in Akten des Widerstands neu zu denken.!

MARLEN BIDWELL-STEINER: Meine Frage betrifft [hren Begriff der Vulnerabilitét und
sein Verhéltnis zur Affektion — insbesondere im Kontext der Psychoanalyse. Konnte
der Begriff der Affektion Thr Verstidndnis von Vulnerabilitét erhellen? In dem Artikel
»Korperliche Verwundbarkeit, koalitionére Politik«?® beziehen Sie sich explizit auf
Spinoza und Deleuze, die beide der Affektion eine doppelte Bedeutung zuschreiben:
Affektion impliziert bei Spinoza und Deleuze einerseits eine passive Vulnerabilitét
im Sinne einer Passion, aber andererseits auch aktive Handlungsféhigkeit. Sehen Sie
eine Verbindung zwischen Threr Konzeption von Vulnerabilitit und dem Begriff der
Affektion, wie er sich bei Spinoza und Deleuze findet?

JupITH BUTLER: Vielen Dank fiir Thre Frage. Ich kenne diese Uberlegungen; dabei ist
natiirlich als erstes an Deleuzes Spinoza-Lektiire in Spinoza und das Problem des
Ausdrucks in der Philosophie zu denken, insbesondere an das Kapitel »Was ein Kor-
per vermag, das fiir mich sehr hilfreich war, um die traditionellen Unterscheidungen
zwischen Aktivitit und Passivitét zu liberdenken. Jedoch scheint mir Deleuze davon
auszugehen, dass der Affektion immer diese doppelte Bedeutung zukommt und uns
folglich stets zugleich in Aktivitdt und Passivitit versetzt. Mir geht es aber gerade um
diejenigen politischen Situationen, in denen sich zeigt, dass dies zwar manchmal der
Fall sein, aber auch ausbleiben kann. Konkreter gesprochen: Man kann vulnerabel
sein und brutal ermordet werden; man kann willentlich vulnerabel sein, wahrend ei-
nem zugleich vielerlei Ungewolltes zustoBt. Es muss also auf einer rein metaphysi-
schen Ebene nicht zutreffen, dass Vulnerabilitit oder Affektion immer einen erméch-
tigenden Aspekt haben — damit wiirden gerade die politischen Bedingungen ausge-
blendet, die eine solche Erméchtigung verunmdglichen kdnnen. Eine derartige meta-
physische Annahme ist unproduktiv, um politische Kédmpfe zu beschreiben. Diese
politische Dimension fehlt mir im Deleuze’schen Rahmen, der, wie mir scheint,
gleichsam zu viele Festlegungen im Voraus macht.

Ich mochte auch erwidhnen, dass Vulnerabilitdt meinem Verstdndnis nach nicht in
besonderer Weise mit der Psychoanalyse verbunden ist. Ich habe, denke ich, erstmals
im Kontext der Frage nach dem geféhrdeten Leben iiber Vulnerabilitit nachgedacht;
genauer: in meiner Analyse der US-amerikanischen Reaktion auf die Anschlidge vom
9. September 2001 und wie diese eine bestimmte nationale Definition des Selbst und

1 Vgl. auch Butler, Judith/Zeynep, Gambetti/Leticia, Sabsay (Hg.) (2016): Vulnerability in
Resistance. Durham/London: Duke Univ. Press 2016.
2 Wiederaufgenommen in: APV: 163-200.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 303

ein nationales Selbstverstindnis des Undurchdringlichen unterminierten. Dabei
schien es mir ratsam, sich auf die feministische Kritik der Undurchdringlichkeit zu
besinnen, um der im nationalen Diskurs vorherrschenden Figur eines sich selbst ver-
teidigenden Selbst etwas entgegenzusetzen. Das hat sicherlich eine psychoanalyti-
sche Komponente, aber wohl am ehesten eine feministisch-psychoanalytische.

ARNO BOHLER: Spinoza und Deleuze vertreten die Ansicht, dass alle Korper affiziert
werden kdnnen. Demnach kann nicht nur der menschliche Korper affiziert werden;
vielmehr handelt es sich dabei um einen Allgemeinbegriff bzw. um einen Gemeinbe-
griff, wie Spinoza sagen wiirde. Dariiber hinaus kann man einen Korper nicht ohne
sein Auflen denken. Wenn man also von »einem Kdorper« spricht, so impliziert dies
auch ein Aulen, was wiederum bedeutet, dass das Aulen ein konstitutiver Bestandteil
des Korpers ist. Folglich sind selbst die USA als Gesellschaftskorper vulnerabel. Der
Begriff der Vulnerabilitit bezieht sich somit auf unterschiedliche Verwendungsberei-
che: auf menschliche Korper, aber auch auf nicht-menschliche Kérper und selbst auf
Korperschaften wie etwa den Gesellschaftskorper.

JUDITH BUTLER: Ich stimme Thnen zu, dass es nicht nur um menschliche Kérper geht,
sondern um alle Korper, und dass das Au8en ein konstitutiver Bestandteil des Korpers
selbst ist, insofern es keinen Korper ohne sein Auflen gibt. Was ich bei Deleuze aber
vermisse, ist Merleau-Pontys Begriff des Fleisches. Bei Merleau-Ponty bezeichnet
das Fleisch eine Art Ubergang oder Schwelle zwischen Innen und AuBen, was darauf
verweist, dass diese Unterscheidung niemals stabil ist. In diesem Sinne gilt es, die
Korperoberflache und die Korperéffnungen, die apterture des Korpers, als genau jene
Orte zu bedenken, an denen Innen und Auflen sich nicht ginzlich voneinander unter-
scheiden lassen. Darin liegt fiir mich die Pointe von Merleau-Pontys Begriff entre-
lacs, der ins Englische mit intertwining und ins Deutsche mit Geflecht iibersetzt wird.
Was ich mir wiinsche, dass der Korper fiir meine Theorie »vermag« — und ich bin mir
sicher, dass er sich mir widersetzen wird — ist zu erldutern, inwiefern Vulnerabilitét
auf ungleiche Weise verteilt wird.

Wenn wir allzu schnell von »allen Kérpern« sprechen, dann stellen wir metaphy-
sische Behauptungen auf. Natiirlich muss auch ich auf solche Behauptungen zuriick-
greifen. Zu sagen, was alle Koérper sind oder vermdgen, 16st jedoch noch nicht das
Problem. Wenn wir von vornherein sagen, dass alle Korper nur in Relation zu einem
AuBlen gedacht werden konnen oder dass Vulnerabilitdt als Teil dieser relationalen
Dimension des Korpers zu verstehen ist — wogegen ich nichts einzuwenden habe —,
wie konnen wir dann die Ungleichverteilung der Vulnerabilitit begreifen, wenn bei-
spielsweise bestimmte Bevolkerungsgruppen sehr viel gefahrdeter als andere sind o-
der wenn sich gewisse Bevolkerungsgruppen wirksamer als andere gegen Prekaritét
zu schiitzen vermdgen? Damit sind zwei unterschiedliche Analyseebenen angespro-

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

chen, die es stets im Blick zu behalten gilt. Mit anderen Worten: Die Universalisie-
rung auf der metaphysischen Ebene scheitert, sobald wir das soziale und 6konomi-
sche Problem der Ungleichheit und der Ungleichverteilung zu analysieren versuchen.
Dariiber hinaus ldsst sich die metaphysische Behauptung sogar als normativ verste-
hen, wenn man beispielsweise sagt: »Alle Korper sollten...« und dergleichen. Aller-
dings ist mir nicht klar, wie der Ubergang vom Metaphysischen zum Sozialen und
Okonomischen zu vollziehen ist. Mir geht es darum, gerade zwischen diesen beiden
Modalititen zu arbeiten.

SERGEJ SEITZ: Mit Blick auf den Text »K&rperallianzen und die Politik der StraBe«’
mochte ich nach dem Verhéltnis zwischen Ausgesetztsein und Interdependenz fragen.
Unter Riickgriff auf den Begriff der Interdependenz argumentieren Sie, dass Akteure
immer schon in Abhéngigkeitsbezichungen stehen, die neben menschlichen und
nichtmenschlichen Akteuren auch die materiellen Bedingungen des Handelns umfas-
sen. Der Begriff des Ausgesetzseins verweist dagegen darauf, dass das verkorperte
Subjekt konstitutiv dem Anderen ausgesetzt ist. Es scheint, dass hier ein gewisser
Perspektivenwechsel vollzogen wird. Wahrend der Begriff der Interdependenz eine
drittpersonale Perspektive zu implizieren scheint, ist der Begriff des Ausgesetztseins
starker phanomenologisch grundiert und impliziert eine erstpersonale Perspektive:
Ich bin der Welt und den Anderen ausgesetzt, wiahrend wir alle in der einen oder
anderen Weise von Anderen abhingig sind. Welches Verhiltnis besteht zwischen die-
sen beiden Perspektiven?

JUDITH BUTLER: Bevor ich darauf genauer eingehe — und ich freue mich iiber diese
Herausforderung — mochte ich kurz versuchen, aufzuzeigen, wie Ihre Frage an die
vorige Frage anschlie3t, insofern sie ein bestimmtes Verstindnis des »Phdnomenolo-
gischen« nahelegt. Manchmal bezeichnet man mit diesem Ausdruck einfach nur die
Beschreibung einer kontingenten Erfahrung, etwa wenn man davon ausgeht, dass
Vulnerabilitdt eine bestimmte Erfahrung im groeren Kontext der phdnomenologi-
schen Beschreibung unseres Erfahrungslebens darstellt. In Threr Frage verstehen Sie
Vulnerabilitét in einem stdrker phinomenologischen Sinne als eine konstitutive Be-
dingung, die nicht zu jeder Zeit akut erlebt wird, sondern {iber ihre sporadisch und
kontingent erfahrene Aktualitdt hinausgeht.

In diesem strenger phdnomenologischen Sinn erscheint die Vulnerabilitét als kon-
stitutiv fiir subjektive Erfahrung oder fiir das, was wir als relationale Erfahrung be-
zeichnen konnten. Damit wird Vulnerabilitdt nicht auf ein kontingentes Geschehen
reduziert — das ich eher Erlebnis* und weniger Erfahrung* nennen wiirde. Anders

3 Wiederaufgenommen in: APV: 91-132.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 305

gesagt: Vulnerabilitit entzieht sich einer rein subjektiven Beschreibung oder der blo-
en Registrierung eines Gefiihls. Auch wenn wir dieses Gefithl manchmal haben —
wenn wir beispielsweise sagen: »Heute fiihle ich mich besonders verwundbar« oder
»Dieser Person gegeniiber fiihle ich mich verwundbar« —, selbst dann beziehen wir
uns wohl auf eine allgemeinere Bedingung unserer Relationalitit zu anderen Korpern
und zu anderen Dingen, zu unterschiedlichen Kréften auB3erhalb unserer selbst, die
uns dennoch in ungewollter und bestindiger Weise affizieren konnen. Dies verweist
auf ein strukturelles Moment der Vulnerabilitit, das nicht auf eine bestimmte Situa-
tion oder das sporadische oder kontingente Erlebnis* des Sich-verwundbar-Fiihlens
reduziert werden kann.

Konkreter formuliert: Sie haben Recht, dass mit den Begriffen des Ausgesetzt-
seins und der Interdependenz eine Perspektivenverschiebung einhergeht. Ich vermute
sogar, dass diese Verschiebung von der ersten zur dritten Person zentral fiir die Ent-
wicklung ist, die meiner allgemeineren Konzeption ethischer Verpflichtung zugrunde
liegt. Ich habe dies in dem angesprochenen Artikel nicht systematisch ausgearbeitet,
aber es ist sicherlich richtig zu sagen, dass das Ausgesetztsein etwas impliziert wie:
Dieser Korper hier ist einer gewissen Kraft, Macht, Verletzung, Verfithrung oder der-
gleichen ausgesetzt, was sich als Vulnerabilitdt durch etwas verstehen lasst. So gese-
hen wire Vulnerabilitdt stets »intentional« im Sinne der frithen Phdnomenologie,
d.h., Vulnerabilitit wire stets auf etwas bezogen. So wie Bewusstsein immer Be-
wusstsein von etwas ist, ist Vulnerabilitit stets Vulnerabilitit durch etwas, und diese
Relationalitit kommt ihr wesentlich zu.

Es ist jedoch gerade aus der Position des Ausgesetztseins — meiner Verletzlichkeit
(injurability), meiner Empfindungsfihigkeit (impressionability) —, dass ich eine
nicht-egologische Perspektive auf das erlangen kann, was Abhingigkeit und Interde-
pendenz heifit. Mit anderen Worten: Ich kann nicht in einer Welt leben, in der ich die
Maoglichkeit der Vulnerabilitit restlos ausloschen konnte. Ich kann es versuchen, aber
selbst meine »Festung« kann angegriffen werden — in der Tat neigen Festungen dazu,
angegriffen zu werden, dafiir sind sie ja da; sie sind Monumente der Antizipation von
Angriffen. Daran schlieBt sich die Frage an: Wie kénnen wir den Ubergang von Aus-
gesetztsein und Interdependenz genau denken? Mein Vorschlag lautet: Interdepen-
denz impliziert das Risiko des Ausgesetztseins. Anders gefragt: Warum ist Interde-
pendenz nicht einfach ein Zustand des Gliicks oder der Verbundenheit? Warum kann
Interdependenz sowohl zu einem Schauplatz von Aggression und morderischen
Wiinschen als auch von Leidenschaften und Bediirfnissen werden? Nochmals anders
formuliert: Im Kontext von Interdependenzbeziehungen kann eine gewaltige Menge
unkalkulierbarer Leidenschaften auftreten. Wenn man der mdglichen Aggression ei-
nes Anderen ausgesetzt ist, von dem man abhéngig ist, dann befinden wir uns in einer
Klein’schen Szene und sehen, inwiefern Ausgesetztsein ein Element am Schauplatz
der Interdependenz darstellt.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

Wenn zum Beispiel ein Kleinkind schutzlos seiner Umwelt ausgesetzt ist, wird es
ganz wortlich an diesem Ausgesetztsein sterben. Odipus wurde von einem Hirten auf
einem Hiigel ausgesetzt und sollte an diesem Ausgesetzsein sterben: »Nimm dieses
Kind, schneide ihm nicht die Kehle durch, sondern lass es einfach auf dem Hiigel in
der prallen Sonne zuriick.« Hier haben wir das Bild eines hilflos den Elementen aus-
gesetzten Kindes, das nicht in der Lage ist, sich selbst zu verteidigen oder fiir sich
selbst zu sorgen. Das Kind ist im Klein’schen Sinne ausgesetzt — aber vielleicht auch
in einem Levinas’schen Sinne: Wie Sie wissen, verwendet Levinas den interessanten
franzosischen Ausdruck »exposition«. Damit ist das Ausgesetztsein gemeint, aber
auch ein expositorisches Moment des Erkldrens oder Demonstrierens. Was im Aus-
gesetztsein (exposure) demonstriert wird, ist diese grundlegende Abhingigkeit des
Lebewesens von den Lebensprozessen und von einer Reihe lebenserhaltender Bedin-
gungen. Wenn diese lebenserhaltenden Bedingungen zerstort oder entzogen werden,
wie etwa im Fall der Prekaritdt — um diesen Begriff wieder aufzugreifen —, dann stei-
gert sich das Ausgesetztsein: Ausgesetztsein gegeniiber den Elementen, gegeniiber
allen Risiken, denen ein Korper ausgesetzt sein kann. Auch wenn ich gegeniiber dem
Wort »Risiko« aufgrund seiner neoliberalen und versicherungstechnischen Implika-
tionen starke Vorbehalte habe, wiirde ich, dessen ungeachtet, von einem Risiko im
Kern der Interdependenz sprechen. Interdependenz ist fragil, die Bedingungen der
Interdependenz miissen stets aufs Neue sozial und 6konomisch reproduziert werden,
um die schédlichen, ja fatalen Konsequenzen des Ausgesetzseins zu lindern.

Noch einmal anders formuliert: Aus einer rein egologischen oder gar egozentri-
schen Perspektive kann ich sagen: »Ich bin ausgesetzt und ich will dies nicht. Ich
brauche Schutz, ein Dach iiber dem Kopf, ich brauche grundlegende Dinge, die mir
vorenthalten werden, ich fithle mich auf geféhrliche Weise ausgesetzt.« Und dann
kann ich versuchen, meine Probleme zu 16sen, mir ein gutes Handbuch besorgen,
einen Selbsthilferatgeber, der mir helfen wird. Das wire ein rein egologischer Dis-
kurs, der das Egologische sogar auf den begrifflichen Rahmen zur Beschreibung von
Prekaritéit ausdehnt. Wenn ich dagegen mein Ausgesetztsein als eine Bedingung ver-
stehe, die ich mit Anderen teile, die auf gleiche Weise ausgesetzt sind wie ich, weil
wir beispielsweise arbeitslos sind oder Studierende mit enormen Schulden usw., dann
— so scheint mir — verlasse ich nicht nur die Erste-Person-Perspektive, sondern be-
ginne, eine geteilte, gemeinsame Erfahrung zu verstehen, eine durch und durch ge-
schichtliche Erfahrung, die mir dann vielleicht erlaubt, einen bessere Einsicht in die
breitere Struktur der Interdependenz zu gewinnen.

Dies ist meiner Ansicht nach der Grund dafiir, warum viele Bewegungen — wie
etwa Occupy oder die Indignados in Spanien — damit begonnen haben, kleinere In-
terdependenzgemeinschaften zu errichten. Am Anfang dieser Bewegungen steht die
Inszenierung, Verkorperung, Inanspruchnahme und Befiirwortung kleinerer Gemein-
schaften, in denen eine Form der Arbeitsteilung am Werk ist und deren Mitglieder

- am 14.02.2028, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 307

unterschiedliche Aufgaben tibernehmen. Dabei handelt es sich um kleinere, proviso-
rische und iibergangshafte Modelle interdependenten Lebens. Das ist das erste, was
passiert, wenn man von der Perspektive der ersten Person zu der der Interdependenz
iibergeht, und ich verstehe dies als eine Art provisorischen Experimentierens und
Ausprobierens unterschiedlicher Formen der Kohabitation und der Interdependenz.

ANNA BABKA: Ich wiirde gerne eine konkrete Frage zur Prekaritit und zum Ausge-
setztsein im Kontext befristeter Arbeitsverhéltnisse und forcierter Mobilitét stellen —
nicht zuletzt im akademischen Kontext. Wir alle sind einer neoliberalen Ideologie aus-
gesetzt, die unterstellt, dass prekére Arbeitsverhéltnisse zu mehr Wettbewerb und damit
zu groBerer Produktivitdt fiihren. So behauptete kiirzlich eine Vertreterin der Universitét
Wien, dass Jobunsicherheit zu mehr Produktivitdt und damit zu mehr Erfolg fiihre:
Umso unsicherer die eigene Situation ist, umso mehr arbeite man, um irgendwann ein-
mal »hinein« zu kommen. Was kdnnen wir einer solchen Behauptung entgegensetzen?

JUDITH BUTLER: Nun, es gibt Strategien und Taktiken. Man konnte etwa eine De-
monstration organisieren, in der man jedes Wort der Behauptung auseinandernimmt
und damit einen Gegendiskurs etabliert. Man konnte auch eine gesamte Tagung dar-
iiber veranstalten, Vortragende einladen und das Ganze dann online publizieren. Es
gibt viele Mdglichkeiten. Sara Ahmeds Blog »feministkilljoys« ist ein gutes Beispiel
dafiir. Sie wiirde von der Arbeit an der Universitdt nach Hause kommen, nachdem sie
dort wieder einmal etwas Unségliches gehort hat, sich an den Computer setzen und
einen ganzen Blogeintrag dariiber schreiben. Damit wendet sie sich an die ganze Welt
und postet den Satz, damit alle ihn sehen konnen, etwa auf YouTube: »Diesen Satz
hat man heute zu mir gesagt.« Sie macht das wirklich groBartig. Natiirlich kann das
nicht jeder, aber in der Art und Weise, wie sie es macht, kritisiert sie die neoliberale
Ideologie der Eigenverantwortung und macht deutlich, wo die Verantwortung tat-
séchlich liegt. Sie tibernimmt nicht die Verantwortung dafiir, verletzt worden zu sein
— das wire die neoliberale Geste schlechthin —, sondern stellt die Ungerechtigkeit
einer solchen Zumutung heraus.

Die Vorstellung, dass Prekarisierte fiir ihre Situation selbst verantwortlich sind,
ist geradezu absurd. Denn einerseits werden die Bedingungen dkonomischen Wohl-
ergehens gemeinsam mit den sozialdemokratischen Errungenschaften systematisch
zerstort, wihrend man andererseits fiir dieses strukturelle Problem individuell ver-
antwortlich gemacht wird. Auf diese Weise wird das strukturelle Problem durch die
Zuschreibung von Verantwortung verschleiert: »Es liegt einzig und allein an dir
selbst, mehr aus dir zu machen, um in einer Welt wettbewerbsfahig zu bleiben, in der
die Chancen, dass man iiberhaupt irgendetwas bekommt, immer geringer werden.«
Ich denke, dass dies nicht zuletzt auch im akademischen Bereich der Fall ist, nicht
nur in Europa, sondern auch in den USA und anderswo. Es handelt sich dabei um ein
duBerst dringliches Problem.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

Dabei beruht diese Vorstellung auf einer bestimmten Form von Individualismus
bzw. auf dem Ideal eines kompetitiven Selbst in einer Welt schwindender Moglich-
keiten, was auch noch positiv gesehen wird. Und aus welchen Griinden? Nun, aus
sozialdarwinistischen — also sehr schlechten — Griinden. Es herrscht eine Ideologie,
der zufolge nur der Stirkere iiberlebt und es nur die Besten ganz nach Oben schaffen.
Aber »die Besten« — das sind nicht die Kliigeren oder die, die mehr zu bieten hétten,
sondern diejenigen, die bereit sind, ihre Gegner zu zerstoren und die in diesem wahn-
sinnigen Rausch des Konkurrenzkampfs sogar ihre Selbstzerstorung in Kauf nehmen.

Mit anderen Worten: »Deine Wettbewerbsfahigkeit ist dein Humankapital.«
Diese Ideologie bringt eine Vorstellung von Gemeinschaft oder Gesellschaft hervor,
in der sich marktkonforme Individuen gegen andere Formen von Interdependenz und
sozialen Institutionen durchsetzen, welche vielleicht besser dazu geeignet wiren,
grundlegende Fragen des Arbeitens zu thematisieren, was implizieren wiirde, die Art
und Weise zu liberdenken und zu restrukturieren, wie Wohlstand verteilt ist und wie
staatliche Forderungen organisiert sind. Die psychischen und physischen Kosten ei-
nes Lebens unter dkonomischen Bedingungen, in denen eine Pflicht zur stindigen
Steigerung des Humankapitals besteht, miissen dabei ebenfalls bedacht werden.

EvA LAQUIEZE-WANIEK: Mit Bezug auf Ihren Artikel »Korperliche Verwundbarkeit,
koalitionére Politik« mdchte ich auf das Problem der Gruppenbildung sowie die Ver-
bindung zwischen dem Subjekt und der politischen Gruppe zu sprechen kommen.
Aus psychoanalytischer Perspektive geht es dabei um das Problem der Identifizie-
rung. Freud zeigt in Massenpsychologie und Ich-Analyse, dass das Individuum in der
Masse dasselbe Uber-Ich mit allen anderen teilt, wobei dieses Uber-Ich sowohl ein
konkretes libidinds besetztes Objekt als auch eine Idealvorstellung sein kann. Aller-
dings kann das Individuum sich mit sehr unterschiedlichen politischen Gruppen iden-
tifizieren — mit linken, rechten oder anderen —, sodass es entscheidend ist zu verste-
hen, mit welcher Art Uber-Ich sich das Individuum identifiziert.

JUDITH BUTLER: Ich habe dazu einige Gedanken. Wenn Freud von Massenpsycholo-
gie spricht und danach fragt, was eine Gruppe oder Masse zusammenhilt, so bezieht
er sich auf den Begriff des Ich-Ideals. Uber ein Jahr nach Massenpsychologie und
Ich-Analyse fiihrt er in Das Ich und das Es den Begriff des Uber-Ich ein und verwen-
det von da an beide Begriffe. Das Uber-Ich ist zweifellos gewaltsamer, und ich denke,
dass die damit bezeichneten Gruppenbildungen sich eher auf nationale Gruppierun-
gen beziehen oder auf Gruppen, deren Zusammenhalt durch die Autoritét einer Re-
gierung oder einer militdrischen Fithrungsfigur stabilisiert wird — Figuren, die entwe-
der reale Personen sind oder eine Art phantasmatische Dimension im Leben des Vol-
kes annehmen.

Eine groBartige Erzéhlung, die illustriert, wie dies funktioniert, ist Franz Kafkas
»Josefine, die Sdngerin oder Das Volk der Méuse«. Es heif3t, dass Josefine singt, und

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 309

dass das Volk zusammenkommt, um sie zu horen. Der Erzdhler behauptet, dass das
Volk sich vereint fiihlt, sobald sie singt. Es liebt ihren Gesang und ohne ihren Gesang
wiirde nichts das Volk zusammenhalten. Dann stellt sich jedoch heraus, dass sie nicht
wirklich singt, sondern bestenfalls pfeift. Sie gibt irgendwelche Tone von sich, die
man nicht wirklich Gesang nennen kann, aber dennoch bringt dieser schone Gesang
— dieses Pfeifen, das kein Gesang ist — das Volk zusammen. Hier zeigen sich die Risse
in einem nationalistischen Ethos: Sie singt und singt nicht, und selbst wenn sie nicht
singt, singt sie und eint uns in ihrem Gesang. SchlieBlich stellt sich noch heraus, dass
niemand Josefine jemals wirklich singen gehort hat. Sie hatte nie etwas zu sagen oder
zu singen, und es bleibt reichlich unklar, ob sie jemals tatsdchlich in Erscheinung
getreten ist. Damit tritt die imaginére Struktur, die das Volk eint, in den Vordergrund.

Ubertragen auf politische Gruppenbildungen: Ich stehe Gruppenbildungen skep-
tisch gegeniiber, die von einem Uber-Ich oder einem starken Glauben an ein repres-
sives Gesetz abhingen, da solche Gruppenbildungen auf Schuld und Selbstbestrafung
beruhen oder auf einer Struktur des Gewissens, in der das Uber-Ich innerpsychische
Bestrafungen vornimmt, selbst wenn eine externe strafende Autoritdt nicht langer
existiert oder notwendig ist. Ich denke also nicht, dass zum Beispiel eine Versamm-
lung von Nicht-Staatsbiirger*innen durch ein vereinigendes Uber-Ich zusammenge-
halten wird. Auch kollektive Akte zivilen Ungehorsams lassen sich, wie ich denke,
nicht auf diese Weise beschreiben. Es brauchte dazu meiner Ansicht nach eine Art
Gegenkraft, eine Bewegung gegen das Uber-Ich, gegen die Schuld, gegen das Ge-
wissen. Die Aufgabe besteht zweifellos darin, einen Weg zu finden, um dem Uber-
Ich im Namen einer anderen Ethik entgegenzutreten, und meine Uberlegungen zur
Interdependenz zielen gerade darauf ab.

Wenn man das Risiko in Kauf nimmt, ein »schlechtes« Subjekt im Sinne Althus-
sers zu werden, dann wird es moglich, die psychische Form des Uber-Ich im Zusam-
menhang mit der Gruppenzugehdrigkeit zu bestreiten, und es tun sich dann andere
Méglichkeiten der Gruppenbildung auf. Damit ist nicht gesagt, dass das Uber-Ich
iiberhaupt keine Rolle mehr spielt, aber ich glaube nicht, dass es das organisierende
Prinzip jener anderen Arten von Gruppen darstellt, die mich hier interessieren. In der
Rezeption von Freuds Arbeiten zur Massenpsychologie wurde unter anderem die
Frage nach der sexuellen Dimension von Gruppenbildungen aufgeworfen sowie da-
nach, wie das Begehren in einer Gruppe libertragen und weitergegeben wird. Es gibt
einiges an Literatur zur erotischen Ubertragung in Gruppenbildungsprozessen und
ich frage mich, inwiefern es moglich wire, Formen von Interdependenz zu denken,
die auf einer affirmativeren Grundlage basieren, auch wenn sie nicht génzlich der
Gefahr entgehen, in einen Schuldkreislauf hineinzugeraten. In diesem Sinne geht es
mir darum, andere Formen ethischer Bezichungen zu denken, die nicht auf Schuld
gegriindet sind.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

SILVIA STOLLER: Ich mochte Thren Begriff des Korpers thematisieren. Dabei interes-
siert mich vor allem die Frage, ob und inwiefern es tatsdchlich der Korper ist, der auf
die Strafle geht. In Thren Arbeiten sprechen Sie manchmal vom Selbst und manchmal
vom Subjekt. In »Korperallianzen und die Politik der Strale« sowie in »Kdorperliche
Verwundbarkeit, koalitiondre Politik« sprechen Sie jedoch fast ausschlieBlich vom
Korper oder von Korpern: »Korper versammeln sich, sie bewegen sich und sprechen
zusammen und sie erheben Anspruch auf einen bestimmten Raum als 6ffentlichen
Raum.« (APV: 96) Aus phinomenologischer Perspektive ist es jedoch unstimmig zu
sagen, dass es der Korper ist, der auf die Straf3e geht. Oder, wenn zum Beispiel meine
Mutter stirbt, dann werde ich nicht sagen »Der Kdrper meiner Mutter ist gestorben,
sondern ich wiirde sagen: »Sie ist gestorben« oder »Die geliebte Mutter ist gestor-
ben«. Auch wenn ich hier mit Thnen spreche, spreche ich nicht zu einem Korper: Sie
haben einen Namen, Sie sind ein Mensch. Koénnten Sie vor diesem Hintergrund Thre
emphatische Bezugnahme auf den Begriff des Korpers erldutern und ausfiihren, wa-
rum sie etwa nicht von »Menschen« oder »Subjekten« sprechen? Ist es wirklich nur
der Kérper, der auf die Strafe geht?

JUDITH BUTLER: Beginnen wir damit, was es heifit, auf die Strale zu gehen. Ich
denke, wir sollten vorsichtig sein, wenn wir analysieren, was es heif3t, auf der oder
auf die Strafle zu gehen, um nicht die Vorstellung eines Korpers, der auf die Strale
geht, félschlich zu substanzialisieren. Anders gesagt: Auf die Stralle zu gehen, setzt
Mobilitdt voraus oder das, was Merleau-Ponty motilité, Motilitdt nennt, ein Bewe-
gungsvermdgen, das sich nicht als eine bestimmte Fahigkeit oder ein bestimmtes Ver-
mogen extrahieren und analysieren lédsst, sondern gerade im Akt des Auf-die-Straf3e-
Gehens ausgeiibt wird. Wir konnen festhalten, dass eine Beziehung zur Umwelt da-
mit zu tun hat, sich durch sie und auf ihr zu bewegen. Dabei ist es wirklich wichtig
dariiber nachzudenken, welche Rolle die Strafle in den jeweiligen Situationen spielt.
Wenn wir beispielsweise an die Favelas in Brasilien denken, dann beteiligen sich
viele gerade deswegen an Aufstdnden, weil sie sich bereits auf der Strafe befinden,
einen GroBteil ihres Lebens auf der Stra3e verbringen und weil es ihnen wichtiger
ist, dass die Strafen in ihrer Nachbarschaft befestigt werden, als dass das ganze Geld
fiir die Olympischen Spiele ausgegeben wird. Ahnliches zeigt sich auch in einigen
der Shanty Towns in Siidafrika, wo gerade fiir die Befestigung von Stralen und bes-
sere Mobilitdtsbedingungen mobilisiert wird. Dabei gilt es im Kopf zu behalten, dass
Gehsteige und Straf3en die infrastrukturellen Bedingungen fiir Bewegung darstellen.
Deswegen sagen Behindertenrechtsaktivist*innen: »Wir bendtigen abgeschrigte
Randsteine und Rampen, damit wir mit unseren Rollstiihlen von der Strafle auf den
Gehsteig kommen konnen und umgekehrt — und ohne diese Infrastruktur konnen wir
uns nicht bewegen.« Dabei geht es um Fragen der Mobilitdt oder der Motilitdt, in
denen etwas, was wir den Korper nennen, auf dem Spiel steht, auch wenn ich deshalb
nicht sagen wiirde, dass der Korper eine Substanz darstellt, die sich durch diese Dinge

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 311

bewegt. Ich denke, dass es eine verkorperte Relationalitit gibt, eine verkdrperte Be-
ziehung zur Umwelt, zur Motilitdt, und dass wir gerade iiber diese Relationen und
Aktivitdten nachdenken miissen.

Wir haben es folglich mit zwei Fragen zu tun: Bewegung und Oberfléche, Bewe-
gung und Infrastruktur. Aus dieser Perspektive kann verkdrperte Bewegung in unter-
schiedlicher Weise durchkreuzt werden: etwa weil es einem verboten ist, auf die
Straf3e zu gehen, oder weil man keine Moglichkeit hat, mit seinen Rollstuhl die Straf3e
zu benutzen, oder weil es gar keine Strafe gibt, weil man uns noch keine Strafle ge-
baut hat. Geht man die Analyse so an, dann wird es uns moglich, diejenigen Merk-
male der Verkorperung ins Auge zu fassen, die hier von zentraler Bedeutung sind,
und wir kénnen anfangen, iiber jene Techniken und infrastrukturellen Beschaffenhei-
ten nachzudenken, die Bewegung ermoglichen oder verunmoglichen. Damit wird
auch deutlich, dass egal iiber welchen Korper wir reden, dieser Korper immer schon
auf eine errichtete Umwelt bezogen ist und so auf technische Mobilitédtsprobleme
stolen kann. Ich glaube daher nicht, dass ich einen Schritt zuriickzutreten und fragen
muss: Wie definiere ich den Korper oder sollte ich den Menschen als einen Koérper
definieren? Das erschiene mir als ein fundamentalistischer Ansatz, der diese Begriffe
substanzialisiert und sie aus ihren gelebten Modalitdten herausnimmt, wéihrend es
weitaus wichtiger wire, gerade jene gelebten Modalititen zu untersuchen und danach
zu fragen, was diese uns iiber die grundlegenden Relationalitéten lehren, die die ver-
korperte Erfahrung bestimmen.

Es kann also ein menschlicher Korper sein, der auf die StraBe geht, ein mensch-
licher Koérper mit einem Tier oder ein menschlicher Kérper mit einer Maschine oder
Stiitze oder mit einer technischen Unterstiitzung anderer Art. Ich kdnnte eines Tages
einen Stock oder vielleicht einen Rollstuhl brauchen, um auf die Strae zu gelangen,
oder auch einen barrierefreien Bus oder eine Rampe, die es mir ermoglicht, in den
Bus einzusteigen. Anders gesagt: Ich bin Teil einer Welt, in der viele oder gar die
meisten Menschen bauliche Unterstiitzungen brauchen, um auf die Strafle zu gelan-
gen. Meine Mobilitdt ist immer schon unterstiitzt; es gibt keine Mobilitét, die nicht
unterstiitzt wére. Wir miissen die infrastrukturellen und technologischen Bedingun-
gen fiir Bewegung beriicksichtigen. Diese Art und Weise, {iber den Koérper nachzu-
denken, lehren uns auch die Disability Studies.

Selbst meine Stimme und meine Rede als ein Vokalisierungsakt sind bereits kom-
plexe verkorperte Ausdrucksformen. Es gibt keine Vokalisierung ohne den Kehlkopf,
und dieser konnte auch so beschaffen sein, dass ich mich nicht stimmlich artikulieren
kann. Ich miisste dann auf Gebardensprache oder andere Ausdrucksformen zuriick-
greifen und manchmal kann ich auch jetzt schon nicht alles, was ich sagen mochte,
stimmlich artikulieren und muss dann andere Bewegungen oder Ausdrucksformen
einsetzen. Diese konnen visuell sein oder verkdrpert, es konnen Gesten oder viel-
leicht sogar Tanzbewegungen sein. Miissen wir deshalb sagen, dass es eine Téter*in

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

hinter der Tat gibt? Wenn dem nicht so ist und wenn wir uns nicht entscheiden miis-
sen, ob ich als ein Mensch oder als ein Koérper auf die Strafle gehe, dann gilt es, nicht
nur die Tatigkeit selbst zu analysieren, sondern die Beziehungen, die artikuliert wer-
den, wenn ich auf die Strale gehe oder spreche. Dann beginnen wir vielleicht, die
Wandelbarkeit von Verkorperung so zu verstehen, dass das spezifisch Menschliche
daran hervortritt, auch wenn das bedeutet, dass wir als Menschen immer schon mit
Objekten und anderen Lebensprozessen in Beziehung stehen, und dass das Mensch-
liche mit der organischen und anorganischen Welt in einer Weise verflochten ist, die
von traditionellen Humanismen ignoriert worden sind.

BIRGIT SAUER: Ich habe dhnliche Frage in Hinblick auf die Politik. Was gewinnen
wir fiir die Politik, wenn wir uns auf den Begriff des Korpers beziehen? Ich muss
mich entschuldigen, ich bin Politikwissenschaftlerin ...

JUDITH BUTLER: Oh, kein Problem, ich lebe mit einer zusammen!

BIRGIT SAUER: Ich habe mich also gefragt: Warum der Koérper? Warum nicht der
Mensch, warum nicht das Subjekt? Denn in der Politikwissenschaft sprechen wir
vom Individuum und vom Akteur, auch wenn diese Begriffe stetig dekonstruiert wer-
den. Auch ich dekonstruiere die Vorstellung des Akteurs oder des individuellen Ich
usw. Daher erscheint es mir durchaus sinnvoll, vom Korper zu sprechen und den Kor-
per als Bestandteil politischen Handelns zu begreifen, da dies uns erlauben konnte,
die Rolle des Individuums im Politischen auf andere Weise zu theoretisieren. Und
selbstverstindlich stellt der Korper, wie Sie immer wieder betonen, keine metaphy-
sische Substanz dar. Vielmehr ist der Korper immer schon moduliert und auf sein
AuBen bezogen, wie die Begriffe der Vulnerabilitét und der Affektion deutlich ma-
chen. Vielleicht liee sich daher auch sagen, dass der Kérper immer schon Teil einer
Institution ist. Aus einer eher materialistischen und marxistischen Perspektive konnte
man auerdem sagen, dass der Korper immer schon Teil gesellschaftlicher Verhélt-
nisse ist. Folglich wire es moglich, zu sagen, dass der Korper immer durch Instituti-
onen, gesellschaftliche Verhéltnisse und Politik moduliert ist und dies kénnte uns zu
einem anderen Begriff des Korpers fithren.

JUDITH BUTLER: Ich habe dazu zwei kurze Anmerkungen. Die erste bezieht sich auf
Hannah Arendt und ihren Begriff des Erscheinungsraums als Biihne des Politischen.
Wenn Arendt diesen Begriff in Vita Activa oder Vom tdtigen Leben einfiihrt, spricht
sie von einem Handeln, das paradigmatisch fiir die Politik ist und das einen spezifi-
schen Sprechakt darstellt. Es geht um einen 6ffentlichen Akt der Rede und sie erach-
tet diese Fahigkeit zur 6ffentlichen Rede als wesentlich fiir demokratische Politik.
Zugleich aber trifft sie in diesem Buch die zentrale Unterscheidung zwischen dem

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 313

Privaten und dem Offentlichen, die das korperliche Leben und die korperlichen Be-
diirfnisse sowie die Reproduktion — wie auch alle Vorgénge des Lebens, des Sterbens
und des Alterns — in eine vorpolitische Sphdre verbannt. Eines meiner Ziele ist gerade
die Befreiung und Offnung der Privatsphire auf das Politische hin, um zu sehen, wie
sich Arendts Idee einer performativen Politik als eine verkorperte Form der Perfor-
mativitdt neu denken lieBe. Ich beziehe mich dabei auch auf ihren Begriff der Plura-
litdt, um verkdrperte und plurale Formen performativen Handelns in den Blick zu
bekommen, was zugleich heifit, den Begriff 6ffentlicher Versammlung neu zu den-
ken. Dabei handelt es sich um ein gegen Arendt gewendetes Argument, das dennoch
einige ihrer zentralen Begriffe aufgreift.

Eine meiner weiteren Zielsetzungen wird vielleicht in einem marxistischen Kon-
text besser verstindlich, ndmlich das Anliegen, die Verschiebung von einem abstrak-
ten zu einem konkreten Rechtsverstindnis weiterzutreiben. Es geht mir dabei darum,
konkrete Rechte als verkérperte Dimensionen menschlichen Lebens zu verstehen und
danach zu fragen, in welchem Verhéltnis diese zur Umwelt und zur Vorstellung der
Gattung im Allgemeinen stehen, wie dies in Marx’ Frithschriften deutlich wird. Wir
konnen in diesem Zusammenhang beispielsweise an Frederick Douglass denken, je-
nen Sklaven, der durch Europa und die Nordstaaten der USA reisen und frei dariiber
sprechen konnte, was es heif3t, ein Sklave zu sein, wéihrend er nicht zuriick in den
Stiden gehen konnte, da er immer noch ein Sklave war. Er benétigte das Geld von
seinen Redeauftritten, um sich von seinem Besitzer freizukaufen und ein freier Mann
zu werden, was ihm nach seiner Europareise gliicklicherweise auch gelang. Douglass
hatte also das abstrakte Recht zu sprechen, aber er war zugleich immer noch Eigen-
tum eines anderen. Diese Szene lehrt uns etwas iiber die Kluft zwischen der Aus-
iibung abstrakter Rechte und der konkreten Materialisierung der Freiheit, die einem
korperliche Selbstbestimmung ermdglicht, und zwar nicht nur als Individuum, son-
dern auch durch die Authebung der Sklaverei als Institution. Das ist nur ein Beispiel
fiir eine Art von Widerspruch, der im klassischen liberalen Rahmen auftritt, in dem
abstrakte Rechte ausgeiibt werden konnen, wihrend einem konkrete Freiheiten vor-
enthalten werden. Vielleicht kdnnte man sagen, dass meine Arbeiten gerade darauf
abzielen, diese Heuchelei oder diese Widerspriichlichkeit in einem gewissen Maf3e
zu liberwinden.

EvA LAQUIEZE-WANIEK: Ich mochte die Frage nach dem Koérper noch etwas kontex-
tualisieren. Foucault hielt 1969 zur Zeit der Studentenrevolten seinen berithmten Vor-
trag »Was ist ein Autor?«. Dabei wurde Foucault von einem anwesenden Phéno-
menologen kritisiert, und ein Student hinterlie3 auf der Tafel den Satz: »Die Struktu-
ren gehen nicht auf die Strale«. Lacan verteidigte Foucault in der Diskussion und
sagte: »Wenn es etwas gibt, das die Ereignisse des Mai zeigten, dann das Auf-die-
Strafle-Gehen der Strukturen.« Nun scheint mir, dass Sie Foucault und Lacan hierin

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

grundsétzlich zustimmen wiirden. Liest man dagegen ihre Ausfithrungen in »Kor-
perallianzen und die Politik der Strale« sowie in »Korperliche Verwundbarkeit, ko-
alitionére Politik«, so gewinnt man den Eindruck, dass es die Korper sind, die auf die
Strale gehen, und nicht die Strukturen. Wie lassen sich diese beiden Alternativen
miteinander vereinbaren?

JupITH BUTLER: Wenn Sie die Frage so formulieren, gibt es nur zwei Alternativen:
Humanismus oder Strukturalismus. Ich verstehe mich jedoch eher als Poststruktura-
listin denn als Strukturalistin. Dariiber hinaus habe ich noch eine andere Wende voll-
zogen — eine Wende hin zu einer ethischen Dimension im Politischen. Der Kdrper
auf der Straf3e ist sicherlich strukturiert, und zwar nicht zuletzt durch die Stral3e selbst
— vorausgesetzt, dass es iiberhaupt eine Strafle gibt, wie ich zuvor im Zusammenhang
mit der Frage der Mobilitét ausgefiihrt habe. Dieser Korper steht in einer Reihe von
Relationen zu dem, was korperliches Leben unterstiitzt oder behindert. Diese Bedin-
gungen, die Mobilitdt moglich machen, erlauben mir, auf die Strafe zu gelangen. Sie
sind Teil dessen, worauf sich der Kérper bezieht, wenn er sich bewegt oder wenn er
sich nicht bewegen kann.

Wie wiirde ich also auf Thre Frage antworten? Ich wiirde antworten: weder ...
noch*. Denn ich denke, dass es sich hier nicht nur um sprachliche Strukturen handelt,
die an die Stelle des materiellen Korpers treten wiirden, auch wenn mir bewusst ist,
dass ich in dem Moment, wo ich dies sage, sprachliche Strukturen verwende und
mich auf vorgegebene Diskursformen beziehe. Ich denke weder, dass sich Materiali-
tét vollstindig auf den Diskurs reduzieren lasst, noch, dass der Diskurs Materialitét
vollstindig bestimmt. Meiner Ansicht nach besteht eine Uberkreuzung zwischen Ma-
terialitdt und Diskurs, die permanent erneuert wird. In diesem Zusammenhang ist der
Begriff des Chiasmus zwischen Sprache und Korper, zwischen Materialitit und Dis-
kurs von grofler Bedeutung, den ich von Merleau-Ponty iibernommen und weiterzu-
entwickeln versucht habe.

In diesem Zusammenhang lieBe sich auch an die virtuelle Welt des Internet als
eines moglichen Erscheinungsraums und eines Raums fiir politisches Handeln den-
ken. Dabei darf man nicht vergessen, dass es ein Korper ist, der vor dem Computer
sitzt, ein Korper, der unter Umstdnden verhaftet werden kann. Der Korper kann nicht
auf seine virtuelle Erscheinung in der virtuellen Welt des Internet reduziert werden.
Zugleich lésst sich das eine nicht vollstindig vom anderen trennen. Ich denke, wir
miissten angesichts der Frage, die Foucault gestellt wurde, {iber jenes Geflecht (ent-
relacs), jenen Chiasmus sprechen, und zugleich jene falsche Alternative zuriickwei-
sen: Entweder ist man Strukturalist*in und 16st die Materialitdt des Korpers auf oder
man ist Phdnomenolog*in und affirmiert die Materialitit des Korpers und es sind
nicht die Strukturen, die auf die Strafle gehen. Es ist vielmehr so, als wiirden Struktur
und Korper »ungliicklich« miteinander Hand in Hand gehen. Die Strukturen werden

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 315

revidiert, wihrend sie gehen; sie werden reiteriert. Es handelt sich um iterable Struk-
turen. Das Verhéltnis zwischen Materialitét und Struktur unterliegt demnach aus post-
strukturalistischer Perspektive einer zeitlichen Reiteration. Beide Momente werden
reiteriert und die Strukturen dndern sich im Zuge dieser Iteration. Es geht dariiber
hinaus nicht einfach nur um Strukturen, sondern um institutionelle Formen, um et-
was, das sich prozesshaft verdndert, je nachdem mit wem es sich bewegt, in welchen
Beziehungen es zur Umwelt steht und zu welchen Zwecken es dient. In diesem Sinne
bleibe ich also beim weder ... noch*.

GERALD POSSELT: Als Sie gerade das Internet erwdhnten, haben Sie deutlich ge-
macht, dass man es nicht als einen korperlosen Raum begreifen kann. Vielleicht
konnten Sie in diesem Zusammenhang noch etwas mehr iiber das Verhéltnis von kor-
perlicher und sprachlicher Vulnerabilitdt sagen. Denn die Frage von hate speech,
symbolischer Gewalt und Vulnerabilitét spielt in den gegenwértigen Debatten rund
um soziale Medien eine zentrale Rolle. Was hier mit ins Spiel kommit, ist die chiasti-
sche Verschrankung zwischen Sprache und Koérper — ein Aspekt, der im Zentrum Th-
rer Uberlegungen sowohl in »Kérperallianzen und die Politik der StraBe« als auch in
»Korperliche Verwundbarkeit, koalitionédre Politik« steht.

JUDITH BUTLER: Internetaktivismus gehort nicht zu meinen theoretischen Schwer-
punkten. Ich habe dazu nur ein paar vorldufige Gedanken: Wenn man sich diesem
Thema serids zuwenden mdochte, miisste man vermutlich die Frage an den Anfang
stellen, welches Verhéltnis zwischen dem Korper und den Maschinen besteht, die er
verwendet, und welche bestimmte Form der Korper im Internet annimmt, wenn wir
es etwa mit einem Avatar oder virtuellen Reprisentationsformen zu tun haben. So hat
beispielsweise Sandy Stone iiber Transgender-Aktivismus im Web gearbeitet und die
Frage aufgeworfen, was es fiir Menschen bedeutet, den geschlechtlichen Korper in
einen Avatar zu verwandeln. Fiir Stone ist diese Technologie fiir die Definition von
»trans« entscheidend. Damit wirft sie die Frage auf, wie ma3geblich diese Form vir-
tueller Verwandlung fiir unser Verstédndnis von Transgender ist. Das impliziert auch
die Frage nach der Materialitit und ihren virtuellen Bedingungen. Dazu haben zahl-
reiche Autor*innen wichtige Arbeiten geleistet, einschlieBlich Elizabeth Grosz.
Friedrich Kittler und andere haben elaborierte Theorien zum Verhéltnis von Materi-
alitit und Virtualitét vorgelegt, und es ist zudem entscheidend im Kopf zu behalten,
dass das Internet nicht nur ein ideeller Raum ist, insofern es auch Maschinen, Server
etc. voraussetzt, die sich groftenteils im Besitz groer Firmen befinden.

Man kann sich exponieren, wiahrend man das Internet fiir aktivistische Zwecke
verwendet; man kann zuriickverfolgt, {iberwacht, gefunden, geschlagen, verhaftet
oder ins Gefdngnis gesteckt werden. Selbst im Internet ist man also mit vielfaltigen
Formen politischer Vulnerabilitidt konfrontiert. Es gibt dariiber hinaus einige neue
und wichtige Arbeiten zum Phidnomen des Cyberbullying, das nicht mehr nur

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

Teenager-Chats betrifft, sondern mittlerweile (nicht zuletzt unter der Trump-Admi-
nistration und zu dem Zeitpunkt, wo ich dies Manuskript lese) eine neue Qualitét
erreicht hat. Dabei werden Dinge gesagt oder angesprochen, die vernichtend sein
konnen. Wir konnen also fragen: Wo findet diese Vernichtung statt? Findet sie im
Korper statt? In der Maschine? Oder geht es gerade darum, dass Kérper im virtuellen
Raum in verschiedenen Weisen geformt werden, sodass Vulnerabilitdt wiederum in
dieser Relation verortet werden muss und nicht an einem ihrer Pole? Ich denke, dass
wir manchmal félschlich davon ausgehen, dass Verletzungen nur an einem Ort pas-
sieren und dabei gerade diese Uberschneidungen iibersehen.

Der Ort spielt jedoch eine gewichtige Rolle, wie auch die Moglichkeit, sich von
der Maschine wegzubewegen oder sie aus dem Fenster zu werfen. Ich mdchte sicher-
lich nicht Materialitdt und Virtualitit in eins setzen; vielmehr miissen wir auch dar-
iiber nachdenken, welche Gerdte und Anwendungen sowie welche Internetrdume
wem zur Verfiigung stehen. Ich stehe mit Leuten auf der ganzen Welt in Verbindung,
deren Internetrdume polizeilich iberwacht werden und denen viele Materialien nicht
zur Verfligung stehen. Der Ort ist also von Gewicht und es gibt eine Dimension von
Materialitit und Korperlichkeit, die nicht auf den virtuellen Bereich reduziert werden
kann, auch wenn wir hier immer komplexere Uberlappungsformen beobachten kén-
nen. Vielleicht verweist das auch auf sprachliche Vulnerabilitit, auf das Problem der
Beschimpfung und Verletzung sowie auf Formen des Ausgesetzseins, der Verleum-
dung oder des Ausgegrenztseins, die gegen den eigenen Willen erfolgen. All das ent-
zieht sich héufig strafrechtlichen Konsequenzen, da es nicht immer méglich ist, der-
artige Verletzungen zu ihrem Ursprung zuriickzuverfolgen.

Ich habe sicherlich viele Monate meines Lebens in banger Angst vor meinen
E-Mails zugebracht, da mir viele Leute unsédgliche Dinge zusendeten. Man sieht dann
nur die Betreffzeile an und fragt sich schon: Soll ich das {iberhaupt 6ffnen? Zugleich
gibt es Formen von globalem Aktivismus und globaler Vernetzung, die durch das In-
ternet moglich werden und die zuvor undenkbar gewesen wiren — und dafiir bin ich
sehr dankbar. Ich denke dabei u.a. an die Occupy-Bewegungen, die zur gleichen Zeit
stattfanden oder an gut koordinierte Hungerstreiks in verschiedenen Teilen der Welt.
Diese Formen der Koordination werden auf einmal moglich, womit sich zugleich
eine ganz neue Ebene von Verbindungen und Interdependenzen auftut. Ich werde
wahrscheinlich nicht diejenige sein, die Sie anrufen, wenn Sie ins Krankenhaus miis-
sen, weil ich am anderen Ende der Welt lebe, aber es ist sehr wohl mdglich, an andere
Unterstiitzungsformen zu denken, die durch derartige Internetverbindungen erleich-
tert werden, die Menschen miteinander in Kontakt bringen und Unterstiitzung, Infor-
mation und Solidaritdt ermdglichen.

Ich kann noch nicht genau sagen, was daraus weiter folgt, aber ich denke, dass
bestimmte lokale Ereignisse, etwa ein Protest oder ein Streik, nicht in der intendierten
Weise stattfinden konnen, wenn sie nicht von den Medien aufgegriffen werden. Somit
sind die Medien in gewisser Weise bereits dem Ereignis eingeschrieben, was zugleich

- am 14.02.2028, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 317

heil3t, dass zahlreiche andere Orte fiir das Ereignis, das hier und jetzt stattfindet, kon-
stitutiv sind. Fiir gegenwartige politische Mobilisierungen ist diese Frage der Multi-
lokalitdt extrem bedeutsam.

ANDREAS OBERPRANTACHER: Meine Frage betrifft die korperliche Vulnerabilitédt im
Verhiltnis zur Moglichkeit des Erscheinens, wie sie in der Figur der illegalen Ein-
wander*in als eines emergenten Subjekts deutlich wird. In diesem Zusammenhang
zeigt sich, dass Vulnerabilitit nicht nur ungleich verteilt ist, sondern dass wir auch
danach fragen miissen, wer in welcher Weise sprechen kann und wer das Vermdgen
hat, seine Vulnerabilitit zur Sprache zu bringen. Dabei ist es oft der Fall, dass gerade
diejenigen, von denen wir annehmen konnen, dass sie weniger vulnerabel sind, ihre
Vulnerabilitit nachdriicklicher artikulieren kdnnen. Man denke hier beispielsweise
an die Europdische Union und ihre integrierte Grenzverwaltung: Die EU présentiert
sich selbst als extrem vulnerabel und minimiert zugleich die Vulnerabilitdt und Visi-
bilitdt von Refugees. Mich wiirde interessieren, was Sie liber diese Verbindung oder
diese fehlende Verbindung zwischen Vulnerabilitdt und Erscheinen denken, in dem
Sinne, dass nicht alle Formen kdrperlichen Ausgesetztseins sichtbar oder artikulier-
bar werden kdnnen.

JUDITH BUTLER: In meiner Auseinandersetzung mit Arendts Begriff des Erschei-
nungsraums sah ich mich unter anderem mit folgender Frage konfrontiert: Wer kann
erscheinen und wer nicht? Darauf verweist auch Jacques Ranciére mit Blick auf
Arendt. In Vita activa analysiert Arendt unterschiedliche Gruppen, wie etwa Sklaven
oder Frauen, die zu einem bestimmten geschichtlichen Zeitpunkt nicht in Erschei-
nung treten konnten. Angesichts der gegenwirtigen politischen Verhéltnisse scheint
es mir, dass unter anderem das Geféngnis die Funktion erfiillt, bestimmte Teile der
Bevdlkerung aus dem Erscheinungsraum zu entfernen und auszusondern, sodass sie
nicht erscheinen und nicht mehr erscheinen kénnen. Wenn sie dennoch erscheinen,
so nur vermittelt iiber Anwélt*innen oder Netzwerke oder im Rahmen von Gefiang-
nisprotesten. Sie erscheinen also nur durch Vertreter*innen. Es ist beispielsweise sehr
schwer, Fotografien aus dem Inneren von Gefingnissen zu bekommen. Ein anderer
Ort, an dem sich dies offensichtlich so verhilt, sind die Grenzen der Nationalstaaten
oder der EU, und dies trifft selbstverstéindlich auch auf die Fliichtlingslager an den
Grenzen Europas oder Syriens zu.

Das beriihrt auch die Frage, wie Refugees reprisentiert werden, ob sie liberhaupt
reprasentiert werden, und welchen Zugang sie zu Mitteln der Selbstreprisentation
haben. Wir sprechen hier von Bevolkerungsgruppen, die aus dem Erscheinungsraum
verstofen sind und die hochgradig reglementiert sind in der Art und Weise, wie sie
erscheinen konnen, in welchen Formen und in welcher Gestalt. Diese Verhaltnisse
tiben Druck auf den Représentationsdiskurs aus, was zu einem politischen Kampf

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

318 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

dartiber fithren kann, wer diejenigen représentiert, denen es verwehrt ist, zu erschei-
nen und sich selbst zu représentieren, oder denen Grundfreiheiten der Selbstrepra-
sentation vorenthalten werden. Hier kommt wieder das Risiko des Paternalismus mit
ins Spiel, das Risiko jeder Art von diskursiver Aneignung. In den USA wird beispiels-
weise ein ganz dhnlicher Diskurs iiber die Frage der Grenzen gefiihrt. Die Grenze zu
Mexiko wird sténdig als vulnerabel hingestellt. Und als Weil3e in Kalifornien vor ei-
nigen Jahren zu einer offiziellen Minderheit wurden, gab es viele Diskussionen iiber
die vermeintliche Vulnerabilitét von Weillen. Der Begriff der Vulnerabilitét kann also
strategisch verwendet und eingesetzt werden. Dies sollten wir niemals vergessen, und
was ich in meinen Arbeiten versuche, ist gerade, den Begriff der Vulnerabilitdt auf
andere Weise zu verwenden. Ich habe mich sozusagen auf einen hegemonialen
Kampf um die Frage eingelassen, wie dieser Begriff am besten verwendet werden
sollte, und ich bin nicht bereit, ihn der Rechten zu iiberlassen. Sie kénnen den Begriff
nicht besitzen, und nur weil sie ihn zu schindlichen Zwecken eingesetzt haben, heifit
dies nicht, dass wir anderen ihn darum nicht mehr verwenden kénnen.

Wenn wir beispielsweise der Frage nach dem Verhiltnis von Vulnerabilitét und
(Eigen-)Interesse nachgehen, dann scheint es mir wichtig, sich von einem
Hobbes’schen Modell zu distanzieren, demzufolge ich anerkenne, dass ich verletzbar
bin und andere verletzen kann und dass es in meinem eigenen Interesse liegt, einen
Gesellschaftsvertrag einzugehen, in dem wir uns darauf verpflichten, dies nicht zu
tun. Verstehen Sie mich nicht falsch: Ich bin natiirlich froh, in einem solchen Gesell-
schaftsvertrag zu leben; wir brauchen ihn wohl. Ich denke jedoch, dass die anthropo-
logische Basis vertragstheoretischen Denkens impliziert, dass wir alle aus Eigeninte-
resse handeln und dass wir solche Vertrage in dem Mafe eingehen, wie sie unserem
Eigeninteresse dienlich sind. Im Gegensatz zu diesem Modell versuche ich, einen
anderen Begriff der Interdependenz ins Spiel zu bringen, demzufolge die Verletzung,
die ich einem anderen zufiige, auch meine sozialen Bindungen verletzt bzw. die Art
und Weise, in der ich in eine soziale Welt einbezogen bin. Damit findet zugleich eine
Verschiebung statt, weg vom klassischen Modell, insofern ich mich nicht nur als ei-
geninteressiertes Individuum begreifen kann, sondern vielmehr als ein interdepen-
dentes Wesen, das mit anderen gemeinsam in einer Welt lebt.

SUSHILA MESQUITA: Ich wiirde gerne iiber die Moglichkeiten von Koalitionsbildun-
gen in einem Menschenrechtsrahmen sprechen, vor allem mit Bezug auf LGBT-Kam-
pagnen. Meiner Ansicht nach sind solche Koalitionsbildungen zum Scheitern verur-
teilt, wenn wir nicht auf die postkolonialen Verwerfungen und die paternalistischen
Rahmen achten, die sie oft beinhalten. Meine Frage wire daher, wie wir Koalitionen
bilden konnen — im Wissen, dass sie scheitern oder sogar gegenldufige Wirkungen
haben kdnnen —, und dabei kolonialistische, eurozentrische oder paternalistische Ges-
ten vermeiden?

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 319

JUDITH BUTLER: Es gibt eine laufende Debatte dariiber, wie LGBTQ-Koalitionen
funktionieren sowie iiber den Menschenrechtsrahmen, der von eher konservativen
Schwulen- und Lesbenorganisationen als unhinterfragter Bezugspunkt fiir das Nach-
denken tiber Menschrechtsverletzungen und soziale Unterdriickung angenommen
wird. Einer der schirfsten Kritikpunkte daran ist, kurz gesagt, dass der Menschen-
rechtsrahmen kulturimperialistisch ist, in dem Sinn, dass er kulturelle Vorannahmen
aus dem Westen, aus Europa oder den USA auf unterschiedliche kulturelle und sozi-
ale Kontexte und Weltregionen iibertragt, mit dem Effekt, dass die lokalen Kampfe
durch diese umfassenderen Menschenrechtsrahmen aus dem Blick geraten. Meiner
Meinung nach ist eine aktive Kritik der kulturimperialistischen Annahmen, die in
manchen Menschenrechtsrahmen getroffen werden, durchaus sinnvoll, ohne dass da-
mit der Menschenrechtsrahmen als ganzer verabschiedet wird. Mit anderen Worten:
Es gibt eine Geschichte der Menschenrechtsrahmen, es gibt mehrere, diese stehen in
Konkurrenz zueinander, je nachdem, ob wir davon sprechen, wie grofe Stiftungen
Menschenrechtseinsétze finanzieren, oder davon, wie der Internationale Gerichtshof
bestimmten Rechten Nachdruck verleiht, wenn er Genozid oder Vergewaltigung nach
seinen MaBstdben beurteilt. Wie viele andere Diskurse auch ist der Menschenrechts-
diskurs nicht v6llig singuldr und er lasst sich auf unterschiedliche Weise mobilisieren
und kritisieren. Ich weise daher die Vorstellung zuriick, dass er nur eine einzige Form
hat und dass er ausschlieBlich kulturimperialistische Implikationen hat.

Ich war vor langer Zeit in der International Gay and Lesbian Human Rights Com-
mission (IGLHRC) involviert und habe heute ein sehr ambivalentes Verhdltnis zum
Menschenrechtsrahmen. Diese Organisation war bei vielen rechtlichen und politi-
schen Problemen sehr hilfreich. Sie spielte eine wichtige Rolle in bestimmten Ge-
richtsprozessen, die entscheidende Prizedenzfille geschaffen haben, um Gewalt und
Diskriminierung unter Strafe zu stellen und bestimmte Freiheitsrechte zu unterstiit-
zen, wie etwa homosexuelle Elternschaft oder Migrationsrechte. Daher bin ich nicht
bereit zu sagen: »Ich kann nicht gegen die Ermordung Homosexueller in Uganda
eintreten, denn damit wiirde ich einen Menschenrechtsrahmen aufrufen, der mich
dem Vorwurf des Kulturimperialismus aussetzen wiirde.« Das ist eine absolut inak-
zeptable Position. Ich werde Menschenrechtsrahmen kritisieren, die kulturimperia-
listische Ziele verfolgen, und ich werde sicherlich diese Morde verurteilen.

Diese Menschenrechtsverletzungen finden nicht nur in Afrika oder auBerhalb der
USA oder Europas statt. Nehmen wir zum Beispiel den Fall von Larry King aus Stid-
kalifornien (sein selbstgewahlter Name war Leticia), einem transsexuellen Jugendli-
chen, der im Alter von 15 Jahren getdtet wurde, und analysieren wir dies in Relation
zu dem, was in Afrika und Lateinamerika geschieht und durch erschreckende Statis-
tiken zum feminicidio dokumentiert wird. Oder denken wir an einen globalen Ver-
gleichsrahmen, der nicht notwendigerweise die Vorstellung reproduziert, dass wir als
Mitglieder der euro-atlantischen Allianz in irgendeiner Weise fiir wahre Menschen-

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320 | JUDITH BUTLER IM GESPRACH

rechte stehen, wéhrend all die Menschenrechtsverletzungen im Rest der Welt gesche-
hen, und dass wir allein mit unseren Mitteln in paternalistischer Weise eine gute Welt
erschaffen konnten. (Wiahrend ich dieses Gespriach durchsehe, mochte ich hinzufii-
gen, dass gerade die USA momentan einige Menschenrechtsgruppen bitter notwendig
hitten, die das Erstarken der White Supremacy beobachten.)

Es braucht, denke ich, Mittel und Wege der Inszenierung, der Rahmung und der
Kritik, damit wir nicht in eine vollige ethische Lihmung geraten, wenn etwa fithrende
Schwulen- und Lesben-Vertreter*innen und Organisationen sich weigern, irgendet-
was dariiber zu sagen, was in der Welt vor sich geht, selbst wenn es sich um offen-
sichtliche Verbrechen handelt. Wir miissen also mit diesem Dilemma umgehen — ich
denke, es ldsst sich nicht auflésen und ist Teil eines fortwahrenden Kampfes. Auch
wenn ich denke, dass Menschenrechtsrahmen niitzlich und wichtig sind, so glaube
ich doch nicht, dass sie uns ein vollstindiges Bild der Macht bieten kénnen. Wenn
man mich also fragt, ob man die Menschenrechtsverletzungen in Paléstina kritisieren
darf, so antworte ich klar mit »Ja«. Man sollte gegen die Menschenrechtsverletzun-
gen in Paléstina eintreten. Aber das Problem an Paldstina ist nicht nur die Liste an
Menschenrechtsverletzungen. Wenn wir es so darstellten, dann beriicksichtigen wir
weder das Problem des Siedlerkolonialismus noch den Entzug von Biirgerrechten
oder den Mangel an politischer Selbstbestimmung, was alles zentrale politische Prob-
leme darstellen, die jeweils andere politische Rahmen mitimplizieren. Man kann dem
Problem nicht dadurch beikommen, dass man die Anzahl der Leute zihlt, die am
Checkpoint schlecht behandelt werden, auch wenn eine solche Liste ein wichtiges
Beweisstiick in einer breiteren politischen Analyse systematischer Unterdriickung
unter fortdauernder kolonialer Herrschaft darstellen kann. Anders gesagt: Die Men-
schenrechte stellen einen taktischen und instrumentellen Diskurs innerhalb einer
breiteren Kritik institutioneller und 6konomischer Macht dar. Wir machen jedoch ei-
nen Fehler, wenn wir die Menschenrechte zur einzigen Perspektive werden lassen, in
der wir liber Politik und Macht nachdenken.

In meinem Versuch, diesen Fragen nachzugehen, habe ich auch auf den Begriff
der kulturellen Ubersetzung zuriickgegriffen, wie er sich bei Gayatri Spivak und einer
Reihe anderer Autor*innen wie etwa Talal Asad findet. Die Praxis der kulturellen
Ubersetzung besteht darin, Solidarititsformen aufzubauen, die nicht darauf abzielen,
eine einzige Idee des Menschlichen oder eine einzige Idee des guten Lebens auf alle
anzuwenden. In diesen Situationen werden Verbindungen gerade dadurch gestiftet,
dass man versucht, durch eine andere Sprache zu sehen, oder die eigene Sprache in
produktiver Weise durch eine andere Sprache unterbrechen oder erweitern zu lassen,
und dass man sich darauf einldsst, Behauptungen anders vorzubringen oder politische
Probleme anders anzugehen — anstatt alle in den selben Diskurs zu assimilieren.

Ich frage mich manchmal, ob der Rahmen sich verschieben und sich stirker 6f-
fentlichen Diskursen iiber diese Fragen 6ffnen muss. Dort, wo ich in Kalifornien lebe,

- am 14.02.2028, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, KORPER, VULNERABILITAT | 321

gibt es ein grofes Krankenhaus, in das immer wieder misshandelte Frauen eingelie-
fert werden. Ich hatte die Gelegenheit, mit einigen Mitarbeiter*innen vor Ort zu spre-
chen, die mir von der grolen Anzahl an Frauen erzihlten, die jedes Jahr, gewdhnlich
im Zusammenhang von Ehestreitigkeiten, geschlagen oder gar getdtet werden. Viele
dieser Verbrechen sind sogenannte »Verbrechen aus Leidenschaft«; sie geschehen,
weil ein Mann glaubt, dass eine Frau sexuell untreu wire, dass sie ihn beleidigt oder
sich seinen Forderungen widersetzt hitte. Ich denke an die vielen Orte auf der Welt,
an denen Frauen geschlagen, mit dem Tod bedroht und manchmal getdtet werden —
einzig und allein wegen ihrem sexuellen Ungehorsam oder ihrer Unabhéngigkeit. Der
Rahmen, den wir verwenden, muss eine globale Perspektive beinhalten. Wenn wir
Gewalt gegen Frauen analysieren und bekdmpfen wollen, dann stellt sich beispiels-
weise die Frage: Wie lassen sich die Formen des Ehrenmords, die wir in bestimmten
religidsen Kontexten beobachten, mit Gewalt gegen Frauen in US-amerikanischen
Stédten vergleichen, die nicht religios gerahmt ist? Mit anderen Worten: Ist Religion
der definierende Rahmen unserer Analyse? Sollte er es sein? Oder miissten wir den
Blick nicht vielmehr auf jene globalen Verbindungen richten, die uns erlauben, die
systematischen Formen zu sehen, in denen Frauen der Gewalt und dem Tod ausge-
setzt sind — iiber alle Unterscheidungen zwischen dem Sdkularem und Religidsem
hinweg? Dabei wiirde es eben nicht nur um die Grenze zwischen dem Religidsen und
dem Sidkularen oder zwischen dem Islamischen und dem Nichtislamischen gehen.
Frauen werden gewiss in vielen orthodox-religiosen Kontexten unterdriickt, aber
nicht alle Religionen nehmen orthodoxe Formen an, und Frauen werden auch in
nicht-religiésen Kontexten unterdriickt.

Es ist wichtig, der Versuchung zu widerstehen, einen Siindenbock finden zu wol-
len, und wir miissen die vielschichtigen Dimensionen der Unterdriickung von Frauen
begreifen. Dazu miissen wir jene politischen und sozialen Bewegungen unterstiitzen
und erhalten, die sowohl dynamische Ubersetzungsprozesse als auch neue Weisen
des Nachdenkens iiber globale Interdependenz und geteilte ethische Bestrebungen
moglich machen. Denn es ist eines, Ethik als eine Angelegenheit des Urteilens auf-
zufassen, und es ist etwas anderes, Ethik in eine politische Vision einzubeziehen, die
versucht, Gewaltlosigkeit und Interdependenz als konstitutive Merkmale der Welt,
die wir gemeinsam aufbauen und bewohnen mochten, zu affirmieren.

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 07:22:48.



https://doi.org/10.14361/9783839438466-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

