
Recht und Gerechtigkeit in Eichmann in Jerusalem | 251 

 

4.3 DIE TODESSTRAFE UND DAS RECHT  

AUF RECHTE 
 

Nun mag es ersichtlich scheinen, warum Arendt die Todesstrafe für 

Eichmann auch dann affirmierte, wenn sie eigentlich ihrem Menschen-

bild eklatant widerspricht. Und doch bleibt ein fader Beigeschmack, war 

sie doch diejenige, die eindringlicher als alle vor ihr auf das „Recht, 

Rechte zu haben“ beharrte und dieser Überlegung einen ganzen Ab-

schnitt in Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft widmete. Wenn 

das Recht, Rechte zu haben durch diesen Passus das Leben als nicht 

durch den Staat verfügbar normiert, würde sie Eichmann das Recht, das 

sie jedem Menschen zugebilligt wissen möchte, absprechen, ihn also als 

Mensch negieren. Daher ist eine eingehendere Untersuchung nötig, die 

den materiellen Gehalt des Rechts auf Rechte extrahiert. Es sei das ein-

zige Menschenrecht, „in einem Beziehungssystem zu leben, in dem man 

aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt wird“
145

 – also Teil 

einer politischen Gemeinschaft zu sein. In der Geschichte der Mensch-

heit habe sich die Notwendigkeit zur Normierung dieses Anspruchs je-

doch erst im Auseinanderbrechen der Vielvölkerstaaten offenbart. Zuvor 

sei das, was nun garantiert werden muss, nicht als Recht, sondern „eher 

als ein allgemeines Kennzeichen des Menschseins“
146

 wahrgenommen 

worden, die mit ihm verbundenen anderen Rechte „als menschliche Fä-

higkeiten“
147

: „[D]ie Fähigkeit, im Zusammenleben durch Sprechen, und 

nicht durch Gewalt, die Angelegenheiten des menschlichen und vor al-

lem des öffentlichen Lebens zu regeln.“
148

 

Die mit der Exponierung im öffentlichen Raum einhergehenden 

Möglichkeit, an Handlungen gemessen zu werden, sei den Staatenlosen 

in der Zwischenkriegszeit verwehrt worden, ihr Recht auf Rechte, also 

ihre juristische Person, sei durch die Staatenlosigkeit automatisch getötet 

worden. Anders jedoch, so Arendt, stellt sich die Situation der als Juden 

Verfolgten im Nationalsozialismus dar: In diesem Fall habe es sich um 

einen „geplanten Mord“
149

 gehandelt. Sie waren nur „aufgrund dessen, 

                                                             

145 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 614. 

146 Ebd. 

147 Ebd., S. 614 f. 

148 Ebd., S. 615. 

149 Ebd., S. 922. 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-010 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


252 | Integrität und Verantwortung 

 

 

was sie unabänderlicherweise von Geburt sind [...]“
150

 rechtlos, ihre 

Handlungen hatten keine Auswirkungen auf ihren Status mehr. Diese 

Ausstoßung sei es, die ihn seine spezifisch menschliche Qualität, näm-

lich unter Menschen zu leben, raubte.
151

 Ohne die Eingebundenheit in 

eine politische Gemeinschaft sei eine öffentliche Erinnerung an den 

Menschen nicht möglich, sein Leben hinterlasse keine Spuren.
152

 Die 

Nationalsozialisten haben diese ‚Auslöschung‘ des Lebens in den Kon-

zentrationslagern auf die Spitze getrieben und somit ihren Opfern nicht 

nur das Leben, sondern auch die Würde geraubt. Dieser Passus lässt er-

kennen, dass für Arendt nicht so sehr das Recht auf Leben an sich im 

Mittelpunkt steht, sondern die Anerkennung der Anderen als Menschen 

und die Beurteilung dieses Menschen aufgrund seiner Taten. Der Pro-

zess, der zur Verurteilung Eichmanns führte, war an rechtsstaatliche Vo-

raussetzungen gekoppelt und die Todesstrafe Resultat seines Handelns, 

nicht seines Seins.
153

 Er wurde also als Person anerkannt, und der Pro-

zess, der – wie bereits untersucht – bereits Teil der Erinnerung ist, sorgte 

dafür, dass ihm die menschliche Würde, wenn auch nicht das Recht auf 

Leben zugesprochen wurde, die er seinen Opfern verwehrte. 

 

 

                                                             

150 Ebd., S. 609 f. 

151 Ebd., S. 616. 

152 Bruns, Was heißt Menschenwürde in: Raum der Freiheit. Reflexionen über 

Idee und Wirklichkeit, Meins/ Daxner/ Kraiker (Hrsg.), S. 79 (81). 

153 Förster, Das Recht auf Rechte und das Engagement für eine gemeinsame 

Welt, http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/146/258, ab 

gerufen am 11.01.2017, die Anknüpfung der Todesstrafe an Handlungen 

des Individuums stellt sich hierbei als das herausragende Charakteristikum 

der Rechtstaatlichkeit dar. Insofern gehen Butlers Überlegungen fehl: Für 

sie liegt der Unterschied zwischen Genozid und einem „normalen“ Mord 

darin, dass ersterer staatlich installiert ist. Dies führt zu der Überlegung, ob 

nicht auch die Todesstrafe eine – überzogen formuliert – Form des Geno-

zids sei. Dies lässt sich insbesondere mit dem Hinweis darauf entkräften, 

dass das für Arendt ausschlaggebende Merkmal die „Unschuld“ der Opfer 

des Völkermords, selbst vom Standpunkt der Täter aus war. (Butler, Han-

nah Arendt’s Death Sentences in: Comparative Literature Studies, Volume 

48, S. 280 (292)). 

https://doi.org/10.14361/9783839447581-010 - am 14.02.2026, 09:56:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/146/258
https://doi.org/10.14361/9783839447581-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/146/258

