Kapitel 15: Exkurs. Der Riickgriff auf Kant
und die nichtpositive Affirmation

49. Die zwei Negationen beim friihen Kant

In ,,Vorrede zur Uberschreitung* prisentiert Foucault die nichtpositive Affirma-
tion als eine Entdeckung der ,,zeitgendssischen Philosophie®, implizit also als
eine Entdeckung der ,,Philosophie” Nietzsches, Batailles, Blanchots und nicht
zuletzt der Archidologie selbst. Dieser Entdeckung ist das Potential einer ,,Ver-
schiebung®, das heift, eines epistemischen Bruchs zuzuerkennen. Dabei mag ein
solcher Bruch allerdings bereits mit einer vorkritischen Unterscheidung Kants
eingesetzt haben: ,,Vielleicht hat die zeitgendssische Philosophie mit der Entde-
ckung der Moglichkeit einer nicht positiven Affirmation eine Verschiebung ein-
geleitet, die bisher nur in der Kantischen Unterscheidung zwischen dem nihil
negativum und dem nihil privativum ein Aquivalent hatte — welche Unterschei-
dung bekanntlich das kritische Denken in Gang gebracht hat.“! Die Kantische
Unterscheidung macht zuallererst die Denkfigur der Uberschreitung sichtbar, die
keineswegs als eine bloB ,logische” Negation der Grenze im Sinne von Kants
nihil negativum anzusehen ist, da ihr Vorkommen nicht die blole Abwesenheit
(absentia) von Grenze impliziert. Anders gesprochen: Die begriffliche Verkniip-
fung zwischen der Grenze und ihrer Uberschreitung ergibt keinen logischen Wi-
derspruch im Sinne eines kontradiktorischen Gegensatzes. Vielmehr bildet die
Uberschreitung eine ,,reale Entgegensetzung* der Grenze im Sinne des nihil pri-
vativum: als die positive Gegentendenz der Beraubung (privatio) der Grenze und
der Bejahung des Unbegrenzten. Darin #hnelt der Begriff der Uberschreitung
dem Begriff der negativen Grdfien in der Arithmetik, die ja auch nicht die blofe
Abwesenheit der positiven Groflen anzeigen, sondern sich diesen real entgegen-
setzen, so dass ihnen dennoch das Positive der Grdfe iiberhaupt zukommt.

In seiner kleinen vorkritischen Abhandlung, Versuch, den Begriff der negati-
ven Grifen in die Weltweisheit einzufiihren’, fithrt Kant — fast zwei Jahrzehnte
vor der Kritik der reinen Vernunft — eine Reihe von Beispielen solcher Entgegen-

1 VU:38.
2 Kant (1763a). Ich bedanke mich an dieser Stelle bei Ulrich Kaiser fiir den Hinweis
auf das Problem der Realrepugnanz bei Kant. Siche Kaiser (1997).

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

setzungen vor, die er auch als ,,Realrepugnanz oder ,,wahre Entgegensetzung®
kennzeichnet. Die Ruhe kann zum Beispiel entweder eine ,,logische Negation*
von Bewegung und damit die bloe Abwesenheit von Bewegkraft bedeuten, oder
die Summe einer Bewegung und einer Gegenbewegung: ,,Ruhe ist in einen
[Akad.-Ausg.: ,in einem‘] Korper entweder blo ein Mangel, d. i. eine Vernei-
nung der Bewegung, in so ferne keine Bewegkraft da ist; oder eine Beraubung, in
so ferne wohl Bewegkraft anzutreffen, aber die Folge, ndmlich die Bewegung,
durch eine entgegengesetzte Kraft aufgehoben wird.“> Das Gegenteil der Bewe-
gung ist also entweder ihre logische Negation, die ihr bloBes Nichtsein meint;
oder die Beraubung bzw. Authebung der Bewegung durch den Einsatz einer
Gegenursache oder Gegenkraft. Die Gegenkraft ist aber nicht bloBer Mangel an
Kraft, sie ist eine durchaus positive Kraft und ist negativ nur im Verhéltnis zu
derjenigen Kraft, gegen die sie gerichtet ist. Genau im Sinne dieses nihil privat-
ivum sind auch Schulden nicht bloBer Mangel an Vermdgen, sondern stellen
vielmehr ein negatives Vermogen dar, das heilit: einen positiven Betrag Geldes,
der aber in die umgekehrte Richtung flieen, das heilit, abbezahlt werden muss.*
Das alles aber sind im Grunde eher physikalisch-arithmetische Banalititen.
Was Kant mit diesen Beobachtungen eigentlich bezweckt, ist die Einfithrung des
Begriffs der negativen GroBen in die Wissensbereiche der ,,Weltweisheit”, in
denen die Grofle im Sinne der Quantitdt keine ausgepréigte Rolle spielt. Zum
Zweck solcher Einfiihrung geht er daran, von den negativen GrofBen in der
Arithmetik gleichsam die Grdfse selbst abzustreifen — fiir ihren Fall also ausge-
rechnet von der Groe abzusehen —, um aus ihnen den Begriff der ,,realen Ent-
gegensetzung® herauszulosen’: ,,Damit wir aus diesem Begriffe [der negativen
Grofien] dasjenige, was eigentlich der Gegenstand vor die Philosophie ist, he-
rausnehmen, ohne besonders auf die GroBe zu sehen, so bemerken wir zuerst,
daB in ihm die Entgegensetzung enthalten sei, welche wir oben die reale genannt
haben.“® Mit der Isolierung der Struktur der realen Entgegensetzung ist somit der
Boden bereitet fiir die Einfithrung des Begriffs der negativen GréBen in die ver-
schiedenen Bereiche der Weltweisheit, namentlich der Psychologie, Asthetik,
Ethik, Erkenntnislehre, Jurisprudenz und schlielich Metaphysik, wofiir Kant
zahlreiche Beispiele bietet. So ist die Verabscheuung eine negative Begierde im
Sinne des nihil privativum '; Hass eine Beraubung der Liebe®; die Hisslichkeit

Ibid.: 790f. [A 18].

Ibid.: 787 [A 11-12].

5 Auch in der Kritik der reinen Vernunft wird der Begriff des nihil privativum unter
Absehung von der Quantitit, verstanden als reine Verstandeskategorie, gewonnen.
Er findet seinen Ort in einer Tafel der Negationen, die, in Entsprechung zur Katego-
rientafel als eine ,,Einteilung des Begriffs von Nichts“ gilt. [Kant (1781/87): 307 [B
348/A 292].] In dieser Tafel entspricht der Ort des nihil privativum der Kategorie
der Qualitdt, der Ort des nihil negativum hingegen der Kategorie der Modalitit.
[bid.]

6 Kant (1763a): 786 f. [A 11].

7 Ibid.: 794 [A 25].

W

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 407

eine reale Entgegensetzung zur Schonheit’; die Untugend nicht blof ein Mangel
an Tugend, sondern eine Beraubung und deshalb die Negative der Tugend'’; die
Irrtiimer sind negative Wahrheiten und eine Widerlegung ein negativer Beweis'';
Verbote negative Gebote und Strafen negative Belohnungen'?. Jedes Mal meint
»der/die negative [...]“ so etwas wie ,,die Negative™ eines Positiven, das heif3t:
nichts anderes als das reale Gegenteil dessen, ,,worauf in jeden [sic!] Falle die
Absicht vorziiglich gerichtet ist.«"

Schlieflich kommt Kant, in Anlehnung an die Gesetze der Newtonschen Me-
chanik, zu dem metaphysischen Schluss, dass Entstehen und Vergehen real ent-
gegengesetzt sind'?, so dass (1) ,,in allen natiirlichen Veréinderungen der Welt [...]
die Summe des Positiven [...] weder vermehrt noch vermindert wird"” und (2)
»alle Realgriinde des Universum [sic!]... ein Fazit [geben], das dem Zero gleich
ist.“! Das ,,Zero“ fiihrt Kant gleich zu Beginn dieser Erdrterungen als gleichbe-
deutend mit dem nihil privativum ein. Dabei hebt er zweierlei hervor: (1) den
positiven Inhalt beider entgegengesetzten Momente, insofern sie ,,wahrhafte
Prddikate desselben Subjekts sind und (2) die Denkbarkeit oder Reprdsentierbar-
keit des nihil privativum im Unterschied zum nihil negativum, das als echter Wi-
derspruch nicht moglich und daher auch nicht denkbar (reprdsentierbar) ist. ,,Be-
wegkraft eines Korpers nach einer Gegend und eine gleiche Bestrebung eben des-
selben in entgegensgesetzter Richtung widersprechen einander nicht, und sind als
Pradikate in einem Ko6rper zugleich moglich. Die Folge davon ist die Ruhe, wel-
che etwas (reprisentabile) ist. Es ist dieses gleichwohl eine wahre Entgegenset-
zung. Denn was durch die eine Tendenz, wenn sie allein wire, gesetzt wird, wird
durch die andere aufgehoben, und beide Tendenzen sind wahrhafte Priadikate
eines und eben desselben Dinges, die ihm zugleich zukommen. Die Folge davon
ist auch nichts, aber in einem anderen Verstande wie beim Widerspruch (nihil
privativum, repraesentabile). Wir wollen dieses Nichts kiinftighin Zero = 0 nen-
nen [...]*"

Entscheidend fiir den Problemzusammenhang der vorliegenden Arbeit ist der
archdologische Hintergrund dieser frithkantischen Unterscheidung, auf den im
néchsten Abschnitt ndher eingegangen wird. Vorerst ist nur darauf hinzuweisen,
dass Kants Unterscheidung der zwei Negationen erst den Beginn einer allgemei-

8 Ibid.

9 Ibid.

10 Ibid.: 795 [A 26-27].

11 Ibid. [A 26].

12 Ibid.: 797 [A 29].

13 Ibid.: 788 [A 13].

14 ,]Ich sage demnach: ein jedes Vergehen ist ein negatives Entstehen, d. i. es wird, um
etwas Positives was da ist aufzuheben, eben so wohl ein wahrer Realgrund erfor-
dert, als um es hervorzubringen wenn es nicht ist.” [/bid.: 803 [A 41].]

15 Ibid.: 808 [A 51].

16 Ibid.: 811 [A 56].

17 Ibid.: 783f. [A 5].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nen und neuartigen Kritik des klassischen Denkens markiert, kantisch gespro-
chen: des ,,analytischen, das heif3t, des sich in analytischen Urteilen duflernden
Denkens. Diese Kritik artikuliert sich vornehmlich in der Zuriickweisung der
Leibniz-Wolffschen Metaphysik, wie beispielsweise im Amphibolienkapitel der
Kritik der reinen Vernunft, in dem diverse Irrtiimer des Leibnizschen Idealismus
auf eine ,,Amphibolie der Reflexionsbegriffe” zuriickgefiihrt werden, worunter
eine systematische Nichtunterscheidung zwischen den Vermdgen der Anschau-
ung und des Verstandes zu verstehen ist. So verweist der Leibnizsche Grundsatz,
dass Realititen einander nicht widerstreiten, auf die Nichtunterscheidung der
zwei Negationsarten, die ihrerseits auf eine Verwechselung ihres jeweiligen Or-
tes im Verstand bzw. der Sinnlichkeit zuriickzufiihren ist: ,,[...] dal Realitdten
(als bloBe Bejahungen) einander niemals logisch widerstreiten, ist ein ganz wah-
rer Satz von dem Verhiltnisse der Begriffe, bedeutet aber weder in Ansehung der
Natur noch tiberall in Ansehung irgend eines Dinges an sich selbst (von diesem
haben wir keinen Begriff) das mindeste. Denn der reale Widerstreit findet aller-
wirts statt, wo A — B = 0 ist, d. i. wo eine Realitit, mit der andern in einem Sub-
ject verbunden, eine die Wirkung der andern authebt, welches alle Hindernisse
und Gegenwirkungen in der Natur unaufhérlich vor Augen legen [...]*'* Dass
Leibniz und seine Anhinger alle Ubel als logische Negation der Realititen oder
als ,,Schranken der Geschopfe® betrachten, liegt daran, dass sie nicht iiber den
Begriff der realen Negation verfiigen: Sie kennen ,.keinen andern [Widerstreit]
als den des Widerspruchs (durch den der Begriff eines Dinges selbst aufgehoben
wird), nicht aber den des wechselseitigen Abbruchs [...], da ein Realgrund die
Wirkung des andern authebt, und dazu wir nur in der Sinnlichkeit die Bedingun-
gen antreffen, uns einen solchen vorzustellen.*'’

Auch in seiner Spitschrift Preisschrift iiber die Forschritte der Metaphysik
bezichtigt Kant die Leibnizsche Metaphysik einer prinzipiellen Amphibolie:
,»Wohl indessen der Metaphysik, wenn sie hier nur nicht etwa Begriffe fiir Sache,
und Sache, oder vielmehr den Namen von ihr, fiir Begriffe nimmt und sich so
ginzlich ins Leere hinein verniinftelt!“*” So ist die Einfithrung des Satzes des
zureichenden Grundes durch Leibniz keinesfalls als ein Fortschritt — im Sinne
eines Erkenntniszuwachses — der Metaphysik {iber Aristoteles hinaus zu verbu-
chen.”! Vielmehr beruht sie darauf, dass die Philosophie von Leibniz und Wolff
»vom Unterschiede der synthetischen von den analytischen Urtheilen gar keine
deutliche Kenntnif hatte.“** Auch hier weist Kant darauf hin, dass die darin ent-
haltene Amphibolie letztlich auf eine Verkennung des realen Widerstreits hinaus-
lauft. Denn der Satz des zureichenden Grundes ,,brachte die Folgerung hervor,
daf} alle Dinge, metaphysisch betrachtet, aus Realitéit und Negation, aus dem Se-

18 Kant (1781/87): 294 [B 329/A 273].
19 Ibid.: 295 [B 330/A 274].

20 Kant (1900), Bd. XX: 302.

21 Ibid.: 278.

22 Ibid.: 277.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 409

yn und dem Nichtseyn [...] zusammengesetzt wéren, und der Grund einer Nega-
tion kein anderer seyn konne, als dafl kein Grund, wodurch etwas gesetzt wird,
némlich keine Realitdt da ist, und so brachte er aus allem sogenannten metaphy-
sischen Bdosen, in Vereinigung mit dem Guten dieser Art, eine Welt aus lauter
Licht und Schatten hervor, ohne in Betrachtung zu ziehen, dal3, um einen Raum
in Schatten zu stellen, ein Korper da seyn miisse, also etwas Reales, was dem
Licht widersteht, in den Raum einzudringen.“*® Das Reale, das eine reale Nega-
tion gleichsam von unten stiitzt, findet erst iiber die Anschauung von etwas Kor-
perhaftem Eingang in die Erkenntnis. Auf diese Rolle der Anschauung in den
realen Negationen wird spiter zuriickzukommen sein.**

Zur Veranschaulichung seiner Kritik an Leibniz zieht Kant die Beispiele aus
seiner Frithschrift tiber die negativen Grofen heran. So wiirde nach Leibniz ,,der
Schmerz nur den Mangel an Lust, das Laster nur den Mangel an Tugendantrie-
ben, und die Ruhe eines bewegten Korpers nur den Mangel an bewegender Kraft
zum Grunde haben, weil nach bloBen Begriffen Realitidt = a nicht der Realitit =
b, sondern nur dem Mangel = 0 entgegengesetzt seyn kann, ohne in Betrachtung
zu ziehen, dafl in der Anschauung, z. B. der dulern, a priori, ndmlich im Raume,
eine Entgegensetzung des Realen (der bewegenden Kraft), gegen ein andres Rea-
le, namlich einer bewegenden Kraft in entgegengesetzter Richtung und so auch,
nach der Analogie in der innern Anschauung, einander entgegengesetzte reale
Triebfedern in einem Subject verbunden werden konnen, und die a priori er-
kennbare Folge von diesem Konflikt der Realititen, Negation seyn konne; aber
freylich hitte er zu diesem Behuf einander entgegenstehende Richtungen, die
sich nur in der Anschauung, nicht in bloen Begriffen vorstellen lassen, anneh-
men miissen [...]*%

Als letztes Beispiel fuir die Kritik am analytisch-rationalen — archiologisch
gesprochen: klassischen — Denken, die Kant als Hintergrund seiner Unterschei-
dung der zwei Negationen dient, sei darauf hingewiesen, dass die Argumente fiir
eine Zuriickweisung des ontologischen Gottesbeweises in der Kritik der reinen
Vernunft auf einer Unterscheidung zwischen logischen und realen Pradikaten
beruhen. Demnach verweist die im ontologischen Gottesbeweis enthaltene Illu-
sion auf die ,,Verwechselung eines logischen Pridikats mit einem realen (d. i. der
Bestimmung eines Dinges) [...]. Zum logischen Pradikate kann alles dienen, was
man will, sogar das Subject kann von sich selbst pridicirt werden; denn die Lo-
gik abstrahirt von allem Inhalte. Aber die Bestimmung ist ein Pridikat, welches
tiber den Begriff des Subjects hinzukommt und ihn vergrofert. Sie muss also
nicht in ihm enthalten sein.“?® In dieser Bezugnahme auf eine ,,real* — in der Kri-
tik der reinen Vernunft meist ,transzendental — genannte Logik zeichnet sich ein
wesentlicher Zusammenhang zwischen Kants vorkritischer Unterscheidung der

23 Ibid.: 282.

24 Siehe Abschnitt 50.3 der vorliegenden Arbeit.
25 Ibid.: 282-283.

26 Kant (1781/87): 533 [B 626/A 598].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

410 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Negationsarten — der ,,realen” und der ,,logischen* Negation — und seinem kriti-
schen Unterfangen insgesamt ab.

50. Kants vorkritische Reprasentationskritik
und das neue Medium des Vergleichs

50.1 Die Entdeckung der realen Verkniipfungen:
eine vorkritische Kritik der Reprasentation

Man konnte sich tiber die merkwiirdige Aufwarmung der traditionellen Gegen-
satzlehre in dieser frithkantischen Schrift wundern: iiber die Wiederaufnahme
dessen, was in der herkdmmlichen Metaphysik kontradiktorischer Gegensatz und
bei Aristoteles dvripaoig heiit, unter dem Titel ,,logische Negation® (nihil nega-
tivum); und dessen, was traditionell privativer Gegensatz und bei Aristoteles
otépnoig heiBlt, unter dem Titel ,,reale Negation® (nihil privativum). Das lage aber
daran, dass der Titel der Abhandlung tiber die negativen Grofen kaum den
eigentlichen Problemhintergrund verrit, vor dem sich Kants Unterscheidung der
zweil Negationsarten entfaltet. Tatséchlich wirft Kant im Rahmen seines Projekts
der Einfithrung des Begriffs der negativen Grofen in die Weltweisheit eine Frage
auf, die erst achtzehn Jahre spéter in der Kritik der reinen Vernunft eine erschop-
fende Antwort findet, und die seine Unterscheidung der zwei Negationen als eine
erste philosophische Anzeige der Krise der Reprisentation am Ende des klassi-
schen Zeitalters erscheinen ldsst. Auf diesen Problematisierungsbogen, der Kants
vorkritische Unterscheidung mit seiner spéteren Kritik verbindet und auf den wir
im Folgenden kurz einzugehen haben, verweist Foucaults lapidare Bemerkung in
,Vorrede zur Uberschreitung®, dass Kants vorkritische Unterscheidung ,.be-
kanntlich das kritische Denken in Gang gebracht hat.“?’

Gewissermaflen ldsst Kant erst am Ende seiner Abhandlung tiber die negati-
ven Groflen die Katze aus dem Sack. Denn erst im Schlussabschnitt mit dem be-
scheidenen Titel ,,Allgemeine Anmerkung® weist er darauf hin, dass seine Unter-
scheidung der zwei Negationsarten vor dem Hintergrund einer allgemeinen
Unterscheidung zwischen zwei Typen begrifflicher Verkniipfung stattgefunden
hat.

Erstens lasst sich ein Typ der Verkniipfung zwischen Grund und Folge isolie-
ren, der dem Satz der Identitdt untersteht. Bei solchen Zusammensetzungen ge-
niigt es, den Begriff des Grundes zu zergliedern, bis die Folge als ein darin ent-
haltenes Moment erkannt wird, da ,,die Folge wirklich einerlei ist mit einem
Teilbegriffe des Grundes, und, indem sie schon in ihm befasst wird, durch den-
selben nach der Regel der Einstimmung gesetzt wird.“*® Es handelt sich bei die-

27 VU: 38.
28 Kant (1763a): 817 [A 67]. (Hervorh. v. Verf.)

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 411

sem Typ von Begriffsverkniipfung um eine logische Verbindung. Sofern diese
Verbindung eine Setzung ist, steht sie im Herrschaftsbereich der Regel der Ein-
stimmung”™ bzw. der Identitiit.® Sofern sie aber eine Negation ist, steht sie im
Zeichen des Satzes vom Widerspruch. Der logische Typ der Begriffsverkniipfung
erinnert an die Deduktionsverbindungen der kartesischen Regulae, in denen ein
Bekanntes und ein Unbekanntes durch eine Zeichenrelation verkniipft sind.*' Da
die Zeichenrelation nichts anderes ist als die Doppelung der Reprisentation,
kommt ihr die prinzipielle Transparenz der Reprisentation zu, durch die erst die
innere Einheit bzw. Kontinuitdt von Grund und Folge in der Deduktionsverbin-
dung klar und deutlich zutage treten kann. Das Wissen entfaltet sich als eine in-
duktive Kette einzelner deduktiver Verbindungen, und das entscheidende Merk-
mal dieser Verbindungen ist die Kontinuitit, die die Identitéiten und Differenzen
zu einer Ordnung verbindet. Diese Kontinuitdt, die auf der Transparenz der Re-
prdsentation beruht, ist die Voraussetzung aller logischen Verkniipfungen, so
dass der Beweis einer logischen Verkniipfung in der bloBen Analyse des logi-
schen Grundes besteht.

Zweitens aber ist in der Schrift tiber die negativen Groflen von einem Typ der
Begriffsverkniipfung die Rede, der nicht gemif3 der Regel der Identitit vollzogen
werden kann. Dies ist der Fall, wenn die Begriffsverkniipfung wahr und die Fol-
ge dennoch etwas ginzlich anderes als der Grund ist und sich gleichsam ,auf3er-
halb® des Grundes befindet. Bei einer solchen Begriffsverkniipfung vermag eine
noch so detaillierte Begriffsanalyse des Grundes nicht die Folge als einen darin
enthaltenen ,, Teilbegriff freizulegen. Kant nennt den Typ von Grund, in dem der
Begriff der Folge nicht enthalten ist, einen Realgrund.’® Die realen Verkniipfun-

29 Ibid.

30 Ibid.

31 Siehe Kapitel 4 Abschnitt 9 dieser Arbeit.

32 Es liegt auf der Hand, dass die Unterscheidung der zwei Negationen und der zwei
Typen der Begriffsverkniipfung zwangsldufig eine Unterscheidung zwischen einem
Realgrund und einem Erkenntnisgrund mit sich bringt. Kant will allerdings seine
Unterscheidung der zwei Griinde von derjenigen von Crusius abgehoben wissen. Bei
Crusius bilden namlich der Realgrund und der Erkenntnisgrund die zwei komplemen-
tiren Anteile einer jeden Verkniipfung von Représentationen. Denn der Realgrund
gehort zur Verkniipfung der Objekte der Reprisentation, der Erkenntnisgrund hin-
gegen zu derjenigen der Ideen. Deshalb konnen und miissen Realgrund und Erkennt-
nisgrund gleichzeitig vorkommen und sich ergénzen, sofern die Geltung der Repri-
sentation als solcher gewahrt bleibt. Zur Erléduterung dieses Sachverhalts fithrt Kant
das Beispiel des Abendwindes und der Regenwolke. Nach Crusius ist ,,der Abend-
wind ein Realgrund von Regenwolken [...],und zugleich ein Idealgrund, weil ich sie
daraus erkennen und voraus vermuten kann.“ [Kant (1763a): 818 (A 70).] Archéolo-
gisch gesprochen bleibt bei Crusius die Transparenz der Représentation als epistemi-
sche Grundlage des klassischen Wissens noch unhinterfragbar. Fiir Kant hingegen
sind Realgrund und logischer Grund nicht nur nicht komplementdr, sondern geradezu
inkompatibel: ,Nach unseren Begriffen [...] ist der Realgrund niemals ein logischer
Grund, und durch den Wind wird der Regen nicht zu folge der Regel der Identitdt ge-
setzt.” [Ibid. (Hervorh. v. Verf.)] Da sich Realgrund und Erkenntnisgrund fiir Kant

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

412 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gen beinhalten somit ein Hinausgehen iiber den Realgrund hinaus und es meldet
sich in ihnen eine Diskontinuitdt, die mit der prinzipiellen Transparenz der Re-
présentation und der bindren Zeichenrelation nicht mehr vereinbar ist. Die reale
Beziehung zwischen einem Realgrund und seiner Folge entbehrt also prinzipiell
der deduktiven Kontinuitiit der klassischen Ordnung.*®

Es leuchtet somit ein, dass Kants Entdeckung der realen Verkniipfungen die
Evidenz der klassischen Transparenz der Représentation, die auBer den logischen
Urteilen keinen weiteren Urteilstyp zulésst, in Frage stellt und das Postulat einer
kritischen Einschrankung dieser Evidenz impliziert. Somit beinhaltet Kants
Unterscheidung der Begriffsverkniipfungen — bereits auf dieser ,Vorstufe® einer
Kritik der reinen Vernunft —, dass der Geltungsbereich der logischen Verbindun-
gen durch die Gegebenheit einer neuartigen, rétselhaften und diskontinuierlichen
Verbindung eingeschriankt wird. Die Einfithrung des Begriffs der negativen Gro-
Ben in die Weltweisheit griindet also in der Feststellung, dass es diese zweite Art
der Verbindung unter Begriffen gibt, die gegeniiber den logischen Urteilen sorg-
faltig abzuheben ist und der eine neuartige Negation, die reale Negation, entspre-
chen muss. Denn: Gemél den zwei Arten der begrifflichen Verkniipfung muss es
auch zwei Arten der Negation geben.**

Die zwei herkommlichen Regeln der logischen Begriffsverkniipfung, die Re-
gel der Identitit und die Regel des Widerspruchs, hatte Kant bereits ein Jahr zu-
vor, am Ende des Aufsatzes Uber die falsche Spitzfindigkeit der vier syllogisti-
schen Figuren (1762), als die obersten Grundsitze aller logischen Urteile aufge-
stellt: ,,Ich schlieBe mit einer Vorstellung, die denenjenigen angenehm sein muss,
welche das Vergniigen iiber die Einheit in dem menschlichen Erkenntnissen
[sic!] empfinden konnen. Alle bejahende Urteile stehen unter einer gemeinschaft-
lichen Formel, dem Satze der Einstimmung [...], alle verneinende unter dem Sat-
ze des Widerspruchs [...]** Sieben Jahre vor diesem Aufsatz hatte Kant in seiner
Habilitationsschrift, der Nova Dilucidatio (1755), den Satz der Einstimmung
bzw. Identitit zum obersten und alleinigen Prinzip aller logischen Verkniipfun-
gen erklért, als ,,die letzte Grundlage aller Erkenntnis schlechthin.**® Diesen
obersten Satz der Identitit stellte er aber in dieser Schrift als einen Zusammen-

von ithrem Wesen her gegenseitig ausschlieBen und da der Erkenntnisgrund sich auf
die Regel der Identitit und die Transparenz der Représentation bezieht, weisen die
realen Verkniipfungen tiber den Geltungsbereich der Reprisentation hinaus. Somit
miissen sie Kant — in diesem Stadium seines Denkweges — als ein undurchdringliches
Ritsel erscheinen, was in der Folge néher erdrtert wird. Bereits an dieser vorkriti-
schen Inkompatibilitit von Realgrund und Erkenntnisgrund zeichnet sich die spitere
transzendentalphilosophische Tendenz ab, (empirisches) Sein und (transzendentales)
Denken kritisch zu scheiden und unterschiedlichen Sphéren zuzuordnen.

33 Siehe auch den Exkurs, ,.Die Spaltung des Urteils®, im Kap. 6 Abschnitt 14 dieser
Arbeit.

34 Die ,,Entgegensetzung ist zwiefach; entweder logisch durch den Widerspruch, oder
real, d. i. ohne Widerspruch.* Kant (1763a): 783 [A 3].

35 Kant (1762): 614 [A 35].

36 Kant (1755): 415.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 413

hang aus zwei ,,ersten Grundsétzen* dar: ,,Es gibt zwei unbedingt erste Grundsét-
ze fiir alle Wahrheiten, den einen fiir die bejahenden Wahrheiten, ndmlich den
Satz: alles, was ist, ist, den anderen fiir die verneinenden Wahrheiten, ndmlich
den Satz: alles, was nicht ist, ist nicht. Beide zusammen werden allgemein der
Satz der Identitit genannt.*”’ Von diesem zweifachen Satz der Identitit ist der
Satz des Widerspruchs abhéngig, so dass ersterem der Vorzug zuzusprechen ist,
,»bei der Unterordnung der Wahrheiten den Rang vor dem Satz des Widerspruchs
einzunehmen [...]*** Insgesamt aber glaubt Kant in diesen Schriften, dass alles
Denken lediglich aus logischen Urteilen besteht. Erst in der Einfiihrung der ne-
gativen Grifien meldet sich die Krise der Reprisentationen in der Unterschei-
dung zwischen den zwei Typen begrifflicher Verkniipfung.

50.2 Die Ratselfrage: eine vorkritische Formulierung
des kritischen Problems

,Wie aber etwas aus etwas andern aber nicht nach der
Regel der Identitdt flieBe, das ist etwas, welches ich mir
gerne mochte deutlich machen lassen.*

Kant®

Allerdings scheint fiir die realen Verkniipfungen der Begriff des Urteils noch
nicht einsetzbar zu sein, der vorerst fiir die logischen Urteile vorbehalten bleibt.
Das liegt daran, dass Kant noch tiber keinen erweiterten Begriff des Urteils ver-
fiigt, der tiber den Bereich der logischen Urteile hinausweist. Denn die realen
Verkniipfungen koénnen keine analytisch einleuchtenden, das heiit, deutlichen
Verkniipfungen sein, so dass Kant feststellen muss, ,,dal die Beziehung eines
Realgrundes auf etwas, das dadurch gesetzt oder aufgehoben wird, gar nicht durch
ein Urteil sondern bloB durch einen Begriff konne ausgedriickt werden, den man
wohl durch Auflésung zu einfacheren Begriffen von Realgriinden bringen kann,
so doch, daB3 zuletzt alle unsre Erkenntnisse von dieser Beziehung sich in einfa-
chen und unaufloslichen Begriffen der Realgriinde endiget [Akad.-Ausg.: ,endi-
gen‘], deren Verhiltnis zur Folge gar nicht kann deutlich gemacht werden.“*’

Die realen Verkniipfungen sind also fiir Kant ein Ritsel. ,,Was nun diesen
Realgrund und dessen Beziehung auf die Folge anlange, so stellet sich meine
Frage in dieser einfachen Gestalt dar: wie soll ich es verstehen, dafs, weil etwas
ist, etwas anders sei?*! Nicht minder ritselhaft erscheint im Kontext dieser Fra-
ge die reale Negation: ,,Man versuche nun, ob man die Realentgegensetzung
tiberhaupt erkldren und deutlich konne zu erkennen geben, wie darum weil etwas

37 Ibid.: 413.

38 Ibid.: 419.

39 Kant (1763a): 817 [A 67]

40 Ibid.: 819 [A 71 —A 72]. (Hervorh. v. Verf.)
41 Ibid.: 817 [A 68].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

414 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ist etwas anders aufgehoben werde, und ob man etwas mehr sagen konne, als
was ich davon sagte, ndmlich, lediglich daB es nicht durch den Satz des Wider-
spruchs geschehe.“*? Kant wehrt sich auch mit einer sonst fiir ihn nicht iiblichen
Heftigkeit gegen alle Versuche, dieses Problem zu reduzieren, indem etwa ver-
sucht wird, sie zu Scheinproblemen zu degradieren. Fiir diejenigen, die er die
,grindlichen Philosophen® nennt, hat er nichts als Spott tibrig. Soll man am Ende
etwa glauben, dass es nur an der ,,Schwiche® von Kants eigener Einsicht liegt,
dass er zum Problem erklart, was ,,alle Menschen leicht zu verstehen glauben®? —
,Da der griindlichen Philosophen, wie sie sich selbst nennen, tdglich mehr wer-
den, die, indem [Akad.-Ausg.: ,werden, indem‘] sie so tief in alle Sachen ein-
schauen, dal ihnen auch nichts verborgen bleibt, was sie nicht erkldren und be-
greifen konnten, so sehe ich schon voraus, dafl der Begriff der Realentgegenset-
zung, welcher im Anfange dieser Abhandlung von mir zum Grunde gelegt wor-
den, ihnen sehr seicht, und der Begriff der negativen GréBen, der darauf gebauet
worden, nicht griindlich genug vorkommen werde. Ich, der ich aus der Schwiche
meiner Einsicht kein Geheimnis mache, nach welcher ich gemeiniglich dasjenige
am wenigsten begreife, was alle Menschen leicht zu verstehen glauben,
schmeichle ich mir, durch mein Unvermdgen ein Recht zu dem Beistande dieser
groflen Geister zu haben, daf3 ihre hohe Weisheit die Liicke ausfiillen moge, die
meine mangelhafte Einsicht hat iibrig lassen miissen.“* Die Liicke, die Kant hier
geltend macht, betrifft nicht blof ein urteilstheoretische Detailproblem, das Pro-
blem der in den realen Verkniipfungen klaffenden Diskontinuitit. Sie signalisiert
dariiber hinaus eine Krise der Metaphysik, archéologisch gesprochen, eine Krise
des klassischen Wissens, die sich als die Triibung der ehemals evidenten Trans-
parenz der Reprisentation duBlert. Vor diesem Hintergrund wird klar, weshalb
Kant sein Problem mit einer solchen Dringlichkeit aufstellt und mit einer solchen
Emphase verteidigt.**

Jedenfalls konnen wir aus den bisherigen Ausfiihrungen festhalten, dass
Kants Entdeckung der realen Verkniipfungen, der Realgriinde und der realen Ne-
gation, wie auch die Tatsache, dass diese den Gegenstand eines neuartigen philo-
sophischen Staunens abgeben, bereits eine Krise und damit die Moglichkeit einer
Kritik der Reprisentation signalisieren. Es ist archiologisch einleuchtend, dass
die realen Verkniipfungen Kant vorerst nicht erkldrbar erscheinen kénnen, zu-
mindest nicht im Ausgang von der analytischen Transparenz der Reprisentation.
Die Krise der klassischen Synthesis®, die bereits in dieser vorkritischen Proble-

42 Ibid.: 819 [A T1].

43 Jbid.: 816 [A 66-67].

44 Im nédchsten Abschnitt wird zu sehen sein, dass Kant diese Rétselfrage in der Tat bis
zur Kritik der reinen Vernunft aufrechterhélt und sie bis dahin lediglich transzen-
dentalkritisch umformuliert, so dass sie dann lautet: Wie sind synthetische Urteile a
priori moglich?

45 Kirise der Synthesis besagt im generellen Zusammenhang des kantischen Denkwegs,
dass die Synthesis als Uberschreitung erscheint, die Foucault in ,,Vorrede zur Uber-
schreitung® als die paradoxe ,Verbindung® zwischen dem Endlichen und dem Un-

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 415

matisierung in Erscheinung tritt, besteht darin, dass die realen Verkniipfungen
den klassischen Kontinuitdtsrahmen fiir Deduktionsverbindungen und insgesamt
den Raum der Reprisentation zu sprengen scheinen. Anstelle der Ubereinstim-
mung zwischen Grund und Folge und der Mdglichkeit einer analytischen Erldu-
terung dieser Ubereinstimmung tritt die blanke Differenz zwischen Grund und
Folge in den realen Verkniipfungen zutage, die durch eine noch so genaue Ana-
lyse nicht zu beheben ist. Als Beispiel einer derartigen wahren Verkniipfung
grunddifferenter Sachverhalte nennt Kant die Schopfung der Welt durch Gott.
Der Begriff des unendlichen Schopfungswillens erscheint als Realgrund der da-
von génzlich verschiedenen Folge einer existierenden Welt: ,,Thr mdget nun den
Begriff vom goéttlichen Wollen zergliedern so viel euch beliebt, so werdet ihr
niemals eine existierende Welt darin antreffen, als wenn sie darin enthalten und
um der Identitit willen dadurch gesetzt sei, und so in den iibrigen Fillen.**

Kant wehrt sich gegen alle Versuche, die in den realen Verkniipfungen of-
fenbare Diskontinuitit einfach weg zu erkldren, anhand etwa herkémmlicher
Kunstgriffe wie der Kausalitét: ,,Ich lasse mich [...] durch die Worter Ursache
und Wirkung, Kraft und Handlung nicht abspeisen.“’ Kénnte man nicht reale
Verkniipfungen wie diejenige zwischen dem allméchtigen Schopfungswillen
Gottes und dem Dasein der erschaffenen Welt mit Hilfe des Begriffs der Ursache
oder der Kraft erkldren? In solchen Erkldrungsangeboten sieht Kant lediglich
eine Verlagerung des Ritsels, aber keine Losung. Denn was bei einer solchen
Verlagerung immer noch zu kliren bliebe, wire gerade das Kausalititsverhiltnis
zwischen Ursache und Wirkung. Statt also mit nur scheinbaren Erkldrungen auf
die Frage nach der Bedingung der Moglichkeit realer Verkniipfungen zu antwor-
ten, begniigt sich Kant vorerst damit, die Differenz zwischen Realgrund und Fol-
ge festzuschreiben und eine kiinftige Erhellung des Problems anzukiindigen: ,,Ich
habe tiber die Natur unseres Erkenntnisses in Ansehung unserer Urteile von
Griinden und Folgen nachgedacht, und ich werde das Resultat dieser Betrachtun-
gen dereinst ausfithrlich darlegen.**

Die klassische Transparenz der Reprisentation hat keine uneingeschrinkte
Geltung mehr. Sie vermag lediglich tiber die Moglichkeit eines bestimmten
Urteilstyps, des logischen Urteils, Rechenschaft zu geben. Fiir die neu aufge-
tauchten realen Verkniipfungen bietet Kant noch keine Erkldrung. Er vermag
weder sie als Urteile anzusehen, noch ihre Bedingung der Moglichkeit anzuge-
ben.

endlichen kennzeichnet. [Siehe VU: 37, siche auch Abschnitt 52.3 des vorliegenden
Exkurses.] Die Krise fiihrt dazu, dass Kant die Synthesis als transzendentale Form
bestimmt, diese isoliert und aus dem Raum der Reprisentation herausnimmt, so
dass sie fortan nur noch als Gegenstand einer transzendentalen Reflexion erkannt
werden kann.

46 Kant (1763a): 818 [A 69].

47 Ibid.: 818 [A 69].

48 Ibid.: 819 [A 71].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

416 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

50.3 Die kritische Losung der Ritselfrage:
das Medium der realen Verkniipfungen

,»Allein da ich einmal in meiner Absicht eine so lange von
der Hilfte der philosophischen Welt umsonst bearbeitete
Wissenschaft umzuschaffen so weit gekommen bin daf}
ich mich in dem Besitz eines Lehrbegrifs sehe der das
bisherige Ritsel vollig aufschlieBt und das Verfahren der
sich selbst isolirenden Vernunft unter sichere und in der
Anwendung leichte Regeln bringt so bleibe ich nunmehro
halsstarrig bey meinem Vorsatz mich [durch] keinen
Autorkiitzel verleiten zu lassen in einem leichteren und be-
liebteren Feld Ruhm zu suchen ehe ich meinen dornigten
und harten Boden eben und zur allgemeinen Bearbeitung
frey gemacht habe.*

Kant®

1.

In seiner vorkritischen Schrift {iber die negativen GroBen verfiigt Kant noch iiber
kein ausgereiftes Kriterium zur Unterscheidung zwischen den Sphiren des
Transzendentalen und des Empirischen. Dazu bieten auch die realen Verkniip-
fungen keinen Anhaltspunkt. Denn sie stellen zwar eine Art Offiung der logi-
schen-analytischen Verbindungen zwischen Urteilssubjekt und Urteilspréadikat
dar, wodurch erst die Aufnahme sachhaltiger Realitciten moglich erscheint, aber
sie beziehen sich nicht ausschlieBlich auf korperlich Seiendes. So stellt Kant in
seiner Abhandlung tiber die negativen GréBen auch fest, dass die realen Ver-
kntipfungen und die reale Entgegensetzung in allen wissenschaftlichen Wissens-
bereichen — in der Mathematik und den Naturwissenschaften einerseits, in der
Weltweisheit andererseits — vorkommen kénnen. Zur Unterscheidung zwischen
den Sphiren der korperlichen und der geistigen Gegenstinde, wozu der Unter-
schied der begrifflichen Verkniipfungstypen keine Stiitze bietet, ist Kant also
genotigt, den Begriff der Ursache zu differenzieren. Wéhrend korperliche Verén-
derungen auf duBlere Ursachen zuriickgehen, deren Voraussetzung gemil der
spiteren Kritik der Raum ist, beruhen geistige Verdnderungen auf inneren Ursa-
chen, deren Voraussetzung in kritischer Sicht die Zeit als innere Anschauungs-
form ist: ,,Der Unterschied [zwischen geistigen und koérperlichen Wesen] betrifft
hier nur die verschiedene [sic!] Gesetze, welchen diese zweierlei Arten von We-
sen untergeordnet sein; indem der Zustand der Materie niemals anders als durch
duflere Ursache, der eines Geistes aber auch durch eine innere Ursache verdndert

49 Brief an Markus Herz (gegen Ende 1773), Kant (1900), Bd. X, Nr. 71: 137. [Her-
vorh. v. Verf. Die Angabe in eckigen Klammern ist ausnahmsweise nicht von mir.]

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 417

werden kann; die Realentgegensetzung bleibt indessen bei diesem Unterschiede
immer dieselbe.**’

Da also der Gegensatz zwischen logischen und realen Verkniipfungen sich
nicht mit dem Gegensatz zwischen dem Geistigen und dem Materiellen deckt, da
beide Verkniipfungsarten gleichermaBen in den Gebieten der Mathematik bzw.
Naturwissenschaften zum einen und der Weltweisheit zum anderen vorkommen,
muss der Gegensatz der zwei Verkniipfungsarten in die subjektive Sphére selbst
hineingetragen werden, woraus die Notwendigkeit einer Transzendentalphiloso-
phie hervorzugehen scheint. Denn die realen und die logischen Verkniipfungen
entsprechen nicht nur zwei unterschiedlichen Arten der Erkenntnis, sondern da-
riiber hinaus zwei unterschiedlichen Logiken: einer von allem Gegenstandsbezug
absehenden allgemeinen Logik; und einer neuartigen transzendentalen Logik, die
vom Gegenstandsbezug auch der reinen, apriorischen Erkenntnis handelt.

2.

Es wurde bereits erwdhnt, dass Kant gegen Ende der Schrift {iber die negativen
GroBen ankiindigt, ,,dereinst™ Licht in das Problem der realen Verkniipfungen zu
bringen.”' Dieses Versprechen 16st er erst achtzehn Jahre spiter in der Kritik der
reinen Vernunft ein, worin er, unter Aufgebot der gesamten transzendentalkriti-
schen Begriffsmaschinerie, das Resultat seines Nachdenkens ,,iber die Natur
unseres Erkenntnisses [sic!] in Ansehung unserer Urteile von Griinden und Fol-
gen**? darlegt. Zwischenzeitlich ist es allerdings zu ein paar terminologischen
Verschiebungen gekommen.

Jetzt betrachtet Kant namlich auch die realen Verkniipfungen als Urteile und
nennt sie synthetische Urteile oder auch Erweiterungsurteile, da sie iiber den Be-
griff des Grundes hinausgehen, und da die Zusammensetzung des Begriffs eines
realen Grundes mit demjenigen einer realen Folge zur Erweiterung der Erkenntnis
des Grundes fiihrt. Das logische Urteil dagegen leistet eine bloBe Erlduterung der
Erkenntnis, denn ein solches Urteil beweisen heifit lediglich den logischen Grund
zergliedern und darin die Folge entdecken, was auf eine Erlauterung des Begriffs
des Grundes hinauslduft. Deshalb heifien die logischen Urteile jetzt analytische
Urteile oder auch Erlduterungsurteile. Der oberste Grundsatz aller analytischen
Urteile ist der Satz des Widerspruchs, iiber welchen, wie wir uns erinnern, die
logische Negation in der Abhandlung iiber die negativen Groflen bestimmt wurde.
In der Kritik der reinen Vernunft hat sich also die vorkritische Differenz zwischen
den logischen und realen Verkniipfungen zum kritischen Unterschied zwischen
den analytischen und den synthetischen Urteilen prézisiert. Analytische Urteile

50 Kant (1763a): 805 [A 44 — A 45].
51 Ibid.: 819 [A 71].
52 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

418 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

dienen dazu, zur ,,Deutlichkeit der Begriffe zu gelangen.“>* Synthetische Urteile
hingegen dienen ,,zu einem wirklich neuen Erwerb*>* von Erkenntnis.

3.

In seiner vorkritischen Schrift hat Kant, wie gesagt, beide Verkniipfungsarten
deutlich und emphatisch unterschieden, ohne jedoch die realen Verkniipfungen
zu erkldren. In der Kritik der reinen Vernunft unternimmt er eine weitere Unter-
scheidung innerhalb des Bereichs der synthetischen Urteile und isoliert die syn-
thetischen Urteile a priori. Diese sind bekanntlich notwendige Verkniipfungen
einander heterogener Begriffe — unter denen also die Folge nicht im Grund ent-
halten ist — noch vor jeder empirischen Erfahrung. Bevor Kant also in der Kritik
der reinen Vernunft die vorkritische Frage nach der Bedingung der Moglichkeit
realer Verkntipfungen beantwortet, prizisiert er die Frage durch eine Einengung
ihres Bezugspunkts, so dass sie nun lautet: ,,Wie sind synthetischen Urteile a
priori mdglich?> Das heift: Vor dem Hintergrund des epistemischen Bruchs am
Ende des achtzehnten Jahrhunderts und der um sich greifenden Kritik der Repré-
sentation ldsst sich innerhalb der kritischen Frage Kants eine eigentiimlich
archdologische Differenzierung zwischen den zwei Formulierungen der Kritik
erkennen. Konstitutiv fiir Kants ,kritische Wende® ist demnach die Umwandlung
der vorkritischen ,,Rétselfrage* — wie dies im letzten Abschnitt dargestellt wurde
— in die kritische Frage nach den synthetischen Urteilen a priori. Die Transfor-
mation fiihrt zu einer Einengung des Blickfeldes der Frage, und die derart einge-
engte Frage erhilt nun den Status der ,eigentliche[n] Aufgabe der reinen Ver-
nunft**.

Auf die kritische Formulierung der kritischen Frage hat Kant jetzt auch end-
lich eine Antwort, die allerdings des geballten Einsatzes der Transzendentalphi-
losophie bedarf. Damit aus dem Begriff des Grundes zum davon verschiedenen
Begriff der Folge hinausgegangen werden kann, bedarf es eines Mediums. Das
Medium der realen Verkniipfungen (Synthesis) a priori ist das transzendentale
Subjekt, das sich immer zwischen zwei zu verbindenden heterogenen Begriffen
einschaltet: ,,Also zugegeben: dal man aus einem gegebenen Begriffe hinausge-
hen miisse, um ihn mit einem anderen synthetisch zu vergleichen: so ist ein Drit-
tes notig, worin allein die Synthesis zweener Begriffe entstehen kann. Was ist
nun aber dieses Dritte, als das Medium aller synthetischen Urteile? Es ist nur ein
Inbegriff, darin alle unsre Vorstellungen enthalten sind, ndmlich der innere Sinn,
und die Form desselben a priori, die Zeit.«”’

Das Medium des Vergleichs bei Kant ist also die Zeit, verstanden als Form
des inneren Sinnes und als subjektive Bedingung der Selbstaffektion als Erschei-

53 Kant (1781/87): 55 [B 14/A 10].
54 Ibid

55 Ibid: 59 [B 19]

56 Ibid.: 58 [B 19]

57 Ibid.: 199 [B 195/A 156].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 419

nung.”® Dieses Medium bietet sich der reinen Handlung des Denkens, der trans-
zendentalen Apperzeption, die als Quelle der Einheit der zu verbindenden Man-
nigfaltigkeit der gleichzeitigen oder aufeinander folgenden Empfindungen fun-
giert. Wir erinnern uns, dass das Medium des Vergleichs beim jungen Descartes
die Zeichen waren™, verstanden als die Doppelung der Reprisentation, und, in
weiterer Hinsicht, der Diskurs in seinem klassischen Sinne, verstanden als die
Doppelung der Reprisentation in seiner zeitlichen Entfaltung als sukzessive Ord-
nung der Représentationen. An die Stelle des Raumes (der Doppelung der Repré-
sentation) und des Diskurses, die fiir das klassische Wissen eine tragende Rolle
spielten, treten bei Kant die Zeit und das transzendentale Subjekt.

4.

Der Ort der Notwendigkeit fiir Kant ist also nicht mehr das in der Représentation
offenbare Sein, das sich im Raum des klassischen Diskurses als die wahre Ord-
nung der Dinge zeigte, sondern das transzendentale Subjekt in seiner wesenhaf-
ten Zeitlichkeit. Infolge des epistemischen Bruchs, der im Auseinandertreten der
Reprisentation und des Seins besteht, kann nun in diesem neuartigen Abstand
zwischen beiden das transzendentale Subjekt in seiner eigenen Dichte sichtbar
werden: als das Medium, in dem zwei heterogene Begriffe in Form synthetischer
Urteile a priori verkniipft werden konnen. So erscheinen die allgemeinen Gesetze
der Geometrie oder der physischen Astronomie — etwa die Konstruktionsregel
eines Zirkels oder die wechselseitige Attraktion von Himmelskdrpern im Ver-
héltnis zu threm Abstand — als synthetische Urteile a priori, insofern sie im rei-
nen Verstand selbst liegen, das heif3t: ,,in der Art, wie dieser den Raum nach den
Bedingungen der synthetischen Einheit, darauf seine Begriffe insgesamt auslau-
fen,“’ bestimmt. Damit kann Kant behaupten, was fiir das klassische Wissen
unformulierbar gewesen wire: ,,Der Verstand schopft seine Gesetze (a priori)
nicht aus der Natur, sondern schreibt sie dieser vor.*“®' Im Sinne dieser transzen-
dentalkritischen Theorie der nichtanalytischen Verkniipfungen, mit der Kants
beriihmte kopernikanische Wende stattfindet, kann nun auch die Geschichte der
mathematisch-naturwissenschaftlichen Entdeckungen auf neue Weise erklért
werden. So hat der Entdecker des geometrischen Beweisverfahrens — ,,er mag

58 Diesen transzendentalkritischen Zusammenhang fasst Kant in seiner letzten Publi-
kation, der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, zusammen, indem er zu be-
denken gibt, dass wir durch den inneren Sinn ,,uns nur erkennen kénnen, wie wir
uns erscheinen®, da die Eindriicke des inneren Sinnes ,,eine formale Bedingung der
inneren Anschauung des Subjekts, ndmlich die Zeit, voraussetzt, welche kein Ver-
standesbegriff ist, und also blof3 als subjektive Bedingung gilt, wie nach der Be-
schaffenheit der menschlichen Seele uns innere Empfindungen gegeben werden, al-
so diese uns nicht, wie das Objekt an sich ist, zu erkennen gibt.“ [Kant (1798): 431
[BA 28-29].]

59 Siehe Kap. 4 der vorliegenden Arbeit.

60 Kant (1783): 191 [A 116].

61 Ibid.: 189 [A 113].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nun Thales oder wie man will geheiBen haben““>- ,der Sache nichts beilegen

miisse[n], als was aus dem notwendig folgte, was er seinem Begriffe gemil
selbst in sie gelegt hat.“®®> Und so haben Galilei und Toricelli ,begriffen, dafl die
Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwurfe hervorbringt
[...]<%

Wiéhrend Kant also in seiner Abhandlung tiber die negativen GroBen die rea-
len Verkniipfungen und die ihnen entsprechende Negation, das nihil privativum,
isoliert, sich aber dabei jeder vorschnellen Erklarung ihrer urteilstheoretischen
Problematik enthélt, liefert er nach 1781 ihre transzendentallogisch gestiitzte
Theorie. Die zwei Urteilstypen sind im Wesentlichen geblieben, hinzugekommen
ist, zur Erkldrung der synthetischen Urteile a priori, das transzendentale Subjekt.
Vor diesem Hintergrund wird deutlich, warum Kants vorkritische Schrift iiber die
negativen GrofBen in archdologischer Perspektive interessanter sein muss als die
kopernikanische Wende der Kritik. Denn sie erscheint als der Ort, an dem sich
der epistemische Bruch, mit dem das klassische Ordnungswissen verschwindet,
wohl zum ersten Mal im philosophischen Diskurs meldet.

5.

An dieser Stelle soll der Gang der Darstellung unterbrochen und der gesamte
Problematisierungsbogen zwischen der frithkantischen Unterscheidung der Nega-
tionsarten und der spéteren Transzendentalphilosophie zusammengefasst werden.
Wir haben zunéchst gesehen, dass Kants Unterscheidung zwischen der logischen
Negation (nihil negativum) und der realen Negation (nihil privativum) auf einer
vorgédngigen Unterscheidung zwischen logischen und realen Verkniipfungen be-
ruht. Das nihil negativum beruht auf einer logischen Verkniipfung, die unter dem
Satz der (analytischen) Identitét steht. Das nihil privativum beruht auf einer rea-
len Verkniipfung: einer diskontinuierlichen, nichtanalytischen Verbindung zwi-
schen einem Grund und einer Folge, die nicht im Begriff des Grundes enthalten
ist. Die reale Negation findet statt, wenn diese Begriffe, deren Verhiltnis nicht
unter dem Satz der Identitdt steht, einander aufheben. Ferner zeigte sich die vor-
kritische Unterscheidung der zwei Verkniipfungsarten als die Vorform der trans-
zendentalkritischen Unterscheidung zwischen analytischen und synthetischen
Urteilen a priori.

In der vorkritischen Schrift werden die realen Verkniipfungen isoliert aber
nicht erklart. Wegen ihrer inhdrenten Diskontinuitidt — der Folgebegriff ist nicht
im Grundbegriff enthalten — tberschreitet dies Verkniipfungsart den Anwen-
dungsbereich des Identitdtssatzes, keineswegs aber denjenigen des Wider-
spruchssatzes. Das heilit: Der Grundsatz der Widerspruchsfreiheit ist eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung der realen Verkniipfungsart. Nach

62 Kant (1781/87): 22 [B XI].
63 Ibid. [B XII].
64 Ibid.: 23 [B XIII].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 421

seiner kritischen Wende erklart Kant in den Prolegomena unmissverstandlich,
dass in den synthetischen Urteilen das Pradikat dem Urteilssubjekt ,,zwar not-
wendig, aber nicht unmittelbar, sondern vermittelst einer Anschauung, die hinzu-
kommen muss, anhéinge,“65 wobei, wie man aus der Kritik weil, jede Anschau-
ung der reinen Anschauungsformen des Raumes und der Zeit bedarf.

In der vorkritischen Schrift tiber die negativen Grofen wird die logische Ne-
gation {iber den Satz des Widerspruchs bestimmt; ebenfalls wird in der Kritik der
Satz des Widerspruchs zum obersten Grundsatz aller analytischen Urteile erklért.
In der vorkritischen Schrift gelten die realen Verkniipfungen und die reale Nega-
tion als Uberschreitung des Identititssatzes. In der Kritik erscheinen die syntheti-
schen Urteile auch als Uberschreitung des Identititssatzes. Aber an die Stelle der
Diskontinuitét ist ein Medium getreten, in dem erst die beiden real unterschiedli-
chen Begriffe tibereinkommen. Dieses Medium, das an die Stelle der fehlenden
Identitdt der zwei verkniipften Begriffe tritt, ist die Anschauung selbst, genauer:
der innere Sinn oder ,,der Inbegriff, darin alle unsre Vorstellungen enthalten sind
[...]“® Erst vermittels eines solchen Mediums erscheinen die realen Verkniip-
fungen als synthetische Urteile, so dass aus dem Begriff dieses Mediums der
Grundsatz aller synthetischen Urteile hervorgehen kann: ,,Ein jeder Gegenstand
steht unter den notwendigen Bedingungen der synthetischen Einheit des Mannig-
faltigen der Anschauung in einer moglichen Erfahrung.““” Was also in der vorkri-
tischen Schrift reale Verkniipfung heiflt, wird in der Kritik unter dem Titel syn-
thetisches Urteil als ein Zusammenspiel der synthetischen Einheit der Kategorien
und der reinen Anschauungsformen erklért.

6.

Der gesamte Weg aber, der sich von der Entdeckung der realen Verkniipfungen
bis zur Entdeckung der transzendentalen Subjektivitit als Moglichkeit ihrer Er-
kldarung erstreckt, setzt den epistemischen Bruch voraus — und damit auch die
Tatsache, dass das Sein und die Représentation auseinander getreten sind. Es ist
bekannt, dass irgendwo auf diesem Weg Kants kritische Wende stattgefunden
hat, auch wenn Kant in seinem ,,stillen Jahrzehnt“®® zwischen 1770 und 1781
keine bedeutsameren Spuren dieser Wende hinterlassen hat, als seine Inaugural-
dissertation und seinen Briefwechsel, worunter vor allem der beriihmte und in
der Kantliteratur vielfach besprochene Brief an Markus Herz vom 21. Februar
1772 zu erwidhnen ist, in dem zum ersten Mal der Ausdruck ,,Transzendentalphi-
losophie fillt* und in dem Kant die Realisierung seines Vorhabens, die eher
rhapsodistisch zusammengestellten Kategorien des Aristoteles in eine transzen-
dentallogisch herleitbare Ordnung zu bringen, anmeldet: ,,Indem ich auf solche

65 Kant (1783): 129 [A 30]. (Hervorh. v. Verf.)
66 Kant (1781/87): 199 [B 195/A 156].

67 Ibid.: 201 [B 197/A 158]. (Hervorh. v. Verf.)
68 Siehe Hinske (1970): 60.

69 Siehe ibid.: 62.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Weise die Quellen der Intellectualen Erkenntnis suchte, ohne die man die Natur
u. Grentzen der metaphysic nicht bestimmen kann, brachte ich diese Wissen-
schaft in wesentlich unterschiedene Abtheilungen und suchte die fransscenden-
talphilosophie, nemlich alle Begriffe der géntzlich reinen Vernunft, in eine ge-
wisse Zahl von categorien zu bringen, aber nicht wie Aristoteles, der sie so, wie
er sie fand, in seinen 10 praedicamenten aufs bloBle Ungefehr neben einander
setzte; sondern so wie sie sich selbst durch einige wenige Grundgesetze des Ver-
standes von selbst in classen eintheilen.“”” Gleich im nichsten Satz gibt Kant
bekannt, das Problem der intellektualen Erkenntnis — das heifit, im Wesentlichen,
der reinen realen Verkniipfungen — gelost zu haben, so dass dem Vorhaben einer
Kritik der reinen Vernunft nichts mehr im Wege stehe: ,,Ohne mich nun iiber die
gantze Reihe der bis zu dem letzten Zwek fortgesetzten Untersuchung weitléufig
hier zu erklédren, kann ich sagen dal es mir, was das wesentliche meiner Absicht
betrift gelungen sey, und ich itzo im Stande bin eine Critick der reinen Vernunft,
welche die Natur der theoretischen so wohl als practischen Erkenntnis, so fern sie
blos intellectual ist, enthilt vorzulegen [...].«""

7.
Einen entscheidenden Schritt in die Richtung dieser transzendentalphilosophi-
schen Wende unternimmt Kant zwei Jahre frither in seiner Inauguraldissertation,
De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis (1770).” Das Augen-
merk dieser Abhandlung ist die Unterscheidung zwischen zwei Erkenntnisarten:
der sinnlichen Erkenntnis und der Verstandes- oder intellektuellen Erkenntnis.
Die Gegenstinde dieser Erkenntnisarten bilden jeweils eine Welt, verstanden als
die AuBerste Grenze einer fortgesetzten Synthesis von Teilen, die in einem
,,Ganzen, das kein Teil ist,“73 endet. Der Gegenstand der sinnlichen Erkenntnis
ist eine Welt — ein Ganzes, das kein Teil ist — aus Sinnendingen oder ein mundus
sensibilis. Der Gegenstand der intellektuellen Erkenntnis hingegen ist der mun-
dus intelligibilis: eine Welt aus Dingen, die auf Grund ihrer Beschaffenheit nicht
in die Sinne dringen konnen. In Anlehnung an die Terminologie der Griechen
oder ,.der Alten””* nennt Kant die Sinnendinge Phcinomene oder Erscheinungen;
und die Objekte der intellektuellen Erkenntnis die Noumena. In anderen Worten:
Die Sinnendinge sind die Dinge, ,,wie sie erscheinen”” ; die Verstandesdinge da-
gegen die Dinge, ,,wie sie sind.“"®

Insgesamt unterscheidet Kant also zwei Erkenntnisarten und zwei Welten.
Das Problem ist nur, dass die zwei Welten nicht auf die gleiche Weise zu unter-

70 Kant (1900), Bd. X, Nr. 65: 126.
71 1bid.: 126 f.

72 Kant (1770).

73 Ibid.: 12-13 [A, 1].

74 Ibid.: 28-29 [A; 8].

75 Ibid.

76 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 423

scheiden sind wie die Erkenntnisarten. Denn die Sinnendinge entsprechen nicht
nur der sinnlichen Erkenntnis, sie finden durchaus auch Eingang in den Verstand:
Sie sind Erscheinungen, die tiber den Verstand zu Erfahrungen verarbeitet wer-
den miissen.”” Der Verstand macht nimlich aus den Sinnendingen Begriffe, ord-
net die Begriffe und erarbeitet aus ihnen allgemeine Gesetze. Sowohl die
Sinnendinge, als auch die intellektuellen Dinge finden also Eingang in den Ver-
stand. Aus diesem Grund muss der Verstand wiederum in sich unterschieden
werden: in einen logischen Verstandesgebrauch (usus logicus) und einen realen
Verstandesgebrauch (usus realis).”

Der logische Verstandesgebrauch ist ,,allen Wissenschaften gemeinsam“79, da
er von jeglichem Erkenntnisinhalt absieht und die Erkenntnisse lediglich in Be-
zug auf ihre formalen Eigenschaften hierarchisiert. Gerade wegen seiner Tendenz
zur Abstraktion von allem Erkenntnisinhalt ist er in der Arbeit der Erkenntnis
unselbstindig: Ohne die Gegebenheit sinnlicher Erkenntnis vermag er keine Er-
kenntnis hervorzubringen. Der logische Verstandesgebrauch besteht darin, die
Erkenntnisse ,,in Ubereinstimmung mit dem Satz des Widerspruchs [...] einander
unter[zuJordnen“® und ist, allein und ohne eine weitere Art des Verstandesge-
brauchs, in Wissenschaften wie der Grammatik wirksam, ,,deren angestammte
Begriffe sowohl wie Axiome durch sinnliche Anschauung gegeben werden
[...]1“®" Dem logischen Verstandesgebrauch entspricht die spiter in der Kritik so
genannte Allgemeine Logik.

Der reale Verstandesgebrauch hingegen hat eine Eigenschaft, die spiter in
der Kritik Spontaneitit genannt wird. Denn sein Einsatz besteht darin, dass ,,die
angestammten Begriffe der Dinge und Verhiltnisse und die Axiome selber durch
den reinen Verstand selber ihrer Abstammung nach gegeben werden [...]*** Da-
mit hingt auch zusammen, dass die im realen Verstand enthaltenen ,,urspriingli-
chen” Begriffe keine anderen als die spiteren Kategorien sind, wie Norbert Hin-
ske feststellt: ,,Als Beispiele solcher ,urspriinglichen®, apriorischen, vom Ver-
stande selber erzeugten Begriffe nennt Kant im Paragraphen 8 seiner Dissertation
die spateren Kategorien ,Mdoglichkeit, Dasein, Notwendigkeit, Substanz, Ursache
usw. mit ihren Gegensiitzen oder Verhiltnisgliedern® [...] (A 11)*® Der reale
Verstandesgebrauch ist in der Arbeit der Erkenntnis selbstindig, da er auf die
Gegebenheit der sinnlichen Erkenntnis nicht angewiesen ist. Seine Vorgaben be-
stehen darin, dass das sinnlich Gegebene im Sinne eines blolen Vorgriffs und
eines leeren Uberstiegs oder fransscensus iiberschritten wird.** Mit Hilfe seiner

77 Ibid.: 32-33 [A; 9].
78 Ibid.: 30-31 [A; 8].
79 Ibid.: 32-33 [A; 9].
80 Ibid.: 82-83 [A, 29].
81 Ibid.

82 Ibid.

83 Hinske (1970): 61 f.
84 Siehe ibid.: 63.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

424 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

urspriinglichen Begriffe sorgt also der reale Verstandesgebrauch dafiir, dass die
(sinnliche) Erscheinung tberschritten und zur Erfahrung werden kann, weshalb
er dem ,,Intellektuelle[n] im strengen Sinne® zuzusprechen ist.

8.

Im Ausgang von dieser Unterscheidung zwischen den zwei Arten des Ver-
standesgebrauches ldsst sich der problemgeschichtliche Stand der Inauguraldis-
sertation zwischen der vorkritischen Schrift {iber die negativen GroBen, die sie-
ben Jahre zuvor erschienen war, und der Kritik der reinen Vernunft, die elf Jahre
spater erscheinen wird, bestimmen.

Einerseits kann man in der Differenzierung des Verstandesgebrauchs eine
bemerkenswerte Verschiebung jenes vorkritischen Blicks feststellen, der zwi-
schen zwei begrifflichen Verkniipfungsarten unterscheidet. Man kann also beob-
achten, dass sich Kants Aufmerksamkeit in der Inauguraldissertation verlagert
hat von der Ebene der Textur der Erkenntnis — des fiir die Urteilsbildung verant-
wortlichen begrifflichen Gewebes und des Diskurses, letztlich also der Synthesis
— auf die Instanz, die fiir die Synthesis verantwortlich ist. Der entscheidende
Schritt in die Richtung einer transzendentalphilosophischen Erkldrung der realen
Verkniipfungen besteht in dieser Abwendung des Blickes von der Erkenntnis auf
das Erkenntnisvermdgen. dieser Schritt ist motiviert durch das Ritsel der realen
Verkniipfungen, genauer: durch den rétselhaften Einbruch von Realitit in die
Kontinuitét logisch-analytischer Erkenntnis.

Andererseits aber bestehen zwei gravierende Unterschiede gegeniiber der
spateren Kritik in der Art, wie die Vermdgen und ihre Zusammenarbeit konzi-
piert sind: (1) Die im realen Verstandesvermdgen enthaltenen Begriffe weisen
noch nicht die deduzierbare kategoriale Ordnung der Kritik auf. Somit verweist
die Isolierung des realen Verstandesgebrauchs in der Inauguraldissertation auf
die bevorstehende Aufgabe der Erarbeitung einer eigenen realen oder transzen-
dentalen Logik. (2) Der Einsatz des realen Verstandesgebrauchs und seiner con-
ceptus primitivi geschieht noch unabhingig von der Sinnlichkeit.*®

Auf diese Weise also konstituiert sich — tiber das Zwischenstadium der Inau-
guraldissertation — das transzendentale Subjekt, das Kant im Vollzug seiner kriti-
schen Wende ins Feld fiihrt: als Reaktion und Antwort auf die Krise der Repra-
sentation — und, untrennbar davon, die Krise der Synthesis —, die in Gestalt der
realen Verkniipfungen zutage getreten ist.

9.

Vor diesem Hintergrund der kantischen Problementwicklung bis zur kritischen
Wende konnen wir nun die eingangs erwéhnte Stellungnahme Foucaults in ,,Vor-
rede zur Uberschreitung® nachvollziehen, die besagt, (1) dass der Bruch (,,Ver-

85 Kant (1770): 34-35 [A, 10].
86 Siche Hinske (1970): 62-63.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 425

schiebung®), den die zeitgenossische Philosophie der Uberschreitung bzw. nicht-
positiven Affirmation®” offenbart, lteren Datums ist; (2) dass das ,,Aquivalent“
dieser Verschiebung in Kants vorkritischer Unterscheidung der Negationsarten
vorliegt; (3) dass diese Unterscheidung auch den Prozess auslost, der schlie8lich
in Kants kritischer Wende endet: ,,Vielleicht hat die zeitgenossische Philosophie
mit der Entdeckung der Moglichkeit einer nicht positiven Affirmation eine Ver-
schiebung eingeleitet, die bisher nur in der Kantischen Unterscheidung zwischen
dem nihil negativum und dem nihil privativum ein Aquivalent hatte — welche
Unterscheidung bekanntlich das kritische Denken in Gang gebracht hat.“®® Wir
haben gesehen, wie Kants vorkritische Frage nach dem Wesen und der Moglich-
keit realer Verkniipfungen in die transzendentalkritische Frage nach der Recht-
miBigkeit der synthetischen Urteile a priori verwandelte. Wir haben aber auch
gesehen, was durch diese Verwandlung hindurch fortbesteht: die Problematisie-
rung der Repréisentation.

Erst anhand dieser problemgeschichtlichen Angaben kann das archéologische
Gewicht der eben zitierten Textstelle aus ,,Vorrede zur Uberschreitung® wahr-
nehmbar werden. Im Allgemeinen ist Foucaults Auseinandersetzung mit Kant
von einer nicht zu unterschitzenden Bedeutung im Kontext seiner Ausarbeitung
einer ,Archéologie des Selben‘, die er in Ordnung der Dinge prisentiert, die
nicht die Prozesse der AusschlieBung des Anderen darstellt, wie die in Wahnsinn
und Gesellschaft vorgelegte ,Archiologie des Anderen‘, sondern die Prozesse
des Anderswerdens des Selben der Vernunft. Im folgenden Abschnitt stellen wir
Foucaults Kantlektiire und den Augenblick ihrer Transformation in ,,Vorrede zur
Uberschreitung* dar. Im Anschluss an diese Darstellung wird im dritten und letz-
ten Abschnitt dieses Exkurses, anhand einer genaueren Lektiire von ,,Vorrede zur
Uberschreitung® die Figur der nichtpositiven Affirmation freigelegt, die, im Zu-
sammenhang der archédologischen Methode, das Potential eines historiographi-
schen Verfahrens besitzt. Davon war bereits im Kapitel 14 die Rede.

87 Zur Verbindung zwischen den Begriffen der Uberschreitung und der nichtpositiven
Affirmation in Foucaults ,,Vorrede zur Uberschreitung“ siehe den letzten Abschnitt
dieses Exkurses, Abschnitt 52.2-3.

88 VU: 38.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

426 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

51. Unterwegs zu einer archdologischen
Kantlektiire

Die Darstellung von Kants vorkritischem Forschungsweg, der mit der Entde-
ckung einer Diskontinuitit auf der Ebene des Urteils beginnt und mit der trans-
zendentalkritischen Unterscheidung zwischen analytischen und synthetischen
Urteilen endet, soll, wie eben angedeutet, als erster Schritt unseres Versuchs gel-
ten, die methodologische Tragweite von Foucaults beildufigen Bemerkungen zur
nichtpositiven Affirmation in ,,Vorrede zur Uberschreitung® einzuschitzen. Mit
diesem ersten Schritt wird eine Bruchstelle in Kants Denken ausgemacht, der
gewissermaflen das analytische, oder, archdologisch gesprochen, das klassische
Stadium seiner vorkritischen Schriften abschlieft. Foucaults Aufmerksamkeit auf
diese Bruchstelle markiert aber ihrerseits einen Bruch gegeniiber seiner bisheri-
gen in der Thése complémentaire® vorgelegten Kantlektiire.

Mit diesem Bruch in Foucaults Kantlektiire konsolidiert sich das Verfahren
einer Archdologie der Humanwissenschaften, die dann in Ordnung der Dinge
vorgelegt wird. Darin wird die kantische Kritik nicht mehr im philosophiege-
schichtlichen Rahmen beurteilt, sondern, vermittels einer sprachontologisch ge-
lenkten Epocheneinteilung, in den Zusammenhang des postklassischen Wissens-
feldes eingebettet. Der epistemische Bruch, der fiir die archdologische Unter-
scheidung zwischen dem klassischen und dem postklassischen Wissen konstitu-
tiv ist, meldet sich an der genannten Bruchstelle bei Kant. Dieser Zusammenhang
wird in einigen knappen Stellungnahmen zu Kant in ,,Vorrede zur Uberschrei-
tung* zum Ausdruck gebracht.

An der kantischen Unterscheidung zwischen nihil negativum und nihil privat-
ivum sind drei unterschiedliche Briiche auf zwei verschiedenen Ebenen auszuma-
chen. Die erste Ebene ist diejenige des Gegenstands der Diskursanalyse. Auf
dieser Ebene markiert die kantische Unterscheidung nicht nur erstens einen
Bruch auf Kants Denkweg, sondern zeigt dariiber hinaus zweitens den epistemi-
schen Bruch an, der erst das klassische Wissen in seinem Unterschied zum Wis-
sen der postklassischen Moderne sichtbar macht. Die zweite Ebene ist diejenige
der diskursanalytischen Betrachtung selbst. Auf dieser Ebene signalisiert der
festgestellte epistemische Bruch bei Kant drittens einen Bruch in Foucaults eige-
ner Kantlektiire. Es handelt sich um einen Wendepunkt in der Einschitzung und
Einstufung der kantischen Anthropologie, der insgesamt fiir den kritisch-
diagnostischen Diskurs einer Archidologie der Humanwissenschaften konstitutiv
ist. Unser erster Schritt in Richtung einer methodologischen Einordnung der
Kantbeziige in ,,Vorrede zur Uberschreitung“ bestand also darin, den Ort der
kantischen Unterscheidungen im Diskurs der entstehenden Transzendentalphilo-
sophie zu bestimmen, am Leitfaden der knappen Feststellung dieser Unterschei-

89 Damit ist die Ergdnzungsschrift zu Foucaults groSer Doktorarbeit Wahnsinn und
Gesellschaft gemeint. Siehe weiter unten.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 427

dung in ,,Vorrede zur Uberschreitung“. Der zweite Schritt besteht nun darin, den
Ort dieser Feststellung selbst auf Foucaults eigenem Weg zu einer archdologi-
schen Kantlektiire zu bestimmen.

51.1 Epistemischer Bruch und kopernikanische Wende

Das entscheidende Ergebnis der bisherigen Darlegungen ist also, dass sich in
Kants Unterscheidungen — zwischen (a) den logischen und realen Verkniipfungen
und (b) dem rnihil negativum und dem nihil privativum — der Epochenbruch, ge-
nauer, der epistemische Einschnitt zwischen dem klassischen Wissen und dem
Wissen der postklassischen Moderne abzeichnet und die rudimentire Form einer
Kritik der Reprisentation in Erscheinung tritt. Dabei ist zu beachten, dass fiir die
archdologische Perspektive die kantischen Unterscheidungen nicht als das einsa-
me und urspriingliche Ereignis gelten konnen, mit dem erst die klassische Episte-
me ins Wanken gerit. Es handelt sich dabei vielmehr um ein innerhalb des philo-
sophischen Wissensfeldes sichtbares Ereignis, das nur ein Moment der komplexe-
ren Ereigniskonstellation des Epochenbruchs bildet, die wir unter Titeln wie , Trii-
bung der Représentation oder ,Krise der Synthesis® besprochen haben. Wie im
Teil III dieser Arbeit vielfach zu sehen war, prisentiert Foucaults Archdologie
eine Mehrzahl solcher diskursiven Momente, an denen der Epochenbruch sichtbar
wird: etwa das Auftauchen der drei Empirizititen Sprache, Leben, Arbeit, die fiir
die Formierung der Humanwissenschaften konstitutiv sind; oder das Aufkommen
der vergleichenden Philologie; oder die Zerstreuung der ontologischen Einheit der
Sprache und das dadurch bedingte Auftauchen der modernen Literatur.

Vor diesem Hintergrund, der erst durch die Analysen in Ordnung der Dinge
zur Deutlichkeit gelangt, erscheint die kantische Unterscheidung der zwei Nega-
tionen, von der in Foucaults Uberschreitungstext die Rede ist, als das fritheste
Beispiel jener diskursiven Phénomene, an denen die historisch entscheidende
Uberschreitung — oder ,,Verschiebung*®® — sichtbar wird: als ein Gesamtereignis,
das nicht nur von historischem Interesse ist und nicht nur fiir die Anféinge des
postklassischen Wissens maBgeblich ist, sondern ebenso sehr fiir eine archiolo-
gische Aufhellung von Foucaults eigenem archiiologischen Denken.”’

Gemail der archéologischen Perspektive ist allerdings diese zwischenepocha-
le Uberschreitung nicht mit Kants , kopernikanischer Wende* zu verwechseln.
Das liefe auf eine Reduktion des eigentlichen Epochenbruchs hinaus, der sich als

90 Siehe VU: 38.

91 Vgl. die entsprechenden Angaben in Ordnung der Dinge: ,,.Die ganze moderne epis-
teme [...] [hat] sich gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts gebildet [...] und
[dient] immer noch als positiver Boden fiir unser Denken [...]“ [OD: 461.] Oder:
,,Was sich in der Epoche von Ricardo, von Cuvier und von Bopp vollzogen hat, jene
Form des Wissens, die sich mit der Okonomie, der Biologie und der Philologie er-
richtet hat, der Gedanke der Endlichkeit, den die kantische Kritik der Philosophie
als Aufgabe vorgeschrieben hat, alles das bildet noch den unmittelbaren Raum
unserer Reflexion. Wir denken an diesem Ort.” [OD: 459.]

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

428 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

das radikalere Ereignis der Triibung der Reprdsentation im ausgehenden acht-
zehnten Jahrhundert an verschiedenen Punkten der Oberfliche des klassischen
Diskurses meldet. Eine solche Reduktion gehort eher zu einer philosophiege-
schichtlichen Disposition, die aus einer ideengeschichtlichen Beschrinkung der
Diskursanalyse auf das Feld philosophischer Ideen und Werke hervorgeht.”” In

92 Es liegt nahe, dass eine solche Beschrinkung des Feldes der Analyse wesentliche
Konsequenzen fiir eine Foucaultlektiire mit sich bringt. So unterstellt Herbert
Schnédelbach — im Ausgang von einer ideengeschichtlichen Reduktion des episte-
mischen Bruchs auf die kopernikanische Wende — der Archdologie eine Verwechse-
lung der kopernikanischen mit der anthropologistischen Wende: ,,Die kopernikani-
sche Wende Kants versteht Foucault als anthropologische Wende, als Entstehung
eines ,erkenntnistheoretischen BewuBtsein(s) vom Menschen als solchem‘ [OD:
373]; diese erkenntnistheoretische Wendung zum Menschen ,war von dem Moment
an notwendig geworden, in dem die Représentation die Kraft verloren hatte, fiir sich
und in einer Bewegung das Spiel ihrer Synthesen und Analysen zu bestimmen’.
[OD: 410.] Das Dilemma dieses Auswegs aber besteht nach Foucault in der Ver-
mengung zweier Sphdren, die zuvor deutlich getrennt waren.” [Schniddelbach
(1989): 237.] Schnéddelbach kommt zu dem Schluss, es liege hier eine Verwechse-
lung vor, indem aber er selber den epistemischen Bruch — von Foucault selbst als
der Moment charakterisiert, ,,in dem die Reprisentation die Kraft verloren hatte, fiir
sich und in einer Bewegung das Spiel ihrer Synthesen und Analysen zu bestimmen*
[OD: 10] — mit der kopernikanischen Wende gleichsetzt. Tatsdchlich aber beinhaltet
die zitierte Textstelle aus der Ordnung der Dinge nichts anderes als eine Herleitung
der anthropologistischen Wende von der Gegebenheit des Epochenbruchs. [Siche
Kap. 6 der vorliegenden Arbeit.] Von einer kopernikanischen Wende ist gar nicht
die Rede. Auch Andrea Hemminger nimmt in ihrer sonst iiberaus instruktiven Stu-
die tiber Foucault und Kant [Hemminger (2004)] dieselbe Reduktion vor und be-
stimmt die archdologische Anthropologiekritik als einen Riickgang ,bis zu dem
Punkt zuriick, an dem das Subjekt als gesetzgebende Instanz, als Begriindungs-
macht auftaucht. Dieser Moment ist Kants kopernikanische Wende.“ [Hemminger
(2004): 302.] Tatsédchlich aber muss die Archdologie — von der Sache her — noch
hinter die kopernikanische Wende zuriickgehen, zum Augenblick der Triibung der
Reprisentation, um von da aus das klassische Wissen selbst wahrnehmen zu koén-
nen: nicht in der Naivitdt und Subjektvergessenheit seiner vermeintlich ,vorkriti-
schen‘ Einstellung, sondern in der ihm eigenen epistemischen Konsistenz und
Fremdartigkeit. Hemmingers Buch ist zwar ein bedeutender Beitrag zur Foucaultre-
zeption, insofern es auf die komplexen Kantbeziige in Foucaults archdologisch-
genealogischem Diskurs — erstmals auch anhand einer ausfiihrlichen Besprechung
der Kanteinleitung [Einleitung] in Foucaults Thése complémentaire (siche weiter
unten) — aufmerksam macht. Doch verfehlt es die eigentliche Pointe des archéologi-
schen Ansatzes: dass kein Denken, auch nicht das kantische, einen absoluten oder
urspriinglichen Rang beanspruchen kann; dass vielmehr jedes einzelne Denken re-
lativ zu fassen ist, da es in einer wesentlichen Relation zu einem u. a. epistemisch
verfassten Denksystem steht, das aus einer genealogischen ,Logik® der Transforma-
tionen hervorgegangen ist. Demgegeniiber nimmt Hemmingers Lektiire — nicht an-
ders als Schnédelbachs ,,Projektionsthese®, die Foucaults Anthropologismusbefund
fiir eine Ubertragung des Junghegelianismus auf den philosophischen Diskurs der
Moderne hélt [Schnéddelbach (1989): 240] — die Kantische Kritik zum absoluten Re-
ferenzrahmen jeder Kritik, auch einer eventuellen Kritik an Foucault. Damit aber
begibt sich ein solcher Ansatz der Moglichkeit einer genealogischen Herleitung der
kantischen Kritik selbst, was m. E. zu den entscheidenden Leistungen der Archdo-

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 429

archdologischer Sicht dagegen sind der Epochenbruch und die kopernikanische
Wende zwei unterschiedliche Ereignisse, die zwei unterschiedlichen Ebenen an-
gehoren.” Der Epochenbruch meldet sich auf der Ebene historisch transformier-
barer Diskurse — die in Ordnung der Dinge hauptsichlich auch wissenschaftliche
Diskurse sind, deren Diskursivitiit sich innerhalb von Epistemen entfaltet™ — als
ein epistemischer Bruch und nimmt seinen Ausgang von einem Evidenzverlust,
der die Grundlagen des klassischen Wissens erschiittert und schlieBlich zum Ver-
schwinden des klassischen Diskurses fiihrt. Er manifestiert sich in Gestalt einer
plotzlichen und vielfdltigen Problematisierung der klassischen Vorstellung, dass
die Reprisentationen prinzipiell transparent sind und den Blick auf die Dinge und
ihre Ordnung, so wie sie sind, gewdhren konnen. Erst der Verlust dieser Evidenz,
der auf der Ebene des klassischen Diskurses — verstanden als Doppelung der Re-
prdsentation im Element der Zeit — als die ontologische Zerstreuung der Sprache
zutage tritt, ergibt die Moglichkeit einer transzendentalen Kritik der Représenta-
tion und damit auch der kopernikanischen Wende, die auf der Ebene der ideenge-
schichtlichen Darstellung philosophischer Inhalte als der Augenblick erscheint,
in dem erst das transzendentale Subjekt als regelgebende und erkenntnisstiftende
Instanz auftaucht und einer Welt aus moglichen Erkenntnisgegenstdnden ent-
gegentritt.”’ In archiologischer Perspektive ist also die kopernikanische Wende

logie auf dem Gebiet der Geschichte der Philosophie gehort. Vor diesem Hinter-
grund erst kann Foucault die spezifisch archdologische Frage aufwerfen: ,,Welche
Zwangslaufigkeiten des Denkens und Wissens haben Kant méglich und die Heraus-
bildung des modernen Denkens notwendig gemacht? [,,Eine Geschichte, die
stumm geblieben ist, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 40: 705.]

93 Unsere Unterscheidung (im letzten Abschnitt) zwischen dem Auftauchen der vor-
kritischen Unterscheidungen Kants und seiner kritischen Wende fast 20 Jahre spéter
ist ein Reflex der hier besprochenen Differenz zwischen dem epistemischen Bruch
und der kopernikanischen Wende.

94 Vgl. dazu Foucaults Erlduterung des Begrifts der Episteme in Archdologie des Wis-
sens: ,,Die Episteme [...] ist die Gesamtheit der Beziehungen, die man in einer ge-
gebenen Zeit innerhalb der Wissenschaften entdecken kann, wenn man sie auf der
Eben der diskursiven RegelmiBigkeiten analysiert. [AW: 273.]

95 Der Unterschied zwischen einer ideengeschichtlichen und einer archdologischen Ein-
stellung ist in erster Linie auf den grundlegenden Unterschied ihrer jeweiligen
Gegenstinde zuriickzufithren, wie dies Foucault in den einleitenden Worten der Ge-
burt der Klinik (1963) zur Sprache bringt: ,,Um die Mutation des Diskurses in dem
Moment zu erfassen, da sie sich vollzogen hat, muss man zweifellos etwas anderes
befragen als die thematischen Inhalte oder die logischen Modalitéten. Man muss sich
jener Region zuwenden, in der die ,Dinge und die ,Worter* noch nicht getrennt sind,
wo die Weise des Sehens und die Weise des Sagens auf der Ebene der Sprache noch
eins sind. Man wird die urspriingliche Verteilung des Sichtbaren und des Unsichtba-
ren befragen miissen, wo sie mit der Teilung zwischen dem sich Aussprechenden und
dem Verschwiegenen zusammenhéngt. Dann wird in einer einzigen Figur zum Vor-
schein kommen, wie sich die medizinische Sprache und ihr Objekt ineinander fiigen.*
[GK: 9.] Der Gegenstand der archédologischen Analyse sind weder die ,,thematischen
Inhalte* noch die ,,logischen Modalititen* der Ideengeschichte, sondern der Diskurs
in seiner spezifischen Dichte, genauer: der Augenblick jener ,,Mutation des Diskur-

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

430 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nicht mehr als ein philosophiegeschichtlicher Reflex des epistemischen Bruchs,
der wesentlich komplexer ist und nur vermittels einer archdologisch-genealogi-
schen Diskursanalyse freizulegen ist.”®

Dabei ist die kantische Kritik nur eine der Folgen des epistemischen Bruchs.
Eine andere Folge vom gleichen Rang ist das Auftauchen der drei Empirizititen
und damit auch der Moglichkeit des Positivismus. Anstelle also der kopernikani-
schen Wende, mit der die transzendentale Leistung des Subjekts in den Vorder-
grund tritt, offenbart die archdologische Analyse einen komplexeren Prozess, der
darin besteht, dass die Reprisentation aus zwei Bedingungssphéren auferhalb
der Reprdsentation erfolgt: der Sphire des Transzendentalen und derjenigen der
drei Empirizitidten. Als Grundverfassung des Verhiltnisses zwischen dem Trans-
zendentalen und den Empirizitdten, sowie des Selbstverhiltnisses beider, tritt der
Mensch samt seinen Doppelungen zutage.

Allerdings ist der Anthropologismus nicht blof3 irgendeinem Denken verein-
zelt zum Vorwurf zu machen. Er ist nicht eine Art epistemologischer Krankheit,
die das kantische Denken oder einen anderen postklassischen Denkansatz verein-
zelt befillt. Vielmehr offenbart die archdologische Kritik die Figur der anthropo-
logistischen Doppelungen ganz positiv als eine Feldeigenschaft des Wissens, die
im neunzehnten Jahrhundert auf den Plan tritt. Damit macht die archidologische
Kritik auf eine bestimmte epistemische Disposition aufmerksam, die darin be-
steht, dass es im Rahmen dieses neuen Wissens nicht méglich ist, den Menschen

ses“, in dem die Worter und die Dinge, das historisch vorgekommene Sprechen und
dessen Objekte zusammengehoren. ,,Es handelt sich hier — wie auch in anderen
Arbeiten — um eine Studie, die versucht, in der Dichte des Diskurses die Bedingungen
seiner Geschichte herauszulosen.” [GK: 9/NC: xv (m).] Erst in solchen Augenblicken
der ,,Mutation des Diskurses®, die nichts anderes sind als die von der Ordnung der
Dinge beschriebenen epistemischen Briiche, kommt die spezifische Dichte des Dis-
kurses zum Vorschein. Das erkldrt, warum sich die archdologische Diskursanalyse
mit Vorliebe an solchen historischen Augenblicken orientiert.

96 Vgl. dazu Ulrich Johannes Schneider: ,,Foucaults Philosophiegeschichte ist einge-
senkt in eine Geschichte des Denkens, worin die Philosophie eine gewisse Anwe-
senheit besitzt, aber keine explizite Form, die man von der Geschichte der Literatur,
der Wissenschaften und der Gesellschaft iiberhaupt abtrennen kénnte.* [Schneider
(2004): 13.] In seiner groBen Archéologie der Philosophiegeschichte hat Schneider
darauf hingewiesen, dass das bloBe Faktum der Geschichtlichkeit der Philosophie
und der historischen Differenzen des Philosophischen, unméglich aus der Philoso-
phie selbst abgeleitet werden kann und dass es genau umgekehrt auf das Problem
der Grenze — und nicht zuletzt der Disziplingrenze — der Philosophie veweist: ,,Es
ist schon theoretisch leicht zu bemerken, daf in einem rein philosophischen Ver-
standnis der Begriff der Philosophiegeschichte zum unlosbaren Problem werden
muss, weil die Unterschiedlichkeit der etablierten Grenzen des Philosophischen auf
dem Feld der Geschichte unméglich aus dem Anspruch der Philosophie allein abge-
leitet werden kann. [...] Weil das Problem einer Geschichtlichkeit der Philosophie
iiberhaupt erst in der Philosophiegeschichte erscheint, kann seine Definition nicht
von vornherein verfiigt werden. Es ist zwar moglich, es als Problem der Identitdt zu
konstituieren, was sich aber zeigt, ist vielmehr das Problem der Grenze der Philo-
sophie.* [Schneider (1990): 16.]

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 431

zu denken, ohne einem Denken des Gleichen unterworfen zu sein und zwischen
den Doppeln des Menschen hin und her zu schwanken.

Insgesamt ist also die Unterscheidung zwischen dem epistemischen Bruch an
der Schwelle zur postklassischen Moderne und der kopernikanischen Wende von
hochster Bedeutung, wenn es darum geht, die Eigenttimlichkeit einer archéologi-
schen Kantlektiire ins Auge zu fassen. Das Erste, was aus dieser Unterscheidung
folgt, ist die Evidenz einer archiologischen Bedingtheit der kantischen Kritik.
Diese Evidenz korreliert mit Verfahren und Stil einer spezifisch archidologischen
Lektiire, die sich in Foucaults Diskurs der sechziger Jahre erst etappenweise
durchsetzt. Der Weg zu einer archdologischen Verortung der kantischen Kritik
erstreckt sich von der eher vorarchidologischen Untersuchung tiber die kantische
Anthropologie in Foucaults These complémentaire — die Foucault als philoso-
phiegeschichtliche Ergidnzung seiner groBen Doktoratsthese Wahnsinn und Ge-
sellschaft einreichte — tiber Geburt der Klinik [Naissance de la clinque (1963)]
und die Texte zur Literatur bis hin zur Archdologie der anthropologistischen
Wissensdisposition in Ordnung der Dinge [Les mots et le choses (1966)].

Auf dieser Wegstrecke erscheinen die beildufigen Bemerkungen zu Kant in
,Vorrede zur Uberschreitung“ als eine Art Wendepunkt oder ,Zwischenstation’.
Wir bieten im Folgenden eine kurze Skizze dieses Weges, der, als der verborgene
und transformative Prozess einer Kantlektiire, dem archéologischen Diskurs in-
newohnt und ihm gleichsam von Innen heraus seine methodologische Richtung
weist. Dabei geht es nicht um den Nachweis etwa eines Einflusses der Kantlektii-
re auf die Heranbildung einer archiologischen Methode.”” Vielmehr soll darge-

97 Das entsprache eher einem philosophiegeschichtlichen Ansatz, wie dies etwa von
Andrea Hemminger vertreten wird. In der bereits erwihnten Arbeit Hemmingers
iiber Foucault und Kant [Hemminger (2004)] wird in Anlehnung an Andrea Roedig
[Roedig (1997)] und Gilles Deleuze [Deleuze (1987)] Foucaults ,theoretische
Wende“ zwischen den zwei Ausgaben von Maladie mentale — zwischen Maladie
mentale et personnalité (1954) und Maladie mentale et psychologie (1962) — auf
Foucaults Kantlektiire zuriickgefiihrt. Auf die Beobachtung von Deleuze: ,,Dies ist
die wichtigste Konversion Foucaults: die Phianomenologie in Epistemologie [zu]
verwandeln“ [Deleuze (1987): 153] reagiert Hemminger mit dem Hinweis auf den
Einfluss der Kantlektiire: ,,So gesehen ist die Kantische Kritik der Motor von Fou-
caults epistemologischer Wende. Fiir diese These spricht auch die Tatsache, daf die
zweite Fassung von Maladie mentale 1962 herauskam, also genau ein Jahr nach
Foucaults These complémentaire iiber Kant, sowie der Umstand, dal Foucault so-
wohl in seiner Thése complémentaire als auch spéter in Ordnung der Dinge die
Phénomenologie als ein Unterlaufen der Kantischen Kritik, als prékritisch kritisiert.
Ich méchte daher Foucaults theoretische Wende als ,kritische Wende* charakterisie-
ren, als Foucaults ,critical turn’.“ [Hemminger (2004): 201 f.] Dabei ist nach Hem-
minger Foucault ,.kein Kantianer im woértlichen Sinne®, [ibid.: 202] denn er bringt
,,das Primat des Denkens nicht auf der Ebene der reinen, apriorischen Vernunft zur
Geltung, sondern auf der Ebene der Geschichte.” [/bid.] Diesem Befund muss wi-
dersprochen werden, denn Foucaults Verstéindnis von Kritik ist wesentlich komple-
xer. Vor allem kann es sich nicht einfach um eine schlichte Ubertragung des ,,Pri-
mat[s] des Denkens* auf die ,,Ebene der Geschichte” handeln, zumal der Begriff

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

432 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

stellt werden, wie eine Transformation der Kantlektiire den epistemischen Bruch
an der Schwelle zur postklassischen Moderne sichtbar macht und damit auch
einem epistemischen Bruch in Foucaults eigenem Diskurs entspricht.

51.2 Anthropologie und Kritik bei Kant
(Einleitung zur Thése complémentaire)

Foucaults 128-seitige ,,Einleitung™ iiber Kant bildete, wie bereits erwéhnt, zu-
sammen mit einer annotierten Ubersetzung von Kants Anthropologie in pragma-

des Denkens selbst — verstanden als Tatigkeit der Problematisierung und des An-
dersdenkens — ein Anderer geworden ist. Siehe dazu Foucaults Abhebung seiner
archéologisch-genealogischen Kritik von der transzendentalen in ,,Was ist Aufkla-
rung?*: ,.Die Kritik ist [...] die Analyse der Grenzen und die Reflexion iiber sie.
Doch wihrend die Kant’sche Frage die Frage nach den Grenzen war, auf deren
Uberschreitung die Erkenntnis verzichten muss, scheint es mir, dass die kritische
Frage heute in eine positive Frage verkehrt werden muss: Welcher Anteil an dem
als universal, notwendig und obligatorisch Gegebenen ist singuldr, kontingent und
willkiirlichen Zwingen geschuldet? Es geht alles in allem darum, die in der Form
notwendiger Begrenzung ausgetibte Kritik in eine praktische Kritik in der Form
moglicher Uberschreitung umzuwandeln. Was offensichtlich zur Folge hat, dass die
Kritik nicht mehr in der Suche nach formalen Strukturen von universalem Wert
praktiziert wird, sondern als historische Untersuchung, welche die Ereignisse durch-
lauft, die uns dazu veranlasst haben, uns als Subjekte dessen, was wir tun, denken
und sagen, zu konstituieren und zu erkennen. /n diesem Sinne ist diese Kritik nicht
transzendental und hat nicht zum Ziel, eine Metaphysik mdoglich zu machen: Sie ist
genealogisch in ihrer Finalitdt und archdologisch in ihrer Methode. Archédologisch —
und nicht transzendental — in dem Sinne, dass sie nicht versuchen wird, die allge-
meinen Strukturen jeder Erkenntnis oder jeder moglichen moralischen Handlung
herauszulosen, sondern die Diskurse zu behandeln, die das, was wir denken, sagen
und tun, als gleichermallen historische Ereignisse zum Ausdruck bringen. Und diese
Kritik wird in dem Sinne genealogisch sein, als sie nicht aus der Form dessen, was
wir sind, ableiten wird, was uns zu tun oder zu erkennen unmdglich ist; sie wird
vielmehr aus der Kontingenz, die uns zu dem gemacht hat, was wir sind, die Mog-
lichkeit herauslosen, nicht mehr das zu sein, zu tun oder zu denken, was wir sind,
tun oder denken. Sie sucht nicht die am Ende zur Wissenschaft gewordene Meta-
physik moglich zu machen; sie sucht die endlose Arbeit der Freiheit so weit und so
umfassend wie moglich wieder in Gang zu bringen.“ [,,Was ist Aufklarung?“, Fou-
cault (1984), Schriften IV, Nr. 339: 702-703. (Hervorh. v. Verf.).] Die Transforma-
tion der transzendentalen Kritik, von der hier die Rede ist, beinhaltet nicht nur eine
Transformation des Begriffs des Denkens, sondern auch eine Wende ins Praktische.
Insofern also es um eine Reflexion iiber die Grenzen geht, die nicht im Dienst einer
Selbstbegrenzung der Vernunft und des denkenden Aufenthalts innerhalb dieser
Grenzen steht, sondern vielmehr im Dienste einer Uberschreitung dieser Grenzen,
erscheint Foucaults archdologisch-genealogische Kritik geradezu als eine Umkeh-
rung der transzendentalen Kritik. In anderen Worten: Kritik in Foucaults Sinne ist
nicht Représentation (der Grenzen der Vernunft), sondern tiberschreitende /nterven-
tion. In wie fern der archidologische Diskurs selbst auf der Ebene des Diskurses eine
Intervention darstellt, wird am Ende dieser Arbeit (Kap. 16) zu besprechen sein.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 433

tischer Hinsicht, die Erginzungsschrift oder Thése complémentaire®® zu seiner
groflen Doktoratsthese, Wahnsinn und Gesellschaft [Folie et déraison (1961)]. In
dieser Einleitung verfolgt Foucault ein kritisches Projekt, das er Jahre spéter in
einer radikal abgewandelten Form in Ordnung der Dinge wieder aufnimmt. Es
handelt sich darin um den Versuch, ein Kriterium zur Beurteilung moderner An-
thropologien zu entwickeln.

Dazu priift Foucault, anhand der Frage nach dem Verhéltnis zwischen Kants
Anthropologie und seiner Kritik, inwiefern die Anthropologie in pragmatischer
Hinsicht ein MaB aller modernen Anthropologien abzugeben vermag. Insgesamt
erhilt diese Suche nach dem quid iuris postklassischer Anthropologien die Form
einer Ortsbestimmung der pragmatischen Anthropologie Kants in Bezug auf (11)
das kantische Gesamtwerk und (2) alle spéteren Anthropologien, vor allem dieje-
nigen, die im diskursiven Umfeld von Foucaults Einleitung selbst von aktueller
Bedeutung sind. Dabei wird die Untersuchung von der Frage gelenkt, inwiefern
sich Kants Anthropologie an das kritische Prinzip der Nichtvermischung des
Transzendentalen und des Empirischen hélt. Sie endet mit dem Befund, dass die
kantische Anthropologie, im Unterschied zu den nachkantischen Anthropologien,
sich durchaus der MaBgabe der Kritik unterwirft.”” Im Folgenden skizzieren wir
die Logik der in dieser frithen Arbeit unternommenen Ortsbestimmung der kanti-
schen Anthropologie.

1.

Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Frage, inwiefern die Anthropologie —
die von Kant in einem Zeitraum von 25 Jahren in seinen Vorlesungen bearbeitet
wird, bis sie 1998 die Schlussgestalt der Anthropologie in pragmatischer Hin-

98 Foucault, Michel, ,,Introduction a 1’ Anthropologie de Kant“ [Foucault (1961a), Ab-
kiirzung: Einleitung]. Die in der These complémentaire enthaltene Einleitung blieb,
wie bereits in Kapitel 13 (Anm. 63) erwihnt, jahrelang in ihrer ganzen Linge un-
verdffentlicht und war lediglich als Typoskript einsehbar. Umso bedeutsamer fiir
die Foucaultrezeption ist deshalb ihre Versffentlichung, die Anfang 2008 endlich
erfolgt ist. Alle Zitate aus diesem Werk werden im Folgenden in einer von mir er-
stellten Ubertragung ins Deutsche vorgelegt.

99 So besagt die ,,Lektion* Kants ,,auf jeden Fall, daf} sich die Empirik der Anthropo-
logie nicht auf sich selbst griinden kann; daB sie nur als Wiederholung der Kritik
moglich ist; und wenn sie als das empirische und duBlere Analogon [geeniiber der
Kritik] figuriert, vermag sie dies nur in dem Mafle, als sie auf den [in der Kritik]
[...] bereits genannten und freigelegten Strukturen des Aprioris beruht. Im allge-
meinen Zusammenhang des Kantischen Denkens kann sich die Endlichkeit [...]
niemals auf dem Niveau ihrer selbst reflektieren; sie kann sich dem Denken und
dem Diskurs nur erst auf eine zweite Weise d6ffnen; aber das, worauf sie sich zu be-
ziehen hat, ist keine Ontologie des Unendlichen; sondern sind vielmehr die apriori-
schen Bedingungen der Erkenntnis in ihrem Gesamtzusammenhang. Das besagt,
dass die Anthropologie in doppelter Weise der Kritik unterworfen ist: als Erkennt-
nis den Bedingungen, die sie [die Kritik] festlegt, und dem Bereich der Erfahrung,
den sie bestimmt; als Erforschung der Endlichkeit den anfidnglichen, uniiberschreit-
baren Formen, die die Kritik darin offenbart.” [Einleitung: 75.]

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

434 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sicht'® annimmt — ein Menschenbild enthilt, das sich durch seine kritischen
Auseinandersetzungen hindurch aufrecht erhilt, so dass die Anthropologie zu-
néchst keine Pragung durch die Kritiken aufzuweisen scheint, sondern vielleicht
sogar die Kritik ,,gelenkt und insgeheim orientiert hat.“'"' Im Anschluss an diese
Frage entfaltet Foucault eine komplexe und differenzierte Analyse, in der das
Beziehungsgeflecht zwischen der Kritik, der Anthropologie und der Transzen-
dentalphilosophie des Spatwerks freigelegt wird, und kommt schlieBlich, wie
gesagt, zu dem Ergebnis, dass sich die kantische Anthropologie durchaus der
Malfigabe der Kritik unterordnet und sich hiitet, die spezifische Ebene des Trans-
zendentalen preiszugeben. Denn es findet in den 25 Jahren, in denen Kant seine
Vorlesungen iiber Anthropologie hélt und das anthropologische Thema bearbei-
tet, doch eine Verschiebung statt, die der Autoritdt der Kritiken zuzuschreiben
ist: aus der anfinglichen Zweiteilung zwischen Natur und Mensch, Freiheit und
Gebrauch, Schule und Welt wird in dem Text vom 1798 ecine Einheit. Der
Mensch der Anthropologie ist ,,weder homo natura noch reines Subjekt der Frei-
heit, sondern immer schon eingebettet in die Synthesen, die aus seiner Beziehung
zur Welt resultieren.“'”> Diese Unterordnung der Anthropologie unter die Kriti-
ken steht im krassen Gegensatz zu den diversen nachkantischen Anthropologien,
die unter dem Titel ,,Anthropologie” genau das feilbieten, was Kant als rationale
oder empirische Psychologie bestimmt und zuriickgewiesen hat.'"

2.
Zur Uberpriifung dieser Zusammenhinge setzt Foucaults Untersuchung mit
einem strukturellen Vergleich zwischen der Kritik der reinen Vernunft und der
Anthropologie in pragmatischer Hinsicht ein und setzt sich fort mit einer Veror-
tung der anthropologischen Frage — ,,Was ist der Mensch?“ — in der Logik als
bloBer Ubergang (,,passage™) von der kritischen Reflexion zur Transzendental-
philosophie des Spitwerks (Opus Postumum).'**

Die vergleichende Lektiire der Anthropologie und der Kritik stellt zunéchst
fest, dass in diesen zwei Bereichen dem Subjekt je unterschiedliche und unver-

100 Kant (1798).

101 Ibid.: 12. ,,Gab es seit 1772 ein bestimmtes konkretes Bild des Menschen, das
vielleicht auf dem tiefsten Grund der Kritik fortbesteht, das von keiner philoso-
phischen Ausarbeitung wesentlich verdndert wurde und schlielich ohne grof3e
Modifikation im letzten von Kant verdffentlichten Text ausformuliert wird? Und
wenn dieses Bild des Menschen die kritische Erfahrung in sich aufnehmen konnte,
ohne dabei entstellt zu werden, war dies vielleicht nicht deshalb der Fall, weil es
die Kritik bis zu einem gewissen Punkt, wenn nicht organisiert und beherrscht, so
doch zumindest gelenkt und insgeheim orientiert hat?* [/bid.]

102 Ibid.: 34.

103 In der Psychologie herrscht ,.ein Durcheinander zwischen der Seele als einem
metaphysischen Begriff der einfachen und immateriellen Substanz, dem Ich denke
als einer reinen Form und der Gesamtheit der Phinomene, die dem inneren Sinn
erscheinen.” [/bid.: 36.]

104 Ibid.: 55.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 435

einbare Positionen in Bezug auf die Reprisentation zukommen. In der Kritik be-
findet sich das Subjekt aullerhalb der Reprisentation, als reine Apperzeption und
Ursprung der synthetischen Leistung. In der Anthropologie hingegen meldet sich
das Subjekt als eine in der Zeit erscheinende Reihung seelischer Erscheinun-
gen.'” Das aber, was Kritik und Anthropologie gemeinsam ist, entnimmt Fou-
cault einer eher beildufigen Erérterung in Anthropologie in pragmatischer Hin-
sicht'® als den Geist. Denn der Gegenstand einer Anthropologie in pragmati-
scher Hinsicht ist der Mensch als Weltbiirger, d.h. nicht das, was die Natur aus
dem Menschen macht, sondern das, was der Mensch, als ,,freithandelndes Wesen,
aus sich selber macht, oder machen kann und soll.“'”” Was aber die Anthropolo-
gie an diesem pragmatischen Wesen des Menschen interessiert, ist nicht die See-
le, die den Gegenstand der empirischen bzw. rationalen Psychologie bildet, son-
dern das Gemiit."™ Das innere Leben des Gemiits wird von einer Instanz begriin-
det, die Kant Geist nennt: ,,Man nennt das durch I/deen belebende Prinzip des
Gemiits Geist.“'” Der Geist scheint also genau das zu sein, was unter dem Ein-
satz von Ideen dazu fiihrt, dass der Mensch aus sich selber macht, was er ist.

In der Anthropologie stellt der Geist die Bewegung der Ideen dar, ,,die das
empirische und konkrete Leben des Gemiits am Laufen halt.“''® In der Kritik da-
gegen gibt es fir die Ideen zwei unterschiedliche Typen des Gebrauchs: einen
positiven und einen negativen. Erstens gibt es den unvermeidlichen regulativen
Gebrauch der Ideen, wodurch die Erkenntnis in die Bewegung einer regelgeleite-
ten Einsicht in Erfahrungszusammenhinge versetzt wird.''" In dieser Art des Ge-
brauchs sorgen die Ideen dafiir, dass sich die Vernunft ,,nie auf dem Gegebnen
aus[ruht]“''? und beleben die Vernunft ,,im Element des Mdglichen, indem sie sie
mit dem Unendlichen, das ihr selbst verweigert ist,““3 verbindet. Zweitens aber
gibt es fiir die Ideen einen kritisch verbotenen Gebrauch, der zum transzendenta-
len Schein fiihrt. Dieser Gebrauch besteht darin, dass die Ideen als Gegenstands-
begriffe eingesetzt werden, was zu den Paralogismen und Antinomien fiihrt. Im
anthropologischen Kontext dagegen fiihrt der ,pragmatische‘ Einsatz der Ideen
im Gemiit geradezu zur Erweiterung des Gebrauchs der empirischen Vernunft.
,Die Bewegung, die in der Kritik die transzendentale Téduschung hervorbringt, ist

105 Der epistemologische Raum der Anthropologie ist ,,ein Gebiet, auf dem die Selbst-
beobachtung weder ein Subjekt an sich noch das reine Ich der Synthese antrifft [so
wie dies in der Kritik geschieht], sondern ein Selbst, das ein Gegenstand ist und
einzig und allein in seiner phinomenalen Wahrheit gegeben ist. [/bid.: 23 f.]

106 ,,Vom Kunstgeschmack* in Kant (1798): 573.

107 Ibid.: 399.

108 Einleitung: 35.

109 Kant (1798): 573.

110 Einleitung: 39.

111 ,,Von der Endabsicht der natiirlichen Dialektik der menschlichen Vernunft in
Kant (1781/87): 582 ff. [B 697/A 669 — B 732/A 704].

112 Einleitung: 39.

113 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

436 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

diejenige, die in der Anthropologie das empirische und konkrete Leben des Ge-
miits am Laufen halt.«'"*

Die Anthropologie untersucht nicht die Dimension der Rezeptivitit oder Af-
fizierbarkeit des Gemiits, sondern die Dimension seiner Spontaneitit. Letztere
besteht in der Belebung und Bewegung des Gemiits, wodurch das Gemiit das aus
sich macht, was es ist. Deshalb ist eine Anthropologie in pragmatischer Hinsicht
nur dann moglich, wenn das Gemiit ,,nicht an die Passivitit seiner phdnomenalen
Bestimmungen gebunden ist,” sondern ,,durch die Arbeit der Ideen auf dem
Niveau des Feldes der Erfahrung® animiert wird.''> Damit erscheint der Geist als
die ,,urspriingliche Tatsache®, aus der sowohl das Wesen der Vernunft als auch
die Einheit von Kritik und Anthropologie hervorgehen: Er ist die ,,urspriingliche
Tatsache, die in ihrer einzigartigen und souverinen Struktur''® sowohl die Notz-
wendigkeit der Kritik als auch die Moglichkeit der Anthropologie umfasst.* '

114 Ibid.

115 Ibid.

116 Die Verwendung des Ausdrucks ,,Struktur ist hier sicher kein Zufall, insofern sie
Foucaults strukturalistische Sympathien zu dieser Zeit anzeigt. Ein Jahr spéter kiin-
digt Foucault ndmlich im Vorwort zur Geburt der Klinik seine Methode als eine
strukturelle an: ,,On voudrait essayer ici une analyse structurale d'un signifié —
l’objekt de I’expérience médicale — a une époque ou, avant des grandes découvertes
du XIX® siécle, il a modifié moins ses matériaux que sa forme systématique.* [NC:
XIV. (Hervorh. v. Verf.).] Neun Jahre spéter, anldsslich der zweiten Ausgabe des
Buches, dndert Foucault seine strukturalistische Formulierung in eine diskurstheore-
tische um: ,,On voudrait essayer ici /’analyse d'un type de discours — celui de
Dexpérience médicale — & une epoque ou, avant les grandes découvertes du XIX°
siecle, il a modifi¢ moins ses matériaux que sa forme systématique. [NC: XIII-XIV
(Hervorh. v. Verf.).] An die Stelle von: ,,cine strukturelle Analyse eines Bezeichne-
ten‘ tritt also: ,,die Analyse eines Typs von Diskurs“. An die Stelle von: ,,das Ob-
jekt der medizinischen Erfahrung™ tritt: ,,derjenige [der Diskurs] der medizinischen
Erfahrung®. In der Formulierung der zweiten Auflage ist geradezu eine Verschie-
bung des Gegenstandes der Analyse zu verzeichnen, nach der nicht mehr die
Krankheit als ein Bezeichnetes analysiert werden soll, sondern ein Diskurs tiber die
Krankheit. Man erkennt an diesen winzigen Korrekturen, vor deren Hintergrund die
erste Formulierung nur noch als ein strukturalistischer Ausrutscher erscheint, wel-
che methodologische Umwélzung Foucault in dem Jahrzehnt zwischen den zwei
Ausgaben der Geburt der Klinik offenbar widerfahren ist. Diese Umwilzung, deren
Spuren an der Wende seiner Kantlektiire in ,,Vorrede zur Uberschreitung® lesbar
wird, beinhaltet nichts Geringeres als die Geburt von Foucaults eigenem sprachon-
tolgischen Denken, das sich in ausdriicklicher Weise anhand seiner Schriften zur
Literatur entfaltet und erst den Unterschied zwischen dem archéologischen Ansatz
und dem Strukturalismus {iberhaupt ausmacht. Bekannt ist, wie Foucault diesen
Unterschied in seinen Anfillen methodologischen Zornes verteidigt hat. Es liegt auf
der Hand, dass eine Darstellung des archdologischen Zirkels, die die vorliegende
Arbeit durchzufiihren hat, ohne Berticksichtigung der sprachontologischen Refle-
xionen Foucaults nicht auskommt. [Siehe auch Kapitel 12 und 13 dieser Arbeit.]

117 Einleitung: 41.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 437

3.

Allerdings dient dieser strukturelle Vergleich nur als eine erste Anniherung an
das Problem. Der weiteren Lektiire offenbart sich die Beziehung zwischen Kritik
und Anthropologie bei Kant als wesentlich komplexer. Denn der Unterschied
zwischen der Anthropologie als einer Sammlung empirischer Beobachtungen und
der Kritik als einer Reflexion {iber die Bedingungen der Erfahrung ist so groB,
dass beide strukturell gesehen nur schwer vergleichbar sind, was allerdings nicht
heiBt, dass zwischen ihnen eine ,Nicht-Beziehung* herrscht.'"® Augenfillig ist
eine ,,gewisse kreuzartige Analogie” [,,une certain analogie croisée“]“g, die ,,die
Anthropologie als Negativ der Kritik erscheinen lisst.'*’

So erscheint die Anthropologie als eine Wiederholung oder Wiederaufnahme
der Kritik, bei der gewisse Umkehrungen durchgefiihrt werden. Beispielsweise
ist fiir die Anthropologie das Gegebene nicht eine rohe Mannigfaltigkeit, die des
Einsatzes der Kategorien und der Sinnlichkeit bedarf, vielmehr ist es bereits syn-
thetisiert.'*' Selbst das Apriori der Kritik hat in der Anthropologie einen phéno-
menalen Charakter, insofern es ,,in der Dichte eines Werdens [erscheint], in dem
sein plotzliches Hervorbrechen riickblickend unweigerlich den Sinn eines Schon-
Gegebenen erhilt.“'** Ebenso sind die kritischen Vermogen, ihre Synthesen, das
Selbst, sogar ,,das Feld der Wahrheit“ dem Werden, d.h. den Gefahren des Zu-
sammenbruchs und des Verschwindens, ausgesetzt.'> SchlieBlich nimmt die An-
thropologie eine architektonische Umkehrung der Kritik vor. So ist der erste Teil
der Anthropologie eine Didaktik, die gemal Kants Untertitel eine ,,Kunst, sowohl
das AuBere als auch das Innere des Menschen zu erkennen® ist.'** Doch ent-
spricht diese Didaktik nicht dem ersten Teil der Kritik, der transzendentalen
Elementarlehre, denn ,,sie entdeckt nicht, ohne zugleich zu lehren und vorzu-
schreiben.“'** Eher entspricht sie dem zweiten Teil der Kritik, der transzendenta-
len Methodenlehre. Umgekehrt entspricht der zweite Teil der Anthropologie —
den Kant eine Charakteristik nennt, das heif3t: eine Weise, ,,das Innere des Men-
schen im Ausgang vom AuBeren zu erkennen* — der transzendentalen Elementar-
lehre, die aus der Gegebenheit der Erkenntnis auf das Innere der Vermogen
schlieft.'”

4.
Doch trotz dieser Analogie gehoren Anthropologie und Kritik geméf der kanti-
schen Wissenseinteilung ganz unterschiedlichen Ebenen an. Danach ist die Phi-

118 Ibid.

119 Ibid.

120 Ibid.

121 Ibid.: 42.

122 Ibid.: 42.

123 Ibid.: 43.

124 Sieche Kant (1798).
125 Einleitung: 45.
126 Ibid.: 44.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

438 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

losophie in eine reine und eine empirische Philosophie einzuteilen und die An-
thropologie gehort, neben der empirischen Naturlehre, zur letzteren. Innerhalb
der reinen Philosophie gibt es also keinen Platz fiir die Anthropologie. Umge-
kehrt findet sich in der Anthropologie keine explizite Bezugnahme auf die Kritik.
Und ,,auch wenn die Korrespondenz der beiden Texte leicht zu erkennen ist, wird
sie doch nie als solche ausgewiesen oder reflektiert.«'*” Zwischen Kritik und An-
thropologie bei Kant besteht also kein gegenseitiger Bezug. Oder, wie Foucault
es formuliert: ,,Von der einen zur anderen Form der Reflexion ist der Kontakt
gleich null.“'*®

5.

Im Ausgang von diesem Unterschied der Ebenen, auf denen sich Kritik und An-
thropologie befinden, wendet sich Foucaults Untersuchung Kants Spétwerk zu,
zunichst der Logik und der darin enthaltenen anthropologischen Frage ,,Was ist
der Mensch?* Diese Frage scheint zunéchst gegeniiber den drei anderen Fragen —
,Was kann ich wissen?/,,Was soll ich tun?‘/,,Was darf ich hoffen?“ — einen
Vorrang zu genieBen, womit nahe gelegt wird, dass die drei kritischen Fragen
insgesamt zur Anthropologie zu rechnen sind. Doch zeigt eine Berticksichtigung
des Opus Posumum und der darin vorgestellten Ontologie, dass die anthropologi-
sche Frage eher den Charakter eines Ubergangs (passage) zwischen der kriti-
schen Reflexion und der ,,Transzendentalphilosophie® bzw. Ontologie des Spét-
werks hat.'?

So bezieht sich die kantische Logik, durch die anthropologische Frage — und
damit auch die Anthropologie als Wissensform — hindurch, auf die drei kritischen
Fragen zuriick, die nun nicht mehr anthropologisch gebiindelt werden, sondern
im Element der Welt, die im Kontext des kantischen Spétwerks als ein transzen-
dentalphilosophisches Fundament und als eine ,,Organisation transzendentaler
Korrelate*"*° gilt. Wihrend die Kritik die Bedingung der Méglichkeit von Erfah-
rung und Erkenntnis im Zeichen der ,,Souverénitit der Bestimmung“131 erldutert,
klért der Opus Postumum die Frage nach dem Sein in der Welt. In anderen Wor-
ten: Der Opus Postumum verschiebt den Schwerpunkt des Fragens. Vorrangig-

127 Ibid.: 46.

128 Ibid.

129 Ibid.: 55.

130 Ibid.: 54. ,Man bemerkt so, daf} die Welt nicht einfach Quelle fiir ein Vermogen
der Sinnlichkeit ist, sondern das Fundament einer transzendentalen Korrelation
zwischen Rezeptivitdt und Spontaneitit abgibt; dal die Welt nicht einfach das
Anwendungsfeld [domaine] fir einen synthetischen Verstand darstellt, sondern
das Fundament einer transzendentalen Korrelation zwischen Freiheit und Not-
wendigkeit ist; dafl die Welt nicht einfach nur die Grenze fiir den Gebrauch der
Ideen ist, sondern das Fundament einer transzendentalen Korrelation zwischen
Vernunft und Geist bildet. Und hierdurch, in diesem System der Korrelationen,
begriindet sich die wechselseitige Transzendenz von Wahrheit und Freiheit.*
[Ibid.]

131 Ibid.: 57

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 439

keit ist nicht mehr die Frage nach dem Menschen, wie dies in der Logik noch zu
sein scheint, sondern die Verortung des Menschen in der Welt: ,,Ich bin. — Es ist
eine Welt ausser mir (praeter me) im Raume und der Z eit und ich bin selbst ein
Weltwesen: bin mir jenes Verhiltniles bewust, und der bewegenden Krifte zu
Empfindungen (Wahrnehmungen). — Ich der Mensch bin mir selbst ein dusseres
Sinnenobject ein Theil der Welt.*!*

6.

Insgesamt also erscheint die kantische Anthropologie, die eine bloe Episode
zwischen der kritischen Reflexion und der Ontologie darstellt und deshalb ohne
,eigenstindigen Inhalt“'** ist, als eine Wiederholung der Kritik. Im Unterschied
zu den falschen zeitgendssischen Anthropologien'**, die ,,das kritische Denken
auf dem Niveau einer positiven Erkenntnis zur Geltung bringen“'*> wollen, ver-
weist die Kantische Anthropologie auf die Kritik, da sie als ihr ,,empirisches und
duBeres Analogon figuriert'*® und ,,auf den [in der Kritik] [...] bereits genannten
und freigelegten Strukturen des Aprioris beruht.«'*”

Die Kantische Anthropologie tibergeht also nicht das strenge Maf3 der Kritik.
»Im allgemeinen Zusammenhang des Kantischen Denkens kann sich die End-
lichkeit [...] niemals auf dem Niveau ihrer selbst reflektieren; sie kann sich dem
Denken und dem Diskurs nur erst auf eine zweite Weise 6ffnen; aber das, worauf
sie sich zu beziehen hat, ist keine Ontologie des Unendlichen; sondern sind viel-
mehr die apriorischen Bedingungen der Erkenntnis in ihrem Gesamtzusammen-
hang. Das besagt, dass die Anthropologie in doppelter Weise der Kritik unter-
worfen ist: als Erkenntnis den Bedingungen, die sie [die Kritik] festlegt, und dem
Bereich der Erfahrung, den sie bestimmt; als Erforschung der Endlichkeit den
anfinglichen, uniiberschreitbaren Formen, die die Kritik darin offenbart.'**

Auf seiner Suche nach einem Mafstab fiir die legitimen Formen der Anthro-
pologie seit Kant — die in der Einleitung die wahren im Unterschied zu den fal-
schen Anthropologien genannt werden'’ findet Foucault diesen in der Kanti-
schen Kritik. Die Einleitung endet somit mit der Forderung, dass die kantische
Kritik regelgebend auf alle gegenwirtigen Anthropologien wirken soll: ,,Im all-
gemeinen Zusammenhang des Kantischen Denkens kann sich die Endlichkeit
[...] niemals auf dem Niveau ihrer selbst reflektieren; sie kann sich dem Denken
und dem Diskurs nur erst auf eine zweite Weise 6ffnen; aber das, worauf sie sich
zu beziehen hat, ist keine Ontologie des Unendlichen; sondern sind vielmehr die

132 Kant (1936): 63.
133 Einleitung: 54.
134 Siehe ibid.: 58.
135 1bid.: 75.

136 Ibid.

137 Ibid.

138 Ibid.

139 Ibid.: 58.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

440 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

.. . PR 140
apriorischen Bedingungen der Erkenntnis in ihrem Gesamtzusammenhang.*

Die Legitimitdt jeder Anthropologie, auch der kantischen, héngt von der Unter-
ordnung der Anthropologie unter die Instanz der Kritik ab.

7.

Insgesamt macht Foucaults Einleitung den Eindruck einer schwankenden Lektiire
und eines fieberhaften Versuchs der ,Rettung® der Kantischen Anthropologie.
Auch wenn der ausdriickliche Kontakt zwischen Kritik und Anthropologie
»gleich Null“!*! ist, beruft sich die Lektiire auf die gemeinsame Struktur des
2 und die , kreuzartige Analogie“'** einer architektonischen Umkehrung.
Indem schlieBlich auf Grund eines Riickgriffs auf das Spéatwerk Kants festgestellt
wird, dass die anthropologische Frage lediglich einen Ubergang'** zwischen Kri-
tik und Ontologie bildet und ,.keinen eigenstindigen Inhalt“'** hat, wird die An-
thropologie marginalisiert. als ,,dieser bestindige Rand, in bezug auf den das
Zentrum immer verschoben ist, der aber stets auf dieses verweist und es be-
fragt. !0

Geistes

In ihrem Schlussteil stellt die Einleitung eine merkwiirdige und keineswegs
rationale Abhéngigkeit der Anthropologie von der Kritik fest, insofern (1) sich die
Kritik von der anthropologischen Struktur 16st und (2) die Anthropologie die Kri-
tik imitiert und ihr somit dhnlich wird. Doch, auf dem Weg der Ersetzung dieses
Ahnlichkeitsverhiltnisses zwischen beiden durch eine rationale Ordnung und
Unterordnung marginalisiert sich die Anthropologie: ,,Man kann sagen, daf} sich
die Bewegung der Kritik von der anthropologischen Struktur gelost hat: einerseits
weil letztere sie von aullen zeichnet, und andererseits weil sie ihren Wert nur aus
ihrer Befreiung von der anthropologischen Struktur bezog, indem sie sich da-
gegen wandte und sie [die anthropologische Struktur] erst dadurch begriindet hat.
Die der Anthropologie eigene epistemologische Konfiguration mimte die Kritik;
doch ging es darum, vom Ansehen [der Kritik] nicht beeindruckt zu sein und der
[eigenen] Ahnlichkeit [mit der Kritik] eine rationale Ordnung zuriickzuerstatten.
Diese Ordnung bestand darin, die Anthropologie um die Kritik gravitieren zu las-
sen. Und diese wiederhergestellte Ordnung war fiir die Anthropologie die authen-
tische Form ihrer Befreiung, das Zutagetreten ihres wahren Sinnes: Sie konnte so
als das erscheinen, worin sich der Ubergang vom Apriori zum Fundamentalen,
vom kritischen Denken zur Transzendentalphilosophie ankiindigte.«'*’

140 1bid.: 75.
141 1bid.: 46.
142 Ibid.: 37 ft.
143 Ibid.: 41.
144 1bid.: 55.
145 1bid.: 54.
146 Ibid.: 76.
147 1bid.: 76.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 441

8.
Dieser Befund ist nicht nur komplex, er ist auch unbefriedigend und zwar aus
zwei Griinden:

(1) Es wird nicht klar, warum es dem Kant der Anthropologie nicht méglich
ist, sich eindeutig zur Kritik der reinen Vernunft zu bekennen, warum in der An-
thropologie sich die Kritik zugunsten einer transzendentalen Weltontologie iiber-
winden muss, warum also Kant die Anthropologie nicht einfach unter die grenz-
ziehende Autoritdt der transzendentalen Logik und Dialektik stellen und damit
jeglichen Zweifel an ihrer Legitimitit als kritisch gelduterter Wissenschaft besei-
tigen kann. Es wird, jenseits des Gebrauchs eines griffigen Bildes, nicht klar, wa-
rum die Anthropologie sich damit begniigt, lediglich die Kritik zu mimen und wa-
rum die Ersetzung ihrer bloBen Ahnlichkeit mit der Kritik durch eine benennbare
rationale Ordnung des Gravitierens zu ihrer Marginalisierung fithren muss.

(2) Gesetzt aber, die kantische Anthropologie wire dennoch, vermége dieser
merkwiirdigen Abhéngigkeit von der Kritik, als ,,wahre® und damit vorbildliche
Anthropologie einzustufen: Es bliebe die Rétselfrage bestehen, woher denn die
Tendenz zu den ,falschen® Anthropologien rithrt. Natiirlich kénnte man auf diese
Frage in Anlehnung an Kant selbst mit dem Hinweis auf den unausrottbaren
metaphysischen Trieb der endlichen Vernunft antworten, sowie, in einem weite-
ren Schritt, mit dem Hinweis auf den dialektischen Schein und die Paralogismen
und Antinomien der reinen Vernunft. Doch wird damit zwar der transzendental-
kritisch beschreibbare Vorgang der anthropologischen Verfehlung als Uberschrei-
tung der Grenzen méglicher Erfahrung angegeben, aber nicht ihre genealogische
Herkunft und damit auch der Ort des ,,metaphysisch-anthropologischen Triebes*
in einem historischen System des Wissens. Genau diesen letzteren Modus der Er-
kldrung der ,inneren® Tendenz der falschen Anthropologien wird Foucault spiter
in Ordnung der Dinge erproben. Dazu wird er — wie zwischenzeitlich auch in Ge-
burt der Klinik (1963) — eine Diskursanalyse einsetzen miissen, die in der Lage
ist, die eigentiimliche epistemische Konsistenz des klassischen Wissens sichtbar
zu machen, sowie deren generelle Auflosung am Ende des achtzehnten Jahrhun-
derts.

Was sich aber in Foucaults Einleitung — im Durchgang durch ihre Analysen
und Interpretationen — herauskristallisiert, ist, dass der Kantischen Anthropologie
etwas irreduzibel Problematisches anhaftet, so dass sie im Rahmen von Kants
Spitwerk zugunsten einer Ontologie der Welt zuriickgenommen werden muss.

Als Foucaults annotierte Ubersetzung'*® von Kants Anthropologie in pragma-
tischer Hinsicht, die den Hauptteil der Thése complémentaire gebildet hatte,
schlieflich im Jahr 1964 ver6ffentlicht wurde, wurde dieser Publikation eine kur-
ze historische Anmerkung beigefligt, die an die Stelle der 128 Seiten umfassen-
den Einleitung trat."*’ Der letzte Satz dieses kurzen Textes, als der Schlusssatz

148 Kant (1964).
149 ,,Geschichtlicher Abriss*, Michel Foucault (1963), Schriften I, Nr. 19: 391-397.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

442 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

einer letzten kleinen Fufinote, ist eine lapidare Ankiindigung: ,,Die Beziehungen
zwischen dem kritischen Denken und der anthropologischen Reflexion werden in
einem spiteren Werk untersucht werden.“'>” Man hitte denken konnen, dass da-
mit eine kiinftige Verdffentlichung der Einleitung gemeint sei, die etwa aus
Platzgrinden nicht in die vorliegende Ausgabe aufgenommen werden konnte.
Tatsdchlich aber wurde die Einleitung zu Lebzeiten Foucaults niemals veroffent-
licht. Dafiir wurde die angekiindigte Untersuchung zwei Jahre spéter in den radi-
kal abgewandelten und methodologisch strengeren Rahmen von Ordnung der
Dinge aufgenommen.

51.3 Kant und das postklassische Wissensfeld
(Ordnung der Dinge)

Foucaults Problematisierung der Anthropologie in der Einleitung und die darauf
folgende Transformation seiner Kantlektiire sind seinen archéologischen Analy-
sen in Ordnung der Dinge gleichsam eingeschrieben. Deshalb ist eine Bertick-
sichtung dieses Problematisierungshintergrunds sowie der Mutation der Kantlek-
tiire von Bedeutung, wenn es darum geht, die Beschaffenheit des archidologi-
schen Diskurses selbst ins Auge zu fassen. Das Hauptmoment der Transforma-
tion der Untersuchungsarten in der Einleitung und in Ordnung der Dinge ist eine
wesentliche Veranderung der Einstellung gegeniiber der Anthropologie. Die Fra-
ge nach MaBl und Moglichkeit einer ,,wahren“ Anthropologie, die in der Einlei-
tung eine grundlegende Rolle spielte, wird in Ordnung der Dinge génzlich fallen
gelassen. Damit geht eine radikale Transformation des Kantbezugs einher, die
sich an vier Aspekten beider Werke bemerkbar macht.

(1) In Ordnung der Dinge erscheint die Anthropologie nicht mehr nur als
eine isolierte Frage nach dem Wesen des Menschen, oder als eine Reflexions-
form, deren Wissenschaftlichkeit von bestimmten Kriterien abhdngt. Sie er-
scheint zudem noch als eine Disposition des Denkens, die einsetzt, sobald die
Frage nach dem Menschen aufgeworfen wird und die von einem bestimmten
archédologisch herleitbaren Denksystem herriihrt. Es geht also nicht mehr nur um
Anthropologie als einen spezifischen Modus der Analyse, der einer reinen oder
empirischen Wissenschaft zuzuordnen wire, der sich in unterschiedlichen Ab-
stdnden zur Psychologie beféinde, der dem Richtmal} der Kritik mehr oder weni-
ger unterworfen wire. Vielmehr handelt es sich um eine Feldeigenschaft des
postklassischen Wissens, eine diskursive RegelméBigkeit, die den diversen an-
thropologischen Diskursen seit Kant, darunter den Humanwissenschaften, als ihr

. . . : 151
historisches Apriori abzulesen ist."”

150 Ibid.: 397.

151 ,Die Seinsweise des Menschen, so wie sie sich im modernen Denken herausge-
bildet hat, gestattet ihm, zwei Rollen zu spielen. Er ist gleichzeitig die Grundlage
aller Positivitdten und auf eine Art, die man nicht einmal als privilegiert bezeich-
nen kann, im Element der empirischen Dinge prisent. Diese Tatsache, bei der es

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 443

(2) Damit geht es nicht mehr um die transzendentalkritische Scheidung zwi-
schen einer wahren und einer falschen Anthropologie, sondern um die archiolo-
gische ,Freilegung® einer Wissensdisposition, die nicht blofl unerwiinscht und
nicht nur zu {iberwinden ist, sondern deren bevorstehendes Ende diskursanaly-
tisch festzustellen ist. Dabei ist das Verschwinden der anthropologistischen Wis-
sensdisposition, wie bereits mehrfach betont wurde, durch den Einsatz des
archdologischen Diskurses selbst mitbedingt, was natiirlich auch heif3t: durch den
archdologischen Akt der Feststellung dieses Verschwindens.

(3) An die Stelle der Suche nach einem kritischen Richtmal} der Anthropolo-
gie tritt also die Suche nach den archiologischen Bedingungen nicht nur der di-
versen Anthropologien und der anthropologistischen Disposition, sondern auch
der Kritik selbst. Es geht also nicht mehr um die Uberpriifung der Autoritit der
Kritik tiber die Anthropologie, sondern um die Frage nach dem gemeinsamen
Bedingungsboden von Kritik und Anthropologie.

(4) Das Feld der Analyse ist deshalb nicht mehr das Werk Kants allein, son-
dern der postklassische Diskurs, der aus Aussagen besteht, die tiber so verschie-
dene Wissenschaften und Reflexionsformen verstreut sind wie Marxismus, Posi-
tivismus, Phdnomenologie, aber auch vergleichende Philologie, Biologie, politi-
sche Okonomie usw. Innerhalb dieses Wissensfeldes finden die transzendental-
philosophischen Stellungnahmen Kants ihren Ort.

Insgesamt signalisieren diese vier Unterschiede eine Blickwendung, die fur
die archéologische Analyse konstitutiv ist und einen v6llig verdnderten Zugang
zum Kantischen Denken ermdoglicht, so dass tiberhaupt erst verstindlich wird,
warum in Ordnung der Dinge — im Gegensatz zur Einleitung — so spérlich von
Kant die Rede ist. Diese Blickwendung bringt mit sich, dass sich die historiogra-
phische Aufmerksamkeit in erster Linie auf eine ,Logik‘ der Transformation der
historischen Seinsweisen der Sprache richtet und dadurch erst in der Lage ist, die
anfinglichen Anzeichen einer Krise der Représentation auszumachen. Diese Kri-
se, die in der zweiten Hilfte des achtzehnten Jahrhunderts sichtbar wird — als
eine Krise der Synthesis im Allgemeinen; und als eine neuartige Frage nach der
Moglichkeit tiberhaupt der Synthese von Reprdsentationen im Besonderen —,
meldet sich in der kritischen Reflexion Kants, sowie in der ideologischen Refle-
xion Destutt de Tracys. Die Fragen, die sich beide stellen, betreffen die Synthe-
sis, denn sie finden ,,im gleichen Punkt ihre Anwendung: im Verhéltnis der Re-
prisentationen zueinander.“"*> Die Verbindung oder Synthesis der Reprisenta-
tionen ist zum Rétsel geworden.

sich nicht um das allgemeine Wesen des Menschen, sondern ganz einfach um je-
nes historische Apriori handelt, das seit dem neunzehnten Jahrhundert als fast
evidenter Boden fiir unser Denken dient, diese Tatsache ist ohne Zweifel fiir den
Status entscheidend, den man den ,Humanwissenschaften [...] geben muss [...] ,,
[OD: 413. (Hervorh. v. Verf.).]

152 OD: 298.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

444 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Wihrend aber Destutt bei dem Versuch, das Rétsel zu kldren, im Raum der
Reprisentation bleibt, verldsst Kant diesen Raum. Im Rahmen einer archiologi-
schen Lesart des Epochenbruchs wird der Kontrast zwischen Kants Fragestellung
und derjenigen von Destutt de Tracy hervorgehoben. Zwar stellt Destutt die glei-
che Frage wie Kant: die Frage nach dem Grund der Verkniipfung aller Reprasen-
tationen. Zwar ist auch seine Antwort die gleiche wie bei Kant: die Empfindung.
Aber er bestimmt die Empfindung selbst als den minimalen Stand aller Représen-
tation, das heilit: durchaus als Reprdisentation, aber mit minimalem Gehalt. Da-
mit findet bei Destutt die Synthesis der Représentationen — iiber das Moment der
Empfindung — ihren Boden im Wesen der Reprisentationen selbst. Auch Kant
betrachtet die Empfindung als den Ausgangspunkt von Reprisentationen. Im
Unterschied zu Destutt aber erscheint fiir ihn die Empfindung nur als eine Kom-
ponente der Représentation, ndmlich ihre Materie. Die Form der Représentation
aber lésst sich erst — anhand eines neuen Typs von Reflexion, der transzendenta-
len Reflexion, auflerhalb des Raumes der Reprisentation erkennen. Die Empfin-
dung gilt also nicht wie bei Tracy als minimale Représentation und damit als
Prinzip und alleinige Quelle der Erkenntnis. Bei Kant hat die Empfindung, als
die Materie der Représentation, ihre Quelle im transzendenten Ding, dessen Ort
aber auflerhalb der Reprisentation ist.

Im Falle der positiven Wissenschaften befindet sich die Quelle der Empfin-
dung auch auBerhalb der Reprisentation. Aber sie ist nicht, wie bei Kant, im Nou-
menalen zu suchen, sondern in den Empirizititen, d.h. in den (nichtreprdsentierba-
ren) empirischen Wesen der Gegenstinde der neuartigen postklassischen Wissen-
schaften. Diejenigen unter diesen empirischen Wesen, die fiir eine Archdologie der
Humanwissenschaften von Relevanz sind, sind die Sprache, das Leben, die Arbeit,
die alle ihren Ort auBerhalb der Représentation haben. Das gesamte Feld des post-
klassischen Wissens offenbart das Auftauchen eines gespaltenen AufBlen- und Be-
dingungsraums der Représentation, der sich zwischen einer noumenalen Sphire
diesseits und einer Sphére der Empirizitdten jenseits der Représentation verteilt.

Die genannte Wendung des Blicks bringt also mit sich, dass in Ordnung der
Dinge keine spezifische und werkorientierte Einschidtzung der Kantschen Anthro-
pologie geboten wird. Es geht ausnahmslos um die Eigenschaften eines Wissens-
feldes, das sich zwischen einem transzendentalkritischen und einem positivisti-
schen Wissen erstreckt. Zu den Implikationen dieser archiologischen Analyse
gehort durchaus, dass sich auch die kantische Anthropologie in den Doppelungen
des Menschen verfingt, insofern sie die anthropologische Frage aufwirft. Die an-
thropologistischen Eigenschaften dieses Wissensfelds offenbaren sich erst, wenn
die Frage nach der archdologischen Herkunft der kritischen Scheidung zwischen
Sein und Denken gestellt wird. Der Weg der Analyse, den diese Frage diktiert,
fuhrt gleichsam zur archdologischen Tiefe dieser Scheidung und zur Freilegung
des Epochenbruchs, der als eine Diskontinuitét (Triibung) im Herzen der Repri-
sentation erscheint. Im Verlauf der archdologischen Analyse vertiefen und verall-
gemeinern sich gewissermallen die kantischen Unterscheidungen, bis darin der

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 445

Zusammenbruch des klassischen Wissens — und dariiber hinaus die epistemische
Konsistenz dieses untergegangenen Wissenssystems — sichtbar wird.

Die Transformation der Kantlektiire, die zwischen der Einleitung und Ord-
nung der Dinge zu verzeichnen ist, besteht also hauptsichlich in einem grund-
sdtzlichen Einstellungswechsel im Hinblick auf die kantische Kritik und ihre phi-
losophiegeschichtlich Radikalitdt. Die wichtigste Anzeige dieses Einstellungs-
wechsels ist eine Umkehrung des Verhiltnisses zwischen Kants Kritik und der
Epochenwende im Verlauf der ,Archdologisierung® von Foucaults Kantlektiire.
Denn die kantische Kritik erscheint in der archéologischen Perspektive nicht
mehr als radikale Wende und Ausloser eines epistemischen Bruchs. Vielmehr ist
der epistemische Bruch selbst als archdologische Bedingung des kantischen Den-
kens anzusehen und Kants Kritik als eine Reaktion auf die Triibung der Repré-
sentation. Wir fassen kurz die eher spérlichen aber gewichtigen Angaben in Ord-
nung der Dinge zusammen, die sich auf die Rangordnung zwischen der kanti-
schen Kritik und jener Epochenwende gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts
beziehen, die archdologisch als epistemischer Bruch einzustufen ist. Dieser
Bruch meldet sich als ein Riickzug einerseits des Seins und andererseits des
Denkens/Wissens aus dem Raum der Représentation, wéhrend die kantische Kri-
tik archdologisch nur noch als die erste philosophische Reaktion auf beide Riick-
zugsbewegungen erscheint. Einerseits ,,sanktioniert [Kants Kritik]... zum ersten
Mal jenes Ereignis der europdischen Kultur, das dem Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts zeitgendssisch ist: den Riickzug des Denkens [...] und des Wissens [...]
aus dem Raum der Reprisentation.“'> Das tut sie, indem sie die Repriisentation
,,von ihren De-jure-Grenzen“154 her befragt. Andererseits ist die kantische Kritik
die ,.erste philosophische Bestandsaufnahme [constar]“'> jener , Verschicbung
des Seins im Verhiltnis zur Replréisentation“156 und markiert somit ,,die Schwelle
unserer Modernitit.“"*”. In der archiologischen Perspektive ist also die kantische
Kritik nicht mehr Ursache, sondern Folge des Epochenbruchs. Mit der Entde-
ckung der Vorgingigkeit des Epochenbruchs verschiebt sich das Augenmerk der
Untersuchung: Der Ausgangspunkt einer archdologischen Analyse der postklas-
sischen Anthropologien ist nicht mehr die kantische Kritik, sondern jene gewalti-
ge Transformation an der ,,Schwelle unserer Modernitét“'® 8, in deren Verlauf die
klassische Wissensordnung Stiick fiir Stiick demontiert und aus ihren Ruinen
gleichsam ein neuvartiges Wissenssystem zusammengesetzt wird, dem ein Denken
des Gleichen eingeschrieben ist und dessen Eigentiimlichkeit darin besteht, dass

153 OD: 299. (Hervorh. v. Vert.)
154  Ibid.

155 OD: 302.

156 Ibid. (Hervorh. v. Verf.)

157 OD: 299.

158 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

446 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

es sich im Element einer Dauerkrise einrichtet: Krise der Synthesis, Krise der
Wahrheit, Krise der Begriindung.'”

51.4 Wendepunkt der Kantlektiire
(,,Vorrede zur Uberschreitung®)

1.
Wir erinnern uns, dass Foucaults Analyse in der Einleitung zur Thése complé-
mentaire damit endet, dass die kantische Anthropologie aus der allgemeinen Be-
griindungskrise der modernen Anthropologien herausgenommen wird. Zwar ist
der Kontakt zwischen der Kritik und der Anthropologie bei Kant ,gleich
Null“'®’, da zwischen ihnen keine gegenseitige Bezugnahme und kein explizier-
tes Begriindungsverhiltnis besteht. Dennoch erscheint die kantische Anthropolo-
gie als eine ,,kreuzartige“161 Wiederholung der Kritik, die die kritische Architek-
tonik umkehrt und das Apriori verzeitlicht. Die Struktur dieser Wiederholung
offenbart die Vorgéngigkeit der Kritik und zeigt an, dass die Anthropologie auf
den Strukturen des Apriori beruht.'®

Im Gegensatz dazu stellt Foucault im Rahmen der archéologischen Analysen
in Ordnung der Dinge die kantische Kritik auf den gleichen Bedingungsboden
wie die diversen postklassischen Anthropologien und Humanwissenschaften.
Demnach ,,markiert“'®® einerseits die kantische Kritik eine epistemische Krise,
die in einer Offinung des klassischen Wissens besteht: in der Offnung des Raumes
der Reprisentation, der nunmehr auf die Sphdren des Transzendentalen und der
Empirizititen verweist sowie, im Allgemeinen, auf die auseinander getretenen
Sphdren des Denkens und des Seins. Andererseits geraten die postklassischen
Anthropologismen in den Strudel einer unbeendbaren Begriindungsbewegung, in
der sich das humanwissenschaftliche Wissen, dessen Objekt die positive End-
lichkeit des Menschen ist, auf die fundamentale Endlichkeit eben dieses Men-

159 Aus diesem Grund konnen wir die Einschétzung von Béatrice Han nicht teilen,
dass Foucaults Einleitung zur Thése complémentaire eine Urgeschichte darstelle,
die Foucaults Anthropologismusbefund in Ordnung der Dinge zu erkliren vermag:
,-~Although it has never been published, Foucault’s Commentary can [...] be regar-
ded as the prehistoriy to chapters 7 and 9 of the Archaeology of the Human Scien-
ces and be fruitfully used to explain Foucault’s negative diagnosis of modernity as
trapped within the ,anthropological sleep‘, along with his rejection of humanism.
[Han (2003): 129.] GemédB dem Ansatz der vorliegenden Arbeit, die von einer Dis-
kontinuitdt zwischen beiden Schriften ausgeht, erscheint Foucaults Kantlektiire in
der Einleitung eher in ihrem Kontrast gegeniiber der archidologischen Kantlektiire
in Ordnung der Dinge als ergiebig. Denn erst im Ausgang von diesem Kontrast
lasst sich die Wende zu einer archdologischen Kantlektiire genauer ausmachen.

160 Einleitung: 46.

161 1bid.: 41.

162 Ibid.: 75.

163 ,,Gegeniiber der Ideologie markiert die kantische Kritik die Schwelle unserer Mo-
derne.“ [OD: 299.]

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 447

schen zu stiitzen versucht. Es handelt sich um ein anthropologistisches Selbstbe-
griindungsprojekt, das auf dem Niveau einer empirischen Reflexion stattfindet
und als eine Schlieffung des gespaltenen Auflen der Reprisentation funktionieren
will. Unter der Lenkung der anthropologischen Frage: ,,Was ist der Mensch?*
bedient sich der Anthropologismus eines Denkens des Gleichen und erscheint als
der fortgesetzte Versuch einer Schlieffung des Raumes, der seit der Triibung der
Reprisentation zwischen dem Denken und dem Sein gedffiner wurde. Diese
SchlieBung ist weder eine sporadische Begebenheit noch eine vereinzelte philo-
sophische Tat, vielmehr durchzieht die anthropologische Frage ,,das Denken seit
dem Anfang des neunzehnten Jahrhunderts. Sie nimmt unter der Hand und im
voraus die Vermengung des Empirischen und Transzendentalen vor, deren Tei-
lung Kant indessen gezeigt hatte.“'** Der epistemische Bruch, das sich gegen

164 Ibid.: 410. Dieser Befund, dass die Anthropologien die von Kant geschiedenen
Ebenen vermischen, ist allerdings nicht als eine Riickkehr zur kantischen Kritik
einzustufen, denn die archéologische Vorgehensweise gestattet keine Kritik kanti-
schen Typs. Was die Archéologie stattdessen eher unternimmt, ist so etwas wie
eine ,topische‘ Kritik, die als eine Abwandlung von Kants Kritik an der Amphibo-
lie der Reflexionsbegriffe angesehen werden kann. Bekanntlich kritisiert Kant die
Denker des klassischen Zeitalters, allen voran Leibniz [Kant (1781/87): 292-296
(B 323/A 270 — B 332/A 276)], indem er ihnen eine ,,Amphibolie* vorwirft. Diese
Denker vermochten ndmlich nicht zu unterscheiden, ob eine Erkenntnis ihren
Ausgang in der Sinnlichkeit oder im reinen Verstand hat. Auch die Archiologie
stellt so etwas wie eine dem Anthropologismus zugrunde liegende ,Amphibolie
fest, denn auch bei diesen findet eine Vermischung oder Verwechselung der Ebe-
nen des Transzendentalen und des Empirischen statt. Aber es handelt sich hier
nicht um eine Kritik, die im Namen einer kritisch gesicherten Wahrheit gefiihrt
wird, auf der Grundlalge etwa einer Logik der Wahrheit, wie Kant seine transzen-
dentale Analytik nennt. [Siche Kant (1781/87): 105 f. (B 87/A 62, 63), siche dazu
auch Kapitel 13 dieser Arbeit, Anmerkung 13.] Stattdessen wird der anthropolo-
gistischen Amphibolie ein Ort in einer diskontinuierlichen Geschichte des Den-
kens zugewiesen. [Siehe Lebrun (1988): 26.] Erst ein solcher Akt der archiologi-
schen ,,Situierung® offenbart, dass der Ort des Anthropologismus im Verschwin-
den begriffen ist, nicht zuletzt dank dem Einsatz des archéologischen Diskurses
selbst. Denn der epistemische Ort des Anthropologismus ist bedingt durch die
Zerstreuung der Sprache, die ihrerseits durch den Einsatz des archdologischen
Diskurses selbst ,aufgehoben werden kann. Der Weg dieser ,Authebung® verlauft
iiber die Entdeckung des ontologischen Raumes der Sprache, die als eine neuarti-
ge ,,Sprechposition eines archdologisch sprechenden ,Subjekts® dient. Indem al-
so die Archéologie spricht, geschieht, wie diese Arbeit darlegen will, eine erneute
Sammlung der Sprache und damit eine diskursive Verschiebung, die ein Ver-
schwinden der anthropologistischen Amphibolie zeitigt. Deshalb sagt Foucault
niemals®, wie Gérard Lebrun betont, ,.,da ein philosophisches Denken einem
Irrtum zum Opfer gefallen sei.” [/bid.] Vielmehr bedient er sich des archdologi-
schen Hinweises, dass ein bestimmtes Denken Kind seiner Zeit ist, insofern es
gewisse epistemische RegelméBigkeiten aufweist. Die archdologische Kritik be-
steht also darin, dass sie ein bestimmtes Denken — und dazu z#hlt eben auch der
Anthropologismus und seine Amphibolie — innerhalb einer bestimmten Episteme
situiert. Lebrun setzt diese archdologische ,Topik® zu recht der herkommlichen
transzendentalen und phanomenologischen Kritik entgegen: ,,Situieren ist etwas

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

448 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Ende des achtzehnten Jahrhunderts als eine wesentliche Triibung der Reprisenta-
tion und als ein Auseinandergleiten von Sein und Denken meldet, schafft die
Moglichkeit sowohl seiner kritischen ,,Bestandsaufnahme [constat]“165 durch
Kant, als auch seiner anthropologistischen Schliefung. Damit erscheint der An-
thropologismus als der unwillkiirliche Versuch eines Anschlusses an die grof3e
Einheit des klassischen Wissens, jedoch unter den Bedingungen eines endlichen
Wissens, das nicht ldnger im Unendlichen begriindet ist. Nicht nur ist also die
Einsicht in die kritische Offnung des Raums der Reprisentation auf Kant zuriick-
zufiihren, dessen Denken archéologisch als die erste Reaktion auf diese Offnung
gilt. Auch die anthropologistische SchlieBung findet im kantischen Denken statt,
die somit ,,vielleicht die grundlegende Position [bildet], die das philosophische
Denken von Kant bis zu uns bestimmt und geleitet hat.«'®°

2.

Diese tendenzielle Gleichstellung von Kritik und Anthropologie vor dem Hinter-
grund einer epistemischen Offnung, die eine deutliche Abkehr von der Kantlek-
tiire der Einleitung signalisiert, meldet sich bereits drei Jahre vor Ordnung der
Dinge in einer ausdriicklichen Formulierung in ,,Vorrede zur Uberschreitung.
Dort versucht Foucault, das Denken der Uberschreitung in seiner ganzen Ereig-
nishaftigkeit zu kennzeichnen und unternimmt eine Standortsbestimmung dieses
Denkens in der Geschichte der Philosophie seit Kant: ,,Man kann ohne Zweifel
sagen, daB es [das Denken der Uberschreitung] aus der Offiung der abendlandi-
schen Philosophie hervorgegangen ist, die von Kant vollzogen wurde, als er in
einer noch rétselhaften Weise den metaphysischen Diskurs und die Reflexion
iber die Grenzen unserer Vernunft artikuliert hat. Am Ende hat Kant allerdings
selber diese Offnung innerhalb der anthropologischen Frage wieder geschlossen,
auf die er letzten Endes alle kritischen Fragen bezogen hat. In der Folge hat man
sie als Gewihrung einer endlosen Frist fiir die Metaphysik verstanden, denn die
Dialektik hat an die Stelle der Infragestellung des Seins und der Grenze das Spiel
des Widerspruchs und der Totalitdt gesetzt. Um uns aus dem dialektisch-anthro-
pologischen Schlummer zu wecken, bedurfte es der Nietzscheschen Figuren des

anderes als kritisieren, die Koordinaten eines Platzes zu bestimmen ist etwas an-
deres als unerkannte Voraussetzungen ins Licht zu riicken.” [Lebrun (1988): 29.]
Doch kann man einen Schritt weiter gehen und versuchen, wie wir es eben getan
haben, die archdologische ,Topik* selbst als eine andere Art von Kritik zu be-
stimmen, die nicht im Namen einer Wahrheit geiibt wird, sondern der Wahrheit
selbst vorausgeht, insofern sie eine Genealogie und Geschichte der Wahrheit
sichtbar macht und mit genau diesem Akt die Geschichte der Wahrheit voran-
treibt. Die archédologische Kritik ist, wie im Verlauf dieser Arbeit mehrfach betont
wurde, zugleich eine Intervention. Thre Kritik ist eine diskursive Handlung, die
das Kritisierte, d.h. den Menschen der Humanwissenschaften, auf der Ebene des
Diskurses zum Verschwinden bringt.

165 OD: 302.

166 OD: 412.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 449

Tragischen und des Dionysos, des Todes Gottes, des Hammers des Philosophen,
des Ubermenschen, der auf TaubenfiiBen kommt, und der Wiederkunft.«'®’

An diesem Textauszug fallen zwei Verschiebungen der Kantlektiire auf: ers-
tens im Verhéltnis zum Interpretationsrahmen der Einleitung; zweitens im Ver-
hiltnis zur Diskursanalyse in Ordnung der Dinge:

(1) Im Unterschied zur Einleitung erhilt Kant hier einen Doppelstatus. Er ist
einerseits derjenige, der ,,die Offnung der abendlindischen Philosophie [...] voll-
zogen hat.«'®® Das steht durchaus im Einklang mit der Kantlektiire der Einleitung,
der zufolge die kantische Kritik die entscheidende Lektion enthilt, die von den
aktuellen Anthropologien nicht beachtet wird'®’: das Postulat der Unterscheidung
zwischen Denken und Sein, zwischen dem Transzendentalen und dem Empiri-
schen, mit der erst die vorkantische Metaphysik mit ihren Vermengungen ,,geoff-
net* werden kann. Andererseits aber ist Kant auch derjenige, der diese Offnung
,mit der anthropologischen Frage wieder geschlossen'” hat, womit der Kantlek-
tiire der Einleitung widersprochen wird. Denn jetzt erscheint die anthropologische
Frage im allgemeinen Kontext der Kantischen Problematisierung weder als mar-
ginal, noch als bloBer Ubergang zwischen Kritik und Ontologie. Im Rahmen die-
ser gespaltenen Neueinschitzung Kants, die komplexer ist als in der Einleitung,
die aber im Rahmen dieser knappen Bataille-Wiirdigung nicht ausgefiihrt werden
kann, scheint selbst die kantische Anthropologie die ,,Lektion* Kants'”! zu ver-
gessen und sich dem Postulat der Unterordnung unter die Kritik zu entziehen.

(2) Im Unterschied zu Ordnung der Dinge aber handelt es sich hier erstens um
die Offnung der (abendlindischen) Philosophie und nicht eines epochenspezifi-
schen, epistemisch verfassten Wissens, ndmlich des klassischen Ordnungswis-
sens. Das heif3t: Es wird nicht auf eine Gesamtheit von Aussagen Bezug genom-
men, die denselben epistemischen Regeln unterworfen sind — d.h.: auf einen Dis-
kurs —, sondern auf eine Disziplin namens Philosophie. Wir erinnern uns, dass
Foucault sechs Jahre spéter, gleich im ersten Kapitel der Archdologie des Wissens,
die Kategorie der Disziplin oder Wissenschaft zu jenen ,,Einheiten des Diskurses®

167 VU: 40 (m). ,,On peut dire sans doute qu’elle nous vient de 1’ouverture pratiquée
par Kant dans la philosophie occidentale, le jour ou il a articulé, sur un mode en-
core bien énigmatique, le discours métaphysique et la réflexion sur les limites de
notre raison. Une telle ouverture, Kant a fini lui-méme par la refermer dans la
question anthropologique a laquelle il a, au bout du compte, référé toute
I’interrogation critique; et sans doute 1’a-t-on par la suite entendue comme délai
indéfiniment accordé a la métaphysique, parce que la dialectique a substitué a la
mise en question de 1’étre et de la limite le jeu de la contradiction et de la totalité.
Pour nous éveiller du sommeil mélé de la dialectique et de 1’anthropologie, il a
fallu les figures nietzschéennes du tragique et de Dionysos, de la mort de Dieu, du
marteau du philosophe, du surhomme qui approche a pas de colombe, et du Re-
tour.” [,,Préface a la transgression®, Foucault (1963), DE I, no. 13: 239.]

168 Ibid.

169 FEinleitung: 74-75.

170 VU: 40.

171 Einleitung: 75.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

450 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

rechnet, die in Klammer zu setzen sind, damit der spezifische Raum des Diskurses
in Erscheinung treten kann.'”* Das heifit aber: In ,,Vorrede zur Uberschreitung* ist
jene Form von Diskursanalyse, die den methodologischen Rahmen der Ausfiih-
rungen in Ordnung der Dinge abgibt, noch nicht aufgetaucht. Die eben zitierte
Stellungnahme gehort eher in den Rahmen der Philosophiegeschichte.

Zweitens erscheint hier Kant als derjenige, der die genannte ,,Offnung der
abendldndischen Philosophie® vollzogen hat. Im franzosischen Original wird da-
fiir das Wort pratiquer verwendet, das so viel wie ausiiben, tun, unternehmen
bedeutet. Das heift: Kant ist derjenige, der die Offnung, genauer, das Offnen der
Offnung ,unternimmt‘, der also selbst, anhand seiner transzendentalkritischen
Unterscheidungen, die abendliche Philosophie dffnet. Im Unterschied dazu wird
in Ordnung der Dinge das kantische Unternehmen als die ,.erste philosophische
Bestandsaufnahme* ,,jener Verschiebung des Seins im Verhiltnis zur Reprisen-
tation“'” gekennzeichnet. Die Bestandsaufnahme (constar) ist keine originire
epistemische Aktion, sondern lediglich eine Reaktion auf eine Verschiebung, die
im Riickzug des Seins aus dem Raum der Représentation besteht und somit nicht
bloB fiir das Feld der Philosophie relevant ist, sondern im gleichen Maf3e fiir die
anderen diskursiven Regionen, die derselben epistemischen Regel der Transpa-
renz der Reprisentation unterworfen sind. Dieser diskursive Gesamtbereich, den
die archiologische Diskursanalyse einer vergleichenden Lektiire unterzieht, be-
steht aus der Allgemeinen Grammatik, der Naturgeschichte, der Analyse der
Reichtiimer. Kant ist also der erste, der auf die Krise des epistemischen Bruchs
an der Schwelle zum postklassischen Wissen philosophisch reagiert. Somit er-
scheint die ,,Vorrede zur I"Jberschreitung“ als ein Wendepunkt zwischen der Ein-
leitung und der Ordnung der Dinge, an dem die Transformation der Kantlektiire
gleichsam auf halbem Weg eingefroren erscheint.

Drittens wird hier das dialektische Denken mit dem anthropologischen identi-
fiziert und beide werden auf die Urheberschaft Kants zuriickgefiihrt, der den kriti-
schen Bruch zwischen Denken und Sein aufreifit, um ihn wieder selber anthropo-
logisch zu schliefen.'™ Im Unterschied dazu wird in Ordnung der Dinge keines-
wegs die Dialektik mit der Anthropologie identifiziert, vielmehr erscheint die Dia-

172 Siehe Kapitel 1, ,,Die Einheiten des Diskurses®, AW: 33-47.

173 OD: 302/MC: 258 (m). ,,[...] ou plutdt a partir de ce décalage de 1’étre par rapport
a la représentation dont le kantisme est le premier constat philosophique |...]*
[MC: 258. (Hervorh. v. Verf.).]

174 Das entspricht eher jener Verkiirzung, die Herbert Schnédelbach im Rahmen sei-
ner Projektionsthese Foucaults Diskursanalyse in Ordnung der Dinge unterstellt:
,Meine These ist [...] : Foucaults Bild des philosophischen Diskurses der Moder-
ne ist das Ergebnis einer junghegelianischen Projektion, die unhaltbar ist; die An-
wendung seiner Archdologie der Humanwissenschaften [...] auf die jiingste Phi-
losophiegeschichte vermag nicht zu befriedigen.” [Schnddelbach (1989): 240.]
Wie aber bereits angedeutet wurde (Anmerkung 92 dieses Kapitels), trifft Schné-
delbachs Kritik fiir die ausgereifte Form der Diskursanalyse in Ordnung der Din-
ge nicht mehr zu.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 451

lektik als ein Beispiel des Anthropologismus unter anderen. Anstelle der Anthro-
pologie als Disziplin oder Werk handelt es sich um eine anthropologistische Wis-
sensdisposition, die sich zwar in der Dialektik manifestiert, aber eben so sehr auch
in einer ,,Ontologie ohne Metaphysik*: ,,Ein dialektisches Spiel und eine Ontolo-
gie ohne Metaphysik verlangen nach einander und entsprechen einander durch das
moderne Denken hindurch und wihrend seiner ganzen Geschichte.*'”

Viertens sind die ,,Offnung der abendlindischen Philosophie* und das Ende
der Metaphysik nicht mehr eine vereinzelte philosophische Tat. Vielmehr zeigen
sie sich als einen vielfiltig auftauchenden Verlust der Transparenz der Reprisen-
tation an der Oberfldche des klassischen Diskurses: in Gestalt eines Epochen-
bruchs also, der zwar die Bedingung fiir das Aufkommen der Anthropologismen
darstellt, keineswegs aber den Charakter einer ihnen chronologisch vorausgehen-
den Ursache hat, wie man dies unserem Zitat aus ,,Vorrede zur Uberschreitung®
durchaus entnehmen konnte. Vielmehr hat der Epochenbruch bzw. das Ende der
Metaphysik im Verhiltnis zur Anthropologisierung des Denkens den Charakter
eines komplementdren Ereignisses: Das ,,Ende der Metaphysik ist nur die negati-
ve Seite eines viel komplexeren Ereignisses, das sich im abendldndischen Den-
ken vollzogen hat. Dieses Ereignis ist das Auftauchen des Menschen.*!”®

3.

Diese Unterschiede gegeniiber der Kantlektiire in der Einleitung einerseits und in
Ordnung der Dinge andererseits deuten auf einen merkwiirdigen Zwischenstatus
der ,,Vorrede zur Uberschreitung®. Sie hat einerseits den Interpretationsrahmen
der Einleitung verlassen. Andererseits aber fehlt ihr noch die diskursanalytische
,Verallgemeinerung®, die in Ordnung der Dinge vorliegt. Damit erscheint dieser
kleine Text iiber die Uberschreitung als der Ort einer ,Selbstiiberschreitung® der
Kantlektiire Foucaults, die fiir die Konsolidierung der archdologischen Methode
in dem Zeitraum zwischen Wahnsinn und Gesellschaft und Archdologie des Wis-
sens nicht ohne Bedeutung ist.

Dass der Vollzug des genannten Wandels der Kantlektiire gerade die Gestalt
einer Reflexion iiber die Uberschreitung annimmt, ist sicher kein Zufall. Denn
nach einigen anfinglichen Anliufen zur Charakterisierung der Uberschreitung und
ihrer Verbindung mit der Figur der nichtpositiven Affirmation,'”” weist Foucault
auf die friihkantische Unterscheidung der zwei Negationen hin.'”® Das heiBt: Auch
das Denken der Uberschreitung ist, wie, gemiB der archiologischen Analyse der
,Denksysteme*, jedes andere Denken, nicht ohne Voraussetzung. Das historische
Apriori eines Denkens der Uberschreitung ist der epistemische Bruch, der sich in
der frithkantischen Unterscheidung zwischen den zwei Negationen anzeigt. Das
Denken der Uberschreitung setzt also den epistemischen Bruch an der Schwelle

175 OD: 409.
176 OD: 383.
177 Siehe Ibid.: 32-38.
178 Ibid.: 38.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

452 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

zwischen dem klassischen Zeitalter und der anthropologistischen Moderne voraus,
den dieser kleine Text {iber Bataille noch nicht in seiner vollen Tragweite zu den-
ken vermag, den er in Anlehnung an Nietzsche mit dem Ausdruck ,,Tod Gottes*
bezeichnet, und der erst in den ausladenden archéologischen Analysen in Ordnung
der Dinge auseinander gelegt werden kann. In anderen Worten setzt das Denken
der Uberschreitung den epistemischen Bruch am Ende des klassischen Zeitalters
als eine Art epistemischer ,Ur-Uberschreitung® voraus, mit dem erst das Denken
der Uberschreitung iiberhaupt sinnvoll erscheinen kann.'”

Damit aber erscheint diese Vorrede selbst, mit ihrer gegeniiber der Einleitung
vollzogenen Neueinschitzung Kants, als eine Uberschreitung in die Richtung
einer archdologischen Lektiire des epistemischen Bruchs, der in den kantischen
Unterscheidungen sichtbar wird: einer Lektiire, die in der Weise der nichtpositi-
ven Affirmation der Leere dieses Bruchs vollzogen werden kann und deren Ver-
fahrensform ansatzweise gerade bei Kant zu entdecken ist.'"™ Die Vorrede zur
Uberschreitung beinhaltet also selbst einen Akt der Uberschreitung: eine diskur-
sive Uberschreitung zur Sprache der Uberschreitung hin, deren ,verdorrten
Waurzeln [...] [und] verheiungsvolle Asche [...] man bei Bataille finden*'®'
kann. Wir erinnern uns, dass Kant diesen Bruch, den seine Unterscheidung der
Negations- und Urteilsarten aufdeckt, achtzehn Jahre spéter wieder zudeckt. Das
tut er, indem er das transzendentale Subjekt (und den inneren Sinn) einfiihrt: als
Medium des Vergleichs der in synthetischen Urteilen vorkommenden heteroge-
nen Begriffen. Foucault aber umgeht dieses Medium, das die Diskontinuitdt der
realen Verkniipfungen anhand der Kontinuitdt des transzendentalen Subjekts
tiberbriicken soll, und kehrt zurtick zur vorkritischen Unterscheidung Kants. Erst
dieser Riickgriff auf den vorkritischen Kant, dessen Spuren in ,,Vorrede zur
Uberschreitung® vorliegen, erlaubt die Entdeckung der Figur der nichtpositiven
Affirmation, sowie die Aufdeckung des ontologischen Raumes der Sprache.

Somit zeigt sich in diesem kleinen Text iiber Bataille eine dreifache Uber-
schreitung auf drei unterschiedlichen Ebenen: (1) die Uberschreitung des klassi-
schen Wissens, die im Analyse-Rahmen des kleinen Bataille-Textes in Gestalt
der kantischen Unterscheidung zwischen den zwei Negationen sichtbar wird; und
die sich spiter in der ausgereiften Archiologie in Ordnung der Dinge als episte-
mischer Bruch und Triibung der Reprisentation meldet: als das Auftauchen der
synthetischen Urteile bei Kant, das Auftauchen der vergleichenden Philologie
und der sich darin vollziehenden Objektivierung der Sprache usw. (2) die Uber-
schreitung des Diskurses der postklassischen Wissenschaften bei Bataille, Blan-
chot, Nietzsche, die den Einsatz der nichtpositiven Affirmation und die Freile-
gung eines grundlegenden Raumes der Ubertragungen involviert: des ontologi-
schen Raumes der Sprache, der in der postklassischen Doméne der Literatur, ver-

179 Siche Abschnitt 52 dieses Exkurses.
180 Siehe Abschnitt 52.2.
181 VU: 36.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 453

standen als eine Sprache des Raumes, sichtbar wird"*%; (3) die Selbstiiberschrei-
tung der Kantlektiire Foucaults, die zur Entstehung einer spezifisch archiologi-
schen Einschitzung der Geschichte der postklassischen Philosophie fiihrt.

52. Die nichtpositive Affirmation

52.1 Foucaults Riickgriff auf Kant
und die Entdeckung des ontologischen Raumes
der Sprache (Schriften zur Literatur I

Wir haben gesehen, dass die Kantlektiire in ,,Vorrede zur Uberschreitung* zu der
Epochenschwelle zuriickfiihrt, an der die Représentation ihre Herrschaft verliert
und damit jene ,,Verschiebung des Seins im Verhiltnis zur Représentation [statt-
findet], deren erste philosophische Bestandsaufnahme [constat] der Kantianismus
ist.“' Das heiBt: Foucaults Riickgriff auf den frithen Kant bezieht sich auf jene
Dimension des kantischen Denkens, an der die Triibung der Reprisentation ab-
lesbar wird. In wiefern Kants Uberlegungen in seiner Abhandlung iiber die nega-
tiven Gréflen den epistemischen Bruch aufweisen, wurde bereits im Abschnitt 50
ausgefiihrt. Kants Unterscheidung der zwei Negationen, die eine prinzipielle Kri-
tik der Reprisentation beinhaltet und fiir Foucaults Bestimmung der Figur der
nichtpositiven Affirmation wichtig erscheint, markiert einen kritischen Augen-
blick auf dem vorkritischen Denkweg Kants. Denn er erscheint als der Augen-
blick, in dem einerseits die Evidenz der analytischen Transparenz der Reprisen-
tation umgekippt ist, andererseits aber das transzendentalkritische Medium des
Vergleiches zur Erkldrung realer Verkniipfungen noch nicht aufgetaucht ist. Die
Unterscheidung der zwei Negationen, die auf eine Kritik des klassischen Wissens
hinaus lduft, liefert den Hintergrund fiir die Ausarbeitung der Figur der nichtposi-
tiven Affirmation als Formel der Uberschreitung eines Wissensfeldes. Foucaults
Riickgriff auf Kant folgt dem gleichen Muster wie Nietzsches implizite Kritik der
Allgemeinen Grammatik und der daran gekoppelte Riickgriff auf die Schwelle
zur Geburt der vergleichenden Philologie.'*

Wir haben auch gesehen, dass in Foucaults Thése complémentaire Kants Kri-
tik tatsdchlich als der einzige und letzte Horizont und Orientierungsrahmen der
Analyse erscheint. In Ordnung der Dinge dagegen geht Foucault wesentlich wei-
ter und hinter Kant zuriick. Denn inzwischen hat er das Ereignis der Triitbung der
Représentation entdeckt, das dem kantischen Werk vorausgeht und den archéo-
logischen Boden der kantischen Kritik bildet. Drei Jahre vor Ordnung der Dinge
geht Foucault in ,,Vorrede zur Uberschreitung* den halben Weg zu dieser epis-
temischen Schwelle zuriick und st6Bt auf den frithkantischen Text iiber die nega-

182 Siehe Abschnitt 52.1 des vorliegenden Exkurses.
183 OD: 302.
184 Siehe weiter unten, siche auch Abschnitt 46.3 dieser Arbeit.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

454 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tiven GroBen. Diese Zwischenstation ist nicht ohne Bedeutung, da Foucault darin
— in Anlehnung an Nietzsche und Bataille — die Moglichkeit einer neuartigen
Kritik entdeckt: die Figur der nichtpositiven Affirmation. Diese Figur stellt eine
Bewegung dar, die Kritik und Uberschreitung in einem ist und die Form eines
performativen Zirkels innehat. Wie der archéologische Diskurs selbst erscheint
die Figur der nichtpositiven Affirmation als Analyse und diskursive Intervention
zugleich, die einen Diskurs also zugleich analysiert und transformiert.'

Der Raum oder die Offnung, die im Zuge der Triibung der Reprisentation auf-
klafft — bei Kant handelt es sich um den Raum der Differenz zwischen Grund und
Folge in der realen Verkniipfung — wird also von Foucault nicht transzendentalphi-
losophisch zugedeckt, sondern zum sprachontologischen Ausgangspunkt seines
eigenen archéologischen Diskurses genommen: als Diskontinuitit, als epistemi-
scher Bruch, letztlich als der ontologische Raum der Sprache. Am Endpunkt seiner
archiologischen Bahn der sechziger Jahre wird Foucault in Archdologie des Wis-
sens diesen ontologischen Raum als den Raum der diskursiven Formation expli-
zieren.'®® In diesem Sinne fiihrt Foucaults Kantlektiire in ,,Vorrede zur Uberschrei-
tung™ zur Wiederentdeckung und diskurstheoretischen Verallgemeinerung jener
urteilstheoretischen Diskontinuitit beim frithen Kant, die den Ausgangspunkt der
spéteren franszendentalkritischen Entdeckung der synthetischen Urteile bildet.

Im Lichte von Foucaults ,archdologisierter Kantlektiire ab ,,Vorrede zur
Uberschreitung™ erscheinen also Kants vorkritische Unterscheidungen als Bruch
mit dem klassischen Wissen, dem Kant spéter in seiner transzendentalkritischen
Terminologie vorhilt, die synthetischen Urteile nicht gekannt zu haben. In den
Jahren zwischen Foucaults kleiner Schrift iiber Bataille und der Ordnung der
Dinge wird die Gestalt dieses Bruchs zur Prézisierung jenes Raumbegriffs die-
nen, den Foucault bereits in der ersten Einleitung zu Wahnsinn und Gesellschaft
hervorgehoben hat, als das, worin die ,,Fiille der Geschichte* méglich wird und
was die Methode einer neuartigen Historiographie vorschreibt: ,,Die Fiille der
Geschichte ist nur in dem leeren und zugleich bevolkerten Raum all jener Worter
ohne Sprache moglich, die einen tauben Ladrm denjenigen horen lassen, der ein
Ohr leiht, einen tauben Lirm von unterhalb der Geschichte, das obstinate Ge-
murmel einer Sprache, die von allein spricht, ohne sprechendes Subjekt und ohne
Gesprichspartner, auf sich selbst gehduft, in der Gurgel geballt, und die noch
zusammenbricht, bevor jegliche Formulierung erreicht ist, und ohne Aufsehen in
das Schweigen zuriickkehrt, aus dem sie sich nie befreit hat.«'®’

Dieser Raum — den Foucault in dieser Einleitung als den Raum der Abwe-
senheit des Werks kennzeichnet und auf den er das Schweigen des Wahnsinns
zuriickfuhrt'® — wird zwei Jahre spéter in einem kleinen Aufsatz namens ,,Der

185 Siehe Kapitel 14 und 16 der vorliegenden Arbeit.

186 Siehe Kap. 16 der vorliegenden Arbeit.

187 WG: 12.

188 Ibid.: 11. Die deutsche Ubersetzung reduziert den Ausdruck ,,/’absence d’oeuvre
im Original auf ,,Fehlen einer Arbeit”. Beriicksichtigt man aber, dass dieser Aus-

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 455

Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes* spezifiziert als der ontologische Raum
der Sprache, auf den der Wahnsinn zuriickzufiihren ist und aus dem erst der Dis-
kurs der Vernunft hervorgeht: ,,Und deshalb taucht der Wahnsinn nicht als die
List einer verborgenen Bedeutung auf, sondern als ein ungeheurer Sinnriickhalt.
Freilich muss man dieses Wort ,Riickhalt® [réserve] richtig verstehen: Weit mehr
als um einen Vorrat handelt es sich um eine Figur, die den Sinn zuriick- und in
der Schwebe hélt und eine Leere einrichtet, in der allein die noch nicht vollzoge-
ne Moglichkeit so zur Vorlage kommt, dass irgendein Sinn sich darin niederldsst,
oder irgendein anderer, oder gar noch ein dritter, und dies vielleicht in unendli-
cher Folge. Der Wahnsinn 6ffnet einen liickenhaften Riickhalt, der diese Hoh-
lung bezeichnet und zu sehen gibt, in der Sprache und Sprechen sich implizieren,
vom jeweils anderen her sich ausbilden und nichts anderes sagen als ihr noch
stummes Verhéltnis. Seit Freud ist der abendldndische Wahnsinn zu einer Nicht-
Sprache, weil zu einer doppelten Sprache geworden (eine Sprache, die allein in
diesem Sprechen existiert; ein Sprechen, das nichts als seine Sprache sagt) —, das
heif3t eine Matrix der Sprache, die im strengen Sinne, nichts sagt. Eine Falte des
Gesprochenen, die eine Abwesenheit des Werkes ist.“!% Wir erinnern uns, dass
in Ordnung der Dinge die Literatur in fast denselben Worten charakterisiert wird.
Sie ist erstens ,,eine Sprache, die nichts sagt und nie schweigt'*’; zweitens wird
sie ,,zur reinen Offenbarung einer Sprache, die zum Gesetz nur die Affirmation
[...] ihrer schroffen Existenz hat“'*! und zu einem Diskurs, dessen Inhalt einzig
und allein darin besteht, ,,ihre eigene Form auszusagen.“192 Damit wird deutlich,
dass in dem Raum der Abwesenheit des Werkes das Schweigen des Wahnsinns
und der ,,Gegendiskurs* der Literatur tibereinkommen.

Dieser Raum ist nichts anderes als der ontologische Raum der Sprache, der in
dem Bruch der frithkantischen Unterscheidungen aufscheint; dem die Bewegung
der Uberschreitung zugewendet ist und der als die Leere der Abwesenheit er-
scheint, die von der nichtpositiven Affirmation bejaht und damit sichtbar ge-
macht werden kann. Im selben Jahr, in dem ,,Vorrede zur Uberschreitung® er-
scheint, nimmt Foucault in zwei wichtigen Biichern den Raum zum Thema: in

druck, der zur Unterscheidung zwischen der Geschichte der Vernunft und dem
Schweigen des Wahnsinns verwendet wird, auf der Ebene des Diskurses anzusie-
deln ist, dann wird deutlich, dass die Geschichte der Vernunft aus dem diskursi-
ven Material der Werke besteht, die auf Subjekte/Autoren zuriickzufiihren sind,
und die in ihrer Dokumentaritit [siche AW: 15] den methodologischen Aus-
gangspunkt der Ideengeschichte bildet. Der Blick der Archiologie verschiebt sich
aber von der Ebene einer solchen Geschichte des Werkes auf das konstante und
anonyme Gemurmel“ des Wahnsinns, das aus nichtwerkartigen und subjektlosen
Sprachfragmenten besteht, das, als das Andere des verniinftigen Diskurses, diesen
durchdringt und folglich als die Abwesenheit des Werkes zu kennzeichnen ist.

189 ,,Der Wahnsinn, Abwesenheit des Werkes*, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 25:
547.

190 OD: 370.

191  Ibid.: 366.

192 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

456 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Geburt der Klinik, worin, dem aller ersten Satz der Einleitung zufolge, ,,vom
Raum, von der Sprache und vom Tod die Rede ist“'*; und in Raymond Roussel,
worin — im Kapitel 2 — der ontologische Raum der Sprache vom tropologischen
Raum der Klassik abgesetzt wird.'**

Uberdies untersucht Foucault ab der Verdffentlichung von ,,Vorrede zur
Uberschreitung®, in einer Serie von Studien zur Literatur, wie im literarischen
»Gegendiskurs® der ontologische Raum der Sprache zutage tritt.'”> In ,,Lauern
auf den anbrechenden Tag™ (1963) iiber den Schriftsteller Roger Laporte unter-
sucht er die Bewegung einer Anndherung (ohne Transitivitit) im Raum der Ab-
wesenheit des Zieles der Anndherung und behandelt Laportes Geschichte als eine
eigentiimliche Bewegung im ontologischen Raum der Sprache: als eine ,,Ge-
schichte der Sprache im Raum [...], als Chronik dieses vertrauten Ortes, weil er
der Geburtsort ist, aber zugleich fremd, denn niemals kehrt er voll und ganz dort-
hin zuriick, wo die Worter entstehen und wo sie unaufhérlich verlorengehen.“'*°

In ,,Distanz, Aspekt, Ursprung® (1963) werden Autoren des nouveau roman
wie Robbe-Grillet, Sollers, Baudry, Thibaudeau, Pleynet besprochen, die in einem
programmatischen Biindnis um die Zeitschrift te/ quel standen und mit denen Fou-
cault Umgang pflegte. Darin kennzeichnet Foucault die Literatur dieser Autoren
als eine Sprache der Distanz, die eine Art ,,Raum unterhalb des Raumes und der
Zeit“!”” (Baudry) bildet; die sich als ,,Verstreuung der Sprache*'*® meldet, die also
in der Sprache selbst als ,,die Entfernung des Ursprungs, die Fragmentierung und
die verstreute Exterioritit!® erscheint; die als ,,die wesentliche Leere, in der die
Sprache ihren Raum einnimmt“** zu erkennen ist (Thibaudeau): als die ,,Abwe-

193 GK/NC. Siehe Kapitel 16 Abschnitt 53.1 dieser Arbeit.

194 Siehe Kapitel 12, Abschnitt 43.1 dieser Arbeit. Siehe auch Kapitel 13 Abschnitt
Abschnitt 44.2.

195 Die wichtigsten darunter sind in Michel Foucault, Schriften I enthalten: (1) ,,Die
Sprache, unendlich®, Foucault (1963), Nr. 14: 342-356; (2) ,,Lauern auf den an-
brechenden Tag®, Foucault (1963), Nr. 15: 357-365; (3) ,,Distanz, Aspekt, Ur-
sprung*, Foucault (1963), Nr. 17: 370-387; (4) ,,Die Sprache des Raumes*, Fou-
cault (1964), Nr. 24: 533-539; (5) ,,Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes*,
Foucault (1964), Nr. 25: 539-550; (6) ,,Die Fabel hinter der Fabel“, Foucault
(1966), Nr. 36: 654-663; (7) ,,Das Denken des Auflen*, Foucault (1966), Nr. 38:
670-697. Gegeniiber diesen Texten, die bestimmte Segmente des literarischen
,»Gegendiskurses* ins Visier nehmen und daraus so etwas wie eine Charakteristik
des ontologischen Raumes der Sprache herausarbeiten, hat der Text des 1969 ge-
haltenen Vortrags ,,Was ist ein Autor?, einen bersonderen Stellenwert, da er den
Zusammenhang zwischen der Abwesenheit des Autors (als diskursiver Regel) und
der positiven Beschaffenheit des ontologischen Raumes der Sprache eher im ,,ar-
chéologie-theoretischen* Sinne herausstellt, d. h.: unter Bezugnahme auf seine
eigenen vorangegangenen archdologischen Arbeiten.

196 ,.Lauern auf den anbrechenden Tag®, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 15: 361.

197 ,,Ein ,nouveau roman‘ des Schreckens®, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 18: 384.

198 Ibid.

199 Ibid.

200 Ibid.: 386.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 457

senheit des Seins, Weille, die fiir die Sprache paradoxe Mitte und ebenso unaus-

16schliche Exterioritit“*”'; als die Leere, die die Sprache selbst ist; als ,,dieses Au-

. Lo « 202
Bere, in dessen Innerem sie nicht aufhért zu sprechen®

und als das ,,,ewige Rin-
nen des DrauBen*?% ; als die Abwesenheit, die schlielich in jenem ,,absolute[n]
Zuriickweichen des Ursprungs®®* sichtbar wird, das uns ,der Teilung [...] von
Denken und Sprache*®® iiberantwortet, ,,in dem wir gefangen sind**%.

In ,,Die Sprache des Raumes* (1964) wird der ontologische Raum der Sprache
als ein Zusammenhang aus Differenzen bestimmt und als das, ,,worin die Sprache
uns jetzt gegeben ist und bis zu uns gelangt: das, was macht, dass es spricht.“*’ In
,Die Fabel hinter der Fabel“ (1966) entdeckt Foucault anhand einer Besprechung
der Werke von Jules Vernes den ,,Hinterhof der Fabel*“ als einen Raum, der als
Schlachtfeld unterschiedlicher und widerstreitender fiktionaler Stimmen dient, die,
jede fur sich, eine andere Erzdhlweise ins Feld fiihren. In ,,Das Denken des Au-
Ben® (1966) charakterisiert Foucault das Auflen als den Raum, der offenbar wird,
wenn die Sprache ,,ihr Wesen enthiillt, indem sie aus sich heraustritt“?%. Und
wenn sich die Sprache in dieser Weise ,,am weitesten von sich selbst entfernt“209,
dann ,,zeigt sich in dieser plotzlichen Klarheit eher ein Abstand als eine Riickwen-
dung, eher eine Zerstreuung als eine Riickkehr der Zeichen zu sich selbst. Das ,Su-
jet® der Literatur (das darin sprechende Subjekt und das, wovon es spricht) ist nicht
eigentlich die Sprache in ihrer Positivitit, sondern die Leere, in der es seinen Raum
findet, wenn es sich in der Nacktheit des ,Ich spreche* duBert.«2!°

Dieser Abstand, diese Zerstreuung, die nichts anderes sind, als Erschei-
nungsweisen des ontologischen Raumes der Sprache, melden sich aber nur, inso-
fern das Sujet der Literatur —das heifit: sowohl das sprechende Subjekt, als auch
die ausgedriickten Bedeutungen und Themen — die Leere ist, das heif3it: insofern
in der Literatur, genauer, im Akt des Schreibens,”'! die Sprache zur ,,Affirmation

201 Ibid.

202 Ibid.

203 Ibid.

204 Ibid.

205 Ibid.

206 Ibid.

207 ,.Die Sprache des Raumes®, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 24: 534.

208 ,,Das Denken des Aullen, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 38: 673.

209 Ibid.

210 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) Am Ende der vorliegenden Arbeit [Kapitel 16 Abschnitt
56] wird zu sehen sein, dass auch der Diskurs und die Aussage im archdologi-
schen Versténdnis nichts als Leere sind, genauer: (nichtpositiv) affirmierte Leere.

211 Der Akt des Schreibens oder écriture ist nicht mit der Literatur zu verwechseln.
Die Literatur ist eine Doméne des postklassischen Diskurses, in der die écriture
zum ersten Mal in der Geschichte des Diskurses aufgetaucht ist: als eine Schreib-
weise, bei der das Sujet im doppelten Sinne, als Subjekt und als Stoff des Schrei-
bens, in Klammern gesetzt wird. Gerade die Schreibweisen von Denkern wie Der-
rida, Lyotard, Baudrillard, Virilio, die sich des Ofteren im Zwischenraum von
Wissenschaft und Literatur bewegen — Virilio beispielsweise versteht sich als Er-
finder neuvartiger Wissenschaften, darunter der Dromologie — lassen sich als Spie-

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

458 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

[...] ihrer schroffen Existenz**'?, das heiBt, zur nichtpositive Affirmation der
Abwesenheit des Subjekts und ihrer eigenen ,wesenhaften‘ Leere wird. In diesem
Sinne kennzeichnet Foucault in dem 1969 gehaltenen Vortrag ,,Was ist ein Au-
tor?* das literarische Schreiben, das die Abwesenheit des Autors affirmiert, als
die Entfaltung der AuBerlichkeit des Diskurses: ,,Es ist nur auf sich selbst bezo-
gen und doch ist es nicht in der Form der Innerlichkeit gefangen: Es fillt mit sei-
ner entfalteten AuBerlichkeit zusammen.**"> Es geht beim Schreiben ,,nicht um
den Ausdruck oder um die Verherrlichung der Geste des Schreibens, [...] nicht
darum, ein Sujet [im doppelten Sinne als Autorsubjekt und als ausgedriickten
Stoff] einer Sprache anzuheften, es geht um die Offnung eines Raumes, in dem
das schreibende Subjekt unabldissig verschwindet.**"

Der Gesamtzusammenhang der Schriften zur Literatur bis zu ,,Das Denken
des AuBlen®, auf die im Rahmen dieser Arbeit nicht erschopfend eingegangen
werden kann, stellt eine Erforschung und Auslotung des ontologischen Raumes
der Sprache dar, die bis zum Erscheinungsjahr von Ordnung der Dinge anhilt.
Was sich durch ihre verstreuten Hinweise hindurch unmissverstdndlich abzeich-
net, ist, dass es zu dieser Zeit in den diversen Untersuchungen Foucaults ein alles
beherrschendes Problem gibt: das Problem des Raumes, genauer, des ontologi-
schen Raumes der Sprache. Dieser Raum erweist sich zusehends als das, was iib-
rig bleibt nach der ,archiologischen Reduktion® der Quellen diskursiver Kontinui-
titen wie Tradition, Entwicklung, Geist, Buch, Werk, usw., die drei Jahre nach der
Veréffentlichung von Ordnung der Dinge, gleich im ersten Kapitel von Archdo-
logie des Wissens, systematisch durchgefiihrt wird.?"> Dieser Raum ist auch das,
worauf sich der Blick der Archéologie zu richten hat und der in Korrelation zum
Akt der nichtpositiven Affirmation in Erscheinung tritt. Und dieser Raum ist
schlieBlich auch das, was sich durch die Diskontinuititen und epistemischen Brii-
che hindurch zeigt, die eine archdologische Historiographie zutage fordert.

In diesem Sinne umreifit Foucault in dem Vortrag ,,Was ist ein Autor?* die
Aufgaben, die von diesem Raum gestellt werden: ,,Es geniigt freilich nicht, als
leere Aussage zu wiederholen, dass der Autor verschwunden ist. Ebensowenig
reicht es aus, endlos zu wiederholen, dass Gott und der Mensch tot sind, von
einem gemeinsamen Tod ereilt wurden. Was man tun miisste, wire, das Augen-
merk auf den durch das Verschwinden des Autors leer gelassenen Raum zu rich-
ten, der Verteilung der Liicken und Bruchstellen nachzugehen und die durch die-
ses Verschwinden freigewordenen Stellen und Funktionen auszuloten.“*'® Den

le verstehen, in denen die Moglichkeit einer performativen Auflosung des Bandes
zwischen écriture und Literatur erkundet wird. [Zum Verhéltnis zwischen écriture
und Literatur bei Foucault siche Mazumdar (2000).]

212 OD: 366.

213 ,,Was ist ein Autor? (Vortrag)“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 69: 1008.

214 Ibid. (Hervorh. v. Verf.)

215 AW: 33-39. Siche auch den Abschnitt ,,Die doppelte Reduktion” im Kapitel 16
Abschnitt 56.4 dieser Arbeit.

216 ,,Was ist ein Autor? (Vortrag)“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 69: 1012.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 459

Augenmerk auf die Leere der Abwesenheit richten, die Leere affirmieren und sie
als eine ,,Verteilung der Liicken und Bruchstellen* erkennen konstituieren erst
den Akt der nichtpositiven Affirmation, der den ontologischen Raum der Sprache
sichtbar zu machen vermag. Dieser Akt affirmiert eben nichts Positives, sondern
nur noch die Leere. Damit erst wird es einem méglich, zuzusehen, wie sich in
dieser Leere diskursive Verteilungsgesetze und Positivitdten abzeichnen.

Kants Unterscheidung zwischen dem nihil negativum und dem nihil privat-
ivum, die von ihm festgestellte Diskontinuitdt zwischen den logischen und realen
Verkniipfungen, zwischen den in den realen Verkniipfungen verbundenen hete-
rogenen Begriffen, verweisen alle auf diesen Raum, der an der Schwelle zum
postklassischen Wissen sichtbar wird und der sich in Foucaults Studien zur Lite-
ratur als die Distanzen der Sprache, als der Raum des Auflen usw., letztlich als
der ontologische Raum der Sprache offenbart.

Darin erscheint eine Parallelitit zwischen Nietzsches Uberschreitung des
sprachkritischen Diskurses seiner Zeit und Foucaults Riickgriff auf Kant in ,,Vor-
rede zur Uberschreitung®, wie dies schon zu Beginn dieses Abschnitts erwéhnt
wurde. Denn, wie im Kapitel 13 dieser Arbeit dargelegt wurde, gelangt Nietzsche
durch den ihm zeitgendssischen sprachkritischen Diskurs hindurch zur Schwelle
der Geburt der vergleichenden Philologie, um von dort aus die philologische Kritik
an der Allgemeinen Grammatik zu wiederholen aber nicht die gleichen Konse-
quenzen daraus zu ziehen wie dies Bopp, Schlegel oder Grimm getan haben.
Nietzsches Kritik fiihrt also nicht erneut zur Objektwerdung der Sprache, sondern
bietet den Anlass, einen anderen Weg zu gehen, der zum Raum der Ubertragungen
und zur Moglichkeit einer genealogischen Geschichte der Wahrheit fiihrt.

Ebenfalls gelangt Foucault mit seinem Riickgriff auf Kant in ,,Vorrede zur
Uberschreitung® zur Schwelle des epistemischen Bruchs am Ende des klassischen
Zeitalters — der sich in der zeitgleich verfassten Geburt der Klinik als die ,,Muta-
tion des Diskurses“?'” meldet —, um von dort aus den Weg der schrittweisen Spezi-
fizierung des ontologischen Raums der Sprache zu gehen, der Zug um Zug in den
Studien zur Literatur freigelegt wird. Erst der Riickgriff auf den frithkantischen
Vorgang — der Entdeckung der Diskontinuitét in den realen Verkniipfungen und
der Kontinuitdt in den logisch-analytischen Verkniipfungen; und insgesamt der
Uberschreitung der Sphire der evidenten Transparenz der Représentation — ermdg-
licht es Foucault, den zweiten Ast der mit dem epistemischen Bruch gegebenen
Gabelung Mensch/Diskurs*'® zu erproben. Das tut er in Anlehnung an Nietzsche
und im bewussten Gegensatz zu Kant selbst, der, geméf der archéologischen Kant-
lektiire in Ordnung der Dinge, tiber die drei Kritiken den Weg zur Anthropologie
und ihrer inhédrent anthropologistischen Wissensdisposition bahnt.

217 GK:09.
218 Siehe den Schlussabschnitt zum Teil II dieser Arbeit, ,,Die postklassische Gabe-
lung: Sprache oder Mensch?, Abschnitt 39.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

460 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

52.2 Die Explosion des Verbs:
Kant und die nichtpositive Affirmation

Ich fiirchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an
die Grammatik glauben...

Nietzsche?"’

Sie [die Aussage] hat jene Quasi-Unsichtbarkeit des ,,es
gibt“, die sich genau in dem verwischt, wovon man sagen
kann: ,,Es gibt diese oder jene Sache*.

Foucault?®

Was den ontologischen Raum der Sprache sichtbar macht, ist eine Wendung des
Blicksm, die in ,,Vorrede zur Uberschreitung* unter dem Titel ,,Uberschreitung®
besprochen wird und anhand der Figur der nichtpositiven Affirmation in seinem
Verfahrenscharakter bestimmt werden kann. Diese Figur verfahrt wesentlich ana-
Iytisch, insofern sie eine Bejahung von Differenz und Leere beinhaltet. Denn auf
der Ebene der archdologischen Geschichtsschreibung, die durch die Geschichte
des Denkens hindurch auch eine radikale Kritik der Reprisentation ist, besagt der
Begriff der Analyse nicht: Differenz feststellen, sondern in erster Linie: Differenz
machen. In diesem Sinne kennzeichnet Foucault in Archdologie des Wissens sei-
nen eigenen archdologischen Diskurs: ,.Er ist nicht das Sammeln oder die Erinne-
rung der Wahrheit. Er hat im Gegenteil die Unterschiede zu machen: sie als Ob-
jekte zu konstituieren, sie zu analysieren und ihren Begriff zu definieren.*** In
diesem Sinne erscheint die Figur der nichtpositiven Affirmation nicht nur als ein
Formel der Uberschreitung, sondern auch als die Kennzeichnung eines Analyse-
verfahrens, das in einer einzigen Bewegung zwei Funktionen realisiert: (1) Es
lasst eine Differenz auftauchen. (2) Es zeitigt eine diskursive Intervention.

In diesem Verstindnis gestattet die Figur der nichtpositiven Affirmation ers-
tens, den ontologischen Raum der Sprache als einen Differenzraum zu sichten,
der als Quelle des Diskurses und als Matrix unbeendbarer Sinndifferenzierun-
gen®* dient. Sie gestattet zweitens — in engem Zusammenhang mit der Sichtbar-
keit des ontologischen Raumes — Diskontinuitdten in der Geschichte des Denkens
zu isolieren. Drittens gestattet sie den Einsatz des archédologischen Diskurses
selbst, indem sie diesem die Funktion einer diskursiven Intervention verleiht.
Denn der archéologische Diskurs vermag erst anhand der Figur der nichtpositi-

219 Nietzsche (1889): 78.

220 AW: 161.

221 Siehe Kap. 14 Abschnitt 47 der vorliegenden Arbeit.

222 AW:293.

223 Siehe Kapitel 13 der vorliegenden Arbeit. Siehe auch ,,.Der Wahnsinn, Abwesen-
heit des Werkes*, Michel Foucault (1964), Schriften I, Nr. 25: 547.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 461

ven Affirmation die anthropologistischen Lesarten der Geschichte des Denkens
zu iberschreiten und einen epistemischen Bruch auszulosen. Insgesamt erscheint
die nichtpositive Affirmation als das methodologische Korrelat zum Raum der
Sammlung und Wiederkehr der Sprache.

Vor diesem Hintergrund ist es nicht ohne Bedeutung, dass Foucault in ,,Vorre-
de zur Uberschreitung™ in Kants Unterscheidung der zwei Negationen die Figur
der nichtpositiven Affirmation auftauchen sieht. In wiefern diese Figur auch tat-
sichlich im Ausgang von Kants vorkritischer Schrift auszumachen und mit dem
Tod Gottes in Zusammenhang zu bringen ist, ist im Folgenden zu iiberpriifen.
Allerdings muss man, gleich zu Beginn einer solchen Uberpriifung, feststellen,
dass in der Schrift iiber die negativen Groflen so etwas wie eine nichtpositive Af-
firmation nie ausdriicklich benannt wird. Sie ist eher den realen Verkniipfungen
abzulesen, insofern sie zwei distinkte Typen von Uberschreitung leisten. Eine reale
Verkniipfung ist erstens eine Figur der Uberschreitung, die dazu fiihrt, dass ,.etwas
aus etwas andern [sic!] aber nicht nach der Regel der Identitit“*** hervorgeht. Sie
beinhaltet eine Uberschreitung des Begriffs des Urteilssubjekts. Zweitens aber
funktioniert eine reale Verkniipfung von ihrer bloBen Gegebenheit her als eine
Uberschreitung, die {iber den Bereich dessen hinausfiihrt, was Kant in seiner
Schrift tiber die negativen GroBen die logischen Verkniipfungen nennt. Damit
zeigt sie aber an, was im Hintergrund als ein komplexer archiologischer Vorgang
ablauft: die Uberschreitung der klassischen Episteme, die am Ende des klassischen
Zeitalters als ein Epochenbruch zutage tritt. Wir werden im Folgenden sehen, dass
die realen Verkniipfungen als Figuren der Uberschreitung auf die Funktion der
nichtpositiven Affirmation zurtickzufithren sind, insofern in ihnen eine radikale
Transformation der klassischen Funktion des Verbs sein auszumachen ist.

1.

Es wurde im Kapitel 5 dieser Arbeit bereits ausgefiihrt, dass das Verb sein im
klassischen Zeitalter gleichzeitig zwei unterschiedliche Leistungen zuwege
brachte, so dass seine Funktion als ein Gemisch aus Affirmation und Attribution
erschien.”” Das Verb sein besagte: (1) Etwas is¢ (Affirmation) und (2) etwas ist
ein Seiendes (Attribution). Die zweite Leistung diente als Grundlage aller Attri-
butionen, die das Subjekt erst auf Grund der Tatsache, dass es ein Seiendes war,
mit weiteren Pradikationen belegen konnten. Dass das Verb sein ,,als Stiitze und
Form aller Attribute*?* erschien, wird von Destutt de Tracy bestitigt: ,,Das Verb
sein findet sich in allen Sétzen, weil man nicht sagen kann, dass eine Sache so
ist, ohne ebensosehr zu sagen, dass sie ist [...]. Aber dieses Wort ist, das in allen
Sétzen steckt, ist darin stets Teil des Attributs, es ist stets dessen Anfang und Ba-
sis, es ist das allgemeine und gemeinsame Attribut.“**” In der Doppelfunktion des

224 Kant (1763a): 817 [A 67].

225 Siehe Kapitel 5 Abschnitt 17.1 der vorliegenden Arbeit.

226 OD: 136.

227 Destutt de Tracy, Elémens d’ideologie (1801-1815), zit. in OD: 136/MC: 111 (m).

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

462 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Verbs meldete sich die Moglichkeit des ontologischen Gottesbeweises da das
hochste Seiende einerseits ein Seiendes ist und andererseits, gerade als das
hochste Seiende, tiberhaupt ist.

Wenn Kant in seiner Schrift iiber die negativen Grofen zwischen den zwei
Negationen und den zwei Arten begrifflicher Verkniipfungen unterscheidet, dann
nur deshalb, weil das Band dieser Doppelfunktion aus Affirmation und Attribu-
tion bereits dissoziiert ist. Bei den logischen Verkniipfungen funktioniert das
Verb sein als Stiitze einer Attribution, die darin besteht, dass der Begriff der Fol-
ge im Begriff des Grundes enthalten ist; aber es funktioniert nicht als Affirmation
der Existenz des Subjekts. Bei den realen Verkniipfungen hingegen funktioniert
das Verb sein als Affirmation der Existenz des ,,Realgrundes®. Die logische At-
tribution liegt gar nicht vor, insofern der Begriff der Folge nicht im Begriff des
Grundes enthalten ist. Wegen dieses Fehlens der logischen Attribution zogert
Kant in diesem Stadium noch, die realen Verkniipfungen ,,Urteile” zu nennen.
Die ,,Beziehung eines Realgrundes auf etwas, das dadurch gesetzt oder aufgeho-
ben wird,“**® kann gar nicht durch ein Urteil ausgedriickt werden, sondern ledig-
lich durch den analysierbaren Begriff des Grundes. Aber die Beziehung zwischen
Grund und Folge liegt nicht im Begriff des Grundes eingefaltet. Sie ist lediglich
als Setzung oder Aufhebung festzustellen. Deshalb kann dieser Verkniipfungsart
kein Urteilscharakter zugesprochen werden.*’

Einerseits also stiitzt das Verb sein eine notwendige Verkniipfung von zwei
Begriffen, indem es beide Begriffe mit seiner grammatikalischen Materialitét
verbindet, ohne aber etwas tiber die Existenz des Subjets der vorliegenden Pradi-
kation auszusagen. In der Kritik der reinen Vernunft nennt Kant diese Art von
Urteilen analytisch. So ist das Urteil ,,Jeder Korper ist ausgedehnt® ein analyti-
sches Urteil, da das Pradikat ,,ausgedehnt™ in dem Begriff ,,Korper” enthalten ist,
und das Urteil folglich auch ohne jedweden Riickgriff auf die Erfahrung gilt, so
dass es, wie Kant es in der Einleitung zur Kritik der reinen Vernunft ausdriickt,
kein Erfahrungsurteil ist: ,Dass ein Korper ausgedehnt sei, ist ein Satz, der a
priori feststeht, und kein Erfahrungsurteil. Denn, ehe ich zur Erfahrung gehe, ha-
be ich alle Bedingungen zu meinem Urteile schon in dem Begriffe, aus welchem
ich das Priadikat nach dem Satze des Widerspruchs nur herausziehen, und da-
durch zugleich der Notwendigkeit des Urteils bewul3t werden kann, welche mir
Erfahrung nicht einmal lehren wiirde.***" In analytischen Urteilen affirmiert das
Verb sein nicht die Existenz des Subjekts. Von ihm wird aber auch keine Attribu-

228 Kant (1763a): 819 [A 71].

229 ,,Aus demselben Grund findet sich, daB sich die Bezichung des Realgrundes auf
etwas, das dadurch gesetzt oder aufgehoben wird, gar nicht durch ein Urteil son-
dern bloB durch einen Begriff kénne ausgedriickt werden den man wohl durch
Auflosung zu einfacheren Begriffen von Realgriinden bringen kann, so doch, daf3
zuletzt alle unsre Erkenntnisse von dieser Beziehung sich in einfachen und unauf-
16slichen Begriffen der Realgriinde endiget, deren Verhéltnis zur Folge gar nicht
kann deutlich gemacht werden.” [Ibid. [A 71-A 72].]

230 Kant (1781/1787): 53 [B 11-B12/A 8].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 463

tion direkt geleistet. Vielmehr stiitzt es die Attribution, die bereits und ohne sein
Zutun, anhand des analytischen Verhéltnisses der EinschlieBung des Pradikats im
Subjekt, vorliegt. Im analytischen Urteil stiitzt das Verb sein die Attribution nicht
dadurch, dass es selbst eine rudimentidre Form der Attribution darstellt, wie im
klassischen Zeitalter, sondern dadurch, dass es zwei Begriffe, die bereits in
einem Verhéltnis der Attribution stehen, grammatikalisch verbindet.

Andererseits aber kann das Verb ,,sein“ signalisieren, dass die Verkniipfung
real ist oder ist im Sinne von ,.kann in der Erfahrung vorkommen®, auch wenn der
Begriff des Pradikats nicht im Begriff des Subjekts enthalten ist. Das ist der Fall
der synthetischen Urteile. So ist das Urteil ,,Jeder Korper ist schwer™ wahr, obwohl
das Prédikat ,,schwer® nicht in dem Begriff ,,Korper* enthalten ist. Erst in der Er-
fahrung verkniipft sich das Pridikat ,,schwer” mit dem Begriff ,, Korper®, was zu
einer Erweiterung der Erkenntnis fiihrt: ,,Ich kann den Begriff des Ko6rpers vorher
analytisch durch die Merkmale der Ausdehnung, der Undurchdringlichkeit, der
Gestalt etc. die alle in diesem Begriffe gedacht werden, erkennen. Nun erweitere
ich aber eine Erkenntnis, und, indem ich auf die Erfahrung zuriicksehe, von wel-
cher ich diesen Begriff des Korpers abzogen hatte, so finde ich mit obigen Merk-
malen auch die Schwere jederzeit verkniipft, und fiige also diese als Pridikat zu
jenem Begriffe synthetisch hinzu. Es ist also die Erfahrung, worauf sich die Mog-
lichkeit der Synthesis des Pridikats der Schwere mit dem Begriffe des Korpers
griindet, weil beide Begriffe, obzwar einer nicht in dem andern enthalten ist, den-
noch als Teile eines Ganzen, ndmlich der Erfahrung, die selbst eine synthetische
Verbindung der Anschauungen ist, zu einander, wiewohl nur zufilliger Weise,
gehoren. "' Das Medium des Vergleichs der zwei Begriffe einer realen Verkniip-
fung — in diesem Falle ,,K6rper* und ,,schwer — ist also nicht mehr das Zeichen
oder der Diskurs und dessen Wesenskern, das Verb sein, wie dies im klassischen
Zeitalter der Fall war™?, sondern die Erfahrung, das heiBt: der Einsatz der Katego-
rien zur Synthese der in den reinen Anschauungsformen zerstreuten sinnlichen
Mannigfaltigkeiten, letztlich aber die synthetische Funktion der transzendentale
Apperzeption und an deren Wurzel die Zeit als Form der inneren Anschauung. In
den synthetischen Urteilen affirmiert das Verb sein die Mdoglichkeit des Vorkom-
mens in der Erfahrung. Aber es leistet weiterhin keine Funktion der Attribution.

Spéter, in dem Abschnitt ,,Das Ideal der reinen Vernunft”, gibt Kant zu be-
denken, dass das Verb sein keine reale Bestimmung, das heifit, kein reales Pradi-
kat sein kann. Das beinhaltet die ginzliche Liquidierung der Attributionsfunk-
tion, so dass das Verb nur noch als Affirmation erscheinen kann. Aber die trans-
zendentalkritische Reduktion des Verbs auf Affirmation wére nicht moglich ohne
die ihr vorausgehende Sprengung der klassischen Funktionen des Verbs. Die Li-
quidierung der Attribution durch Kant verweist auf eine vorgingige Dissoziation
zwischen den klassischen Funktionen der Affirmation und der Attribution des

231 Ibid.: 53 f. [B 12/A 8].
232 Siehe Kapitel 4 und 5 dieser Arbeit.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

464 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Verbs sein. Erst infolge dieser Unterscheidung, die zum Ensemble der Ereignisse
gehort, die den epistemischen Bruch am Ende des klassischen Zeitalters konstitu-
ierten, vermochte Kant den ontologischen Gottesbeweis zuriickzuweisen, der,
nach einer treffenden Formulierung Wolfgang Rods, wie ein Schlussstein im
Kuppelbau des rationalistischen Wissens fungierte.”’

Zur Explikation der Notwendigkeit, dem Verb die Attribution abzusprechen,
fithrt Kant in diesem Abschnitt aus, dass das Verb sein ,,im logischen Gebrau-
che — also in analytischen Urteilen — nicht der Begriff von etwas ist, d.h. nichts
reprasentiert und folglich nicht in der Lage sein kann, eine eigene, minimale Pré-
dikation zu leisten, indem es aussagt, dass das Subjekt des Urteils ein Seiendes
ist. Da das Verb sein im logischen Gebrauch keinen repriasentativen Wert hat, ist
es das, wofiir es auch die Philologen halten: ein rein grammatikalisches Element
der préadikativen Struktur, oder, in Kants Formulierung: die bloe Kopula eines
Urteils. Dagegen erscheint das Verb sein auflerhalb seines logischen Gebrauchs,
im Bereich der synthetischen Urteile, als bloBe Setzung oder Position. Es besitzt
also die Funktion der Affirmation, aber weiterhin nicht diejenige der Attribution:
»ein ist offenbar kein reales Pradikat, d. i. ein Begriff von irgend etwas, was zu
dem Begriffe eines Dinges hinzukommen koénne. Es ist bloB3 die Position eines
Dinges, oder gewisser Bestimmungen an sich selbst. Im logischen Gebrauche ist
es lediglich die Kopula eines Urteils.“***

Im analytischen Gebrauch erscheint das Verb sein als bloffe Kopula, als blofe
grammatikalische Verbindung, das heifit: weder als Attribution noch als Affirma-
tion, sondern nur als das, was als rein grammatikalische Form das Subjekt auf das
Pradikat bezieht, ohne dass dies in einer eigenen minimalen Représentation des
Verbs begriindet wire und den Ausgangspunkt weiterer Attributionen bilden wiir-
de. ,.Der Satz: Gott ist allmdchtig, enthilt zwei Begriffe, die ihre Objekte haben:

233 ,,Der ontologische Gottesbewesis stellt sich gleichsam als Schlufistein des Kuppel-
baus der rationalistischen Systeme dar: Er hélt das Gewdlbe zusammen, von dem
er selbst getragen wird. So wie die Kuppel einstiirzt, wenn der Schlussstein he-
rausgebrochen wird, so wird die rationalistische Philosophie hinfillig, wenn der
ontologische Gottesbeweis zuriickgewiesen wird.” [R6d (1992): 9 f.] Es ist klar,
dass diese Feststellung eher eine philosophiegeschichtliche als eine archédologi-
sche ist, da sie erstens von der rationalistischen Philosophie ausgeht und nicht von
der epistemischen Spezifik des klassischen Wissens; und das sie zweitens nicht
von einem epistemischen Bruch ausgeht, der sich vielfach an der Oberflache des
klassischen Diskurses meldet, sondern vom einsamen und einzigen Akt der Zu-
riickweisung des ontologischen Gottesbeweises. Zu den archdologischen Voraus-
setzungen von Kants Kritik an der rationalistischen Philosophie anhand einer Kri-
tik des ontologischen Gottesbeweises gehort die Auflosung der Doppelfunktion
des klassischen Verbs. Mit einer solchen Auflésung bricht nicht nur das Gebdude
der rationalistischen Philosophien zusammen, sondern das gesamte klassische
Wissen. Dennoch diirfte Kants Aufdeckung der Unméglichkeit des ontologischen
Beweises auch in der archéologischen Perspektive als eine der vornehmsten philo-
sophischen Reaktionen auf die Krise der Synthesis erscheinen, die den Zusam-
menbruch des klassischen Denkens begleitete.

234 Kant (1781/1787): 533 [B 626/A 598].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 465

Gott und Allmacht; das Wortchen: isz, ist nicht noch ein Pradikat oben ein, sondern
nur das, was das Pridikat bezichungsweise aufs Subjekt setzt.“*>> Im synthetischen
Gebrauch hingegen erscheint das Verb sein als ,,blol die Position eines Dinges,
oder gewisser Bestimmungen an sich selbst“**® und funktioniert damit als Affirma-
tion. Auch im synthetischen Gebrauch bleibt die Attribution als mogliche Funktion
des Verbs sein ausgeschlossen. Was aber bei aller Schlagkraft dieser transzenden-
talkritischen Hinweise Kants nicht aus dem Blick geraten sollte, ist der archéologi-
sche Zusammenhang, dass die Beseitigung der Funktion der Attribution nicht
moglich wire ohne eine vorgéngige Spaltung des klassischen Verbs.

2.

Vor diesem archédologischen Hintergrund ist es nicht verwunderlich, dass es be-
reits im vorkritischen Diskurs Kants, zeitgleich und korrelativ zur Unterschei-
dung der notwendig wahren Urteile in logische und reale Verkniipfungen, zu
einer Spaltung des Begriffs der Setzung oder Position kommt, die als reine Af-
firmation ohne Attribution bestimmt wird. So heifit es in der Abhandlung ,,Der
einzig mogliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes*, die
Kant im gleichen Jahr verdffentlichte wie die Arbeit tiber die negativen Grofen:
,Der Begriff der Position oder Setzung ist v6llig einfach und mit dem vom Sein
iiberhaupt einerlei. [Das Verb sein ist also reine Affirmation ohne Attribution.]
Nun kann etwas als bloB3 bezichungsweise gesetzt, oder besser blof3 die Bezie-
hung (respectus logicus) von etwas als einem Merkmal zu einem Ding gedacht
werden, und denn [sic!] ist das Sein, das ist die Position dieser Beziehung, nichts
als der Verbindungsbegriff in einem Urteile. [In logischen Urteilen ist das Verb
sein lediglich Kopula.] Wird nicht blo diese Beziehung, sondern die Sache an
und fiir sich selbst gesetzt betrachtet, so ist dieses Sein so viel als Dasein. [In rea-
len Verkniipfungen hingegen ist das Verb sein reine Affirmation.]**’

Was in dieser frithkantischen Reflexion sichtbar wird, ist das archdologische
Ereignis der Explosion des Verbs sein in seiner klassischen Doppelfunktion. Wh-
rend im klassischen Zeitalter das Verb sein stets und zugleich als Affirmation und
Attribution funktioniert, kann es beim frithen Kant entweder nur Affirmation —
Setzung des Daseins — oder nur Kopula — Setzung der blolen Beziehung der Pri-
dikation — sein. Wir erinnern uns, dass, gleichzeitig mit dieser Spaltung des Verbs
im philosophischen Diskurs — das Verb sein kann abwechselnd Affirmation und
Kopula sein und hat in analytischen Urteilen keinen représentativen Wert mehr —
die Sprache zum grammatikalischen Objekt der im Entstehen begriffenen verglei-
chenden Philologie wird und insgesamt in vier inkompatible Momente auseinander
féllt. Somit entspricht die Spaltung des Verbs sein in der frithkantischen Urteils-
theorie — genauer die Abspaltung der Funktion der Affirmation aus dem klassi-

235 Ibid.
236 Ibid.
237 Kant (1763): 632 [A 8].

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

466 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

schen Funktionengemisch des Verbs — der anthropologistischen Zerstreuung des
klassischen Diskurses. Dieser diskursive Zusammenhang, der erst durch eine
archéologische Lektiire der kantischen Werke aufzudecken ist, umfasst die archio-
logische Voraussetzung des kantischen Befunds von der Unméglichkeit eines on-
tologischen Gottesbeweises und lieBe sich somit mit Nietzsches ,,Tod Gottes“ in
Verbindung setzen. Die Explosion des Verbs sein und der Zusammenbruch des
klassischen Diskurses erscheinen, archdologisch gesprochen, als der diskursive
Reflex des Todes Gottes an der Schwelle zur Epoche des Menschen.

Wir erinnern uns an Foucaults Befund in Ordnung der Dinge, dass in der Ge-
schichte des abendlidndischen Wissens der Mensch und der Diskurs, verstanden
als tragende Figuren des Wissens, inkompatibel sind.*** Das heifit: Das anthropo-
logistische Wissen einerseits und die u. a. von der Archiologie ausgeloste und
inkarnierte Sammlung und Wiederkehr der Sprache andererseits entsprechen
zwei unterschiedlichen Asten der Gabelung ,,Mensch oder Diskurs?, die sich
infolge der Triibung der Représentation am Ende des klassischen Zeitalters auf-
getan hat. In diesem Sinne erscheint der Tod Gottes als die archdologische Vo-
raussetzung (1) der anthropologistischen Moderne, (2) aber auch der von Nietz-
sches rhetorischem Sprachdenken — und natiirlich auch Foucaults Archéologie —
ausgelosten und getragenen diskursiven Moderne. Deshalb ist es eines der wich-
tigsten Anliegen von Foucaults historiographischen Unternehmungen in den
sechziger Jahren, den gemeinsamen Ansatzpunkt beider Aste dieser Gabelung
freizulegen. Dieser Punkt ist der Tod Gottes, der in ,,Vorrede zur Uberschrei-
tung* vielleicht den Hauptgegenstand der Reflexion bildet.

3.
Es wurde eben ausgefiihrt, dass die logischen Verkniipfungen einen Typ von Set-
zung enthalten, die nicht mehr Affirmation im klassischen Sinne besagt, sondern
lediglich die Setzung der Beziehung. Die realen Verkniipfungen dagegen enthal-
ten eine Setzung, die ein Dasein besagt und folglich Affirmation im klassischen
Sinne leistet. Dieser Verkniipfungstyp enthélt ein Pridikat, das tiber den Begriff
des Subjekts hinausgeht. Aber das Verb sein vermag nicht mehr die Diskontinui-
tdt zwischen Subjekt und Prédikat zu tiberbriicken, da ihm die Funktion der At-
tribution nicht mehr zukommt. Es vermag die Existenz des Subjekts zu affirmie-
ren. Es kann also sagen, dass das Subjekt ein Dasein hat. Aber es kann ohne eine
eigene Attributionsleistung nicht sagen, was das Subjekt ist. Das heifit: Das Was
der synthetischen Erkenntnisse hat nicht mehr im Diskurs seine Stiitze, wie im
klassischen Zeitalter, sondern, wie Kant spéter in der Kritik der reinen Vernunft
ausfiihrt, im Zusammenspiel des Denkens und der Sinnlichkeit.

Dass das Verb sein in den realen Verkniipfungen sagen kann, dass das Sub-
jekt existiert, bedeutet, dass ihm die Funktion der Affirmation zukommt. Dass es
aber nicht sagen kann, was das Subjekt ist, bedeutet, dass es keinen Inhalt des

238 OD: 408.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 467

Subjekts zu setzen vermag. In den realen Vekniipfungen leistet also das Verb
sein eine Affirmation ohne aber eine Position vornehmen zu konnen. Die eigen-
timliche neue Leistung des Verbs in den realen Verkniipfungen ist also eine
nichtpositive Affirmation. Es sagt ein Sein ohne Inhalt. Wahrend die reale Ver-
kniipfung als eine Figur der Uberschreitung zwischen Subjekt und Pridikat er-
scheint, ist die spezifische Leistung des Verbs sein in solchen Verkniipfungen die
nichtpositive Affirmation. In den realen Verkniipfungen des vorkritischen Kant
ist also eine merkwiirdige Verteilung auszumachen: Der Uberschreitungscharak-
ter kommt der pradikativen Struktur zu, wiahrend dem Verb sein die Funktion der
nichtpositiven Affirmation zuzusprechen ist. In ,,Vorrede zur Uberschreitung®
unternimmt Foucault eine Zusammenziehung dieser beiden Momente: die Uber-
schreitung und die nichtpositive Affirmation, die bei Kant unterschiedlichen Ele-
menten der realen Verkniipfung zukommen, erweisen sich — u. a. im Anschluss
an Bataille — als die zwei Seiten derselben Bewegung.*”

In der Schrift iiber die negativen Groflen konnen die realen Verkniipfungen
nicht als ,richtige® Urteile erscheinen, da in ihnen das Verb sein seine klassische
Doppelfunktion eingebiifit hat und auf die Affirmation reduziert worden ist. Das
Verb vermag nicht mehr die Diskontinuitdt zwischen Subjekt und Préadikat zu
kitten, stattdessen offenbart die reale Verkniipfung nur noch das leeren Zwischen
der heterogenen und real verkniipften Begriffe. Insgesamt entspricht das, was
Foucault die ,,Entdeckung der Moglichkeit einer nichtpositiven A ffirmation***’
nennt, was mit Kants Unterscheidung der zwei Negationen und der zwei Ver-
kniipfungen stattfindet, der transzendentalkritischen Unterscheidung zwischen
Denken und Sein. Denn einerseits gibt es weiterhin die logischen Verkniipfun-
gen, die als vertraute und unproblematische Figuren des Denkens erscheinen;
andererseits aber sind die realen Verkniipfungen aufgetaucht, die als Denkfiguren
neuartig sind, die aber von der Erfahrung nahegelegt werden. Die realen Ver-
kntipfungen sind analytisch nicht beweisbar. Das Sein ragt gleichsam in die Ord-
nung der Begriffe hinein und erzeugt dort eine nicht mehr weg zu denkende Dis-
kontinuitdt. Spater, in Kants kritischer Reflexion, wird diese Scheidung zwischen
Denken und Sein eine komplexere Artikulation finden: als die transzendentalkri-

239 Aus diesen Zusammenhéngen lésst sich entnehmen, was bereits im Abschnitt 51.1
der vorliegenden Arbeit festgestellt wurde: dass Kant bereits achtzehn Jahre vor
seiner kopernikanischen Wendung, in Der einzig mogliche Beweisgrund zu einer
Demonstration des Daseins Gottes und in Versuch den Begriff der negativen
Grossen in die Weltweisheit einzufiihren, auf die Krise der Transparenz der Re-
présentation, das heif3t, auf die Krise der Synthesis reagiert. Das tut er anhand
einer Reihe von Spaltungen: der Spaltung des Begriffs der Negation, der begriffli-
chen Verkniipfung, des Begriffs der Setzung. Die Krise der Synthesis meldet sich
im kantischen Diskurs friiher als die kopernikanische Wende, und allein die zeitli-
che Verschiebung, die zwischen beiden beseht, signalisiert die Notwendigkeit,
zwischen beiden zu unterscheiden. Foucaults Riickgriff auf den vorkritischen
Kant ist u. a. auch eine Anzeige dieser archéologischen Unterscheidung.

240 VU: 38.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

468 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tische Unterscheidung zwischen den transzendentalen Vermogen des Verstandes
und der Vernunft einerseits mit ihren konstitutiven und regulativen Funktionen,
die mit der Spontaneitit des Denkens und der teleologisch regulierten Beweg-
lichkeit der Ideen korrelieren; und der Sinnlichkeit andererseits, die das Vermo-
gen der Rezeptivitit gegeniiber den zufilligen Affektionen bildet, die der Er-
kenntnis von Seiten eines empirischen Seins zuteil werden.

Kants Unterscheidungen aber und die darin implizite Entdeckung der Mog-
lichkeit einer nichtpositiven Affirmation erscheinen in archéologischer Sicht nur
als die nachtragliche Reaktion auf eine vorgédngige Scheidung zwischen Denken
und Sein, die fiir den epistemischen Bruch am Ende des klassischen Zeitalters
konstitutiv ist. Sie sind nur der philosophische Reflex jener Transformation, und
Kants eigene transzendentalkritische Scheidung zwischen Sein und Denken re-
agiert lediglich auf die Triibung der Reprisentation, die sich als ein Uberschuss
des reprisentierten Inhalts gegeniiber der Reprisentation selbst meldet, als die
Tatsache also, dass das Reprisentierte in der Représentation nicht vollstindig zur
Sichtbarkeit gelangt, sondern auf eine Quelle aulerhalb der Reprisentation ver-
weist, eine Hinterwelt, die als solche nicht repriasentierbar ist. Auf diese Situation
reagiert Kant mit der transzendentalanalytischen Frage nach dem quid iuris der
Erkenntnis®*' und mit der Isolierung des Bereiches der synthetischen Urteile a
priori, die nicht mehr durch ihre blole Analyse zu rechtfertigen sind, sondern u.a.
die Einfiihrung der Sinnlichkeit als apriorisches Vermégen erforderlich macht.

Kants Unterscheidung der zwei Urteilstypen und iiberhaupt zwischen Denken
und Sein fiihrt unweigerlich zur Unterscheidung zwischen einer allgemeinen und
einer transzendentalen Logik. Zur langen Reihe der transzendentalkritischen
Spaltungen, die, archdologisch gesprochen, ihren Ausgang in der Spaltung des
klassischen Verbs nehmen, gehort also auch eine Spaltung der Logik. Die allge-
meine Logik legt ein Wahrheitskriterium frei, das nur mit der Form des Verstan-
des selbst zu tun hat. Eine Missachtung dieses Kriteriums wiirde zu einem Wi-
derstreit des Verstandes mit sich selbst fithren, was aus dem Grundsatz der Wi-
derspruchsfreiheit als dem obersten Grundsatz aller analytischen Urteile erfolgt.
Da aber ,,diese Kriterien [...] nur die Form der Wahrheit, d. i. des Denkens iiber-
haupt**** betreffen, sind sie ,,s0 fern ganz richtig, aber nicht hinreichend.“*** An-
gesichts der blo3 formalen Natur der allgemeinen Logik und der Tatsache, dass
synthetische Urteile keinen analytisch nachweisbaren Inhalt besitzen, bedarf es
einer eigenen Logik des Inhalts bzw. der Wahrheit synthetischer Urteile. Eine
solche Logik ist die transzendentale Logik.

Mit seiner transzendentalen Logik hat Kant einen weiten Weg zuriickgelegt
seit seiner Abhandlung iiber die negativen GroBen. In dieser vorkritischen Schrift
begniigt er sich mit der bloen Isolierung des Bereichs der realen Verkniipfun-

241 Siehe Kant (1781/87): 125 f. [B 116-117/A 84-85].
242 Ibid.: 103 [B 84/A 59].
243 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 469

gen, in denen die Pridikation die Form einer Uberschreitung annimmt: Der Be-
griff der Folge ist nicht im Begriff des Grundes enthalten. Die realen Verkniip-
fungen legen eine neuartige Erkenntnis und eine neuartige Wahrheit vor, die nur
anhand einer Uberschreitung zwischen einem Begriff und seinem Pridikat er-
reichbar sind. Die Fortfithrung der Spaltung des Verbs, der Spaltung des Urteils
usw., die in eine Spaltung der Logik miindet, fiihrt schlieBlich in der Kritik der
reinen Vernunft zu einem Medium®**, mit dem sich die Wahrheit synthetischer
Urteile ausweisen lasst. Mit diesem Medium aber verliert das synthetische Urteil
seinen Uberschreitungscharakter.

Dass das Verb sein in den realen Verkniipfungen eine Affirmation aber keine
Attribution leistet, dass es damit eine Affirmation ,,ohne Transitivitat** darstellt
und eine Moglichkeit der nichtpositiven Affirmation offenbart, legt es nahe, die
nichtpositive Affirmation als eine allgemeine Denkfigur und das Denken selbst
als eine Bewegung der Uberschreitung — im modernen, postklassischen Sinne**®
— zu bestimmen. Im Sinne dieser Moglichkeit geht Foucault, anhand seiner spar-
lichen Bezugnahmen auf Kant in ,,Vorrede zur ﬁberschreitung“, durch den trans-
zendentalkritischen Diskurs Kants hindurch und st68t auf den vorkritischen Au-
genblick der Entdeckung der realen Verkniipfungen als Formen eines neuartigen
Denkens, das als Uberschreitung bestimmbar zu sein scheint. Wihrend aber Kant
nach seiner kritischen Wende den Uberschreitungscharakter des Denkens zu redu-
zieren versucht, entdeckt Foucault in Anlehnung an Nietzsche und die Sprache der
Literatur den ontologischen Raum der Sprache. Da aber dieser Raum derselbe ist,
der im Herzen des Verbs auftaucht und den ontologischen Gottesbeweis verunmog-
licht, erscheint der ontologische Raum der Sprache in einem prézisen Sinne als der
Raum der Abwesenheit oder des Todes Gottes. Erst die Gegebenheit dieses Raums
lasst das Denken selbst als Uberschreitung offenbar werden, und dariiber hinaus den
Diskurs als Wiederkehr und Sammlung der Sprache und tiberhaupt als die ,,nichtdia-
lektische™ Sprache dieses neuartigen Denkens. In der Sprache des Spétwerks Fou-
caults erhilt dieses sich als Uberschreitung manifestierende Denken die Kennzeich-
nung Andersdenken oder Praxis der Problematisierung. Im Zusammenhang damit
erhdlt der Diskurs die Kennzeichnung Problematisierungsform, woraufhin die
Archiologie als eine Geschichte der Problematisierungsformen erscheinen muss.**’

244  Siehe Abschnitt 50.3 dieses Exkurses.

245 Siehe VU: 39.

246 Siehe den nichsten Abschnitt.

247 Siehe Foucault (1986): 19. Siehe auch ,,Polemics, Politics and Problematizations®.
[Foucault (1994), Schriften 1V, Nr. 342: 751 f.] Mehr dazu im Abschnitt 54 des
Schlusskapitels dieser Arbeit.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

470 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

52.3 Uberschreitung und nichtpositive Affirmation
in ,Vorrede zur Uberschreitung“

Daher ist es notwendig, die Sprache der Reflexion von
innen nach auflen zu wenden. Sie darf nicht linger auf
eine innere Bestdtigung ausgerichtet sein [...], sondern
muss sich nach auBen wenden und dort stidndig infrage
stellen lassen; an ihren Grenzen angelangt, stof3t sie nicht
auf die Positivitit, die ihr widersprache, sondern auf die
Leere, in der sie verschwinden wird; auf diese Leere muss
sie zugehen, und sie muss bereit sein, sich im bloBen
Gerdusch aufzulosen [...]

Foucault**

1.

Bisher wurde im Rahmen dieses Exkurses einerseits Kants vorkritische Unter-
scheidungen und die darin enthaltene Figur der nichtpositiven Affirmation be-
sprochen; und andererseits Foucaults Kantlektiire und ihr Wendepunkt in ,,Vor-
rede zur Uberschreitung, mit dem sich sein Blick auf Kant gleichsam ,archéolo-
gisiert’. Im Ausgang von diesen Ausfithrungen kénnen wir nun Foucaults Be-
stimmung der Uberschreitung in ,,Vorrede zur Uberschreitung™ als nichtpositive
Affirmation nachvollziehen.

In dieser kleinen Hommage auf Bataille zieht Foucault eine gerade Linie
zwischen der modernen Erotik, in der sich die sexuelle Uberschreitung mit dem
Tod Gottes verbindet, und der Figur der nichtpositiven Affirmation. Im Folgen-
den wird Foucaults ,Herleitung® dieser Verbindung in zehn Schritten freigelegt,
in deren Abfolge sich die Figur der nichtpositiven Affirmation in seinen diversen
Beziigen auseinander fachert. Zwecks erhohter Ergiebigkeit unserer wieder-
schreibenden Lektiire werden die archidologischen Zusammenhinge aus Ordnung
der Dinge, sowie die Ergebnisse unserer bisherigen Kanterdrterung — je nach Be-
darf — herangezogen.

1. Der Text setzt ein mit der Feststellung, dass zwischen der modernen Se-
xualitidt und dem Tod Gottes ein wesentliches Band besteht. Wahrend die mittel-
alterliche Sexualitdt im unmittelbaren Zusammenhang mit der mystischen Got-
tesliebe stand, woraus ihre Natiirlichkeit und ihr ,,Gliick des Ausdrucks*? her-
vorgingen, kommt der modernen Sexualitdt eine wesentliche Denaturierung zu,
insofern sie im Tod Gottes wurzelt. Voraussetzung der modernen Sexualitit ist
also erstens der Raum der Abwesenheit Gottes und zweifens die prinzipielle
Uberschreitbarkeit der Grenze, die darin auftaucht. Die moderne Sexualitit ent-
faltet sich im Raum der Abwesenheit Gottes anhand der fortgesetzten Uber-

248 DA: 677.
249 VU: 32.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 471

schreitung der darin auftauchenden Grenze der Normalitit: ,,Die moderne Sexua-
litdt ist nicht dadurch charakterisiert, daf3 sie — von Sade bis Freud — die Sprache
ihrer Vernunft oder Natur gefunden, sondern dadurch, daf sie durch die Gewalt
dieser Diskurse ,,denaturalisiert wurde — in einen leeren Raum geworfen, in dem
sie nur auf eine Grenze sto6f3t und in dem sie ein Jenseits und eine Fortsetzung nur
in der Raserei findet, durch die sie gebrochen wird.“**° Wihrend also im Mittel-
alter die Sexualitidt — wegen ihrer Verbindung mit der mystischen Gottesliebe —
als Ekstase erschien, in der ,,das Begehren, der Rausch, das Eindringen, die Eks-
tase und das ohnméchtige Verstromen bruchlos ineinander iibergingen***', bricht
die moderne Sexualitidt — wegen ihrer Verwurzelung im Tod Gottes — als Raserei
oder Wahnsinn aus, womit sie formlich auseinanderfallt.

2. Der Tod Gottes offenbart sich als die Allgegenwart der Grenze, die konsti-
tutiv ist fur die konkreten Gestalten der Endlichkeit. Der Eindruck der Befreiung
der Sexualitdt beruht darauf, dass wir die Sexualitit an die Grenze getrieben ha-
ben: ,,Grenze unseres Bewultseins, da sie die ihm einzig mogliche Lektiire des
UnbewuBten diktiert: Grenze des Gesetzes, da sie als der einzige absolut univer-
selle Inhalt des Gesetzes erscheint; Grenze unserer Sprache: denn die Sexualitit
bezeichnet die Schaumlinie dessen, was die Sprache auf dem Sand des Schwei-
gens gerade noch erreichen kann.“*** In ihrer wesentlichen Verbindung mit dem
Tod Gottes, mit der Raserei und der Grenze, erscheint die moderne Sexualitit
selbst als Grenze und Spaltung des modernen Menschen: Sie ,,zieht in uns die
Grenze, um uns selbst als Grenze zu bezeichnen.“*** Auf ihrer spezifischen Ebe-
ne funktioniert die moderne Sexualitit gewissermallen wie die kantische Kritik.
Sie funktioniert als eine Grenzziehung, die auf das postklassische Auftauchen der
Endlichkeit reagiert. Insofern also die Sexualitidt auf Grenzen stoft, sie tiber-
schreitet und damit zur Raserei wird, zieht sie in uns eine Grenze, das heif3t: Sie
spaltet uns. Insofern die Sexualitit Uberschreitung ist, ist sie auch Grenzziehung.
Die enge Verkniipfung zwischen der modernen Uberschreitung und der Grenze
fithrt dazu, dass der bloBe Akt der Uberschreitung, wie wir gleich sehen werden,
die Grenze auftauchen lésst.

3. Die vormoderne Form der sexuellen Uberschreitung ist die Profanierung,
deren Objekt das traditionell Sakrale, letztlich Gott ist. Doch folgt aus der Abwe-
senheit Gottes, dass der modernen Sexualitéit kein Objekt der Profanierung gege-
ben sein kann. Deshalb ist die moderne Sexualitit eine Profanierung ohne Ob-
Jekt, was dazu fiihrt, dass sie sich als eine Art fortgesetzter Selbstprofanierung
artikuliert: ,,Vielleicht konnte man sagen, daf3 sie in einer Welt, in der es nichts
mehr — keine Wesen, keine Rdume — zu profanieren gibt, die einzig noch mogli-
che Teilung wiederherstellt: nicht um uralten Gesten neue Inhalte zu verleihen,
sondern um eine Profanierung ohne Objekt zu ermdglichen, eine leere und auf

250 Ibid.
251 Ibid.
252 Ibid.
253 Ibid.: 33.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

472 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sich zuriickgewendete Profanierung, deren Instrumente sich nur an sich selbst
richten.“”>* In der Abwesenheit Gottes ist die Sexualitit in sich gedoppelt, ebenso
wie, in der Abwesenheit einer wahren Welt und damit auch der wahren Namen,
die Sprache der Literatur — die keiner der kompensatorischen Prozeduren der Ob-
Jjektivierung, Formalisierung oder Interpretation unterzogen wird — auf eine Lee-
re stoft, sich auf sich selbst zurtickwendet und sich verdoppelt. Beiden: der Se-
xualitit, wie auch den Wortern liegt die gleiche Figur der intransitiven Uber-
schreitung — Uberschreitung ohne Ziel in einem Jenseits der Grenze — und der
reflexiven Doppelung zu Grunde.

4. Die Doppelung der sich selbst profanierenden Sexualitit und die damit
einhergehende Spaltung ihrer Identitét sind streng an den Tod Gottes gekoppelt:
,»In dem Raum, den unsere Kultur unseren Gesten und unserer Sprache einrdumt,
vermag die Uberschreitung das Sakrale nicht mehr in seinem unmittelbaren Ge-
halt zu treffen, sie kann es nur noch in seiner leeren Form, in seiner dadurch wie-
der funkelnd und sprithend gewordenen Abwesenheit rekonstruieren.“*> Als
Bewegung der Selbstprofanierung im Raum der Abwesenheit des Sakralen evo-
ziert die sexuelle Uberschreitung das Sakrale auf neue Weise. Es handelt sich um
ein Sakrales, das nicht im Voraus besteht und folglich profaniert werden kann,
sondern um die Umkehrung dieses Vorgangs. Da das Sakrale und ihre Profanie-
rung aneinander gekoppelt sind, lisst die blofe Bewegung der sexuellen Uber-
schreitung — als Selbstprofanierung — die leere Form des Sakralen auftauchen. In
diesem Sinne erscheint die Uberschreitung als eine produktive Praxis: Das Sakra-
le ist nicht mehr vorgegeben, um von ihr profaniert zu werden, vielmehr geht es
aus der sexuellen Uberschreitung hervor als ihr eigener und eigentiimlicher Ef-
fekt. Damit erscheint die Sexualitit, ebenso wie der Diskurs, als eine fiktionale
Praxis.”® Sie ist eine Rekonstruktion des Sakralen in seiner ,,wieder funkelnd und
sprithend gewordenen Abwesenheit.“*’ Indem die Sexualitiit sich an die Abwe-
senheit des Sakralen wendet, generiert sie einen Effekt des Sakralen. Die Bewe-
gung ihrer Uberschreitung hat den Charakter einer produktiven Bejahung der
Abwesenheit des Sakralen, einer nicht setzenden, nichtpositiven Affirmation.

5. Anhand eines langen Bataille-Zitats fithrt Foucault einen konkreten Fall
von Uberschreitung als nichtpositiver Affirmation vor. Es handelt sich zunichst
um die betende Hinwendung eines Priesters zu Gott. Diese besteht aus den tibli-
chen Gesten, das Heben des Kopfes, das Stehen davor mit erhobenen Armen, die
aber insgesamt einen Akt konstituieren, in dem er sich ,,an die Abwesenheit

254 Ibid .

255 Ibid.

256 Spiter, in Der Wille zum Wissen beschreibt Foucault, wie selbst der Sex als das
spekulativste, das idealste, das innerlichste Element in einem Sexualitidtsdisposi-
tiv fingiert wird, ,,das die Macht in ihren Zugriffen auf die Kérper, ihre Materia-
litdt, ihre Kréfte, ihre Energien, ihre Empfindungen, ihre Liiste organisiert.” [Fou-
cault (1977): 185.]

257 VU: 33.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 473

wendet, an jenen hohen Ort, an den Bataille fiir eine Nacht, die sich noch nicht
vollenden will, die Personen von Eponine gestellt hat.“**® Denn, in dem Augen-
blick, in dem der Priester den Kopf hebt, trifft sein Blick auf den nackten Hintern
von Eponine. Ebenso wie ein Gebet eine Bejahung Gottes ist, ist auch die Hin-
wendung des Priesters eine Bejahung, aber keine, die Gott sezzt, sondern viel-
mehr seine Abwesenheit bejaht. Deshalb erscheint in dieser von Bataille ausge-
malten Szene die Uberschreitung als eine Affirmation dessen, was im Raum der
Abwesenheit des Sakralen in Erscheinung tritt, das dazu fiihrt, dass die Abwe-
senheit zu einer sichtbaren, einer ,,funkelnd und sprithend gewordenen Abwesen-
heit” wird. Indem also der Priester anstelle Gottes dessen Abwesenheit in Gestalt
der positiven Tatsache eines weiblichen Hinterns entdeckt, wird seine betende
Hinwendung zu einem Akt der Bejahung der Abwesenheit Gottes und damit zu
einem Akt der nichtpositiven Affirmation. Im Anschluss an diese Szene bei
Bataille ldsst sich die Sexualitdt problemlos an die Spiritualitit binden. Der
Raum, den die betende Geste des Priesters erdffnet, der von Gott besetzt sein
sollte, ist genau der Raum, in dem Gott bereits verschwunden ist und in dem ihm
der Anblick eines weiblichen Hinterns begegnet. In diesem Sinne ist die moderne
Sexualitdt aus ihrer wesentlichen Verbindung mit dem Tod Gottes und dem
Raum seiner Abwesenheit zu bestimmen. In diesem Zusammenhang erscheint
der Tod Gottes ,,nicht als [das] Ende seiner historischen Herrschaft [...], auch
nicht als die endlich getroffene Feststellung seiner Nichtexistenz, sondern als der
von nun an konstante Raum unserer Erfahrung.“*’

6. Dieser Raum ,unserer Erfahrung* wird erst durch die Abwesenheit oder
den Tod Gottes freigelegt, der seinerseits als die Beraubung einer Grenze er-
scheint: jener Grenze, die ehemals die Unbegrenztheit Gottes gegeniiber der end-
lichen Existenz darstellte. Der Tod Gottes ist ein Ereignis, ,,das unserer Existenz
die Grenze des Unbegrenzten nimmt,“** und erscheint deshalb als eine Uber-
schreitung oder ein nihil privativum dieser Grenze und generell als ein Vorgang
der Entgrenzung. Wir erinnern uns an den korrelativen Vorgang auf der Ebene
des Diskurses: an die Bewegung der Entgrenzung des tropologischen Raumes der
Klassik, mit der die eigentlichen Bedeutungen verabschiedet werden und der on-
tologische Raum der Sprache — als der Raum der Ubertragungen beim jungen
Nietzsche — sichtbar wird.**' Die eigentlichen Bedeutungen oder die wahren Na-
men, die im klassischen Zeitalter den tropologischen Raum beherrscht hatten,
erweisen sich ab dem Tod Gottes als Metaphern, die vom Raum der Ubertragun-
gen durchdrungen sind. Ebenso wie der Raum der Abwesenheit Gottes zum
,konstante[n] Raum unserer Erfahrung™ wird, wird der Raum der Abwesenheit
urspriinglicher Bedeutungen zum Raum des Diskurses.

258 Siehe Ibid.: 33 f.

259 Ibid.: 34. (Hervorh. v. Verf.)

260 Ibid.

261 Siehe Kap. 13 Abschnitt 44.2 dieser Arbeit.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

474 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

7. Der Raum der Abwesenheit, der durch den Tod Gottes und die ihm eigen-
tiimliche Uberschreitung offenbar wird, wird nun zum ,Gegenstand® einer spezi-
fisch modernen Erfahrung, die sich vielfach in der Erotik, der Literatur und dem
modernen Denken seit Kant artikuliert. Diese Erfahrung ist nichts anderes als
Batailles innere Erfahrung (I'expérience interieure): als die Erfahrung, ,,in wel-
cher der Tod Gottes aufblitzt,“262 die ,,als ihr Geheimnis und Licht ihre eigene
Endlichkeit“* entdeckt und deshalb als ,.eine Erfahrung des Unmaoglichen (das
Unmégliche ist der Gegenstand und die Bedingung der Erfahrung)“*** erscheinen
muss. Dieses Unmogliche, das zugleich Gegenstand und Bedingung der inneren
Erfahrung ist, erscheint im Rahmen einer archdologischen Wissensgeschichte als
das Unmogliche des epistemischen Bruchs am Ende des klassischen Zeitalters,
das sich als der Verlust der Transparenz der Reprasentation manifestiert. Im klas-
sischen Zeitalter wére die Tribung der Repréisentation unméglich gewesen, da ja
Gott, wie sich Descartes versichert, kein Betriiger sein kann. Seit dem Ende der
Klassik aber vermag Gottes Abwesenheit zugleich Gegenstand und Bedingung
eines bestimmten Typs des postklassischen Diskurses abzugeben. Dieser Diskurs
bietet sich als ein Raum, in dem die Sprache in der Einheit ihrer erneuten Samm-
lung wiederkehren kann. Ein solcher Diskurs ist der archédologische Diskurs
selbst.

8. Der Tod Gottes ist also nicht der Augenblick eines historisch einmaligen
Einschnitts. Er ist ,,nicht nur das ,Ereignis‘, welches die zeitgenossische Erfah-
rung herbeigefiihrt hat: er bildet auf unabsehbare Zeit auch ihr Nervengerip-
pe.“*® Er bedeutet aber auch nicht bloB die fortgesetzte Befreiung der Existenz
von der sie begrenzenden Existenz Gottes, sondern vor allem deren Zurtickfiih-
rung in neue Grenzen, die ehemals von Gott verunmdoglicht wurden: in Grenzen,
,die von jener unbegrenzten Existenz ausgelscht werden (das ist das Opfer).«**°
Innerhalb des Raumes der Abwesenheit Gottes werden also neuartige Grenzen
sichtbar, die einer eigentiimlich radikalen und modernen Endlichkeit eigen sind,
die nicht blo} die Welt abzirkeln und zu einer Sphire positiver Objekte machen,
sondern zugleich die Uberschreitbarkeit der Welt darstellen: ,,Der Tod Gottes
gibt uns nicht einer begrenzten und positiven Welt zuriick, sondern einer Welt,
die sich in der Erfahrung der Grenze auflgst, die sich in dem sie iiberschreitenden
Exzef aufbaut und zerstort.“**’

9. Auf Grund dieser Zusammenhinge erscheint die Figur der Uberschreitung
im Lichte einer tiefen Zweideutigkeit. In vormodernen Kulturen war die Sexuali-
tit immer schon Uberschreitung, insofern sie sich als Profanierung artikulierte.
Sie offenbarte sich, wie zum Beispiel im Karneval, als eine streng regulierte und

262 VU: 34.
263  Ibid.

264 Ibid.: 35.
265 Ibid.

266 Ibid.

267 1bid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 475

periodische Uberschreitung der Grenzen des Heiligen, des Gottlichen, letztlich
des Unbegrenzten. Gott existiert nicht zuletzt als das, was die vormoderne Sexua-
litdit immer wieder iiberschreiten konnte. In der postklassischen Moderne da-
gegen sieht sich die sexuelle Uberschreitung mit dem Raum der Abwesenheit
Gottes konfrontiert. Aus der modernen Verbindung zwischen der Sexualitit und
dem Tod Gottes geht eine neue Definition der Erotik hervor: ,,Ginge es darum,
der Erotik gegeniiber der Sexualitét einen spezifischen Sinn zu geben, so kénnte
man sie als die Erfahrung der Sexualitit definieren, die von sich aus das Uber-
schreiten der Grenze an den Tod Gottes kniipft.“**® Die Erotik ist keineswegs die
Sexualitdt selbst. Deshalb ist sie auch keine empirische Tatsache, sondern viel-
mehr eine Erfahrung, die unter historischen Bedingungen mdoglich wurde. Die
allgemeinste unter diesen Bedingungen ist der Tod Gottes. Die Erotik ist eine
,Erfahrung der Sexualitit“, in der die Uberschreitung und der Tod Gottes als un-
trennbar verkniipft erscheinen. Das heift, sie ist implizit die Erfahrung eines
notwendigen Zusammenhangs zwischen der Uberschreitung und dem Tod Got-
tes. Sie kann sich nur noch auf eine Gestalt der Uberschreitung und der Profanie-
rung beziehen, die darin modern sind, dass Gott tot ist. Die Profanierung, auf die
sich die erotische Erfahrung bezieht, kann nicht die Negation eines bereits toten
Gottes sein. Sie wird nur noch als die Affirmation der Abwesenheit des ehemals
gewesenen und nunmehr toten Gottes denkbar. Somit erscheint die moderne Ero-
tik als die Erfahrung einer iiberschreitenden Hinwendung an die Abwesenheit
Gottes. Sie ist die Erfahrung einer Uberschreitung, die nicht mehr die schlichte
Negation der Grenze des Unbegrenzten, die also nicht ein nihil negativum der
Grenze des Géttlichen sein kann. Sie bezieht sich vielmehr auf eine Uberschrei-
tung, die als die nichtpositive Affirmation der Abwesenheit Gottes und als ein
nihil privativum der Grenze des Unbegrenzten erfahrbar geworden ist.

10. Diese erotisch erfahrbare Verbindung zwischen der Uberschreitung und
dem Tod Gottes meldet sich auf zwei Ebenen. Erstens meldet sie sich auf der
Ebene des Denkens, wie beim frithen Kant in Gestalt der realen Verkniipfungen,
die zwar Figuren der diskursiven Uberschreitung sind, aber nicht im Sinne der
wiederholbaren poetischen Uberschreitungen des tropologischen Raumes im
klassischen Zeitalter, sondern (1) als das Verhiltnis zwischen logischen und rea-
len Verkniipfungen, wobei die realen Verkniipfungen den Gesamtbereich aller
logischen Verkniipfungen und damit das klassische Wissen insgesamt iiber-
schreiten; und (2) als das Verhéltnis der Begriffe des Grundes und der Folge in-
nerhalb der realen Verkniipfungen, in deren Mitte die das Verb spaltende Leere
sichtbar wird. Wir haben im letzten Abschnitt gesehen, dass in der archiologi-
schen Perspektive die Spaltung des Verbs zur Unmdglichkeit des ontologischen
Gottesbeweises fithrt. Somit finden sich im vorkritischen Diskurs Kants beide
Momente der modernen Erotik: die Uberschreitung in Gestalt der realen Ver-
kniipfungen; und der Tod Gottes im Ausgang von der Spaltung des Verbs. Zwei-

268 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

476 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tens aber meldet sich die erotisch erfahrbare Verbindung zwischen der Uber-
schreitung und dem Tod Gottes auf der Ebene des Sprechens als die rhetorisch-
genealogische Affirmation des ontologischen Raumes der Abwesenheit ur-
spriinglicher Bedeutungen. Diese zwei Typen moderner Uberschreitung entspre-
chen den zwei Asten der postklassischen Gabelung, auf die bereits hingewiesen
wurde. Aus dem Tod Gottes gehen zwei Konsequenzen hervor: das transzenden-
tale Subjekt Kants und der ontologische Raum Nietzsches, der auf den entgrenz-
ten Diskurs des Sade’schen Verlangens zuriickgeht.

2.

Auf dem zweiten Ast und im Ausgang vom ontologischen Raum der Sprache
meldet sich die Sprache der Uberschreitung, die, historisch-chronologisch be-
trachtet, die zweite der beiden Konsequenzen darstellt, die sich aus dem Tod
Gottes ergeben. Es handelt sich bei einer solchen Sprache der Uberschreitung um
eine Sprache, die (1) noch nicht da ist, (2) unmittelbar bevorsteht und bei Bataille
verheiflen wird und (3) sich prinzipiell von der Sprache der Dialektik unterschei-
det. Thr alles beherrschendes Problem ist nicht die ,,Erfahrung des Wider-
spruchs***’, sondern die Erfahrung der Uberschreitung im Zusammenhang ihrer
zwei wesentlichen Verbindungen: (1) ihrer Verbindung mit der Erfahrung der
Sexualitdt; und (2) ihrer Verbindung mit der Erfahrung des Todes Gottes. Der
Brennpunkt der bevorstehenden Sprache der Uberschreitung ist also die Erfah-
rung der modernen Erotik.

Bereits in ihrer vormodernen Gestalt besteht die Sexualitit, wie gesagt, in
einer Bewegung der Uberschreitung. Sie eine ,,von nichts begrenzte*?’’ Bewe-
gung, insofern sie ein ,stindiges StoBen auf die Grenze**”' ist. Auf der Ebene
des Diskurses meldet sich die Uberschreitung im traditionellen abendlindischen
Diskurs tiber Gott, der stets bis an die Grenze des Sagbaren gefiihrt hat. Folglich
konstituieren sich die moderne Erfahrung der Uberschreitung und die Sprache
dieser Uberschreitung auf einer Ebene, die der Sexualitit und dem Diskurs iiber
Gott gemeinsam ist: ,,Auf dem Grund der Sexualitit, ihrer von nichts begrenzten
Bewegung (die von Anfang an und in ihrer Totalitit stindiges Stoflen auf die
Grenze ist) und auf dem Grund des Diskurses iiber Gott, den das Abendland so
lange gefiihrt hat, ohne sich dariiber ganz klar zu werden, da3 ,wir nicht unge-
straft der Sprache das Wort hinzufiigen konnen, das alle Worte tibersteigt’ und
dall wir uns mit diesem Wort an die Grenzen aller Sprache gestellt haben — auf
dem Grund der Sexualitidt und des Diskurses tiber Gott also zeichnet sich eine
einzigartige Erfahrung ab: die Erfahrung der Uberschreitung. [...] Noch sind die
Zeichen verstreut; doch die Sprache, in der die Uberschreitung ihren Raum und
ihre Erhellung finden wird, steht vor ihrer Geburt.**’?

269 Ibid.
270 Ibid.: 36.
271 Ibid.
272 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 477

Diese Sprache, die sich immer schon an die Grenze des Sagbaren begab und
sich in ihrer modernen Gestalt an die Leere der Abwesenheit Gottes, wie auch
des Fehlens eigentlicher Bedeutungen wendet; diese Sprache, die nichts sagt
bzw. nur noch sich selbst sagt und damit ,,sich in eine radikale Intransitivitiat>"
einschlieft; die damit zu einer Sprache der nichtpositiven Affirmation, einer ,,Af-
firmation ohne jede Transitivitit“*”* wird: Diese Sprache ist die Sprache der Lite-
ratur. Sie ist eine Sprache der Uberschreitung, insofern sie eine Sprache ist, die
das génzliche Fehlen einer repriasentierbaren Welt affirmiert. Allerdings wird das
Fehlen einer repriasentierbaren Welt und der Raum dieses Fehlens wahrnehmbar
durch das Einzige, was inmitten dieser generellen Abwesenheit noch fortbesteht:
die Sprache selbst. Indem diese Sprache den Raum dieses Fehlens affirmiert, af-
firmiert sie ihre eigene Existenz. Die Sprache der Literatur, die zugleich die
Sprache der Uberschreitung ist, ,,bricht mit jeder Definition der ,,Gattungen® als
einer Ordnung von Reprisentationen angepafiten Formen und wird zur reinen
und einfachen Offenbarung einer Sprache, die zum Gesetz nur die Affirmation —
gegen alle anderen Diskurse — ihrer schroffen Existenz hat.“’”> Ebenso wie die
Sexualitdt, fiir die es seit dem Tod Gottes nichts mehr zu profanieren gibt, die
folglich zu einer unbeendbaren Bewegung der ,,leere[n] und auf sich zuriickge-
wendete[n] Profanierung“*’® wird, ist die Sprache der Uberschreitung — deren
Vorbote gewissermaBen die Sprache der Literatur ist — eine Sprache, die nicht
mehr die seienden Dinge reprisentieren kann; die insgesamt also nicht mehr auf
eine repriasentierbare Welt st6ft; die sich folglich auf sich selbst zuriickwenden
und zu einer Sprache der Selbstaffirmation werden muss: ,,Sie braucht also nur
noch in einer stindigen Wiederkehr sich auf sich selbst zurtickzukriimmen, so als
konnte ihr Diskurs nur zum Inhalt haben, ihre eigene Form auszusagen. Sie wen-
det sich an sich selbst als schreibende Subjektivitit, oder sie sucht in der Bewe-
gung, in der sie entsteht, das Wesen jeder Literatur zu erfassen, und so konver-
gieren all ihre Faden zu der feinsten — besonderen, augenblicklichen und dennoch
absolut universalen — Spitze, zum einfachen Akt des Schreibens.**”’

3.

Die Bewegung der nichtpositiven Affirmation, die sowohl in der erotischen Er-
fahrung, als auch im literarischen Sprechen am Werk ist, charakterisiert das all-
gemeine Verhiltnis zwischen der Uberschreitung und der Grenze, das, wie ge-
sagt, in einer gegenseitigen Abhingigkeit beider besteht. Deshalb erscheint die
postklassische Gestalt der Uberschreitung nicht als eine logische Negation oder
ein nihil negation der Grenze, sondern als eine Beraubung oder ein nihil privat-
ivum der Grenze. Wire die Uberschreitung eine bloB logische Negation der

273 OD: 365.
274 VU: 39.
275 OD: 365 f..
276 VU: 39.
277 OD: 366.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

478 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Grenze, dann wire sie einseitig abhdngig von der Grenze, die ihrerseits in der
Lage wire, der Uberschreitung vorauszugehen und unabhingig von ihr bestehen
zu konnen. Dass aber die Uberschreitung eine Beraubungsnegation der Grenze
ist, geht auf ein streng gegenseitiges Abhingigkeitsverhiltnis zwischen der Uber-
schreitung und der Grenze zurtick.

Die Abhingigkeit der Uberschreitung von der Grenze hat einen rdumlichen
und einen zeitlichen Aspekt. In ihrer rdumlichen Fassung besteht diese Abhéin-
gigkeit darin, dass der einzige Ort der Uberschreitung die Grenze selbst und der
Raum, in dem sie sein kann, der blof3e ,,Punkt ihres Ubertritts*?”® ist: ,.Die Uber-
schreitung ist eine Geste, die es mit der Grenze zu tun hat; an dieser schmalen
Linie leuchtet der Blitz ihres Ubergangs auf, aber vielleicht auch ihre ganze
Flugbahn und ihr Ursprung. Vielleicht ist der Punkt ihres Ubertritts ihr gesamter
Raum.*“*”® Zugleich ist die Uberschreitung auf den bloBen Augenblick des Uber-
tritts beschrankt: ,,[E]rschopft [sie] sich nicht [...] in dem Augenblick, da sie die
Grenze iibertritt, ist sie nicht auf diesen Zeitpunkt beschrinkt?**** Dennoch kann
die Uberschreitung nicht ein einmaliger Akt sein, der die Grenze endgiiltig besei-
tigt. Sie besteht vielmehr im Modus der unbeendbaren Wiederkehr: Sie ,,durch-
kreuzt immer wieder eine Linie, die sich als bald in einer geddchtnislosen Woge
wieder schliefit, um von neuem an den Horizont des Uniiberschreitbaren zuriick-
zuweichen <!

Einerseits also kann die Uberschreitung stattfinden nur sofern und solange
die Grenze gegeben ist. Andererseits aber gehort die Uberschreitbarkeit zum We-
sen der Grenze. Aus diesen beiden Aspekten setzt sich die gegenseitige Abhéin-
gigkeit von Uberschreitung und Grenze zusammen. Eine Uberschreitung ist nicht
maoglich, wenn nicht zuvor eine Grenze existiert. Die Grenze wiederum kann
nicht existieren, wenn nicht ihre Uberschreitung zumindest méglich wire. Die
Existenz der Grenze ist die Moglichkeitsbedingung der Uberschreitung, wihrend
die Moglichkeit der Uberschreitung die Existenzbedingung der Grenze ist: ,,Die
Grenze und die Uberschreitung verdanken einander die Dichte ihres Seins: eine
Grenze, die nicht iiberschritten werden konnte, wire nicht existent; eine Uber-
schreitung, die keine wirkliche Grenze {ibertrite, wire nur Einbildung.“282 Sie
gehen beide gleichsam aus ihrem Schnittpunkt hervor — dem ,,merkwiirdige[n]
Schnittpunkt von Wesen, die auBlerhalb seiner nicht existieren und sich darin
ganz austauschen*” —, der somit als ihr gesamter gemeinsamer Raum erscheint.

In diesem merkwiirdigen Raum, der zugleich ein bloBer Punkt und Schnitt-
punkt ist, kann die Uberschreitung stattfinden. Mit der Uberschreitung tauscht
die Grenze mit dem Unbegrenzten aus, das sonst vom bloflen Sein der Grenze

278 VU: 36.
279 Ibid.
280 1bid.: 37.
281 Ibid.: 36.
282 Ibid.: 37.
283  Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 479

ausgeschlossen wire. Die Uberschreitung besteht also darin, dass ,,die Grenze
[...] gewaltsam die Tiir zum Unbegrenzten auf[stoBt]*“*** und ,,vom Gehalt, den
sie zurlickweist, liberwiltigt und von der fremden Fiille, die ihr Innerstes ein-
nimmt, erfiillt”* wird. Umgekehrt aber ermdglicht die Grenze erst die Uber-
schreitung, da diese ,,in ihrer Gewaltsamkeit“®®® immerfort zur Grenze, die sie
hemmen will, aufbricht, sowie zu dem von der Grenze verunmdoglichten Unbe-
grenzten.

Ist somit der gemeinsame Schnittpunkt zur gemeinsamen Quelle von Grenze
und Uberschreitung geworden, so muss die herkémmliche Idee einer transitiven
Uberschreitung verabschiedet werden, der zufolge die Uberschreitung als Ver-
bindung und Ubergang zwischen den zwei Seiten einer Grenze, zwischen dem
Eingeschlossenen und dem Ausgeschlossenen, anzusehen ist. Vielmehr erscheint
die Uberschreitung gleichzeitig als Aufbruch zu einer Leere und als Riickwen-
dung auf die Grenze sowie das von ihr Eingeschlossene.”’ Insofern die Uber-
schreitung eine Beraubungsnegation der Grenze ist, ist sie eine Affirmation der
Leere und der Abwesenheit von Grenze.

Das merkwiirdige Verhiltnis zwischen der Grenze und der Uberschreitung —
ihre gegenseitige Abhéngigkeit und ihr gemeinsamer raumzeitlicher Schnittpunkt
— lasst sich, wie bereits angedeutet wurde, auf Kants nihil privativum und die
Figur der nichtpositiven Affirmation zuriickfithren. Im Hinblick auf diese Ver-
bindung versucht Foucault in ,,Vorrede zur Uberschreitung® das Verhiltnis zwi-
schen der Uberschreitung und der Grenze anhand einer Reihe von Bildern auszu-
leuchten und unternimmt in diesem Zusammenhang eine positive und eine nega-
tive Bestimmung dieses Verhéltnisses.

Negativ bestimmt er das Verhiltnis zwischen der Grenze und der Uberschrei-
tung, indem er klarstellt, was dieses Verhéltnis nicht sein kann. ,,.Die Uberschrei-
tung verhilt sich [...] zur Grenze nicht wie das Schwarze zum Weilen, das Ver-
botene zum Erlaubten, das AuBere zum Inneren, das Ausgeschlossene zum ge-
schiitzten Heim.“*® Das Verhiltnis zwischen der Uberschreitung und der Grenze
kann also kein kontrdrer Gegensatz sein, verstandene als die groBte Entfernung
zwischen zwei positiven Inhalten innerhalb eines begrenzten Bereichs unter Zu-
lassung eines Mittleren. Zwischen der Grenze und ihrer Uberschreitung besteht
kein Mittleres, das weder das eine noch das andere wire.

Positiv aber bestimmt Foucault das Verhiltnis zwischen der Uberschreitung
und der Grenze anhand zweier Bilder. Das erste Bild zeigt die Grenze als eine
Linie auf der Meeresoberfliche und die Uberschreitung als die Durchkreuzung
dieser Linie, die aber spurlos bleibt, da die Spur nur so lange wéhrt wie der Akt
der Durchkreuzung selbst. Nach dem Vollzug der Durchkreuzung schliefit sich

284 Ibid.
285 Ibid.
286 Ibid.
287 Siehe Ibid.: 37.
288 Ibid.

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

480 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

die Linie wieder, um gleich darauf wieder zu erscheinen, aber nicht an der Stelle,
an der sie iiberschritten wurde, sondern am fernen und uniiberschreitbaren Hori-
zont. So durchkreuzt ,.die Uberschreitung immer wieder eine Linie, die sich als-
bald in einer geddchtnislosen Woge wieder schliefit, um von neuem an den Hori-
zont des Uniiberschreitbaren zuriickzuweichen.“™ Das zweite Bild ist das der
Nacht und des Blitzes. Die Uberschreitung zerreifit die Grenze, wie der Blitz die
Nacht: ,,In der Nacht, die dem von ihr [der Uberschreitung] Verneinten seit jeher
ein dichtes und dunkles Sein gibt, erleuchtet sie [die Uberschreitung] vielleicht
etwas wie ein Blitz von innen und von Grund auf und verdankt ihr [der Nacht]
gleichwohl seine lebendige Klarheit, seine zerreiBende und aufgebdumte Einzig-
artigkeit, verliert sich im Raum ihrer Souverénitdt und verstummt, nachdem es
dem Dunkel einen Namen gegeben hat.“**° Aus diesen beiden Bildern geht die
strenge und enge Gegenseitigkeit von Uberschreitung und Grenze hervor: Die
Uberschreitung ist in die Grenze ,.eingebohrt und kann nicht einfach abgelost
werden“*”', so, wie die Durchkreuzung und die durchkreuzte Linie auf der Mee-
resoberfliache oder die Nacht und der Blitz voneinander untrennbar sind.

Diesen Bildern kann man erneut entnehmen, dass die Uberschreitung keine
kontrdre Negation der Grenze sein kann, da ihre paradoxe Zusammengehorigkeit
zu eng ist, um ein Mittleres zuzulassen. Sie ist aber auch keine bloB3 kontradikto-
rische oder, kantisch gesprochen, logische Negation der Grenze. Dann wire sie,
wie gesagt, einseitig von der Existenz der Grenze abhingig, wihrend die von ihr
negierte Grenze durchaus ohne sie bestehen konnte. Demgegentiber ist die Gren-
ze tatsichlich auf die Uberschreitung angewiesen, wie die von Foucault verwen-
deten Bilder deutlich machen: Weder kann die Linie auf der Meeresoberfliche
ohne ihre Durchkreuzung in Erscheinung treten, noch kann die Nacht als solche
sichtbar werden ohne ihren realen Gegensatz im Blitz der Uberschreitung.

Wie aber das Verhiltnis zwischen der Uberschreitung und der Grenze — im
postklassischen Zusammenhang — konkret zu bestimmen ist, ldsst sich am besten
Kants Unterscheidung der zwei Negationen entnehmen, wie dies am Eingang
dieses Exkurses angedeutet wurde. Entscheidend an Kants nihil privativum ist
dessen konstitutive Relationalitit. Die Beraubungsnegation setzt das Verhdiltnis
zwischen den zwei realen und sich gegenseitig authebenden Tendenzen voraus.
In exakt diesem Sinne ist sie eine relative Negation®”, insofern sie die Relation

289 Ibid.: 36.

290 Ibid.: 37 f.

291 Ibid.: 37.

292 Das ist nicht zu verwechseln mit dem aristotelischen Begriff der relativen Nega-
tion, die formal gefasst wird und auf die entgegengesetzten Richtungen einer Be-
ziehung zuriickzufiihren ist. Beispiele dafiir sind die Verhiltnisse zwischen Vater
und Sohn oder zwischen doppelt und halb. Allein an diesen Beispielen wird er-
sichtlich, dass etwa Vater und Sohn zwar in einer Relation der Entgegensetzung
stehen, sich aber deshalb nicht gleich autheben. In der realen Negation im kanti-
schen Verstindnis handelt es sich nicht um Formen, sondern um entgegensetzte
und sich authebende Tendenzen oder Krdfte. Da die relative Negation im her-

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KAPITEL 15: EXKURS. DER RUCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 481

zwischen den zwei entgegen gesetzten Tendenzen anzeigt, von denen (1) jede, fiir
sich betrachtet, positiv ist und (2) die eine nur erst in Bezug auf die andere eine
negative (beraubende) Funktion erhalten kann. Neben der logischen oder kontra-
diktorischen Negation (nihil negativum) wird somit die reale Differenz zweier
Tendenzen sichtbar: ,,Demnach miissen in jeder Realentgegensetzung die Pradi-
kate alle beide positiv sein, doch so, daB} in der Verkniipfung sich die Folgen in
demselben Subjekte gegenseitig autheben. Auf solche Weise sind Dinge, deren
eins als die Negative des anderen betrachtet wird, beide vor sich betrachtet posi-
tiv, allein, in einem Subjekte verbunden, ist die Folge davon das Zero. Die Fahrt
gegen Abend ist eben so wohl eine positive Bewegung, als die gegen Morgen,
nur in eben demselben Schiffe heben sich die dadurch zuriickgelegte Wege ei-
nander ganz oder zum Teil auf.***’

Wihrend also die an dieser ,Beraubungsnegation‘ beteiligten Krifte jeweils
positiv sind, findet die eigentliche Negation erst anldsslich ihrer Verbindung
statt. Denn, was hier negiert wird, ist nicht blof} eine Wesenheit, sondern eine
Richtung, die zu einer Wesenheit gehort. Zu einer Bewegung gehort ebenso eine
Richtung wie zum Geldfluss, der Gewinn oder Verlust sein kann, oder zum oder
Hass oder zur Tugend usw. Im Kontext des nihil privativum verwandelt sich eine
Welt aus Dingen in eine Welt aus Tendenzen. Die Gegenstinde miissen jeweils
mit einem Richtungsvektor versehen sein, damit ihre Verkniipfung eine Berau-
bung ergeben kann. Fiir den Anwendungsbereich der Weltweisheit tibersetzt
Kant die arithmetische Idee der negativen GroBe in den Begriff einer Gegenten-
denz: in eine durchaus positive Kraft, die in die umgekehrte Richtung weist wie
die von ihr negierte (positive) Tendenz, mit der sie dennoch in einer unlésbaren
Verbindung steht. Einerseits ist die Gegentendenz im Zusammenhang einer ,,rea-
len Entgegensetzung* fiir sich selbst eine positive oder reale Tendenz. Anderer-
seits aber nimmt ihre bloBe Existenz — vermoge ihres realen Gegensatzcharak-
ters — den ,Raum‘ der Existenz der primiren Tendenz ein und wirkt sich deshalb
als Negation aus, aber nicht als eine logische Negation, sondern als eine Affirma-
tion des Nichtseins der von ihr beraubten Tendenz.

In ,,Vorrede zur Uberschreitung® zieht Foucault in ein paar knappen und eher
beildufigen Sitzen diese frithkantischen Unterscheidungen heran, um die Uber-
schreitung als die reale Negation der Grenze bzw. als die nichtpositive Affirma-
tion der Abwesenheit von Grenze zu kennzeichnen. Denn das Verhiltnis zwi-
schen der Uberschreitung und der Grenze besteht aus den zwei notwendigen
Momenten einer realen Negation: Beide sind reale Tendenzen mit jeweils einer
Richtung; und beide sind gegen einander gerichtet. Im Universum der Newton-
schen Mechanik konnen die Krifte nur in ihrem gegenseitigen Zusammenhang
bestehen, wozu auch gehort, dass Aktion und Reaktion einander autheben. Des-

kommlichen Versténdnis rein formal bestimmt wird, vermag sie die reale Bewe-
gung der gegenseitigen Authebung nicht zu artikulieren.
293 Kant (1763a): 789 (A 14). (Hervorh. v. Verf.)

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

482 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

halb muss Kant in seiner Abhandlung iiber die negativen GroBen auf die New-
tonsche Mechanik zurtickgreifen, um zu seinem metaphysischen Schluss zu ge-
langen, dass Entstehen und Vergehen real entgegengesetzt sind.”** Ebenso kon-
nen Grenze und Uberschreitung nur innerhalb des Zusammenhangs der realen
Negation der Grenze durch ihre Uberschreitung bestehen. Die Grenze existiert,
nur insofern sie tiberschreitbar ist. Die Uberschreitung existiert, nur insofern es
eine tiberschreitbare Grenze gibt.

Wir haben im Kapitel 14 darauf hingewiesen, dass die epistemischen Briiche,
die Foucaults Archédologie an den Epochenschwellen einer diskontinuierlichen
Geschichte des Wissens ausmacht, als Vorgidnge der nichtpositiven Affirmation
betrachtet werden konnen. In diesem Sinne lie3e sich behaupten, dass die archéo-
logische Epocheneinteilung erst im Ausgang von der Figur der nichtpositiven
Affirmation stattfindet. Gemél dieser Epocheneinteilung, die in Ordnung der
Dinge in ihrem transformationslogischen Zusammenhang manifest wird, treten
drei Wissensepochen bis zur Geburt der Humanwissenschaften zutage: die Re-
naissance, die Klassik, die Epoche des Menschen. Wir haben auch darauf hinge-
wiesen, dass sich die klassische Episteme als die nichtpositive Affirmation der
Krise des Ahnlichkeitswissens der Renaissance durchsetzt und die Kritik der Re-
prasentation in der Epoche des Menschen als die nichtpositive Affirmation der
Triibung der Reprisentation.

Im Folgenden wird zu sehen sein, dass sich die Wissensepoche der Archéo-
logie selbst — als die vierte dieser Epochen — nicht als eine Negation des anthro-
pologistischen Wissens samt ihrer konstitutiven Doppelungen durchsetzt, son-
dern als eine nichtpositive Affirmation der Abwesenheit des Menschen. Dem-
nach wird in der Einleitung zu Archdologie des Wissens angekiindigt, dass die
nichtpositive Affirmation der Abwesenheit des Menschen, genauer, die nicht-
positive Affirmation der Leere zwischen den anthropologistischen Doppelungen
— die erst im Zuge eines ,Weder-Noch® der Doppelungen des Menschen wahr-
nehmbar wird — einen neuartigen Raum offenbart, der in unseren bisherigen Aus-
fuhrungen als der ontologische Raum der Sprache aufgetaucht ist und im néchs-
ten Kapitel als der Raum der diskursiven Formation zu bestimmen ist.

294  Siehe Ibid.: 809 (A 53).

14.02.2026, 12:17:49. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (I K.


https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

