
Kapitel 15: Exkurs. Der Rückgriff  auf Kant  

und die nichtpositive Affirmation

49.   Die zwei  Negat ionen beim frühen Kant 

In „Vorrede zur Überschreitung“ präsentiert Foucault die nichtpositive Affirma-
tion als eine Entdeckung der „zeitgenössischen Philosophie“, implizit also als 
eine Entdeckung der „Philosophie“ Nietzsches, Batailles, Blanchots und nicht 
zuletzt der Archäologie selbst. Dieser Entdeckung ist das Potential einer „Ver-
schiebung“, das heißt, eines epistemischen Bruchs zuzuerkennen. Dabei mag ein 
solcher Bruch allerdings bereits mit einer vorkritischen Unterscheidung Kants 
eingesetzt haben: „Vielleicht hat die zeitgenössische Philosophie mit der Entde-
ckung der Möglichkeit einer nicht positiven Affirmation eine Verschiebung ein-
geleitet, die bisher nur in der Kantischen Unterscheidung zwischen dem nihil 
negativum und dem nihil privativum ein Äquivalent hatte – welche Unterschei-
dung bekanntlich das kritische Denken in Gang gebracht hat.“1 Die Kantische 
Unterscheidung macht zuallererst die Denkfigur der Überschreitung sichtbar, die 
keineswegs als eine bloß „logische“ Negation der Grenze im Sinne von Kants 
nihil negativum anzusehen ist, da ihr Vorkommen nicht die bloße Abwesenheit 
(absentia) von Grenze impliziert. Anders gesprochen: Die begriffliche Verknüp-
fung zwischen der Grenze und ihrer Überschreitung ergibt keinen logischen Wi-
derspruch im Sinne eines kontradiktorischen Gegensatzes. Vielmehr bildet die 
Überschreitung eine „reale Entgegensetzung“ der Grenze im Sinne des nihil pri-
vativum: als die positive Gegentendenz der Beraubung (privatio) der Grenze und 
der Bejahung des Unbegrenzten. Darin ähnelt der Begriff der Überschreitung 
dem Begriff der negativen Größen in der Arithmetik, die ja auch nicht die bloße 
Abwesenheit der positiven Größen anzeigen, sondern sich diesen real entgegen-
setzen, so dass ihnen dennoch das Positive der Größe überhaupt zukommt.  

In seiner kleinen vorkritischen Abhandlung, Versuch, den Begriff der negati-
ven Größen in die Weltweisheit einzuführen2, führt Kant – fast zwei Jahrzehnte 
vor der Kritik der reinen Vernunft – eine Reihe von Beispielen solcher Entgegen-

1  VÜ: 38. 
2  Kant (1763a). Ich bedanke mich an dieser Stelle bei Ulrich Kaiser für den Hinweis 

auf das Problem der Realrepugnanz bei Kant. Siehe Kaiser (1997). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

setzungen vor, die er auch als „Realrepugnanz“ oder „wahre Entgegensetzung“ 
kennzeichnet. Die Ruhe kann zum Beispiel entweder eine „logische Negation“ 
von Bewegung und damit die bloße Abwesenheit von Bewegkraft bedeuten, oder 
die Summe einer Bewegung und einer Gegenbewegung: „Ruhe ist in einen 
[Akad.-Ausg.: ‚in einem‘] Körper entweder bloß ein Mangel, d. i. eine Vernei-
nung der Bewegung, in so ferne keine Bewegkraft da ist; oder eine Beraubung, in 
so ferne wohl Bewegkraft anzutreffen, aber die Folge, nämlich die Bewegung, 
durch eine entgegengesetzte Kraft aufgehoben wird.“3 Das Gegenteil der Bewe-
gung ist also entweder ihre logische Negation, die ihr bloßes Nichtsein meint; 
oder die Beraubung bzw. Aufhebung der Bewegung durch den Einsatz einer 
Gegenursache oder Gegenkraft. Die Gegenkraft ist aber nicht bloßer Mangel an 
Kraft, sie ist eine durchaus positive Kraft und ist negativ nur im Verhältnis zu 
derjenigen Kraft, gegen die sie gerichtet ist. Genau im Sinne dieses nihil privat-
ivum sind auch Schulden nicht bloßer Mangel an Vermögen, sondern stellen 
vielmehr ein negatives Vermögen dar, das heißt: einen positiven Betrag Geldes, 
der aber in die umgekehrte Richtung fließen, das heißt, abbezahlt werden muss.4

Das alles aber sind im Grunde eher physikalisch-arithmetische Banalitäten. 
Was Kant mit diesen Beobachtungen eigentlich bezweckt, ist die Einführung des 
Begriffs der negativen Größen in die Wissensbereiche der „Weltweisheit“, in 
denen die Größe im Sinne der Quantität keine ausgeprägte Rolle spielt. Zum 
Zweck solcher Einführung geht er daran, von den negativen Größen in der 
Arithmetik gleichsam die Größe selbst abzustreifen – für ihren Fall also ausge-
rechnet von der Größe abzusehen –, um aus ihnen den Begriff der „realen Ent-
gegensetzung“ herauszulösen5: „Damit wir aus diesem Begriffe [der negativen 
Größen] dasjenige, was eigentlich der Gegenstand vor die Philosophie ist, he-
rausnehmen, ohne besonders auf die Größe zu sehen, so bemerken wir zuerst, 
daß in ihm die Entgegensetzung enthalten sei, welche wir oben die reale genannt 
haben.“6 Mit der Isolierung der Struktur der realen Entgegensetzung ist somit der 
Boden bereitet für die Einführung des Begriffs der negativen Größen in die ver-
schiedenen Bereiche der Weltweisheit, namentlich der Psychologie, Ästhetik, 
Ethik, Erkenntnislehre, Jurisprudenz und schließlich Metaphysik, wofür Kant 
zahlreiche Beispiele bietet. So ist die Verabscheuung eine negative Begierde im 
Sinne des nihil privativum 7; Hass eine Beraubung der Liebe8; die Hässlichkeit 

3 Ibid.: 790f. [A 18]. 
4 Ibid.: 787 [A 11-12]. 
5  Auch in der Kritik der reinen Vernunft wird der Begriff des nihil privativum unter 

Absehung von der Quantität, verstanden als reine Verstandeskategorie, gewonnen. 
Er findet seinen Ort in einer Tafel der Negationen, die, in Entsprechung zur Katego-
rientafel als eine „Einteilung des Begriffs von Nichts“ gilt. [Kant (1781/87): 307 [B 
348/A 292].] In dieser Tafel entspricht der Ort des nihil privativum der Kategorie 
der Qualität, der Ort des nihil negativum hingegen der Kategorie der Modalität. 
[Ibid.]

6  Kant (1763a): 786 f. [A 11]. 
7 Ibid.: 794 [A 25]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 407 

eine reale Entgegensetzung zur Schönheit9; die Untugend nicht bloß ein Mangel 
an Tugend, sondern eine Beraubung und deshalb die Negative der Tugend10; die 
Irrtümer sind negative Wahrheiten und eine Widerlegung ein negativer Beweis11;
Verbote negative Gebote und Strafen negative Belohnungen12. Jedes Mal meint 
„der/die negative […]“ so etwas wie „die Negative“ eines Positiven, das heißt: 
nichts anderes als das reale Gegenteil dessen, „worauf in jeden [sic!] Falle die 
Absicht vorzüglich gerichtet ist.“13

Schließlich kommt Kant, in Anlehnung an die Gesetze der Newtonschen Me-
chanik, zu dem metaphysischen Schluss, dass Entstehen und Vergehen real ent-
gegengesetzt sind14, so dass (1) „in allen natürlichen Veränderungen der Welt […] 
die Summe des Positiven […] weder vermehrt noch vermindert“ wird15 und (2) 
„alle Realgründe des Universum [sic!]… ein Fazit [geben], das dem Zero gleich 
ist.“16 Das „Zero“ führt Kant gleich zu Beginn dieser Erörterungen als gleichbe-
deutend mit dem nihil privativum ein. Dabei hebt er zweierlei hervor: (1) den 
positiven Inhalt beider entgegengesetzten Momente, insofern sie „wahrhafte“ 
Prädikate desselben Subjekts sind und (2) die Denkbarkeit oder Repräsentierbar-
keit des nihil privativum im Unterschied zum nihil negativum, das als echter Wi-
derspruch nicht möglich und daher auch nicht denkbar (repräsentierbar) ist. „Be-
wegkraft eines Körpers nach einer Gegend und eine gleiche Bestrebung eben des-
selben in entgegensgesetzter Richtung widersprechen einander nicht, und sind als 
Prädikate in einem Körper zugleich möglich. Die Folge davon ist die Ruhe, wel-
che etwas (repräsentabile) ist. Es ist dieses gleichwohl eine wahre Entgegenset-
zung. Denn was durch die eine Tendenz, wenn sie allein wäre, gesetzt wird, wird 
durch die andere aufgehoben, und beide Tendenzen sind wahrhafte Prädikate 
eines und eben desselben Dinges, die ihm zugleich zukommen. Die Folge davon 
ist auch nichts, aber in einem anderen Verstande wie beim Widerspruch (nihil 
privativum, repraesentabile). Wir wollen dieses Nichts künftighin Zero = 0 nen-
nen […]“17

Entscheidend für den Problemzusammenhang der vorliegenden Arbeit ist der 
archäologische Hintergrund dieser frühkantischen Unterscheidung, auf den im 
nächsten Abschnitt näher eingegangen wird. Vorerst ist nur darauf hinzuweisen, 
dass Kants Unterscheidung der zwei Negationen erst den Beginn einer allgemei-

8 Ibid.
9 Ibid.
10 Ibid.: 795 [A 26-27]. 
11 Ibid. [A 26]. 
12 Ibid.: 797 [A 29]. 
13 Ibid.: 788 [A 13]. 
14  „Ich sage demnach: ein jedes Vergehen ist ein negatives Entstehen, d. i. es wird, um 

etwas Positives was da ist aufzuheben, eben so wohl ein wahrer Realgrund erfor-
dert, als um es hervorzubringen wenn es nicht ist.“ [Ibid.: 803 [A 41].] 

15 Ibid.: 808 [A 51]. 
16 Ibid.: 811 [A 56].  
17 Ibid.: 783f. [A 5]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nen und neuartigen Kritik des klassischen Denkens markiert, kantisch gespro-
chen: des „analytischen“, das heißt, des sich in analytischen Urteilen äußernden 
Denkens. Diese Kritik artikuliert sich vornehmlich in der Zurückweisung der 
Leibniz-Wolffschen Metaphysik, wie beispielsweise im Amphibolienkapitel der 
Kritik der reinen Vernunft, in dem diverse Irrtümer des Leibnizschen Idealismus 
auf eine „Amphibolie der Reflexionsbegriffe“ zurückgeführt werden, worunter 
eine systematische Nichtunterscheidung zwischen den Vermögen der Anschau-
ung und des Verstandes zu verstehen ist. So verweist der Leibnizsche Grundsatz, 
dass Realitäten einander nicht widerstreiten, auf die Nichtunterscheidung der 
zwei Negationsarten, die ihrerseits auf eine Verwechselung ihres jeweiligen Or-
tes im Verstand bzw. der Sinnlichkeit zurückzuführen ist: „[…] daß Realitäten 
(als bloße Bejahungen) einander niemals logisch widerstreiten, ist ein ganz wah-
rer Satz von dem Verhältnisse der Begriffe, bedeutet aber weder in Ansehung der 
Natur noch überall in Ansehung irgend eines Dinges an sich selbst (von diesem 
haben wir keinen Begriff) das mindeste. Denn der reale Widerstreit findet aller-
wärts statt, wo A – B = 0 ist, d. i. wo eine Realität, mit der andern in einem Sub-
ject verbunden, eine die Wirkung der andern aufhebt, welches alle Hindernisse 
und Gegenwirkungen in der Natur unaufhörlich vor Augen legen […]“18 Dass 
Leibniz und seine Anhänger alle Übel als logische Negation der Realitäten oder 
als „Schranken der Geschöpfe“ betrachten, liegt daran, dass sie nicht über den 
Begriff der realen Negation verfügen: Sie kennen „keinen andern [Widerstreit] 
als den des Widerspruchs (durch den der Begriff eines Dinges selbst aufgehoben 
wird), nicht aber den des wechselseitigen Abbruchs […], da ein Realgrund die 
Wirkung des andern aufhebt, und dazu wir nur in der Sinnlichkeit die Bedingun-
gen antreffen, uns einen solchen vorzustellen.“19

Auch in seiner Spätschrift Preisschrift über die Forschritte der Metaphysik
bezichtigt Kant die Leibnizsche Metaphysik einer prinzipiellen Amphibolie: 
„Wohl indessen der Metaphysik, wenn sie hier nur nicht etwa Begriffe für Sache, 
und Sache, oder vielmehr den Namen von ihr, für Begriffe nimmt und sich so 
gänzlich ins Leere hinein vernünftelt!“20 So ist die Einführung des Satzes des 
zureichenden Grundes durch Leibniz keinesfalls als ein Fortschritt – im Sinne 
eines Erkenntniszuwachses – der Metaphysik über Aristoteles hinaus zu verbu-
chen.21 Vielmehr beruht sie darauf, dass die Philosophie von Leibniz und Wolff 
„vom Unterschiede der synthetischen von den analytischen Urtheilen gar keine 
deutliche Kenntniß hatte.“22 Auch hier weist Kant darauf hin, dass die darin ent-
haltene Amphibolie letztlich auf eine Verkennung des realen Widerstreits hinaus-
läuft. Denn der Satz des zureichenden Grundes „brachte die Folgerung hervor, 
daß alle Dinge, metaphysisch betrachtet, aus Realität und Negation, aus dem Se-

18  Kant (1781/87): 294 [B 329/A 273]. 
19 Ibid.: 295 [B 330/A 274]. 
20  Kant (1900), Bd. XX: 302. 
21 Ibid.: 278. 
22 Ibid.: 277. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 409 

yn und dem Nichtseyn […] zusammengesetzt wären, und der Grund einer Nega-
tion kein anderer seyn könne, als daß kein Grund, wodurch etwas gesetzt wird, 
nämlich keine Realität da ist, und so brachte er aus allem sogenannten metaphy-
sischen Bösen, in Vereinigung mit dem Guten dieser Art, eine Welt aus lauter 
Licht und Schatten hervor, ohne in Betrachtung zu ziehen, daß, um einen Raum 
in Schatten zu stellen, ein Körper da seyn müsse, also etwas Reales, was dem 
Licht widersteht, in den Raum einzudringen.“23 Das Reale, das eine reale Nega-
tion gleichsam von unten stützt, findet erst über die Anschauung von etwas Kör-
perhaftem Eingang in die Erkenntnis. Auf diese Rolle der Anschauung in den 
realen Negationen wird später zurückzukommen sein.24

Zur Veranschaulichung seiner Kritik an Leibniz zieht Kant die Beispiele aus 
seiner Frühschrift über die negativen Größen heran. So würde nach Leibniz „der 
Schmerz nur den Mangel an Lust, das Laster nur den Mangel an Tugendantrie-
ben, und die Ruhe eines bewegten Körpers nur den Mangel an bewegender Kraft 
zum Grunde haben, weil nach bloßen Begriffen Realität = a nicht der Realität = 
b, sondern nur dem Mangel = 0 entgegengesetzt seyn kann, ohne in Betrachtung 
zu ziehen, daß in der Anschauung, z. B. der äußern, a priori, nämlich im Raume, 
eine Entgegensetzung des Realen (der bewegenden Kraft), gegen ein andres Rea-
le, nämlich einer bewegenden Kraft in entgegengesetzter Richtung und so auch, 
nach der Analogie in der innern Anschauung, einander entgegengesetzte reale 
Triebfedern in einem Subject verbunden werden können, und die a priori er-
kennbare Folge von diesem Konflikt der Realitäten, Negation seyn könne; aber 
freylich hätte er zu diesem Behuf einander entgegenstehende Richtungen, die 
sich nur in der Anschauung, nicht in bloßen Begriffen vorstellen lassen, anneh-
men müssen […]“25

Als letztes Beispiel für die Kritik am analytisch-rationalen – archäologisch 
gesprochen: klassischen – Denken, die Kant als Hintergrund seiner Unterschei-
dung der zwei Negationen dient, sei darauf hingewiesen, dass die Argumente für 
eine Zurückweisung des ontologischen Gottesbeweises in der Kritik der reinen 
Vernunft auf einer Unterscheidung zwischen logischen und realen Prädikaten 
beruhen. Demnach verweist die im ontologischen Gottesbeweis enthaltene Illu-
sion auf die „Verwechselung eines logischen Prädikats mit einem realen (d. i. der 
Bestimmung eines Dinges) […]. Zum logischen Prädikate kann alles dienen, was 
man will, sogar das Subject kann von sich selbst prädicirt werden; denn die Lo-
gik abstrahirt von allem Inhalte. Aber die Bestimmung ist ein Prädikat, welches 
über den Begriff des Subjects hinzukommt und ihn vergrößert. Sie muss also 
nicht in ihm enthalten sein.“26 In dieser Bezugnahme auf eine „real“ – in der Kri-
tik der reinen Vernunft meist „transzendental“ – genannte Logik zeichnet sich ein 
wesentlicher Zusammenhang zwischen Kants vorkritischer Unterscheidung der 

23 Ibid.: 282. 
24  Siehe Abschnitt 50.3 der vorliegenden Arbeit. 
25 Ibid.: 282-283. 
26  Kant (1781/87): 533 [B 626/A 598]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Negationsarten – der „realen“ und der „logischen“ Negation – und seinem kriti-
schen Unterfangen insgesamt ab. 

50.   Kants vorkr i t ische Repräsentat ionskri t ik   
und das neue Medium  des Vergleichs 

50.1  Die Entdeckung der realen Verknüpfungen:  
eine vorkritische Kritik der Repräsentation 

Man könnte sich über die merkwürdige Aufwärmung der traditionellen Gegen-
satzlehre in dieser frühkantischen Schrift wundern: über die Wiederaufnahme 
dessen, was in der herkömmlichen Metaphysik kontradiktorischer Gegensatz und 
bei Aristoteles  heißt, unter dem Titel „logische Negation“ (nihil nega-
tivum); und dessen, was traditionell privativer Gegensatz und bei Aristoteles 

 heißt, unter dem Titel „reale Negation“ (nihil privativum). Das läge aber 
daran, dass der Titel der Abhandlung über die negativen Größen kaum den 
eigentlichen Problemhintergrund verrät, vor dem sich Kants Unterscheidung der 
zwei Negationsarten entfaltet. Tatsächlich wirft Kant im Rahmen seines Projekts 
der Einführung des Begriffs der negativen Größen in die Weltweisheit eine Frage 
auf, die erst achtzehn Jahre später in der Kritik der reinen Vernunft eine erschöp-
fende Antwort findet, und die seine Unterscheidung der zwei Negationen als eine 
erste philosophische Anzeige der Krise der Repräsentation am Ende des klassi-
schen Zeitalters erscheinen lässt. Auf diesen Problematisierungsbogen, der Kants 
vorkritische Unterscheidung mit seiner späteren Kritik verbindet und auf den wir 
im Folgenden kurz einzugehen haben, verweist Foucaults lapidare Bemerkung in 
„Vorrede zur Überschreitung“, dass Kants vorkritische Unterscheidung „be-
kanntlich das kritische Denken in Gang gebracht hat.“27

Gewissermaßen lässt Kant erst am Ende seiner Abhandlung über die negati-
ven Größen die Katze aus dem Sack. Denn erst im Schlussabschnitt mit dem be-
scheidenen Titel „Allgemeine Anmerkung“ weist er darauf hin, dass seine Unter-
scheidung der zwei Negationsarten vor dem Hintergrund einer allgemeinen 
Unterscheidung zwischen zwei Typen begrifflicher Verknüpfung stattgefunden 
hat.

Erstens lässt sich ein Typ der Verknüpfung zwischen Grund und Folge isolie-
ren, der dem Satz der Identität untersteht. Bei solchen Zusammensetzungen ge-
nügt es, den Begriff des Grundes zu zergliedern, bis die Folge als ein darin ent-
haltenes Moment erkannt wird, da „die Folge wirklich einerlei ist mit einem 
Teilbegriffe des Grundes, und, indem sie schon in ihm befasst wird, durch den-
selben nach der Regel der Einstimmung gesetzt wird.“28 Es handelt sich bei die-

27  VÜ: 38. 
28  Kant (1763a): 817 [A 67]. (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 411 

sem Typ von Begriffsverknüpfung um eine logische Verbindung. Sofern diese 
Verbindung eine Setzung ist, steht sie im Herrschaftsbereich der Regel der Ein-
stimmung29 bzw. der Identität.30 Sofern sie aber eine Negation ist, steht sie im 
Zeichen des Satzes vom Widerspruch. Der logische Typ der Begriffsverknüpfung 
erinnert an die Deduktionsverbindungen der kartesischen Regulae, in denen ein 
Bekanntes und ein Unbekanntes durch eine Zeichenrelation verknüpft sind.31 Da 
die Zeichenrelation nichts anderes ist als die Doppelung der Repräsentation, 
kommt ihr die prinzipielle Transparenz der Repräsentation zu, durch die erst die 
innere Einheit bzw. Kontinuität von Grund und Folge in der Deduktionsverbin-
dung klar und deutlich zutage treten kann. Das Wissen entfaltet sich als eine in-
duktive Kette einzelner deduktiver Verbindungen, und das entscheidende Merk-
mal dieser Verbindungen ist die Kontinuität, die die Identitäten und Differenzen 
zu einer Ordnung verbindet. Diese Kontinuität, die auf der Transparenz der Re-
präsentation beruht, ist die Voraussetzung aller logischen Verknüpfungen, so 
dass der Beweis einer logischen Verknüpfung in der bloßen Analyse des logi-
schen Grundes besteht.  

Zweitens aber ist in der Schrift über die negativen Größen von einem Typ der 
Begriffsverknüpfung die Rede, der nicht gemäß der Regel der Identität vollzogen 
werden kann. Dies ist der Fall, wenn die Begriffsverknüpfung wahr und die Fol-
ge dennoch etwas gänzlich anderes als der Grund ist und sich gleichsam ‚außer-
halb‘ des Grundes befindet. Bei einer solchen Begriffsverknüpfung vermag eine 
noch so detaillierte Begriffsanalyse des Grundes nicht die Folge als einen darin 
enthaltenen „Teilbegriff“ freizulegen. Kant nennt den Typ von Grund, in dem der 
Begriff der Folge nicht enthalten ist, einen Realgrund.32 Die realen Verknüpfun-

29 Ibid.
30 Ibid.
31  Siehe Kapitel 4 Abschnitt 9 dieser Arbeit. 
32  Es liegt auf der Hand, dass die Unterscheidung der zwei Negationen und der zwei 

Typen der Begriffsverknüpfung zwangsläufig eine Unterscheidung zwischen einem 
Realgrund und einem Erkenntnisgrund mit sich bringt. Kant will allerdings seine 
Unterscheidung der zwei Gründe von derjenigen von Crusius abgehoben wissen. Bei 
Crusius bilden nämlich der Realgrund und der Erkenntnisgrund die zwei komplemen-
tären Anteile einer jeden Verknüpfung von Repräsentationen. Denn der Realgrund 
gehört zur Verknüpfung der Objekte der Repräsentation, der Erkenntnisgrund hin-
gegen zu derjenigen der Ideen. Deshalb können und müssen Realgrund und Erkennt-
nisgrund gleichzeitig vorkommen und sich ergänzen, sofern die Geltung der Reprä-
sentation als solcher gewahrt bleibt. Zur Erläuterung dieses Sachverhalts führt Kant 
das Beispiel des Abendwindes und der Regenwolke. Nach Crusius ist „der Abend-
wind ein Realgrund von Regenwolken […],und zugleich ein Idealgrund, weil ich sie 
daraus erkennen und voraus vermuten kann.“ [Kant (1763a): 818 (A 70).] Archäolo-
gisch gesprochen bleibt bei Crusius die Transparenz der Repräsentation als epistemi-
sche Grundlage des klassischen Wissens noch unhinterfragbar. Für Kant hingegen 
sind Realgrund und logischer Grund nicht nur nicht komplementär, sondern geradezu 
inkompatibel: „Nach unseren Begriffen […] ist der Realgrund niemals ein logischer 
Grund, und durch den Wind wird der Regen nicht zu folge der Regel der Identität ge-
setzt.“ [Ibid. (Hervorh. v. Verf.)] Da sich Realgrund und Erkenntnisgrund für Kant 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

gen beinhalten somit ein Hinausgehen über den Realgrund hinaus und es meldet 
sich in ihnen eine Diskontinuität, die mit der prinzipiellen Transparenz der Re-
präsentation und der binären Zeichenrelation nicht mehr vereinbar ist. Die reale
Beziehung zwischen einem Realgrund und seiner Folge entbehrt also prinzipiell 
der deduktiven Kontinuität der klassischen Ordnung.33

Es leuchtet somit ein, dass Kants Entdeckung der realen Verknüpfungen die 
Evidenz der klassischen Transparenz der Repräsentation, die außer den logischen 
Urteilen keinen weiteren Urteilstyp zulässt, in Frage stellt und das Postulat einer 
kritischen Einschränkung dieser Evidenz impliziert. Somit beinhaltet Kants 
Unterscheidung der Begriffsverknüpfungen – bereits auf dieser ‚Vorstufe‘ einer 
Kritik der reinen Vernunft –, dass der Geltungsbereich der logischen Verbindun-
gen durch die Gegebenheit einer neuartigen, rätselhaften und diskontinuierlichen 
Verbindung eingeschränkt wird. Die Einführung des Begriffs der negativen Grö-
ßen in die Weltweisheit gründet also in der Feststellung, dass es diese zweite Art 
der Verbindung unter Begriffen gibt, die gegenüber den logischen Urteilen sorg-
fältig abzuheben ist und der eine neuartige Negation, die reale Negation, entspre-
chen muss. Denn: Gemäß den zwei Arten der begrifflichen Verknüpfung muss es 
auch zwei Arten der Negation geben.34

Die zwei herkömmlichen Regeln der logischen Begriffsverknüpfung, die Re-
gel der Identität und die Regel des Widerspruchs, hatte Kant bereits ein Jahr zu-
vor, am Ende des Aufsatzes Über die falsche Spitzfindigkeit der vier syllogisti-
schen Figuren (1762), als die obersten Grundsätze aller logischen Urteile aufge-
stellt: „Ich schließe mit einer Vorstellung, die denenjenigen angenehm sein muss, 
welche das Vergnügen über die Einheit in dem menschlichen Erkenntnissen 
[sic!] empfinden können. Alle bejahende Urteile stehen unter einer gemeinschaft-
lichen Formel, dem Satze der Einstimmung […], alle verneinende unter dem Sat-
ze des Widerspruchs […]“35 Sieben Jahre vor diesem Aufsatz hatte Kant in seiner 
Habilitationsschrift, der Nova Dilucidatio (1755), den Satz der Einstimmung 
bzw. Identität zum obersten und alleinigen Prinzip aller logischen Verknüpfun-
gen erklärt, als „die letzte Grundlage aller Erkenntnis schlechthin.“36 Diesen 
obersten Satz der Identität stellte er aber in dieser Schrift als einen Zusammen-

von ihrem Wesen her gegenseitig ausschließen und da der Erkenntnisgrund sich auf 
die Regel der Identität und die Transparenz der Repräsentation bezieht, weisen die 
realen Verknüpfungen über den Geltungsbereich der Repräsentation hinaus. Somit 
müssen sie Kant – in diesem Stadium seines Denkweges – als ein undurchdringliches 
Rätsel erscheinen, was in der Folge näher erörtert wird. Bereits an dieser vorkriti-
schen Inkompatibilität von Realgrund und Erkenntnisgrund zeichnet sich die spätere 
transzendentalphilosophische Tendenz ab, (empirisches) Sein und (transzendentales) 
Denken kritisch zu scheiden und unterschiedlichen Sphären zuzuordnen. 

33  Siehe auch den Exkurs, „Die Spaltung des Urteils“, im Kap. 6 Abschnitt 14 dieser 
Arbeit. 

34  Die „Entgegensetzung ist zwiefach; entweder logisch durch den Widerspruch, oder 
real, d. i. ohne Widerspruch.“ Kant (1763a): 783 [A 3]. 

35  Kant (1762): 614 [A 35]. 
36  Kant (1755): 415. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 413 

hang aus zwei „ersten Grundsätzen“ dar: „Es gibt zwei unbedingt erste Grundsät-
ze für alle Wahrheiten, den einen für die bejahenden Wahrheiten, nämlich den 
Satz: alles, was ist, ist, den anderen für die verneinenden Wahrheiten, nämlich 
den Satz: alles, was nicht ist, ist nicht. Beide zusammen werden allgemein der 
Satz der Identität genannt.“37 Von diesem zweifachen Satz der Identität ist der 
Satz des Widerspruchs abhängig, so dass ersterem der Vorzug zuzusprechen ist, 
„bei der Unterordnung der Wahrheiten den Rang vor dem Satz des Widerspruchs 
einzunehmen […]“38 Insgesamt aber glaubt Kant in diesen Schriften, dass alles 
Denken lediglich aus logischen Urteilen besteht. Erst in der Einführung der ne-
gativen Größen meldet sich die Krise der Repräsentationen in der Unterschei-
dung zwischen den zwei Typen begrifflicher Verknüpfung.

50.2  Die Rätselfrage: eine vorkritische Formulierung  
des kritischen Problems 

„Wie aber etwas aus etwas andern aber nicht nach der 
Regel der Identität fließe, das ist etwas, welches ich mir 
gerne möchte deutlich machen lassen.“ 

Kant39

Allerdings scheint für die realen Verknüpfungen der Begriff des Urteils noch 
nicht einsetzbar zu sein, der vorerst für die logischen Urteile vorbehalten bleibt. 
Das liegt daran, dass Kant noch über keinen erweiterten Begriff des Urteils ver-
fügt, der über den Bereich der logischen Urteile hinausweist. Denn die realen 
Verknüpfungen können keine analytisch einleuchtenden, das heißt, deutlichen
Verknüpfungen sein, so dass Kant feststellen muss, „daß die Beziehung eines 
Realgrundes auf etwas, das dadurch gesetzt oder aufgehoben wird, gar nicht durch 
ein Urteil sondern bloß durch einen Begriff könne ausgedrückt werden, den man 
wohl durch Auflösung zu einfacheren Begriffen von Realgründen bringen kann, 
so doch, daß zuletzt alle unsre Erkenntnisse von dieser Beziehung sich in einfa-
chen und unauflöslichen Begriffen der Realgründe endiget [Akad.-Ausg.: ‚endi-
gen‘], deren Verhältnis zur Folge gar nicht kann deutlich gemacht werden.“40

Die realen Verknüpfungen sind also für Kant ein Rätsel. „Was nun diesen 
Realgrund und dessen Beziehung auf die Folge anlange, so stellet sich meine 
Frage in dieser einfachen Gestalt dar: wie soll ich es verstehen, daß, weil etwas 
ist, etwas anders sei?“41 Nicht minder rätselhaft erscheint im Kontext dieser Fra-
ge die reale Negation: „Man versuche nun, ob man die Realentgegensetzung 
überhaupt erklären und deutlich könne zu erkennen geben, wie darum weil etwas 

37 Ibid.: 413. 
38 Ibid.: 419. 
39  Kant (1763a): 817 [A 67] 
40 Ibid.: 819 [A 71 –A 72]. (Hervorh. v. Verf.) 
41 Ibid.: 817 [A 68]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ist etwas anders aufgehoben werde, und ob man etwas mehr sagen könne, als 
was ich davon sagte, nämlich, lediglich daß es nicht durch den Satz des Wider-
spruchs geschehe.“42 Kant wehrt sich auch mit einer sonst für ihn nicht üblichen 
Heftigkeit gegen alle Versuche, dieses Problem zu reduzieren, indem etwa ver-
sucht wird, sie zu Scheinproblemen zu degradieren. Für diejenigen, die er die 
„gründlichen Philosophen“ nennt, hat er nichts als Spott übrig. Soll man am Ende 
etwa glauben, dass es nur an der „Schwäche“ von Kants eigener Einsicht liegt, 
dass er zum Problem erklärt, was „alle Menschen leicht zu verstehen glauben“? – 
„Da der gründlichen Philosophen, wie sie sich selbst nennen, täglich mehr wer-
den, die, indem [Akad.-Ausg.: ‚werden, indem‘] sie so tief in alle Sachen ein-
schauen, daß ihnen auch nichts verborgen bleibt, was sie nicht erklären und be-
greifen könnten, so sehe ich schon voraus, daß der Begriff der Realentgegenset-
zung, welcher im Anfange dieser Abhandlung von mir zum Grunde gelegt wor-
den, ihnen sehr seicht, und der Begriff der negativen Größen, der darauf gebauet 
worden, nicht gründlich genug vorkommen werde. Ich, der ich aus der Schwäche 
meiner Einsicht kein Geheimnis mache, nach welcher ich gemeiniglich dasjenige 
am wenigsten begreife, was alle Menschen leicht zu verstehen glauben, 
schmeichle ich mir, durch mein Unvermögen ein Recht zu dem Beistande dieser 
großen Geister zu haben, daß ihre hohe Weisheit die Lücke ausfüllen möge, die 
meine mangelhafte Einsicht hat übrig lassen müssen.“43 Die Lücke, die Kant hier 
geltend macht, betrifft nicht bloß ein urteilstheoretische Detailproblem, das Pro-
blem der in den realen Verknüpfungen klaffenden Diskontinuität. Sie signalisiert 
darüber hinaus eine Krise der Metaphysik, archäologisch gesprochen, eine Krise 
des klassischen Wissens, die sich als die Trübung der ehemals evidenten Trans-
parenz der Repräsentation äußert. Vor diesem Hintergrund wird klar, weshalb 
Kant sein Problem mit einer solchen Dringlichkeit aufstellt und mit einer solchen 
Emphase verteidigt.44

Jedenfalls können wir aus den bisherigen Ausführungen festhalten, dass 
Kants Entdeckung der realen Verknüpfungen, der Realgründe und der realen Ne-
gation, wie auch die Tatsache, dass diese den Gegenstand eines neuartigen philo-
sophischen Staunens abgeben, bereits eine Krise und damit die Möglichkeit einer 
Kritik der Repräsentation signalisieren. Es ist archäologisch einleuchtend, dass 
die realen Verknüpfungen Kant vorerst nicht erklärbar erscheinen können, zu-
mindest nicht im Ausgang von der analytischen Transparenz der Repräsentation. 
Die Krise der klassischen Synthesis45, die bereits in dieser vorkritischen Proble-

42 Ibid.: 819 [A 71]. 
43 Ibid.: 816 [A 66-67]. 
44  Im nächsten Abschnitt wird zu sehen sein, dass Kant diese Rätselfrage in der Tat bis 

zur Kritik der reinen Vernunft aufrechterhält und sie bis dahin lediglich transzen-
dentalkritisch umformuliert, so dass sie dann lautet: Wie sind synthetische Urteile a 
priori möglich?

45  Krise der Synthesis besagt im generellen Zusammenhang des kantischen Denkwegs, 
dass die Synthesis als Überschreitung erscheint, die Foucault in „Vorrede zur Über-
schreitung“ als die paradoxe ‚Verbindung‘ zwischen dem Endlichen und dem Un-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 415 

matisierung in Erscheinung tritt, besteht darin, dass die realen Verknüpfungen 
den klassischen Kontinuitätsrahmen für Deduktionsverbindungen und insgesamt 
den Raum der Repräsentation zu sprengen scheinen. Anstelle der Übereinstim-
mung zwischen Grund und Folge und der Möglichkeit einer analytischen Erläu-
terung dieser Übereinstimmung tritt die blanke Differenz zwischen Grund und 
Folge in den realen Verknüpfungen zutage, die durch eine noch so genaue Ana-
lyse nicht zu beheben ist. Als Beispiel einer derartigen wahren Verknüpfung 
grunddifferenter Sachverhalte nennt Kant die Schöpfung der Welt durch Gott. 
Der Begriff des unendlichen Schöpfungswillens erscheint als Realgrund der da-
von gänzlich verschiedenen Folge einer existierenden Welt: „Ihr möget nun den 
Begriff vom göttlichen Wollen zergliedern so viel euch beliebt, so werdet ihr 
niemals eine existierende Welt darin antreffen, als wenn sie darin enthalten und 
um der Identität willen dadurch gesetzt sei, und so in den übrigen Fällen.“46

Kant wehrt sich gegen alle Versuche, die in den realen Verknüpfungen of-
fenbare Diskontinuität einfach weg zu erklären, anhand etwa herkömmlicher 
Kunstgriffe wie der Kausalität: „Ich lasse mich […] durch die Wörter Ursache 
und Wirkung, Kraft und Handlung nicht abspeisen.“47 Könnte man nicht reale 
Verknüpfungen wie diejenige zwischen dem allmächtigen Schöpfungswillen 
Gottes und dem Dasein der erschaffenen Welt mit Hilfe des Begriffs der Ursache 
oder der Kraft erklären? In solchen Erklärungsangeboten sieht Kant lediglich 
eine Verlagerung des Rätsels, aber keine Lösung. Denn was bei einer solchen 
Verlagerung immer noch zu klären bliebe, wäre gerade das Kausalitätsverhältnis 
zwischen Ursache und Wirkung. Statt also mit nur scheinbaren Erklärungen auf 
die Frage nach der Bedingung der Möglichkeit realer Verknüpfungen zu antwor-
ten, begnügt sich Kant vorerst damit, die Differenz zwischen Realgrund und Fol-
ge festzuschreiben und eine künftige Erhellung des Problems anzukündigen: „Ich 
habe über die Natur unseres Erkenntnisses in Ansehung unserer Urteile von 
Gründen und Folgen nachgedacht, und ich werde das Resultat dieser Betrachtun-
gen dereinst ausführlich darlegen.“48

Die klassische Transparenz der Repräsentation hat keine uneingeschränkte 
Geltung mehr. Sie vermag lediglich über die Möglichkeit eines bestimmten 
Urteilstyps, des logischen Urteils, Rechenschaft zu geben. Für die neu aufge-
tauchten realen Verknüpfungen bietet Kant noch keine Erklärung. Er vermag 
weder sie als Urteile anzusehen, noch ihre Bedingung der Möglichkeit anzuge-
ben.  

endlichen kennzeichnet. [Siehe VÜ: 37, siehe auch Abschnitt 52.3 des vorliegenden 
Exkurses.] Die Krise führt dazu, dass Kant die Synthesis als transzendentale Form
bestimmt, diese isoliert und aus dem Raum der Repräsentation herausnimmt, so 
dass sie fortan nur noch als Gegenstand einer transzendentalen Reflexion erkannt 
werden kann. 

46  Kant (1763a): 818 [A 69]. 
47 Ibid.: 818 [A 69]. 
48 Ibid.: 819 [A 71]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

50.3  Die kritische Lösung der Rätselfrage:
das Medium der realen Verknüpfungen 

„Allein da ich einmal in meiner Absicht eine so lange von 
der Hälfte der philosophischen Welt umsonst bearbeitete 
Wissenschaft umzuschaffen so weit gekommen bin daß 
ich mich in dem Besitz eines Lehrbegrifs sehe der das 
bisherige Rätsel völlig aufschließt und das Verfahren der 
sich selbst isolirenden Vernunft unter sichere und in der 
Anwendung leichte Regeln bringt so bleibe ich nunmehro 
halsstarrig bey meinem Vorsatz mich [durch] keinen 
Autorkützel verleiten zu lassen in einem leichteren und be-
liebteren Feld Ruhm zu suchen ehe ich meinen dornigten 
und harten Boden eben und zur allgemeinen Bearbeitung 
frey gemacht habe.“ 

Kant49

1.
In seiner vorkritischen Schrift über die negativen Größen verfügt Kant noch über 
kein ausgereiftes Kriterium zur Unterscheidung zwischen den Sphären des 
Transzendentalen und des Empirischen. Dazu bieten auch die realen Verknüp-
fungen keinen Anhaltspunkt. Denn sie stellen zwar eine Art Öffnung der logi-
schen-analytischen Verbindungen zwischen Urteilssubjekt und Urteilsprädikat 
dar, wodurch erst die Aufnahme sachhaltiger Realitäten möglich erscheint, aber 
sie beziehen sich nicht ausschließlich auf körperlich Seiendes. So stellt Kant in 
seiner Abhandlung über die negativen Größen auch fest, dass die realen Ver-
knüpfungen und die reale Entgegensetzung in allen wissenschaftlichen Wissens-
bereichen – in der Mathematik und den Naturwissenschaften einerseits, in der 
Weltweisheit andererseits – vorkommen können. Zur Unterscheidung zwischen 
den Sphären der körperlichen und der geistigen Gegenstände, wozu der Unter-
schied der begrifflichen Verknüpfungstypen keine Stütze bietet, ist Kant also 
genötigt, den Begriff der Ursache zu differenzieren. Während körperliche Verän-
derungen auf äußere Ursachen zurückgehen, deren Voraussetzung gemäß der 
späteren Kritik der Raum ist, beruhen geistige Veränderungen auf inneren Ursa-
chen, deren Voraussetzung in kritischer Sicht die Zeit als innere Anschauungs-
form ist: „Der Unterschied [zwischen geistigen und körperlichen Wesen] betrifft 
hier nur die verschiedene [sic!] Gesetze, welchen diese zweierlei Arten von We-
sen untergeordnet sein; indem der Zustand der Materie niemals anders als durch 
äußere Ursache, der eines Geistes aber auch durch eine innere Ursache verändert 

49  Brief an Markus Herz (gegen Ende 1773), Kant (1900), Bd. X, Nr. 71: 137. [Her-
vorh. v. Verf. Die Angabe in eckigen Klammern ist ausnahmsweise nicht von mir.]  

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 417 

werden kann; die Realentgegensetzung bleibt indessen bei diesem Unterschiede 
immer dieselbe.“50

Da also der Gegensatz zwischen logischen und realen Verknüpfungen sich 
nicht mit dem Gegensatz zwischen dem Geistigen und dem Materiellen deckt, da 
beide Verknüpfungsarten gleichermaßen in den Gebieten der Mathematik bzw. 
Naturwissenschaften zum einen und der Weltweisheit zum anderen vorkommen, 
muss der Gegensatz der zwei Verknüpfungsarten in die subjektive Sphäre selbst 
hineingetragen werden, woraus die Notwendigkeit einer Transzendentalphiloso-
phie hervorzugehen scheint. Denn die realen und die logischen Verknüpfungen 
entsprechen nicht nur zwei unterschiedlichen Arten der Erkenntnis, sondern da-
rüber hinaus zwei unterschiedlichen Logiken: einer von allem Gegenstandsbezug 
absehenden allgemeinen Logik; und einer neuartigen transzendentalen Logik, die 
vom Gegenstandsbezug auch der reinen, apriorischen Erkenntnis handelt. 

2.
Es wurde bereits erwähnt, dass Kant gegen Ende der Schrift über die negativen 
Größen ankündigt, „dereinst“ Licht in das Problem der realen Verknüpfungen zu 
bringen.51 Dieses Versprechen löst er erst achtzehn Jahre später in der Kritik der 
reinen Vernunft ein, worin er, unter Aufgebot der gesamten transzendentalkriti-
schen Begriffsmaschinerie, das Resultat seines Nachdenkens „über die Natur 
unseres Erkenntnisses [sic!] in Ansehung unserer Urteile von Gründen und Fol-
gen“52 darlegt. Zwischenzeitlich ist es allerdings zu ein paar terminologischen 
Verschiebungen gekommen.  

Jetzt betrachtet Kant nämlich auch die realen Verknüpfungen als Urteile und 
nennt sie synthetische Urteile oder auch Erweiterungsurteile, da sie über den Be-
griff des Grundes hinausgehen, und da die Zusammensetzung des Begriffs eines 
realen Grundes mit demjenigen einer realen Folge zur Erweiterung der Erkenntnis 
des Grundes führt. Das logische Urteil dagegen leistet eine bloße Erläuterung der
Erkenntnis, denn ein solches Urteil beweisen heißt lediglich den logischen Grund 
zergliedern und darin die Folge entdecken, was auf eine Erläuterung des Begriffs 
des Grundes hinausläuft. Deshalb heißen die logischen Urteile jetzt analytische 
Urteile oder auch Erläuterungsurteile. Der oberste Grundsatz aller analytischen 
Urteile ist der Satz des Widerspruchs, über welchen, wie wir uns erinnern, die 
logische Negation in der Abhandlung über die negativen Größen bestimmt wurde. 
In der Kritik der reinen Vernunft hat sich also die vorkritische Differenz zwischen 
den logischen und realen Verknüpfungen zum kritischen Unterschied zwischen 
den analytischen und den synthetischen Urteilen präzisiert. Analytische Urteile 

50  Kant (1763a): 805 [A 44 – A 45]. 
51 Ibid.: 819 [A 71]. 
52 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


418 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

dienen dazu, zur „Deutlichkeit der Begriffe zu gelangen.“53 Synthetische Urteile 
hingegen dienen „zu einem wirklich neuen Erwerb“54 von Erkenntnis.

3.
In seiner vorkritischen Schrift hat Kant, wie gesagt, beide Verknüpfungsarten 
deutlich und emphatisch unterschieden, ohne jedoch die realen Verknüpfungen 
zu erklären. In der Kritik der reinen Vernunft unternimmt er eine weitere Unter-
scheidung innerhalb des Bereichs der synthetischen Urteile und isoliert die syn-
thetischen Urteile a priori. Diese sind bekanntlich notwendige Verknüpfungen 
einander heterogener Begriffe – unter denen also die Folge nicht im Grund ent-
halten ist – noch vor jeder empirischen Erfahrung. Bevor Kant also in der Kritik
der reinen Vernunft die vorkritische Frage nach der Bedingung der Möglichkeit 
realer Verknüpfungen beantwortet, präzisiert er die Frage durch eine Einengung 
ihres Bezugspunkts, so dass sie nun lautet: „Wie sind synthetischen Urteile a 
priori möglich?“55 Das heißt: Vor dem Hintergrund des epistemischen Bruchs am 
Ende des achtzehnten Jahrhunderts und der um sich greifenden Kritik der Reprä-
sentation lässt sich innerhalb der kritischen Frage Kants eine eigentümlich 
archäologische Differenzierung zwischen den zwei Formulierungen der Kritik 
erkennen. Konstitutiv für Kants ‚kritische Wende‘ ist demnach die Umwandlung 
der vorkritischen „Rätselfrage“ – wie dies im letzten Abschnitt dargestellt wurde 
– in die kritische Frage nach den synthetischen Urteilen a priori. Die Transfor-
mation führt zu einer Einengung des Blickfeldes der Frage, und die derart einge-
engte Frage erhält nun den Status der „eigentliche[n] Aufgabe der reinen Ver-
nunft“56.

Auf die kritische Formulierung der kritischen Frage hat Kant jetzt auch end-
lich eine Antwort, die allerdings des geballten Einsatzes der Transzendentalphi-
losophie bedarf. Damit aus dem Begriff des Grundes zum davon verschiedenen 
Begriff der Folge hinausgegangen werden kann, bedarf es eines Mediums. Das 
Medium der realen Verknüpfungen (Synthesis) a priori ist das transzendentale 
Subjekt, das sich immer zwischen zwei zu verbindenden heterogenen Begriffen 
einschaltet: „Also zugegeben: daß man aus einem gegebenen Begriffe hinausge-
hen müsse, um ihn mit einem anderen synthetisch zu vergleichen: so ist ein Drit-
tes nötig, worin allein die Synthesis zweener Begriffe entstehen kann. Was ist 
nun aber dieses Dritte, als das Medium aller synthetischen Urteile? Es ist nur ein 
Inbegriff, darin alle unsre Vorstellungen enthalten sind, nämlich der innere Sinn, 
und die Form desselben a priori, die Zeit.“57

Das Medium des Vergleichs bei Kant ist also die Zeit, verstanden als Form 
des inneren Sinnes und als subjektive Bedingung der Selbstaffektion als Erschei-

53  Kant (1781/87): 55 [B 14/A 10]. 
54 Ibid.
55 Ibid.: 59 [B 19] 
56 Ibid.: 58 [B 19] 
57 Ibid.: 199 [B 195/A 156]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 419 

nung.58 Dieses Medium bietet sich der reinen Handlung des Denkens, der trans-
zendentalen Apperzeption, die als Quelle der Einheit der zu verbindenden Man-
nigfaltigkeit der gleichzeitigen oder aufeinander folgenden Empfindungen fun-
giert. Wir erinnern uns, dass das Medium des Vergleichs beim jungen Descartes 
die Zeichen waren59, verstanden als die Doppelung der Repräsentation, und, in 
weiterer Hinsicht, der Diskurs in seinem klassischen Sinne, verstanden als die 
Doppelung der Repräsentation in seiner zeitlichen Entfaltung als sukzessive Ord-
nung der Repräsentationen. An die Stelle des Raumes (der Doppelung der Reprä-
sentation) und des Diskurses, die für das klassische Wissen eine tragende Rolle 
spielten, treten bei Kant die Zeit und das transzendentale Subjekt. 

4.
Der Ort der Notwendigkeit für Kant ist also nicht mehr das in der Repräsentation 
offenbare Sein, das sich im Raum des klassischen Diskurses als die wahre Ord-
nung der Dinge zeigte, sondern das transzendentale Subjekt in seiner wesenhaf-
ten Zeitlichkeit. Infolge des epistemischen Bruchs, der im Auseinandertreten der 
Repräsentation und des Seins besteht, kann nun in diesem neuartigen Abstand 
zwischen beiden das transzendentale Subjekt in seiner eigenen Dichte sichtbar 
werden: als das Medium, in dem zwei heterogene Begriffe in Form synthetischer 
Urteile a priori verknüpft werden können. So erscheinen die allgemeinen Gesetze 
der Geometrie oder der physischen Astronomie – etwa die Konstruktionsregel 
eines Zirkels oder die wechselseitige Attraktion von Himmelskörpern im Ver-
hältnis zu ihrem Abstand – als synthetische Urteile a priori, insofern sie im rei-
nen Verstand selbst liegen, das heißt: „in der Art, wie dieser den Raum nach den 
Bedingungen der synthetischen Einheit, darauf seine Begriffe insgesamt auslau-
fen,“60 bestimmt. Damit kann Kant behaupten, was für das klassische Wissen 
unformulierbar gewesen wäre: „Der Verstand schöpft seine Gesetze (a priori) 
nicht aus der Natur, sondern schreibt sie dieser vor.“61 Im Sinne dieser transzen-
dentalkritischen Theorie der nichtanalytischen Verknüpfungen, mit der Kants 
berühmte kopernikanische Wende stattfindet, kann nun auch die Geschichte der 
mathematisch-naturwissenschaftlichen Entdeckungen auf neue Weise erklärt 
werden. So hat der Entdecker des geometrischen Beweisverfahrens – „er mag 

58  Diesen transzendentalkritischen Zusammenhang fasst Kant in seiner letzten Publi-
kation, der Anthropologie in pragmatischer Hinsicht, zusammen, indem er zu be-
denken gibt, dass wir durch den inneren Sinn „uns nur erkennen können, wie wir 
uns erscheinen“, da die Eindrücke des inneren Sinnes „eine formale Bedingung der 
inneren Anschauung des Subjekts, nämlich die Zeit, voraussetzt, welche kein Ver-
standesbegriff ist, und also bloß als subjektive Bedingung gilt, wie nach der Be-
schaffenheit der menschlichen Seele uns innere Empfindungen gegeben werden, al-
so diese uns nicht, wie das Objekt an sich ist, zu erkennen gibt.“ [Kant (1798): 431 
[BA 28-29].] 

59  Siehe Kap. 4 der vorliegenden Arbeit. 
60  Kant (1783): 191 [A 116]. 
61 Ibid.: 189 [A 113]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nun Thales oder wie man will geheißen haben“62– „der Sache nichts beilegen 
müsse[n], als was aus dem notwendig folgte, was er seinem Begriffe gemäß 
selbst in sie gelegt hat.“63 Und so haben Galilei und Toricelli „begriffen, daß die 
Vernunft nur das einsieht, was sie selbst nach ihrem Entwurfe hervorbringt 
[…]“64

Während Kant also in seiner Abhandlung über die negativen Größen die rea-
len Verknüpfungen und die ihnen entsprechende Negation, das nihil privativum,
isoliert, sich aber dabei jeder vorschnellen Erklärung ihrer urteilstheoretischen 
Problematik enthält, liefert er nach 1781 ihre transzendentallogisch gestützte 
Theorie. Die zwei Urteilstypen sind im Wesentlichen geblieben, hinzugekommen 
ist, zur Erklärung der synthetischen Urteile a priori, das transzendentale Subjekt. 
Vor diesem Hintergrund wird deutlich, warum Kants vorkritische Schrift über die 
negativen Größen in archäologischer Perspektive interessanter sein muss als die 
kopernikanische Wende der Kritik. Denn sie erscheint als der Ort, an dem sich 
der epistemische Bruch, mit dem das klassische Ordnungswissen verschwindet, 
wohl zum ersten Mal im philosophischen Diskurs meldet.

5.
An dieser Stelle soll der Gang der Darstellung unterbrochen und der gesamte 
Problematisierungsbogen zwischen der frühkantischen Unterscheidung der Nega-
tionsarten und der späteren Transzendentalphilosophie zusammengefasst werden. 
Wir haben zunächst gesehen, dass Kants Unterscheidung zwischen der logischen 
Negation (nihil negativum) und der realen Negation (nihil privativum) auf einer 
vorgängigen Unterscheidung zwischen logischen und realen Verknüpfungen be-
ruht. Das nihil negativum beruht auf einer logischen Verknüpfung, die unter dem 
Satz der (analytischen) Identität steht. Das nihil privativum beruht auf einer rea-
len Verknüpfung: einer diskontinuierlichen, nichtanalytischen Verbindung zwi-
schen einem Grund und einer Folge, die nicht im Begriff des Grundes enthalten 
ist. Die reale Negation findet statt, wenn diese Begriffe, deren Verhältnis nicht 
unter dem Satz der Identität steht, einander aufheben. Ferner zeigte sich die vor-
kritische Unterscheidung der zwei Verknüpfungsarten als die Vorform der trans-
zendentalkritischen Unterscheidung zwischen analytischen und synthetischen 
Urteilen a priori.

In der vorkritischen Schrift werden die realen Verknüpfungen isoliert aber 
nicht erklärt. Wegen ihrer inhärenten Diskontinuität – der Folgebegriff ist nicht 
im Grundbegriff enthalten – überschreitet dies Verknüpfungsart den Anwen-
dungsbereich des Identitätssatzes, keineswegs aber denjenigen des Wider-
spruchssatzes. Das heißt: Der Grundsatz der Widerspruchsfreiheit ist eine not-
wendige, aber keine hinreichende Bedingung der realen Verknüpfungsart. Nach 

62  Kant (1781/87): 22 [B XI]. 
63 Ibid. [B XII]. 
64 Ibid.: 23 [B XIII]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 421 

seiner kritischen Wende erklärt Kant in den Prolegomena unmissverständlich, 
dass in den synthetischen Urteilen das Prädikat dem Urteilssubjekt „zwar not-
wendig, aber nicht unmittelbar, sondern vermittelst einer Anschauung, die hinzu-
kommen muss, anhänge,“65 wobei, wie man aus der Kritik weiß, jede Anschau-
ung der reinen Anschauungsformen des Raumes und der Zeit bedarf.

In der vorkritischen Schrift über die negativen Größen wird die logische Ne-
gation über den Satz des Widerspruchs bestimmt; ebenfalls wird in der Kritik der 
Satz des Widerspruchs zum obersten Grundsatz aller analytischen Urteile erklärt. 
In der vorkritischen Schrift gelten die realen Verknüpfungen und die reale Nega-
tion als Überschreitung des Identitätssatzes. In der Kritik erscheinen die syntheti-
schen Urteile auch als Überschreitung des Identitätssatzes. Aber an die Stelle der 
Diskontinuität ist ein Medium getreten, in dem erst die beiden real unterschiedli-
chen Begriffe übereinkommen. Dieses Medium, das an die Stelle der fehlenden 
Identität der zwei verknüpften Begriffe tritt, ist die Anschauung selbst, genauer: 
der innere Sinn oder „der Inbegriff, darin alle unsre Vorstellungen enthalten sind 
[…]“66 Erst vermittels eines solchen Mediums erscheinen die realen Verknüp-
fungen als synthetische Urteile, so dass aus dem Begriff dieses Mediums der 
Grundsatz aller synthetischen Urteile hervorgehen kann: „Ein jeder Gegenstand 
steht unter den notwendigen Bedingungen der synthetischen Einheit des Mannig-
faltigen der Anschauung in einer möglichen Erfahrung.“67 Was also in der vorkri-
tischen Schrift reale Verknüpfung heißt, wird in der Kritik unter dem Titel syn-
thetisches Urteil als ein Zusammenspiel der synthetischen Einheit der Kategorien 
und der reinen Anschauungsformen erklärt.  

6.
Der gesamte Weg aber, der sich von der Entdeckung der realen Verknüpfungen 
bis zur Entdeckung der transzendentalen Subjektivität als Möglichkeit ihrer Er-
klärung erstreckt, setzt den epistemischen Bruch voraus – und damit auch die 
Tatsache, dass das Sein und die Repräsentation auseinander getreten sind. Es ist 
bekannt, dass irgendwo auf diesem Weg Kants kritische Wende stattgefunden 
hat, auch wenn Kant in seinem „stillen Jahrzehnt“68 zwischen 1770 und 1781 
keine bedeutsameren Spuren dieser Wende hinterlassen hat, als seine Inaugural-
dissertation und seinen Briefwechsel, worunter vor allem der berühmte und in 
der Kantliteratur vielfach besprochene Brief an Markus Herz vom 21. Februar 
1772 zu erwähnen ist, in dem zum ersten Mal der Ausdruck „Transzendentalphi-
losophie“ fällt69 und in dem Kant die Realisierung seines Vorhabens, die eher 
rhapsodistisch zusammengestellten Kategorien des Aristoteles in eine transzen-
dentallogisch herleitbare Ordnung zu bringen, anmeldet: „Indem ich auf solche 

65  Kant (1783): 129 [A 30]. (Hervorh. v. Verf.) 
66  Kant (1781/87): 199 [B 195/A 156]. 
67 Ibid.: 201 [B 197/A 158]. (Hervorh. v. Verf.) 
68  Siehe Hinske (1970): 60. 
69  Siehe ibid.: 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Weise die Quellen der Intellectualen Erkenntnis suchte, ohne die man die Natur 
u. Grentzen der metaphysic nicht bestimmen kann, brachte ich diese Wissen-
schaft in wesentlich unterschiedene Abtheilungen und suchte die transscenden-
talphilosophie, nemlich alle Begriffe der gäntzlich reinen Vernunft, in eine ge-
wisse Zahl von categorien zu bringen, aber nicht wie Aristoteles, der sie so, wie 
er sie fand, in seinen 10 praedicamenten aufs bloße Ungefehr neben einander 
setzte; sondern so wie sie sich selbst durch einige wenige Grundgesetze des Ver-
standes von selbst in classen eintheilen.“70 Gleich im nächsten Satz gibt Kant 
bekannt, das Problem der intellektualen Erkenntnis – das heißt, im Wesentlichen, 
der reinen realen Verknüpfungen – gelöst zu haben, so dass dem Vorhaben einer 
Kritik der reinen Vernunft nichts mehr im Wege stehe: „Ohne mich nun über die 
gantze Reihe der bis zu dem letzten Zwek fortgesetzten Untersuchung weitläufig 
hier zu erklären, kann ich sagen daß es mir, was das wesentliche meiner Absicht 
betrift gelungen sey, und ich itzo im Stande bin eine Critick der reinen Vernunft, 
welche die Natur der theoretischen so wohl als practischen Erkenntnis, so fern sie 
blos intellectual ist, enthält vorzulegen […].“71

7.
Einen entscheidenden Schritt in die Richtung dieser transzendentalphilosophi-
schen Wende unternimmt Kant zwei Jahre früher in seiner Inauguraldissertation, 
De mundi sensibilis atque intelligibilis forma et principiis (1770).72 Das Augen-
merk dieser Abhandlung ist die Unterscheidung zwischen zwei Erkenntnisarten: 
der sinnlichen Erkenntnis und der Verstandes- oder intellektuellen Erkenntnis. 
Die Gegenstände dieser Erkenntnisarten bilden jeweils eine Welt, verstanden als 
die Äußerste Grenze einer fortgesetzten Synthesis von Teilen, die in einem 
„Ganzen, das kein Teil ist,“73 endet. Der Gegenstand der sinnlichen Erkenntnis 
ist eine Welt – ein Ganzes, das kein Teil ist – aus Sinnendingen oder ein mundus 
sensibilis. Der Gegenstand der intellektuellen Erkenntnis hingegen ist der mun-
dus intelligibilis: eine Welt aus Dingen, die auf Grund ihrer Beschaffenheit nicht 
in die Sinne dringen können. In Anlehnung an die Terminologie der Griechen 
oder „der Alten“74 nennt Kant die Sinnendinge Phänomene oder Erscheinungen; 
und die Objekte der intellektuellen Erkenntnis die Noumena. In anderen Worten: 
Die Sinnendinge sind die Dinge, „wie sie erscheinen“75; die Verstandesdinge da-
gegen die Dinge, „wie sie sind.“76

Insgesamt unterscheidet Kant also zwei Erkenntnisarten und zwei Welten. 
Das Problem ist nur, dass die zwei Welten nicht auf die gleiche Weise zu unter-

70  Kant (1900), Bd. X, Nr. 65: 126. 
71 Ibid.: 126 f. 
72  Kant (1770). 
73 Ibid.: 12-13 [A2 1]. 
74 Ibid.: 28-29 [A2 8]. 
75 Ibid.
76 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 423 

scheiden sind wie die Erkenntnisarten. Denn die Sinnendinge entsprechen nicht 
nur der sinnlichen Erkenntnis, sie finden durchaus auch Eingang in den Verstand: 
Sie sind Erscheinungen, die über den Verstand zu Erfahrungen verarbeitet wer-
den müssen.77 Der Verstand macht nämlich aus den Sinnendingen Begriffe, ord-
net die Begriffe und erarbeitet aus ihnen allgemeine Gesetze. Sowohl die 
Sinnendinge, als auch die intellektuellen Dinge finden also Eingang in den Ver-
stand. Aus diesem Grund muss der Verstand wiederum in sich unterschieden 
werden: in einen logischen Verstandesgebrauch (usus logicus) und einen realen 
Verstandesgebrauch (usus realis).78

Der logische Verstandesgebrauch ist „allen Wissenschaften gemeinsam“79, da 
er von jeglichem Erkenntnisinhalt absieht und die Erkenntnisse lediglich in Be-
zug auf ihre formalen Eigenschaften hierarchisiert. Gerade wegen seiner Tendenz 
zur Abstraktion von allem Erkenntnisinhalt ist er in der Arbeit der Erkenntnis 
unselbständig: Ohne die Gegebenheit sinnlicher Erkenntnis vermag er keine Er-
kenntnis hervorzubringen. Der logische Verstandesgebrauch besteht darin, die 
Erkenntnisse „in Übereinstimmung mit dem Satz des Widerspruchs […] einander 
unter[zu]ordnen“80 und ist, allein und ohne eine weitere Art des Verstandesge-
brauchs, in Wissenschaften wie der Grammatik wirksam, „deren angestammte 
Begriffe sowohl wie Axiome durch sinnliche Anschauung gegeben werden 
[…]“81 Dem logischen Verstandesgebrauch entspricht die später in der Kritik so 
genannte Allgemeine Logik.  

Der reale Verstandesgebrauch hingegen hat eine Eigenschaft, die später in 
der Kritik Spontaneität genannt wird. Denn sein Einsatz besteht darin, dass „die 
angestammten Begriffe der Dinge und Verhältnisse und die Axiome selber durch 
den reinen Verstand selber ihrer Abstammung nach gegeben werden […]“82 Da-
mit hängt auch zusammen, dass die im realen Verstand enthaltenen „ursprüngli-
chen“ Begriffe keine anderen als die späteren Kategorien sind, wie Norbert Hin-
ske feststellt: „Als Beispiele solcher ‚ursprünglichen‘, apriorischen, vom Ver-
stande selber erzeugten Begriffe nennt Kant im Paragraphen 8 seiner Dissertation 
die späteren Kategorien ‚Möglichkeit, Dasein, Notwendigkeit, Substanz, Ursache 
usw. mit ihren Gegensätzen oder Verhältnisgliedern‘ […] (A 11)“83 Der reale 
Verstandesgebrauch ist in der Arbeit der Erkenntnis selbständig, da er auf die 
Gegebenheit der sinnlichen Erkenntnis nicht angewiesen ist. Seine Vorgaben be-
stehen darin, dass das sinnlich Gegebene im Sinne eines bloßen Vorgriffs und 
eines leeren Überstiegs oder transscensus überschritten wird.84 Mit Hilfe seiner 

77 Ibid.: 32-33 [A2 9]. 
78 Ibid.: 30-31 [A2 8]. 
79 Ibid.: 32-33 [A2 9]. 
80 Ibid.: 82-83 [A2 29]. 
81 Ibid.
82 Ibid.
83  Hinske (1970): 61 f. 
84  Siehe ibid.: 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


424 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

ursprünglichen Begriffe sorgt also der reale Verstandesgebrauch dafür, dass die 
(sinnliche) Erscheinung überschritten und zur Erfahrung werden kann, weshalb 
er dem „Intellektuelle[n] im strengen Sinne“85 zuzusprechen ist. 

8.
Im Ausgang von dieser Unterscheidung zwischen den zwei Arten des Ver-
standesgebrauches lässt sich der problemgeschichtliche Stand der Inauguraldis-
sertation zwischen der vorkritischen Schrift über die negativen Größen, die sie-
ben Jahre zuvor erschienen war, und der Kritik der reinen Vernunft, die elf Jahre 
später erscheinen wird, bestimmen.

Einerseits kann man in der Differenzierung des Verstandesgebrauchs eine 
bemerkenswerte Verschiebung jenes vorkritischen Blicks feststellen, der zwi-
schen zwei begrifflichen Verknüpfungsarten unterscheidet. Man kann also beob-
achten, dass sich Kants Aufmerksamkeit in der Inauguraldissertation verlagert 
hat von der Ebene der Textur der Erkenntnis – des für die Urteilsbildung verant-
wortlichen begrifflichen Gewebes und des Diskurses, letztlich also der Synthesis
– auf die Instanz, die für die Synthesis verantwortlich ist. Der entscheidende 
Schritt in die Richtung einer transzendentalphilosophischen Erklärung der realen 
Verknüpfungen besteht in dieser Abwendung des Blickes von der Erkenntnis auf 
das Erkenntnisvermögen. dieser Schritt ist motiviert durch das Rätsel der realen 
Verknüpfungen, genauer: durch den rätselhaften Einbruch von Realität in die 
Kontinuität logisch-analytischer Erkenntnis.  

Andererseits aber bestehen zwei gravierende Unterschiede gegenüber der 
späteren Kritik in der Art, wie die Vermögen und ihre Zusammenarbeit konzi-
piert sind: (1) Die im realen Verstandesvermögen enthaltenen Begriffe weisen 
noch nicht die deduzierbare kategoriale Ordnung der Kritik auf. Somit verweist 
die Isolierung des realen Verstandesgebrauchs in der Inauguraldissertation auf 
die bevorstehende Aufgabe der Erarbeitung einer eigenen realen oder transzen-
dentalen Logik. (2) Der Einsatz des realen Verstandesgebrauchs und seiner con-
ceptus primitivi geschieht noch unabhängig von der Sinnlichkeit.86

Auf diese Weise also konstituiert sich – über das Zwischenstadium der Inau-
guraldissertation – das transzendentale Subjekt, das Kant im Vollzug seiner kriti-
schen Wende ins Feld führt: als Reaktion und Antwort auf die Krise der Reprä-
sentation – und, untrennbar davon, die Krise der Synthesis –, die in Gestalt der 
realen Verknüpfungen zutage getreten ist. 

9.
Vor diesem Hintergrund der kantischen Problementwicklung bis zur kritischen 
Wende können wir nun die eingangs erwähnte Stellungnahme Foucaults in „Vor-
rede zur Überschreitung“ nachvollziehen, die besagt, (1) dass der Bruch („Ver-

85  Kant (1770): 34-35 [A2 10]. 
86  Siehe Hinske (1970): 62-63. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 425 

schiebung“), den die zeitgenössische Philosophie der Überschreitung bzw. nicht-
positiven Affirmation87 offenbart, älteren Datums ist; (2) dass das „Äquivalent“ 
dieser Verschiebung in Kants vorkritischer Unterscheidung der Negationsarten 
vorliegt; (3) dass diese Unterscheidung auch den Prozess auslöst, der schließlich 
in Kants kritischer Wende endet: „Vielleicht hat die zeitgenössische Philosophie 
mit der Entdeckung der Möglichkeit einer nicht positiven Affirmation eine Ver-
schiebung eingeleitet, die bisher nur in der Kantischen Unterscheidung zwischen 
dem nihil negativum und dem nihil privativum ein Äquivalent hatte – welche 
Unterscheidung bekanntlich das kritische Denken in Gang gebracht hat.“88 Wir 
haben gesehen, wie Kants vorkritische Frage nach dem Wesen und der Möglich-
keit realer Verknüpfungen in die transzendentalkritische Frage nach der Recht-
mäßigkeit der synthetischen Urteile a priori verwandelte. Wir haben aber auch 
gesehen, was durch diese Verwandlung hindurch fortbesteht: die Problematisie-
rung der Repräsentation.  

Erst anhand dieser problemgeschichtlichen Angaben kann das archäologische 
Gewicht der eben zitierten Textstelle aus „Vorrede zur Überschreitung“ wahr-
nehmbar werden. Im Allgemeinen ist Foucaults Auseinandersetzung mit Kant 
von einer nicht zu unterschätzenden Bedeutung im Kontext seiner Ausarbeitung 
einer ‚Archäologie des Selben‘, die er in Ordnung der Dinge präsentiert, die 
nicht die Prozesse der Ausschließung des Anderen darstellt, wie die in Wahnsinn
und Gesellschaft vorgelegte ‚Archäologie des Anderen‘, sondern die Prozesse 
des Anderswerdens des Selben der Vernunft. Im folgenden Abschnitt stellen wir 
Foucaults Kantlektüre und den Augenblick ihrer Transformation in „Vorrede zur 
Überschreitung“ dar. Im Anschluss an diese Darstellung wird im dritten und letz-
ten Abschnitt dieses Exkurses, anhand einer genaueren Lektüre von „Vorrede zur 
Überschreitung“ die Figur der nichtpositiven Affirmation freigelegt, die, im Zu-
sammenhang der archäologischen Methode, das Potential eines historiographi-
schen Verfahrens besitzt. Davon war bereits im Kapitel 14 die Rede.

87  Zur Verbindung zwischen den Begriffen der Überschreitung und der nichtpositiven 
Affirmation in Foucaults „Vorrede zur Überschreitung“ siehe den letzten Abschnitt 
dieses Exkurses, Abschnitt 52.2-3. 

88  VÜ: 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

51.   Unterwegs zu einer  archäologischen
Kantlektüre  

Die Darstellung von Kants vorkritischem Forschungsweg, der mit der Entde-
ckung einer Diskontinuität auf der Ebene des Urteils beginnt und mit der trans-
zendentalkritischen Unterscheidung zwischen analytischen und synthetischen 
Urteilen endet, soll, wie eben angedeutet, als erster Schritt unseres Versuchs gel-
ten, die methodologische Tragweite von Foucaults beiläufigen Bemerkungen zur 
nichtpositiven Affirmation in „Vorrede zur Überschreitung“ einzuschätzen. Mit 
diesem ersten Schritt wird eine Bruchstelle in Kants Denken ausgemacht, der 
gewissermaßen das analytische, oder, archäologisch gesprochen, das klassische
Stadium seiner vorkritischen Schriften abschließt. Foucaults Aufmerksamkeit auf 
diese Bruchstelle markiert aber ihrerseits einen Bruch gegenüber seiner bisheri-
gen in der Thèse complémentaire89 vorgelegten Kantlektüre.  

Mit diesem Bruch in Foucaults Kantlektüre konsolidiert sich das Verfahren 
einer Archäologie der Humanwissenschaften, die dann in Ordnung der Dinge 
vorgelegt wird. Darin wird die kantische Kritik nicht mehr im philosophiege-
schichtlichen Rahmen beurteilt, sondern, vermittels einer sprachontologisch ge-
lenkten Epocheneinteilung, in den Zusammenhang des postklassischen Wissens-
feldes eingebettet. Der epistemische Bruch, der für die archäologische Unter-
scheidung zwischen dem klassischen und dem postklassischen Wissen konstitu-
tiv ist, meldet sich an der genannten Bruchstelle bei Kant. Dieser Zusammenhang 
wird in einigen knappen Stellungnahmen zu Kant in „Vorrede zur Überschrei-
tung“ zum Ausdruck gebracht.  

An der kantischen Unterscheidung zwischen nihil negativum und nihil privat-
ivum sind drei unterschiedliche Brüche auf zwei verschiedenen Ebenen auszuma-
chen. Die erste Ebene ist diejenige des Gegenstands der Diskursanalyse. Auf 
dieser Ebene markiert die kantische Unterscheidung nicht nur erstens einen 
Bruch auf Kants Denkweg, sondern zeigt darüber hinaus zweitens den epistemi-
schen Bruch an, der erst das klassische Wissen in seinem Unterschied zum Wis-
sen der postklassischen Moderne sichtbar macht. Die zweite Ebene ist diejenige 
der diskursanalytischen Betrachtung selbst. Auf dieser Ebene signalisiert der 
festgestellte epistemische Bruch bei Kant drittens einen Bruch in Foucaults eige-
ner Kantlektüre. Es handelt sich um einen Wendepunkt in der Einschätzung und 
Einstufung der kantischen Anthropologie, der insgesamt für den kritisch-
diagnostischen Diskurs einer Archäologie der Humanwissenschaften konstitutiv 
ist. Unser erster Schritt in Richtung einer methodologischen Einordnung der 
Kantbezüge in „Vorrede zur Überschreitung“ bestand also darin, den Ort der 
kantischen Unterscheidungen im Diskurs der entstehenden Transzendentalphilo-
sophie zu bestimmen, am Leitfaden der knappen Feststellung dieser Unterschei-

89  Damit ist die Ergänzungsschrift zu Foucaults großer Doktorarbeit Wahnsinn und 
Gesellschaft gemeint. Siehe weiter unten. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 427 

dung in „Vorrede zur Überschreitung“. Der zweite Schritt besteht nun darin, den 
Ort dieser Feststellung selbst auf Foucaults eigenem Weg zu einer archäologi-
schen Kantlektüre zu bestimmen. 

51.1  Epistemischer Bruch und kopernikanische Wende  

Das entscheidende Ergebnis der bisherigen Darlegungen ist also, dass sich in 
Kants Unterscheidungen – zwischen (a) den logischen und realen Verknüpfungen 
und (b) dem nihil negativum und dem nihil privativum – der Epochenbruch, ge-
nauer, der epistemische Einschnitt zwischen dem klassischen Wissen und dem 
Wissen der postklassischen Moderne abzeichnet und die rudimentäre Form einer 
Kritik der Repräsentation in Erscheinung tritt. Dabei ist zu beachten, dass für die 
archäologische Perspektive die kantischen Unterscheidungen nicht als das einsa-
me und ursprüngliche Ereignis gelten können, mit dem erst die klassische Episte-
me ins Wanken gerät. Es handelt sich dabei vielmehr um ein innerhalb des philo-
sophischen Wissensfeldes sichtbares Ereignis, das nur ein Moment der komplexe-
ren Ereigniskonstellation des Epochenbruchs bildet, die wir unter Titeln wie ‚Trü-
bung der Repräsentation‘ oder ‚Krise der Synthesis‘ besprochen haben. Wie im 
Teil III dieser Arbeit vielfach zu sehen war, präsentiert Foucaults Archäologie 
eine Mehrzahl solcher diskursiven Momente, an denen der Epochenbruch sichtbar 
wird: etwa das Auftauchen der drei Empirizitäten Sprache, Leben, Arbeit, die für 
die Formierung der Humanwissenschaften konstitutiv sind; oder das Aufkommen 
der vergleichenden Philologie; oder die Zerstreuung der ontologischen Einheit der 
Sprache und das dadurch bedingte Auftauchen der modernen Literatur.

Vor diesem Hintergrund, der erst durch die Analysen in Ordnung der Dinge
zur Deutlichkeit gelangt, erscheint die kantische Unterscheidung der zwei Nega-
tionen, von der in Foucaults Überschreitungstext die Rede ist, als das früheste 
Beispiel jener diskursiven Phänomene, an denen die historisch entscheidende 
Überschreitung – oder „Verschiebung“90 – sichtbar wird: als ein Gesamtereignis, 
das nicht nur von historischem Interesse ist und nicht nur für die Anfänge des 
postklassischen Wissens maßgeblich ist, sondern ebenso sehr für eine archäolo-
gische Aufhellung von Foucaults eigenem archäologischen Denken.91

Gemäß der archäologischen Perspektive ist allerdings diese zwischenepocha-
le Überschreitung nicht mit Kants „kopernikanischer Wende“ zu verwechseln. 
Das liefe auf eine Reduktion des eigentlichen Epochenbruchs hinaus, der sich als 

90  Siehe VÜ: 38. 
91  Vgl. die entsprechenden Angaben in Ordnung der Dinge: „Die ganze moderne epis-

teme […] [hat] sich gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts gebildet […] und 
[dient] immer noch als positiver Boden für unser Denken […]“ [OD: 461.] Oder: 
„Was sich in der Epoche von Ricardo, von Cuvier und von Bopp vollzogen hat, jene 
Form des Wissens, die sich mit der Ökonomie, der Biologie und der Philologie er-
richtet hat, der Gedanke der Endlichkeit, den die kantische Kritik der Philosophie 
als Aufgabe vorgeschrieben hat, alles das bildet noch den unmittelbaren Raum 
unserer Reflexion. Wir denken an diesem Ort.“ [OD: 459.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


428 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

das radikalere Ereignis der Trübung der Repräsentation im ausgehenden acht-
zehnten Jahrhundert an verschiedenen Punkten der Oberfläche des klassischen 
Diskurses meldet. Eine solche Reduktion gehört eher zu einer philosophiege-
schichtlichen Disposition, die aus einer ideengeschichtlichen Beschränkung der 
Diskursanalyse auf das Feld philosophischer Ideen und Werke hervorgeht.92 In 

92  Es liegt nahe, dass eine solche Beschränkung des Feldes der Analyse wesentliche 
Konsequenzen für eine Foucaultlektüre mit sich bringt. So unterstellt Herbert 
Schnädelbach – im Ausgang von einer ideengeschichtlichen Reduktion des episte-
mischen Bruchs auf die kopernikanische Wende – der Archäologie eine Verwechse-
lung der kopernikanischen mit der anthropologistischen Wende: „Die kopernikani-
sche Wende Kants versteht Foucault als anthropologische Wende, als Entstehung 
eines ‚erkenntnistheoretischen Bewußtsein(s) vom Menschen als solchem‘ [OD: 
373]; diese erkenntnistheoretische Wendung zum Menschen ‚war von dem Moment 
an notwendig geworden, in dem die Repräsentation die Kraft verloren hatte, für sich 
und in einer Bewegung das Spiel ihrer Synthesen und Analysen zu bestimmen’. 
[OD: 410.] Das Dilemma dieses Auswegs aber besteht nach Foucault in der Ver-
mengung zweier Sphären, die zuvor deutlich getrennt waren.“ [Schnädelbach 
(1989): 237.] Schnädelbach kommt zu dem Schluss, es liege hier eine Verwechse-
lung vor, indem aber er selber den epistemischen Bruch – von Foucault selbst als 
der Moment charakterisiert, „in dem die Repräsentation die Kraft verloren hatte, für 
sich und in einer Bewegung das Spiel ihrer Synthesen und Analysen zu bestimmen“ 
[OD: 10] – mit der kopernikanischen Wende gleichsetzt. Tatsächlich aber beinhaltet 
die zitierte Textstelle aus der Ordnung der Dinge nichts anderes als eine Herleitung
der anthropologistischen Wende von der Gegebenheit des Epochenbruchs. [Siehe 
Kap. 6 der vorliegenden Arbeit.] Von einer kopernikanischen Wende ist gar nicht 
die Rede. Auch Andrea Hemminger nimmt in ihrer sonst überaus instruktiven Stu-
die über Foucault und Kant [Hemminger (2004)] dieselbe Reduktion vor und be-
stimmt die archäologische Anthropologiekritik als einen Rückgang „bis zu dem 
Punkt zurück, an dem das Subjekt als gesetzgebende Instanz, als Begründungs-
macht auftaucht. Dieser Moment ist Kants kopernikanische Wende.“ [Hemminger 
(2004): 302.] Tatsächlich aber muss die Archäologie – von der Sache her – noch 
hinter die kopernikanische Wende zurückgehen, zum Augenblick der Trübung der 
Repräsentation, um von da aus das klassische Wissen selbst wahrnehmen zu kön-
nen: nicht in der Naivität und Subjektvergessenheit seiner vermeintlich ‚vorkriti-
schen‘ Einstellung, sondern in der ihm eigenen epistemischen Konsistenz und 
Fremdartigkeit. Hemmingers Buch ist zwar ein bedeutender Beitrag zur Foucaultre-
zeption, insofern es auf die komplexen Kantbezüge in Foucaults archäologisch-
genealogischem Diskurs – erstmals auch anhand einer ausführlichen Besprechung 
der Kanteinleitung [Einleitung] in Foucaults Thèse complémentaire (siehe weiter 
unten) – aufmerksam macht. Doch verfehlt es die eigentliche Pointe des archäologi-
schen Ansatzes: dass kein Denken, auch nicht das kantische, einen absoluten oder 
ursprünglichen Rang beanspruchen kann; dass vielmehr jedes einzelne Denken re-
lativ zu fassen ist, da es in einer wesentlichen Relation zu einem u. a. epistemisch 
verfassten Denksystem steht, das aus einer genealogischen ‚Logik‘ der Transforma-
tionen hervorgegangen ist. Demgegenüber nimmt Hemmingers Lektüre – nicht an-
ders als Schnädelbachs „Projektionsthese“, die Foucaults Anthropologismusbefund 
für eine Übertragung des Junghegelianismus auf den philosophischen Diskurs der 
Moderne hält [Schnädelbach (1989): 240] – die Kantische Kritik zum absoluten Re-
ferenzrahmen jeder Kritik, auch einer eventuellen Kritik an Foucault. Damit aber 
begibt sich ein solcher Ansatz der Möglichkeit einer genealogischen Herleitung der 
kantischen Kritik selbst, was m. E. zu den entscheidenden Leistungen der Archäo-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 429 

archäologischer Sicht dagegen sind der Epochenbruch und die kopernikanische 
Wende zwei unterschiedliche Ereignisse, die zwei unterschiedlichen Ebenen an-
gehören.93 Der Epochenbruch meldet sich auf der Ebene historisch transformier-
barer Diskurse – die in Ordnung der Dinge hauptsächlich auch wissenschaftliche
Diskurse sind, deren Diskursivität sich innerhalb von Epistemen entfaltet94 – als 
ein epistemischer Bruch und nimmt seinen Ausgang von einem Evidenzverlust, 
der die Grundlagen des klassischen Wissens erschüttert und schließlich zum Ver-
schwinden des klassischen Diskurses führt. Er manifestiert sich in Gestalt einer 
plötzlichen und vielfältigen Problematisierung der klassischen Vorstellung, dass 
die Repräsentationen prinzipiell transparent sind und den Blick auf die Dinge und 
ihre Ordnung, so wie sie sind, gewähren können. Erst der Verlust dieser Evidenz, 
der auf der Ebene des klassischen Diskurses – verstanden als Doppelung der Re-
präsentation im Element der Zeit – als die ontologische Zerstreuung der Sprache 
zutage tritt, ergibt die Möglichkeit einer transzendentalen Kritik der Repräsenta-
tion und damit auch der kopernikanischen Wende, die auf der Ebene der ideenge-
schichtlichen Darstellung philosophischer Inhalte als der Augenblick erscheint, 
in dem erst das transzendentale Subjekt als regelgebende und erkenntnisstiftende 
Instanz auftaucht und einer Welt aus möglichen Erkenntnisgegenständen ent-
gegentritt.95 In archäologischer Perspektive ist also die kopernikanische Wende 

logie auf dem Gebiet der Geschichte der Philosophie gehört. Vor diesem Hinter-
grund erst kann Foucault die spezifisch archäologische Frage aufwerfen: „Welche 
Zwangsläufigkeiten des Denkens und Wissens haben Kant möglich und die Heraus-
bildung des modernen Denkens notwendig gemacht?“ [„Eine Geschichte, die 
stumm geblieben ist“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 40: 705.] 

93  Unsere Unterscheidung (im letzten Abschnitt) zwischen dem Auftauchen der vor-
kritischen Unterscheidungen Kants und seiner kritischen Wende fast 20 Jahre später 
ist ein Reflex der hier besprochenen Differenz zwischen dem epistemischen Bruch 
und der kopernikanischen Wende. 

94  Vgl. dazu Foucaults Erläuterung des Begriffs der Episteme in Archäologie des Wis-
sens: „Die Episteme […] ist die Gesamtheit der Beziehungen, die man in einer ge-
gebenen Zeit innerhalb der Wissenschaften entdecken kann, wenn man sie auf der 
Eben der diskursiven Regelmäßigkeiten analysiert.“ [AW: 273.] 

95  Der Unterschied zwischen einer ideengeschichtlichen und einer archäologischen Ein-
stellung ist in erster Linie auf den grundlegenden Unterschied ihrer jeweiligen 
Gegenstände zurückzuführen, wie dies Foucault in den einleitenden Worten der Ge-
burt der Klinik (1963) zur Sprache bringt: „Um die Mutation des Diskurses in dem 
Moment zu erfassen, da sie sich vollzogen hat, muss man zweifellos etwas anderes 
befragen als die thematischen Inhalte oder die logischen Modalitäten. Man muss sich 
jener Region zuwenden, in der die ‚Dinge‘ und die ‚Wörter‘ noch nicht getrennt sind, 
wo die Weise des Sehens und die Weise des Sagens auf der Ebene der Sprache noch 
eins sind. Man wird die ursprüngliche Verteilung des Sichtbaren und des Unsichtba-
ren befragen müssen, wo sie mit der Teilung zwischen dem sich Aussprechenden und 
dem Verschwiegenen zusammenhängt. Dann wird in einer einzigen Figur zum Vor-
schein kommen, wie sich die medizinische Sprache und ihr Objekt ineinander fügen.“ 
[GK: 9.] Der Gegenstand der archäologischen Analyse sind weder die „thematischen 
Inhalte“ noch die „logischen Modalitäten“ der Ideengeschichte, sondern der Diskurs 
in seiner spezifischen Dichte, genauer: der Augenblick jener „Mutation des Diskur-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

nicht mehr als ein philosophiegeschichtlicher Reflex des epistemischen Bruchs, 
der wesentlich komplexer ist und nur vermittels einer archäologisch-genealogi-
schen Diskursanalyse freizulegen ist.96

Dabei ist die kantische Kritik nur eine der Folgen des epistemischen Bruchs. 
Eine andere Folge vom gleichen Rang ist das Auftauchen der drei Empirizitäten 
und damit auch der Möglichkeit des Positivismus. Anstelle also der kopernikani-
schen Wende, mit der die transzendentale Leistung des Subjekts in den Vorder-
grund tritt, offenbart die archäologische Analyse einen komplexeren Prozess, der 
darin besteht, dass die Repräsentation aus zwei Bedingungssphären außerhalb
der Repräsentation erfolgt: der Sphäre des Transzendentalen und derjenigen der 
drei Empirizitäten. Als Grundverfassung des Verhältnisses zwischen dem Trans-
zendentalen und den Empirizitäten, sowie des Selbstverhältnisses beider, tritt der 
Mensch samt seinen Doppelungen zutage.

Allerdings ist der Anthropologismus nicht bloß irgendeinem Denken verein-
zelt zum Vorwurf zu machen. Er ist nicht eine Art epistemologischer Krankheit, 
die das kantische Denken oder einen anderen postklassischen Denkansatz verein-
zelt befällt. Vielmehr offenbart die archäologische Kritik die Figur der anthropo-
logistischen Doppelungen ganz positiv als eine Feldeigenschaft des Wissens, die 
im neunzehnten Jahrhundert auf den Plan tritt. Damit macht die archäologische 
Kritik auf eine bestimmte epistemische Disposition aufmerksam, die darin be-
steht, dass es im Rahmen dieses neuen Wissens nicht möglich ist, den Menschen 

ses“, in dem die Wörter und die Dinge, das historisch vorgekommene Sprechen und 
dessen Objekte zusammengehören. „Es handelt sich hier – wie auch in anderen 
Arbeiten – um eine Studie, die versucht, in der Dichte des Diskurses die Bedingungen 
seiner Geschichte herauszulösen.“ [GK: 9/NC: xv (m).] Erst in solchen Augenblicken 
der „Mutation des Diskurses“, die nichts anderes sind als die von der Ordnung der 
Dinge beschriebenen epistemischen Brüche, kommt die spezifische Dichte des Dis-
kurses zum Vorschein. Das erklärt, warum sich die archäologische Diskursanalyse 
mit Vorliebe an solchen historischen Augenblicken orientiert.  

96  Vgl. dazu Ulrich Johannes Schneider: „Foucaults Philosophiegeschichte ist einge-
senkt in eine Geschichte des Denkens, worin die Philosophie eine gewisse Anwe-
senheit besitzt, aber keine explizite Form, die man von der Geschichte der Literatur, 
der Wissenschaften und der Gesellschaft überhaupt abtrennen könnte.“ [Schneider 
(2004): 13.] In seiner großen Archäologie der Philosophiegeschichte hat Schneider 
darauf hingewiesen, dass das bloße Faktum der Geschichtlichkeit der Philosophie 
und der historischen Differenzen des Philosophischen, unmöglich aus der Philoso-
phie selbst abgeleitet werden kann und dass es genau umgekehrt auf das Problem 
der Grenze – und nicht zuletzt der Disziplingrenze – der Philosophie veweist: „Es 
ist schon theoretisch leicht zu bemerken, daß in einem rein philosophischen Ver-
ständnis der Begriff der Philosophiegeschichte zum unlösbaren Problem werden 
muss, weil die Unterschiedlichkeit der etablierten Grenzen des Philosophischen auf 
dem Feld der Geschichte unmöglich aus dem Anspruch der Philosophie allein abge-
leitet werden kann. […] Weil das Problem einer Geschichtlichkeit der Philosophie 
überhaupt erst in der Philosophiegeschichte erscheint, kann seine Definition nicht 
von vornherein verfügt werden. Es ist zwar möglich, es als Problem der Identität zu 
konstituieren, was sich aber zeigt, ist vielmehr das Problem der Grenze der Philo-
sophie.“ [Schneider (1990): 16.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 431 

zu denken, ohne einem Denken des Gleichen unterworfen zu sein und zwischen 
den Doppeln des Menschen hin und her zu schwanken.  

Insgesamt ist also die Unterscheidung zwischen dem epistemischen Bruch an 
der Schwelle zur postklassischen Moderne und der kopernikanischen Wende von 
höchster Bedeutung, wenn es darum geht, die Eigentümlichkeit einer archäologi-
schen Kantlektüre ins Auge zu fassen. Das Erste, was aus dieser Unterscheidung 
folgt, ist die Evidenz einer archäologischen Bedingtheit der kantischen Kritik. 
Diese Evidenz korreliert mit Verfahren und Stil einer spezifisch archäologischen 
Lektüre, die sich in Foucaults Diskurs der sechziger Jahre erst etappenweise 
durchsetzt. Der Weg zu einer archäologischen Verortung der kantischen Kritik 
erstreckt sich von der eher vorarchäologischen Untersuchung über die kantische 
Anthropologie in Foucaults Thèse complémentaire – die Foucault als philoso-
phiegeschichtliche Ergänzung seiner großen Doktoratsthese Wahnsinn und Ge-
sellschaft einreichte – über Geburt der Klinik [Naissance de la clinque (1963)] 
und die Texte zur Literatur bis hin zur Archäologie der anthropologistischen 
Wissensdisposition in Ordnung der Dinge [Les mots et le choses (1966)].  

Auf dieser Wegstrecke erscheinen die beiläufigen Bemerkungen zu Kant in 
„Vorrede zur Überschreitung“ als eine Art Wendepunkt oder ‚Zwischenstation’. 
Wir bieten im Folgenden eine kurze Skizze dieses Weges, der, als der verborgene 
und transformative Prozess einer Kantlektüre, dem archäologischen Diskurs in-
newohnt und ihm gleichsam von Innen heraus seine methodologische Richtung 
weist. Dabei geht es nicht um den Nachweis etwa eines Einflusses der Kantlektü-
re auf die Heranbildung einer archäologischen Methode.97 Vielmehr soll darge-

97  Das entspräche eher einem philosophiegeschichtlichen Ansatz, wie dies etwa von 
Andrea Hemminger vertreten wird. In der bereits erwähnten Arbeit Hemmingers 
über Foucault und Kant [Hemminger (2004)] wird in Anlehnung an Andrea Roedig 
[Roedig (1997)] und Gilles Deleuze [Deleuze (1987)] Foucaults „theoretische 
Wende“ zwischen den zwei Ausgaben von Maladie mentale – zwischen Maladie
mentale et personnalité (1954) und Maladie mentale et psychologie (1962) – auf 
Foucaults Kantlektüre zurückgeführt. Auf die Beobachtung von Deleuze: „Dies ist 
die wichtigste Konversion Foucaults: die Phänomenologie in Epistemologie [zu] 
verwandeln“ [Deleuze (1987): 153] reagiert Hemminger mit dem Hinweis auf den 
Einfluss der Kantlektüre: „So gesehen ist die Kantische Kritik der Motor von Fou-
caults epistemologischer Wende. Für diese These spricht auch die Tatsache, daß die 
zweite Fassung von Maladie mentale 1962 herauskam, also genau ein Jahr nach 
Foucaults Thèse complémentaire über Kant, sowie der Umstand, daß Foucault so-
wohl in seiner Thèse complémentaire als auch später in Ordnung der Dinge die 
Phänomenologie als ein Unterlaufen der Kantischen Kritik, als präkritisch kritisiert. 
Ich möchte daher Foucaults theoretische Wende als ‚kritische Wende‘ charakterisie-
ren, als Foucaults ‚critical turn’.“ [Hemminger (2004): 201 f.] Dabei ist nach Hem-
minger Foucault „kein Kantianer im wörtlichen Sinne“, [ibid.: 202] denn er bringt 
„das Primat des Denkens nicht auf der Ebene der reinen, apriorischen Vernunft zur 
Geltung, sondern auf der Ebene der Geschichte.“ [Ibid.] Diesem Befund muss wi-
dersprochen werden, denn Foucaults Verständnis von Kritik ist wesentlich komple-
xer. Vor allem kann es sich nicht einfach um eine schlichte Übertragung des „Pri-
mat[s] des Denkens“ auf die „Ebene der Geschichte“ handeln, zumal der Begriff 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


432 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

stellt werden, wie eine Transformation der Kantlektüre den epistemischen Bruch 
an der Schwelle zur postklassischen Moderne sichtbar macht und damit auch 
einem epistemischen Bruch in Foucaults eigenem Diskurs entspricht.  

51.2  Anthropologie und Kritik bei Kant  
(Einleitung zur Thèse complémentaire)

Foucaults 128-seitige „Einleitung“ über Kant bildete, wie bereits erwähnt, zu-
sammen mit einer annotierten Übersetzung von Kants Anthropologie in pragma-

des Denkens selbst – verstanden als Tätigkeit der Problematisierung und des An-
dersdenkens – ein Anderer geworden ist. Siehe dazu Foucaults Abhebung seiner 
archäologisch-genealogischen Kritik von der transzendentalen in „Was ist Aufklä-
rung?“: „Die Kritik ist […] die Analyse der Grenzen und die Reflexion über sie. 
Doch während die Kant’sche Frage die Frage nach den Grenzen war, auf deren 
Überschreitung die Erkenntnis verzichten muss, scheint es mir, dass die kritische 
Frage heute in eine positive Frage verkehrt werden muss: Welcher Anteil an dem 
als universal, notwendig und obligatorisch Gegebenen ist singulär, kontingent und 
willkürlichen Zwängen geschuldet? Es geht alles in allem darum, die in der Form 
notwendiger Begrenzung ausgeübte Kritik in eine praktische Kritik in der Form 
möglicher Überschreitung umzuwandeln. Was offensichtlich zur Folge hat, dass die 
Kritik nicht mehr in der Suche nach formalen Strukturen von universalem Wert 
praktiziert wird, sondern als historische Untersuchung, welche die Ereignisse durch-
läuft, die uns dazu veranlasst haben, uns als Subjekte dessen, was wir tun, denken 
und sagen, zu konstituieren und zu erkennen. In diesem Sinne ist diese Kritik nicht 
transzendental und hat nicht zum Ziel, eine Metaphysik möglich zu machen: Sie ist 
genealogisch in ihrer Finalität und archäologisch in ihrer Methode. Archäologisch – 
und nicht transzendental – in dem Sinne, dass sie nicht versuchen wird, die allge-
meinen Strukturen jeder Erkenntnis oder jeder möglichen moralischen Handlung 
herauszulösen, sondern die Diskurse zu behandeln, die das, was wir denken, sagen 
und tun, als gleichermaßen historische Ereignisse zum Ausdruck bringen. Und diese 
Kritik wird in dem Sinne genealogisch sein, als sie nicht aus der Form dessen, was 
wir sind, ableiten wird, was uns zu tun oder zu erkennen unmöglich ist; sie wird 
vielmehr aus der Kontingenz, die uns zu dem gemacht hat, was wir sind, die Mög-
lichkeit herauslösen, nicht mehr das zu sein, zu tun oder zu denken, was wir sind, 
tun oder denken. Sie sucht nicht die am Ende zur Wissenschaft gewordene Meta-
physik möglich zu machen; sie sucht die endlose Arbeit der Freiheit so weit und so 
umfassend wie möglich wieder in Gang zu bringen.“ [„Was ist Aufklärung?“, Fou-
cault (1984), Schriften IV, Nr. 339: 702-703. (Hervorh. v. Verf.).] Die Transforma-
tion der transzendentalen Kritik, von der hier die Rede ist, beinhaltet nicht nur eine 
Transformation des Begriffs des Denkens, sondern auch eine Wende ins Praktische.
Insofern also es um eine Reflexion über die Grenzen geht, die nicht im Dienst einer 
Selbstbegrenzung der Vernunft und des denkenden Aufenthalts innerhalb dieser 
Grenzen steht, sondern vielmehr im Dienste einer Überschreitung dieser Grenzen, 
erscheint Foucaults archäologisch-genealogische Kritik geradezu als eine Umkeh-
rung der transzendentalen Kritik. In anderen Worten: Kritik in Foucaults Sinne ist 
nicht Repräsentation (der Grenzen der Vernunft), sondern überschreitende Interven-
tion. In wie fern der archäologische Diskurs selbst auf der Ebene des Diskurses eine 
Intervention darstellt, wird am Ende dieser Arbeit (Kap. 16) zu besprechen sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 433 

tischer Hinsicht, die Ergänzungsschrift oder Thèse complémentaire98 zu seiner 
großen Doktoratsthese, Wahnsinn und Gesellschaft [Folie et déraison (1961)]. In 
dieser Einleitung verfolgt Foucault ein kritisches Projekt, das er Jahre später in 
einer radikal abgewandelten Form in Ordnung der Dinge wieder aufnimmt. Es 
handelt sich darin um den Versuch, ein Kriterium zur Beurteilung moderner An-
thropologien zu entwickeln.  

Dazu prüft Foucault, anhand der Frage nach dem Verhältnis zwischen Kants 
Anthropologie und seiner Kritik, inwiefern die Anthropologie in pragmatischer 
Hinsicht ein Maß aller modernen Anthropologien abzugeben vermag. Insgesamt 
erhält diese Suche nach dem quid iuris postklassischer Anthropologien die Form 
einer Ortsbestimmung der pragmatischen Anthropologie Kants in Bezug auf (11) 
das kantische Gesamtwerk und (2) alle späteren Anthropologien, vor allem dieje-
nigen, die im diskursiven Umfeld von Foucaults Einleitung selbst von aktueller 
Bedeutung sind. Dabei wird die Untersuchung von der Frage gelenkt, inwiefern 
sich Kants Anthropologie an das kritische Prinzip der Nichtvermischung des 
Transzendentalen und des Empirischen hält. Sie endet mit dem Befund, dass die 
kantische Anthropologie, im Unterschied zu den nachkantischen Anthropologien,
sich durchaus der Maßgabe der Kritik unterwirft.99 Im Folgenden skizzieren wir 
die Logik der in dieser frühen Arbeit unternommenen Ortsbestimmung der kanti-
schen Anthropologie. 

1.
Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Frage, inwiefern die Anthropologie – 
die von Kant in einem Zeitraum von 25 Jahren in seinen Vorlesungen bearbeitet 
wird, bis sie 1998 die Schlussgestalt der Anthropologie in pragmatischer Hin-

98  Foucault, Michel, „Introduction à l’Anthropologie de Kant“ [Foucault (1961a), Ab-
kürzung: Einleitung]. Die in der Thèse complémentaire enthaltene Einleitung blieb, 
wie bereits in Kapitel 13 (Anm. 63) erwähnt, jahrelang in ihrer ganzen Länge un-
veröffentlicht und war lediglich als Typoskript einsehbar. Umso bedeutsamer für 
die Foucaultrezeption ist deshalb ihre Veröffentlichung, die Anfang 2008 endlich 
erfolgt ist. Alle Zitate aus diesem Werk werden im Folgenden in einer von mir er-
stellten Übertragung ins Deutsche vorgelegt.

99  So besagt die „Lektion“ Kants „auf jeden Fall, daß sich die Empirik der Anthropo-
logie nicht auf sich selbst gründen kann; daß sie nur als Wiederholung der Kritik 
möglich ist; und wenn sie als das empirische und äußere Analogon [geenüber der 
Kritik] figuriert, vermag sie dies nur in dem Maße, als sie auf den [in der Kritik] 
[…] bereits genannten und freigelegten Strukturen des Aprioris beruht. Im allge-
meinen Zusammenhang des Kantischen Denkens kann sich die Endlichkeit […] 
niemals auf dem Niveau ihrer selbst reflektieren; sie kann sich dem Denken und 
dem Diskurs nur erst auf eine zweite Weise öffnen; aber das, worauf sie sich zu be-
ziehen hat, ist keine Ontologie des Unendlichen; sondern sind vielmehr die apriori-
schen Bedingungen der Erkenntnis in ihrem Gesamtzusammenhang. Das besagt, 
dass die Anthropologie in doppelter Weise der Kritik unterworfen ist: als Erkennt-
nis den Bedingungen, die sie [die Kritik] festlegt, und dem Bereich der Erfahrung, 
den sie bestimmt; als Erforschung der Endlichkeit den anfänglichen, unüberschreit-
baren Formen, die die Kritik darin offenbart.“ [Einleitung: 75.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sicht100 annimmt – ein Menschenbild enthält, das sich durch seine kritischen 
Auseinandersetzungen hindurch aufrecht erhält, so dass die Anthropologie zu-
nächst keine Prägung durch die Kritiken aufzuweisen scheint, sondern vielleicht 
sogar die Kritik „gelenkt und insgeheim orientiert hat.“101 Im Anschluss an diese 
Frage entfaltet Foucault eine komplexe und differenzierte Analyse, in der das 
Beziehungsgeflecht zwischen der Kritik, der Anthropologie und der Transzen-
dentalphilosophie des Spätwerks freigelegt wird, und kommt schließlich, wie 
gesagt, zu dem Ergebnis, dass sich die kantische Anthropologie durchaus der 
Maßgabe der Kritik unterordnet und sich hütet, die spezifische Ebene des Trans-
zendentalen preiszugeben. Denn es findet in den 25 Jahren, in denen Kant seine 
Vorlesungen über Anthropologie hält und das anthropologische Thema bearbei-
tet, doch eine Verschiebung statt, die der Autorität der Kritiken zuzuschreiben 
ist: aus der anfänglichen Zweiteilung zwischen Natur und Mensch, Freiheit und 
Gebrauch, Schule und Welt wird in dem Text vom 1798 eine Einheit. Der 
Mensch der Anthropologie ist „weder homo natura noch reines Subjekt der Frei-
heit, sondern immer schon eingebettet in die Synthesen, die aus seiner Beziehung 
zur Welt resultieren.“102 Diese Unterordnung der Anthropologie unter die Kriti-
ken steht im krassen Gegensatz zu den diversen nachkantischen Anthropologien,
die unter dem Titel „Anthropologie“ genau das feilbieten, was Kant als rationale 
oder empirische Psychologie bestimmt und zurückgewiesen hat.103

2.
Zur Überprüfung dieser Zusammenhänge setzt Foucaults Untersuchung mit 
einem strukturellen Vergleich zwischen der Kritik der reinen Vernunft und der 
Anthropologie in pragmatischer Hinsicht ein und setzt sich fort mit einer Veror-
tung der anthropologischen Frage – „Was ist der Mensch?“ – in der Logik als 
bloßer Übergang („passage“) von der kritischen Reflexion zur Transzendental-
philosophie des Spätwerks (Opus Postumum).104

Die vergleichende Lektüre der Anthropologie und der Kritik stellt zunächst 
fest, dass in diesen zwei Bereichen dem Subjekt je unterschiedliche und unver-

100  Kant (1798). 
101 Ibid.: 12. „Gab es seit 1772 ein bestimmtes konkretes Bild des Menschen, das 

vielleicht auf dem tiefsten Grund der Kritik fortbesteht, das von keiner philoso-
phischen Ausarbeitung wesentlich verändert wurde und schließlich ohne große 
Modifikation im letzten von Kant veröffentlichten Text ausformuliert wird? Und 
wenn dieses Bild des Menschen die kritische Erfahrung in sich aufnehmen konnte, 
ohne dabei entstellt zu werden, war dies vielleicht nicht deshalb der Fall, weil es 
die Kritik bis zu einem gewissen Punkt, wenn nicht organisiert und beherrscht, so 
doch zumindest gelenkt und insgeheim orientiert hat?“ [Ibid.]

102  Ibid.: 34. 
103  In der Psychologie herrscht „ein Durcheinander zwischen der Seele als einem 

metaphysischen Begriff der einfachen und immateriellen Substanz, dem Ich denke 
als einer reinen Form und der Gesamtheit der Phänomene, die dem inneren Sinn 
erscheinen.“ [Ibid.: 36.] 

104 Ibid.: 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 435 

einbare Positionen in Bezug auf die Repräsentation zukommen. In der Kritik be-
findet sich das Subjekt außerhalb der Repräsentation, als reine Apperzeption und 
Ursprung der synthetischen Leistung. In der Anthropologie hingegen meldet sich 
das Subjekt als eine in der Zeit erscheinende Reihung seelischer Erscheinun-
gen.105 Das aber, was Kritik und Anthropologie gemeinsam ist, entnimmt Fou-
cault einer eher beiläufigen Erörterung in Anthropologie in pragmatischer Hin-
sicht106 als den Geist. Denn der Gegenstand einer Anthropologie in pragmati-
scher Hinsicht ist der Mensch als Weltbürger, d.h. nicht das, was die Natur aus 
dem Menschen macht, sondern das, was der Mensch, als „freihandelndes Wesen, 
aus sich selber macht, oder machen kann und soll.“107 Was aber die Anthropolo-
gie an diesem pragmatischen Wesen des Menschen interessiert, ist nicht die See-
le, die den Gegenstand der empirischen bzw. rationalen Psychologie bildet, son-
dern das Gemüt.108 Das innere Leben des Gemüts wird von einer Instanz begrün-
det, die Kant Geist nennt: „Man nennt das durch Ideen belebende Prinzip des 
Gemüts Geist.“109 Der Geist scheint also genau das zu sein, was unter dem Ein-
satz von Ideen dazu führt, dass der Mensch aus sich selber macht, was er ist.  

In der Anthropologie stellt der Geist die Bewegung der Ideen dar, „die das 
empirische und konkrete Leben des Gemüts am Laufen hält.“110 In der Kritik da-
gegen gibt es für die Ideen zwei unterschiedliche Typen des Gebrauchs: einen 
positiven und einen negativen. Erstens gibt es den unvermeidlichen regulativen 
Gebrauch der Ideen, wodurch die Erkenntnis in die Bewegung einer regelgeleite-
ten Einsicht in Erfahrungszusammenhänge versetzt wird.111 In dieser Art des Ge-
brauchs sorgen die Ideen dafür, dass sich die Vernunft „nie auf dem Gegebnen 
aus[ruht]“112 und beleben die Vernunft „im Element des Möglichen, indem sie sie 
mit dem Unendlichen, das ihr selbst verweigert ist,“113 verbindet. Zweitens aber 
gibt es für die Ideen einen kritisch verbotenen Gebrauch, der zum transzendenta-
len Schein führt. Dieser Gebrauch besteht darin, dass die Ideen als Gegenstands-
begriffe eingesetzt werden, was zu den Paralogismen und Antinomien führt. Im 
anthropologischen Kontext dagegen führt der ‚pragmatische‘ Einsatz der Ideen 
im Gemüt geradezu zur Erweiterung des Gebrauchs der empirischen Vernunft. 
„Die Bewegung, die in der Kritik die transzendentale Täuschung hervorbringt, ist 

105  Der epistemologische Raum der Anthropologie ist „ein Gebiet, auf dem die Selbst-
beobachtung weder ein Subjekt an sich noch das reine Ich der Synthese antrifft [so 
wie dies in der Kritik geschieht], sondern ein Selbst, das ein Gegenstand ist und 
einzig und allein in seiner phänomenalen Wahrheit gegeben ist.“ [Ibid.: 23 f.] 

106  „Vom Kunstgeschmack“ in Kant (1798): 573. 
107 Ibid.: 399. 
108 Einleitung: 35. 
109  Kant (1798): 573. 
110 Einleitung: 39. 
111  „Von der Endabsicht der natürlichen Dialektik der menschlichen Vernunft“ in 

Kant (1781/87): 582 ff. [B 697/A 669 – B 732/A 704]. 
112 Einleitung: 39. 
113 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


436 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

diejenige, die in der Anthropologie das empirische und konkrete Leben des Ge-
müts am Laufen hält.“114

Die Anthropologie untersucht nicht die Dimension der Rezeptivität oder Af-
fizierbarkeit des Gemüts, sondern die Dimension seiner Spontaneität. Letztere 
besteht in der Belebung und Bewegung des Gemüts, wodurch das Gemüt das aus 
sich macht, was es ist. Deshalb ist eine Anthropologie in pragmatischer Hinsicht 
nur dann möglich, wenn das Gemüt „nicht an die Passivität seiner phänomenalen 
Bestimmungen gebunden ist,“ sondern „durch die Arbeit der Ideen auf dem 
Niveau des Feldes der Erfahrung“ animiert wird.115 Damit erscheint der Geist als 
die „ursprüngliche Tatsache“, aus der sowohl das Wesen der Vernunft als auch 
die Einheit von Kritik und Anthropologie hervorgehen: Er ist die „ursprüngliche 
Tatsache, die in ihrer einzigartigen und souveränen Struktur116 sowohl die Not-
wendigkeit der Kritik als auch die Möglichkeit der Anthropologie umfasst.“ 117

114 Ibid.
115 Ibid.
116  Die Verwendung des Ausdrucks „Struktur“ ist hier sicher kein Zufall, insofern sie 

Foucaults strukturalistische Sympathien zu dieser Zeit anzeigt. Ein Jahr später kün-
digt Foucault nämlich im Vorwort zur Geburt der Klinik seine Methode als eine 
strukturelle an: „On voudrait essayer ici une analyse structurale d’un signifié – 
l’objekt de l’expérience médicale – à une époque où, avant des grandes découvertes 
du XIXe siècle, il a modifié moins ses matériaux que sa forme systématique.“ [NC: 
XIV. (Hervorh. v. Verf.).] Neun Jahre später, anlässlich der zweiten Ausgabe des 
Buches, ändert Foucault seine strukturalistische Formulierung in eine diskurstheore-
tische um: „On voudrait essayer ici l’analyse d’un type de discours – celui de 
l’expérience médicale – à une epoque où, avant les grandes découvertes du XIXe

siècle, il a modifié moins ses matériaux que sa forme systématique.“ [NC: XIII-XIV 
(Hervorh. v. Verf.).] An die Stelle von: „eine strukturelle Analyse eines Bezeichne-
ten“ tritt also: „die Analyse eines Typs von Diskurs“. An die Stelle von: „das Ob-
jekt der medizinischen Erfahrung“ tritt: „derjenige [der Diskurs] der medizinischen 
Erfahrung“. In der Formulierung der zweiten Auflage ist geradezu eine Verschie-
bung des Gegenstandes der Analyse zu verzeichnen, nach der nicht mehr die 
Krankheit als ein Bezeichnetes analysiert werden soll, sondern ein Diskurs über die 
Krankheit. Man erkennt an diesen winzigen Korrekturen, vor deren Hintergrund die 
erste Formulierung nur noch als ein strukturalistischer Ausrutscher erscheint, wel-
che methodologische Umwälzung Foucault in dem Jahrzehnt zwischen den zwei 
Ausgaben der Geburt der Klinik offenbar widerfahren ist. Diese Umwälzung, deren 
Spuren an der Wende seiner Kantlektüre in „Vorrede zur Überschreitung“ lesbar 
wird, beinhaltet nichts Geringeres als die Geburt von Foucaults eigenem sprachon-
tolgischen Denken, das sich in ausdrücklicher Weise anhand seiner Schriften zur 
Literatur entfaltet und erst den Unterschied zwischen dem archäologischen Ansatz 
und dem Strukturalismus überhaupt ausmacht. Bekannt ist, wie Foucault diesen 
Unterschied in seinen Anfällen methodologischen Zornes verteidigt hat. Es liegt auf 
der Hand, dass eine Darstellung des archäologischen Zirkels, die die vorliegende 
Arbeit durchzuführen hat, ohne Berücksichtigung der sprachontologischen Refle-
xionen Foucaults nicht auskommt. [Siehe auch Kapitel 12 und 13 dieser Arbeit.] 

117 Einleitung: 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 437 

3.
Allerdings dient dieser strukturelle Vergleich nur als eine erste Annäherung an 
das Problem. Der weiteren Lektüre offenbart sich die Beziehung zwischen Kritik 
und Anthropologie bei Kant als wesentlich komplexer. Denn der Unterschied 
zwischen der Anthropologie als einer Sammlung empirischer Beobachtungen und 
der Kritik als einer Reflexion über die Bedingungen der Erfahrung ist so groß, 
dass beide strukturell gesehen nur schwer vergleichbar sind, was allerdings nicht 
heißt, dass zwischen ihnen eine ‚Nicht-Beziehung‘ herrscht.118 Augenfällig ist 
eine „gewisse kreuzartige Analogie“ [„une certain analogie croisée“]119, die „die 
Anthropologie als Negativ der Kritik erscheinen“ lässt.120

So erscheint die Anthropologie als eine Wiederholung oder Wiederaufnahme 
der Kritik, bei der gewisse Umkehrungen durchgeführt werden. Beispielsweise 
ist für die Anthropologie das Gegebene nicht eine rohe Mannigfaltigkeit, die des 
Einsatzes der Kategorien und der Sinnlichkeit bedarf, vielmehr ist es bereits syn-
thetisiert.121 Selbst das Apriori der Kritik hat in der Anthropologie einen phäno-
menalen Charakter, insofern es „in der Dichte eines Werdens [erscheint], in dem 
sein plötzliches Hervorbrechen rückblickend unweigerlich den Sinn eines Schon-
Gegebenen erhält.“122 Ebenso sind die kritischen Vermögen, ihre Synthesen, das 
Selbst, sogar „das Feld der Wahrheit“ dem Werden, d.h. den Gefahren des Zu-
sammenbruchs und des Verschwindens, ausgesetzt.123 Schließlich nimmt die An-
thropologie eine architektonische Umkehrung der Kritik vor. So ist der erste Teil 
der Anthropologie eine Didaktik, die gemäß Kants Untertitel eine „Kunst, sowohl 
das Äußere als auch das Innere des Menschen zu erkennen“ ist.124 Doch ent-
spricht diese Didaktik nicht dem ersten Teil der Kritik, der transzendentalen 
Elementarlehre, denn „sie entdeckt nicht, ohne zugleich zu lehren und vorzu-
schreiben.“125 Eher entspricht sie dem zweiten Teil der Kritik, der transzendenta-
len Methodenlehre. Umgekehrt entspricht der zweite Teil der Anthropologie – 
den Kant eine Charakteristik nennt, das heißt: eine Weise, „das Innere des Men-
schen im Ausgang vom Äußeren zu erkennen“ – der transzendentalen Elementar-
lehre, die aus der Gegebenheit der Erkenntnis auf das Innere der Vermögen 
schließt.126

4.
Doch trotz dieser Analogie gehören Anthropologie und Kritik gemäß der kanti-
schen Wissenseinteilung ganz unterschiedlichen Ebenen an. Danach ist die Phi-

118 Ibid.
119 Ibid.
120 Ibid.
121 Ibid.: 42. 
122 Ibid.: 42. 
123 Ibid.: 43. 
124  Siehe Kant (1798). 
125 Einleitung: 45. 
126 Ibid.: 44. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


438 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

losophie in eine reine und eine empirische Philosophie einzuteilen und die An-
thropologie gehört, neben der empirischen Naturlehre, zur letzteren. Innerhalb 
der reinen Philosophie gibt es also keinen Platz für die Anthropologie. Umge-
kehrt findet sich in der Anthropologie keine explizite Bezugnahme auf die Kritik.
Und „auch wenn die Korrespondenz der beiden Texte leicht zu erkennen ist, wird 
sie doch nie als solche ausgewiesen oder reflektiert.“127 Zwischen Kritik und An-
thropologie bei Kant besteht also kein gegenseitiger Bezug. Oder, wie Foucault 
es formuliert: „Von der einen zur anderen Form der Reflexion ist der Kontakt 
gleich null.“128

5.
Im Ausgang von diesem Unterschied der Ebenen, auf denen sich Kritik und An-
thropologie befinden, wendet sich Foucaults Untersuchung Kants Spätwerk zu, 
zunächst der Logik und der darin enthaltenen anthropologischen Frage „Was ist 
der Mensch?“ Diese Frage scheint zunächst gegenüber den drei anderen Fragen – 
„Was kann ich wissen?“/„Was soll ich tun?“/„Was darf ich hoffen?“ – einen 
Vorrang zu genießen, womit nahe gelegt wird, dass die drei kritischen Fragen 
insgesamt zur Anthropologie zu rechnen sind. Doch zeigt eine Berücksichtigung 
des Opus Posumum und der darin vorgestellten Ontologie, dass die anthropologi-
sche Frage eher den Charakter eines Übergangs (passage) zwischen der kriti-
schen Reflexion und der „Transzendentalphilosophie“ bzw. Ontologie des Spät-
werks hat.129

So bezieht sich die kantische Logik, durch die anthropologische Frage – und 
damit auch die Anthropologie als Wissensform – hindurch, auf die drei kritischen 
Fragen zurück, die nun nicht mehr anthropologisch gebündelt werden, sondern 
im Element der Welt, die im Kontext des kantischen Spätwerks als ein transzen-
dentalphilosophisches Fundament und als eine „Organisation transzendentaler 
Korrelate“130 gilt. Während die Kritik die Bedingung der Möglichkeit von Erfah-
rung und Erkenntnis im Zeichen der „Souveränität der Bestimmung“131 erläutert, 
klärt der Opus Postumum die Frage nach dem Sein in der Welt. In anderen Wor-
ten: Der Opus Postumum verschiebt den Schwerpunkt des Fragens. Vorrangig-

127 Ibid.: 46. 
128 Ibid.
129 Ibid.: 55. 
130 Ibid.: 54. „Man bemerkt so, daß die Welt nicht einfach Quelle für ein Vermögen 

der Sinnlichkeit ist, sondern das Fundament einer transzendentalen Korrelation 
zwischen Rezeptivität und Spontaneität abgibt; daß die Welt nicht einfach das 
Anwendungsfeld [domaine] für einen synthetischen Verstand darstellt, sondern 
das Fundament einer transzendentalen Korrelation zwischen Freiheit und Not-
wendigkeit ist; daß die Welt nicht einfach nur die Grenze für den Gebrauch der 
Ideen ist, sondern das Fundament einer transzendentalen Korrelation zwischen 
Vernunft und Geist bildet. Und hierdurch, in diesem System der Korrelationen, 
begründet sich die wechselseitige Transzendenz von Wahrheit und Freiheit.“ 
[Ibid.]

131 Ibid.: 57

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 439 

keit ist nicht mehr die Frage nach dem Menschen, wie dies in der Logik noch zu 
sein scheint, sondern die Verortung des Menschen in der Welt: „Ich bin. – Es ist 
eine Welt ausser mir (praeter me) im Raume und der Z eit und ich bin selbst ein 
Weltwesen: bin mir jenes Verhältnißes bewust, und der bewegenden Kräfte zu 
Empfindungen (Wahrnehmungen). – Ich der Mensch bin mir selbst ein äusseres 
Sinnenobject ein Theil der Welt.“132

6.
Insgesamt also erscheint die kantische Anthropologie, die eine bloße Episode 
zwischen der kritischen Reflexion und der Ontologie darstellt und deshalb ohne 
„eigenständigen Inhalt“133 ist, als eine Wiederholung der Kritik. Im Unterschied 
zu den falschen zeitgenössischen Anthropologien134, die „das kritische Denken 
auf dem Niveau einer positiven Erkenntnis zur Geltung bringen“135 wollen, ver-
weist die Kantische Anthropologie auf die Kritik, da sie als ihr „empirisches und 
äußeres Analogon figuriert“136 und „auf den [in der Kritik] […] bereits genannten 
und freigelegten Strukturen des Aprioris beruht.“137

Die Kantische Anthropologie übergeht also nicht das strenge Maß der Kritik. 
„Im allgemeinen Zusammenhang des Kantischen Denkens kann sich die End-
lichkeit […] niemals auf dem Niveau ihrer selbst reflektieren; sie kann sich dem 
Denken und dem Diskurs nur erst auf eine zweite Weise öffnen; aber das, worauf 
sie sich zu beziehen hat, ist keine Ontologie des Unendlichen; sondern sind viel-
mehr die apriorischen Bedingungen der Erkenntnis in ihrem Gesamtzusammen-
hang. Das besagt, dass die Anthropologie in doppelter Weise der Kritik unter-
worfen ist: als Erkenntnis den Bedingungen, die sie [die Kritik] festlegt, und dem 
Bereich der Erfahrung, den sie bestimmt; als Erforschung der Endlichkeit den 
anfänglichen, unüberschreitbaren Formen, die die Kritik darin offenbart.“138

Auf seiner Suche nach einem Maßstab für die legitimen Formen der Anthro-
pologie seit Kant – die in der Einleitung die wahren im Unterschied zu den fal-
schen Anthropologien genannt werden139 findet Foucault diesen in der Kanti-
schen Kritik. Die Einleitung endet somit mit der Forderung, dass die kantische 
Kritik regelgebend auf alle gegenwärtigen Anthropologien wirken soll: „Im all-
gemeinen Zusammenhang des Kantischen Denkens kann sich die Endlichkeit 
[…] niemals auf dem Niveau ihrer selbst reflektieren; sie kann sich dem Denken 
und dem Diskurs nur erst auf eine zweite Weise öffnen; aber das, worauf sie sich 
zu beziehen hat, ist keine Ontologie des Unendlichen; sondern sind vielmehr die 

132  Kant (1936): 63. 
133 Einleitung: 54. 
134  Siehe ibid.: 58. 
135 Ibid.: 75. 
136 Ibid.
137 Ibid.
138 Ibid.
139 Ibid.: 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


440 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

apriorischen Bedingungen der Erkenntnis in ihrem Gesamtzusammenhang.“140

Die Legitimität jeder Anthropologie, auch der kantischen, hängt von der Unter-
ordnung der Anthropologie unter die Instanz der Kritik ab.

7.
Insgesamt macht Foucaults Einleitung den Eindruck einer schwankenden Lektüre 
und eines fieberhaften Versuchs der ‚Rettung‘ der Kantischen Anthropologie. 
Auch wenn der ausdrückliche Kontakt zwischen Kritik und Anthropologie 
„gleich Null“141 ist, beruft sich die Lektüre auf die gemeinsame Struktur des 
Geistes142 und die „kreuzartige Analogie“143 einer architektonischen Umkehrung. 
Indem schließlich auf Grund eines Rückgriffs auf das Spätwerk Kants festgestellt 
wird, dass die anthropologische Frage lediglich einen Übergang144 zwischen Kri-
tik und Ontologie bildet und „keinen eigenständigen Inhalt“145 hat, wird die An-
thropologie marginalisiert: als „dieser beständige Rand, in bezug auf den das 
Zentrum immer verschoben ist, der aber stets auf dieses verweist und es be-
fragt.“146

In ihrem Schlussteil stellt die Einleitung eine merkwürdige und keineswegs 
rationale Abhängigkeit der Anthropologie von der Kritik fest, insofern (1) sich die 
Kritik von der anthropologischen Struktur löst und (2) die Anthropologie die Kri-
tik imitiert und ihr somit ähnlich wird. Doch, auf dem Weg der Ersetzung dieses 
Ähnlichkeitsverhältnisses zwischen beiden durch eine rationale Ordnung und 
Unterordnung marginalisiert sich die Anthropologie: „Man kann sagen, daß sich 
die Bewegung der Kritik von der anthropologischen Struktur gelöst hat: einerseits 
weil letztere sie von außen zeichnet, und andererseits weil sie ihren Wert nur aus 
ihrer Befreiung von der anthropologischen Struktur bezog, indem sie sich da-
gegen wandte und sie [die anthropologische Struktur] erst dadurch begründet hat. 
Die der Anthropologie eigene epistemologische Konfiguration mimte die Kritik;
doch ging es darum, vom Ansehen [der Kritik] nicht beeindruckt zu sein und der 
[eigenen] Ähnlichkeit [mit der Kritik] eine rationale Ordnung zurückzuerstatten.
Diese Ordnung bestand darin, die Anthropologie um die Kritik gravitieren zu las-
sen. Und diese wiederhergestellte Ordnung war für die Anthropologie die authen-
tische Form ihrer Befreiung, das Zutagetreten ihres wahren Sinnes: Sie konnte so 
als das erscheinen, worin sich der Übergang vom Apriori zum Fundamentalen, 
vom kritischen Denken zur Transzendentalphilosophie ankündigte.“147

140 Ibid.: 75. 
141 Ibid.: 46. 
142 Ibid.: 37 ff. 
143 Ibid.: 41. 
144 Ibid.: 55. 
145 Ibid.: 54. 
146 Ibid.: 76. 
147 Ibid.: 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 441 

8.
Dieser Befund ist nicht nur komplex, er ist auch unbefriedigend und zwar aus 
zwei Gründen:

(1) Es wird nicht klar, warum es dem Kant der Anthropologie nicht möglich 
ist, sich eindeutig zur Kritik der reinen Vernunft zu bekennen, warum in der An-
thropologie sich die Kritik zugunsten einer transzendentalen Weltontologie über-
winden muss, warum also Kant die Anthropologie nicht einfach unter die grenz-
ziehende Autorität der transzendentalen Logik und Dialektik stellen und damit 
jeglichen Zweifel an ihrer Legitimität als kritisch geläuterter Wissenschaft besei-
tigen kann. Es wird, jenseits des Gebrauchs eines griffigen Bildes, nicht klar, wa-
rum die Anthropologie sich damit begnügt, lediglich die Kritik zu mimen und wa-
rum die Ersetzung ihrer bloßen Ähnlichkeit mit der Kritik durch eine benennbare 
rationale Ordnung des Gravitierens zu ihrer Marginalisierung führen muss.  

(2) Gesetzt aber, die kantische Anthropologie wäre dennoch, vermöge dieser 
merkwürdigen Abhängigkeit von der Kritik, als „wahre“ und damit vorbildliche 
Anthropologie einzustufen: Es bliebe die Rätselfrage bestehen, woher denn die 
Tendenz zu den ‚falschen‘ Anthropologien rührt. Natürlich könnte man auf diese 
Frage in Anlehnung an Kant selbst mit dem Hinweis auf den unausrottbaren 
metaphysischen Trieb der endlichen Vernunft antworten, sowie, in einem weite-
ren Schritt, mit dem Hinweis auf den dialektischen Schein und die Paralogismen 
und Antinomien der reinen Vernunft. Doch wird damit zwar der transzendental-
kritisch beschreibbare Vorgang der anthropologischen Verfehlung als Überschrei-
tung der Grenzen möglicher Erfahrung angegeben, aber nicht ihre genealogische 
Herkunft und damit auch der Ort des „metaphysisch-anthropologischen Triebes“ 
in einem historischen System des Wissens. Genau diesen letzteren Modus der Er-
klärung der ‚inneren‘ Tendenz der falschen Anthropologien wird Foucault später 
in Ordnung der Dinge erproben. Dazu wird er – wie zwischenzeitlich auch in Ge-
burt der Klinik (1963) – eine Diskursanalyse einsetzen müssen, die in der Lage 
ist, die eigentümliche epistemische Konsistenz des klassischen Wissens sichtbar 
zu machen, sowie deren generelle Auflösung am Ende des achtzehnten Jahrhun-
derts.

Was sich aber in Foucaults Einleitung – im Durchgang durch ihre Analysen 
und Interpretationen – herauskristallisiert, ist, dass der Kantischen Anthropologie 
etwas irreduzibel Problematisches anhaftet, so dass sie im Rahmen von Kants 
Spätwerk zugunsten einer Ontologie der Welt zurückgenommen werden muss. 

Als Foucaults annotierte Übersetzung148 von Kants Anthropologie in pragma-
tischer Hinsicht, die den Hauptteil der Thèse complémentaire gebildet hatte, 
schließlich im Jahr 1964 veröffentlicht wurde, wurde dieser Publikation eine kur-
ze historische Anmerkung beigefügt, die an die Stelle der 128 Seiten umfassen-
den Einleitung trat.149 Der letzte Satz dieses kurzen Textes, als der Schlusssatz 

148  Kant (1964). 
149  „Geschichtlicher Abriss“, Michel Foucault (1963), Schriften I, Nr. 19: 391-397. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


442 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

einer letzten kleinen Fußnote, ist eine lapidare Ankündigung: „Die Beziehungen 
zwischen dem kritischen Denken und der anthropologischen Reflexion werden in 
einem späteren Werk untersucht werden.“150 Man hätte denken können, dass da-
mit eine künftige Veröffentlichung der Einleitung gemeint sei, die etwa aus 
Platzgründen nicht in die vorliegende Ausgabe aufgenommen werden konnte. 
Tatsächlich aber wurde die Einleitung zu Lebzeiten Foucaults niemals veröffent-
licht. Dafür wurde die angekündigte Untersuchung zwei Jahre später in den radi-
kal abgewandelten und methodologisch strengeren Rahmen von Ordnung der 
Dinge aufgenommen. 

51.3  Kant und das postklassische Wissensfeld  
(Ordnung der Dinge)

Foucaults Problematisierung der Anthropologie in der Einleitung und die darauf 
folgende Transformation seiner Kantlektüre sind seinen archäologischen Analy-
sen in Ordnung der Dinge gleichsam eingeschrieben. Deshalb ist eine Berück-
sichtung dieses Problematisierungshintergrunds sowie der Mutation der Kantlek-
türe von Bedeutung, wenn es darum geht, die Beschaffenheit des archäologi-
schen Diskurses selbst ins Auge zu fassen. Das Hauptmoment der Transforma-
tion der Untersuchungsarten in der Einleitung und in Ordnung der Dinge ist eine 
wesentliche Veränderung der Einstellung gegenüber der Anthropologie. Die Fra-
ge nach Maß und Möglichkeit einer „wahren“ Anthropologie, die in der Einlei-
tung eine grundlegende Rolle spielte, wird in Ordnung der Dinge gänzlich fallen 
gelassen. Damit geht eine radikale Transformation des Kantbezugs einher, die 
sich an vier Aspekten beider Werke bemerkbar macht.

(1) In Ordnung der Dinge erscheint die Anthropologie nicht mehr nur als 
eine isolierte Frage nach dem Wesen des Menschen, oder als eine Reflexions-
form, deren Wissenschaftlichkeit von bestimmten Kriterien abhängt. Sie er-
scheint zudem noch als eine Disposition des Denkens, die einsetzt, sobald die 
Frage nach dem Menschen aufgeworfen wird und die von einem bestimmten 
archäologisch herleitbaren Denksystem herrührt. Es geht also nicht mehr nur um 
Anthropologie als einen spezifischen Modus der Analyse, der einer reinen oder 
empirischen Wissenschaft zuzuordnen wäre, der sich in unterschiedlichen Ab-
ständen zur Psychologie befände, der dem Richtmaß der Kritik mehr oder weni-
ger unterworfen wäre. Vielmehr handelt es sich um eine Feldeigenschaft des 
postklassischen Wissens, eine diskursive Regelmäßigkeit, die den diversen an-
thropologischen Diskursen seit Kant, darunter den Humanwissenschaften, als ihr 
historisches Apriori abzulesen ist.151

150 Ibid.: 397. 
151  „Die Seinsweise des Menschen, so wie sie sich im modernen Denken herausge-

bildet hat, gestattet ihm, zwei Rollen zu spielen. Er ist gleichzeitig die Grundlage 
aller Positivitäten und auf eine Art, die man nicht einmal als privilegiert bezeich-
nen kann, im Element der empirischen Dinge präsent. Diese Tatsache, bei der es 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 443 

(2) Damit geht es nicht mehr um die transzendentalkritische Scheidung zwi-
schen einer wahren und einer falschen Anthropologie, sondern um die archäolo-
gische ‚Freilegung‘ einer Wissensdisposition, die nicht bloß unerwünscht und 
nicht nur zu überwinden ist, sondern deren bevorstehendes Ende diskursanaly-
tisch festzustellen ist. Dabei ist das Verschwinden der anthropologistischen Wis-
sensdisposition, wie bereits mehrfach betont wurde, durch den Einsatz des 
archäologischen Diskurses selbst mitbedingt, was natürlich auch heißt: durch den 
archäologischen Akt der Feststellung dieses Verschwindens. 

(3) An die Stelle der Suche nach einem kritischen Richtmaß der Anthropolo-
gie tritt also die Suche nach den archäologischen Bedingungen nicht nur der di-
versen Anthropologien und der anthropologistischen Disposition, sondern auch 
der Kritik selbst. Es geht also nicht mehr um die Überprüfung der Autorität der 
Kritik über die Anthropologie, sondern um die Frage nach dem gemeinsamen 
Bedingungsboden von Kritik und Anthropologie. 

(4) Das Feld der Analyse ist deshalb nicht mehr das Werk Kants allein, son-
dern der postklassische Diskurs, der aus Aussagen besteht, die über so verschie-
dene Wissenschaften und Reflexionsformen verstreut sind wie Marxismus, Posi-
tivismus, Phänomenologie, aber auch vergleichende Philologie, Biologie, politi-
sche Ökonomie usw. Innerhalb dieses Wissensfeldes finden die transzendental-
philosophischen Stellungnahmen Kants ihren Ort. 

Insgesamt signalisieren diese vier Unterschiede eine Blickwendung, die für 
die archäologische Analyse konstitutiv ist und einen völlig veränderten Zugang 
zum Kantischen Denken ermöglicht, so dass überhaupt erst verständlich wird, 
warum in Ordnung der Dinge – im Gegensatz zur Einleitung – so spärlich von 
Kant die Rede ist. Diese Blickwendung bringt mit sich, dass sich die historiogra-
phische Aufmerksamkeit in erster Linie auf eine ‚Logik‘ der Transformation der 
historischen Seinsweisen der Sprache richtet und dadurch erst in der Lage ist, die 
anfänglichen Anzeichen einer Krise der Repräsentation auszumachen. Diese Kri-
se, die in der zweiten Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts sichtbar wird – als 
eine Krise der Synthesis im Allgemeinen; und als eine neuartige Frage nach der 
Möglichkeit überhaupt der Synthese von Repräsentationen im Besonderen –, 
meldet sich in der kritischen Reflexion Kants, sowie in der ideologischen Refle-
xion Destutt de Tracys. Die Fragen, die sich beide stellen, betreffen die Synthe-
sis, denn sie finden „im gleichen Punkt ihre Anwendung: im Verhältnis der Re-
präsentationen zueinander.“152 Die Verbindung oder Synthesis der Repräsenta-
tionen ist zum Rätsel geworden.

sich nicht um das allgemeine Wesen des Menschen, sondern ganz einfach um je-
nes historische Apriori handelt, das seit dem neunzehnten Jahrhundert als fast 
evidenter Boden für unser Denken dient, diese Tatsache ist ohne Zweifel für den 
Status entscheidend, den man den ‚Humanwissenschaften‘ […] geben muss […] „ 
[OD: 413. (Hervorh. v. Verf.).] 

152  OD: 298. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


444 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Während aber Destutt bei dem Versuch, das Rätsel zu klären, im Raum der 
Repräsentation bleibt, verlässt Kant diesen Raum. Im Rahmen einer archäologi-
schen Lesart des Epochenbruchs wird der Kontrast zwischen Kants Fragestellung 
und derjenigen von Destutt de Tracy hervorgehoben. Zwar stellt Destutt die glei-
che Frage wie Kant: die Frage nach dem Grund der Verknüpfung aller Repräsen-
tationen. Zwar ist auch seine Antwort die gleiche wie bei Kant: die Empfindung.
Aber er bestimmt die Empfindung selbst als den minimalen Stand aller Repräsen-
tation, das heißt: durchaus als Repräsentation, aber mit minimalem Gehalt. Da-
mit findet bei Destutt die Synthesis der Repräsentationen – über das Moment der 
Empfindung – ihren Boden im Wesen der Repräsentationen selbst. Auch Kant 
betrachtet die Empfindung als den Ausgangspunkt von Repräsentationen. Im 
Unterschied zu Destutt aber erscheint für ihn die Empfindung nur als eine Kom-
ponente der Repräsentation, nämlich ihre Materie. Die Form der Repräsentation 
aber lässt sich erst – anhand eines neuen Typs von Reflexion, der transzendenta-
len Reflexion, außerhalb des Raumes der Repräsentation erkennen. Die Empfin-
dung gilt also nicht wie bei Tracy als minimale Repräsentation und damit als 
Prinzip und alleinige Quelle der Erkenntnis. Bei Kant hat die Empfindung, als 
die Materie der Repräsentation, ihre Quelle im transzendenten Ding, dessen Ort 
aber außerhalb der Repräsentation ist.

Im Falle der positiven Wissenschaften befindet sich die Quelle der Empfin-
dung auch außerhalb der Repräsentation. Aber sie ist nicht, wie bei Kant, im Nou-
menalen zu suchen, sondern in den Empirizitäten, d.h. in den (nichtrepräsentierba-
ren) empirischen Wesen der Gegenstände der neuartigen postklassischen Wissen-
schaften. Diejenigen unter diesen empirischen Wesen, die für eine Archäologie der 
Humanwissenschaften von Relevanz sind, sind die Sprache, das Leben, die Arbeit,
die alle ihren Ort außerhalb der Repräsentation haben. Das gesamte Feld des post-
klassischen Wissens offenbart das Auftauchen eines gespaltenen Außen- und Be-
dingungsraums der Repräsentation, der sich zwischen einer noumenalen Sphäre 
diesseits und einer Sphäre der Empirizitäten jenseits der Repräsentation verteilt. 

Die genannte Wendung des Blicks bringt also mit sich, dass in Ordnung der 
Dinge keine spezifische und werkorientierte Einschätzung der Kantschen Anthro-
pologie geboten wird. Es geht ausnahmslos um die Eigenschaften eines Wissens-
feldes, das sich zwischen einem transzendentalkritischen und einem positivisti-
schen Wissen erstreckt. Zu den Implikationen dieser archäologischen Analyse 
gehört durchaus, dass sich auch die kantische Anthropologie in den Doppelungen 
des Menschen verfängt, insofern sie die anthropologische Frage aufwirft. Die an-
thropologistischen Eigenschaften dieses Wissensfelds offenbaren sich erst, wenn 
die Frage nach der archäologischen Herkunft der kritischen Scheidung zwischen 
Sein und Denken gestellt wird. Der Weg der Analyse, den diese Frage diktiert, 
führt gleichsam zur archäologischen Tiefe dieser Scheidung und zur Freilegung 
des Epochenbruchs, der als eine Diskontinuität (Trübung) im Herzen der Reprä-
sentation erscheint. Im Verlauf der archäologischen Analyse vertiefen und verall-
gemeinern sich gewissermaßen die kantischen Unterscheidungen, bis darin der 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 445 

Zusammenbruch des klassischen Wissens – und darüber hinaus die epistemische 
Konsistenz dieses untergegangenen Wissenssystems – sichtbar wird.  

Die Transformation der Kantlektüre, die zwischen der Einleitung und Ord-
nung der Dinge zu verzeichnen ist, besteht also hauptsächlich in einem grund-
sätzlichen Einstellungswechsel im Hinblick auf die kantische Kritik und ihre phi-
losophiegeschichtlich Radikalität. Die wichtigste Anzeige dieses Einstellungs-
wechsels ist eine Umkehrung des Verhältnisses zwischen Kants Kritik und der 
Epochenwende im Verlauf der ‚Archäologisierung‘ von Foucaults Kantlektüre. 
Denn die kantische Kritik erscheint in der archäologischen Perspektive nicht 
mehr als radikale Wende und Auslöser eines epistemischen Bruchs. Vielmehr ist 
der epistemische Bruch selbst als archäologische Bedingung des kantischen Den-
kens anzusehen und Kants Kritik als eine Reaktion auf die Trübung der Reprä-
sentation. Wir fassen kurz die eher spärlichen aber gewichtigen Angaben in Ord-
nung der Dinge zusammen, die sich auf die Rangordnung zwischen der kanti-
schen Kritik und jener Epochenwende gegen Ende des achtzehnten Jahrhunderts 
beziehen, die archäologisch als epistemischer Bruch einzustufen ist. Dieser 
Bruch meldet sich als ein Rückzug einerseits des Seins und andererseits des 
Denkens/Wissens aus dem Raum der Repräsentation, während die kantische Kri-
tik archäologisch nur noch als die erste philosophische Reaktion auf beide Rück-
zugsbewegungen erscheint. Einerseits „sanktioniert [Kants Kritik]… zum ersten 
Mal jenes Ereignis der europäischen Kultur, das dem Ende des achtzehnten Jahr-
hunderts zeitgenössisch ist: den Rückzug des Denkens […] und des Wissens […] 
aus dem Raum der Repräsentation.“153 Das tut sie, indem sie die Repräsentation 
„von ihren De-jure-Grenzen“154 her befragt. Andererseits ist die kantische Kritik 
die „erste philosophische Bestandsaufnahme [constat]“155 jener „Verschiebung 
des Seins im Verhältnis zur Repräsentation“156 und markiert somit „die Schwelle 
unserer Modernität.“157. In der archäologischen Perspektive ist also die kantische 
Kritik nicht mehr Ursache, sondern Folge des Epochenbruchs. Mit der Entde-
ckung der Vorgängigkeit des Epochenbruchs verschiebt sich das Augenmerk der 
Untersuchung: Der Ausgangspunkt einer archäologischen Analyse der postklas-
sischen Anthropologien ist nicht mehr die kantische Kritik, sondern jene gewalti-
ge Transformation an der „Schwelle unserer Modernität“158, in deren Verlauf die 
klassische Wissensordnung Stück für Stück demontiert und aus ihren Ruinen 
gleichsam ein neuartiges Wissenssystem zusammengesetzt wird, dem ein Denken
des Gleichen eingeschrieben ist und dessen Eigentümlichkeit darin besteht, dass 

153  OD: 299. (Hervorh. v. Verf.) 
154 Ibid.
155  OD: 302. 
156 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) 
157  OD: 299. 
158 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


446 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

es sich im Element einer Dauerkrise einrichtet: Krise der Synthesis, Krise der 
Wahrheit, Krise der Begründung.159

51.4  Wendepunkt der Kantlektüre  
(„Vorrede zur Überschreitung“) 

1.
Wir erinnern uns, dass Foucaults Analyse in der Einleitung zur Thèse complé-
mentaire damit endet, dass die kantische Anthropologie aus der allgemeinen Be-
gründungskrise der modernen Anthropologien herausgenommen wird. Zwar ist 
der Kontakt zwischen der Kritik und der Anthropologie bei Kant „gleich 
Null“160, da zwischen ihnen keine gegenseitige Bezugnahme und kein explizier-
tes Begründungsverhältnis besteht. Dennoch erscheint die kantische Anthropolo-
gie als eine „kreuzartige“161 Wiederholung der Kritik, die die kritische Architek-
tonik umkehrt und das Apriori verzeitlicht. Die Struktur dieser Wiederholung 
offenbart die Vorgängigkeit der Kritik und zeigt an, dass die Anthropologie auf 
den Strukturen des Apriori beruht.162

Im Gegensatz dazu stellt Foucault im Rahmen der archäologischen Analysen 
in Ordnung der Dinge die kantische Kritik auf den gleichen Bedingungsboden 
wie die diversen postklassischen Anthropologien und Humanwissenschaften. 
Demnach „markiert“163 einerseits die kantische Kritik eine epistemische Krise, 
die in einer Öffnung des klassischen Wissens besteht: in der Öffnung des Raumes 
der Repräsentation, der nunmehr auf die Sphären des Transzendentalen und der 
Empirizitäten verweist sowie, im Allgemeinen, auf die auseinander getretenen 
Sphären des Denkens und des Seins. Andererseits geraten die postklassischen 
Anthropologismen in den Strudel einer unbeendbaren Begründungsbewegung, in 
der sich das humanwissenschaftliche Wissen, dessen Objekt die positive End-
lichkeit des Menschen ist, auf die fundamentale Endlichkeit eben dieses Men-

159  Aus diesem Grund können wir die Einschätzung von Béatrice Han nicht teilen, 
dass Foucaults Einleitung zur Thèse complémentaire eine Urgeschichte darstelle, 
die Foucaults Anthropologismusbefund in Ordnung der Dinge zu erklären vermag: 
„Although it has never been published, Foucault’s Commentary can […] be regar-
ded as the prehistoriy to chapters 7 and 9 of the Archaeology of the Human Scien-
ces and be fruitfully used to explain Foucault’s negative diagnosis of modernity as 
trapped within the ‚anthropological sleep‘, along with his rejection of humanism.“ 
[Han (2003): 129.] Gemäß dem Ansatz der vorliegenden Arbeit, die von einer Dis-
kontinuität zwischen beiden Schriften ausgeht, erscheint Foucaults Kantlektüre in 
der Einleitung eher in ihrem Kontrast gegenüber der archäologischen Kantlektüre 
in Ordnung der Dinge als ergiebig. Denn erst im Ausgang von diesem Kontrast 
lässt sich die Wende zu einer archäologischen Kantlektüre genauer ausmachen. 

160 Einleitung: 46. 
161 Ibid.: 41. 
162 Ibid.: 75. 
163  „Gegenüber der Ideologie markiert die kantische Kritik die Schwelle unserer Mo-

derne.“ [OD: 299.] 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 447 

schen zu stützen versucht. Es handelt sich um ein anthropologistisches Selbstbe-
gründungsprojekt, das auf dem Niveau einer empirischen Reflexion stattfindet 
und als eine Schließung des gespaltenen Außen der Repräsentation funktionieren 
will. Unter der Lenkung der anthropologischen Frage: „Was ist der Mensch?“ 
bedient sich der Anthropologismus eines Denkens des Gleichen und erscheint als 
der fortgesetzte Versuch einer Schließung des Raumes, der seit der Trübung der 
Repräsentation zwischen dem Denken und dem Sein geöffnet wurde. Diese 
Schließung ist weder eine sporadische Begebenheit noch eine vereinzelte philo-
sophische Tat, vielmehr durchzieht die anthropologische Frage „das Denken seit 
dem Anfang des neunzehnten Jahrhunderts. Sie nimmt unter der Hand und im 
voraus die Vermengung des Empirischen und Transzendentalen vor, deren Tei-
lung Kant indessen gezeigt hatte.“164 Der epistemische Bruch, das sich gegen 

164 Ibid.: 410. Dieser Befund, dass die Anthropologien die von Kant geschiedenen 
Ebenen vermischen, ist allerdings nicht als eine Rückkehr zur kantischen Kritik 
einzustufen, denn die archäologische Vorgehensweise gestattet keine Kritik kanti-
schen Typs. Was die Archäologie stattdessen eher unternimmt, ist so etwas wie 
eine ‚topische‘ Kritik, die als eine Abwandlung von Kants Kritik an der Amphibo-
lie der Reflexionsbegriffe angesehen werden kann. Bekanntlich kritisiert Kant die 
Denker des klassischen Zeitalters, allen voran Leibniz [Kant (1781/87): 292-296 
(B 323/A 270 – B 332/A 276)], indem er ihnen eine „Amphibolie“ vorwirft. Diese 
Denker vermochten nämlich nicht zu unterscheiden, ob eine Erkenntnis ihren 
Ausgang in der Sinnlichkeit oder im reinen Verstand hat. Auch die Archäologie 
stellt so etwas wie eine dem Anthropologismus zugrunde liegende ‚Amphibolie‘ 
fest, denn auch bei diesen findet eine Vermischung oder Verwechselung der Ebe-
nen des Transzendentalen und des Empirischen statt. Aber es handelt sich hier 
nicht um eine Kritik, die im Namen einer kritisch gesicherten Wahrheit geführt 
wird, auf der Grundlalge etwa einer Logik der Wahrheit, wie Kant seine transzen-
dentale Analytik nennt. [Siehe Kant (1781/87): 105 f. (B 87/A 62, 63), siehe dazu 
auch Kapitel 13 dieser Arbeit, Anmerkung 13.] Stattdessen wird der anthropolo-
gistischen Amphibolie ein Ort in einer diskontinuierlichen Geschichte des Den-
kens zugewiesen. [Siehe Lebrun (1988): 26.] Erst ein solcher Akt der archäologi-
schen „Situierung“ offenbart, dass der Ort des Anthropologismus im Verschwin-
den begriffen ist, nicht zuletzt dank dem Einsatz des archäologischen Diskurses 
selbst. Denn der epistemische Ort des Anthropologismus ist bedingt durch die 
Zerstreuung der Sprache, die ihrerseits durch den Einsatz des archäologischen 
Diskurses selbst ‚aufgehoben‘ werden kann. Der Weg dieser ‚Aufhebung‘ verläuft 
über die Entdeckung des ontologischen Raumes der Sprache, die als eine neuarti-
ge „Sprechposition“ eines archäologisch sprechenden ‚Subjekts‘ dient. Indem al-
so die Archäologie spricht, geschieht, wie diese Arbeit darlegen will, eine erneute 
Sammlung der Sprache und damit eine diskursive Verschiebung, die ein Ver-
schwinden der anthropologistischen Amphibolie zeitigt. Deshalb sagt Foucault 
„niemals“, wie Gérard Lebrun betont, „daß ein philosophisches Denken einem 
Irrtum zum Opfer gefallen sei.“ [Ibid.] Vielmehr bedient er sich des archäologi-
schen Hinweises, dass ein bestimmtes Denken Kind seiner Zeit ist, insofern es 
gewisse epistemische Regelmäßigkeiten aufweist. Die archäologische Kritik be-
steht also darin, dass sie ein bestimmtes Denken – und dazu zählt eben auch der 
Anthropologismus und seine Amphibolie – innerhalb einer bestimmten Episteme 
situiert. Lebrun setzt diese archäologische ‚Topik‘ zu recht der herkömmlichen 
transzendentalen und phänomenologischen Kritik entgegen: „Situieren ist etwas 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


448 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Ende des achtzehnten Jahrhunderts als eine wesentliche Trübung der Repräsenta-
tion und als ein Auseinandergleiten von Sein und Denken meldet, schafft die 
Möglichkeit sowohl seiner kritischen „Bestandsaufnahme [constat]“165 durch 
Kant, als auch seiner anthropologistischen Schließung. Damit erscheint der An-
thropologismus als der unwillkürliche Versuch eines Anschlusses an die große 
Einheit des klassischen Wissens, jedoch unter den Bedingungen eines endlichen 
Wissens, das nicht länger im Unendlichen begründet ist. Nicht nur ist also die 
Einsicht in die kritische Öffnung des Raums der Repräsentation auf Kant zurück-
zuführen, dessen Denken archäologisch als die erste Reaktion auf diese Öffnung 
gilt. Auch die anthropologistische Schließung findet im kantischen Denken statt, 
die somit „vielleicht die grundlegende Position [bildet], die das philosophische 
Denken von Kant bis zu uns bestimmt und geleitet hat.“166

2.
Diese tendenzielle Gleichstellung von Kritik und Anthropologie vor dem Hinter-
grund einer epistemischen Öffnung, die eine deutliche Abkehr von der Kantlek-
türe der Einleitung signalisiert, meldet sich bereits drei Jahre vor Ordnung der 
Dinge in einer ausdrücklichen Formulierung in „Vorrede zur Überschreitung.“ 
Dort versucht Foucault, das Denken der Überschreitung in seiner ganzen Ereig-
nishaftigkeit zu kennzeichnen und unternimmt eine Standortsbestimmung dieses 
Denkens in der Geschichte der Philosophie seit Kant: „Man kann ohne Zweifel 
sagen, daß es [das Denken der Überschreitung] aus der Öffnung der abendländi-
schen Philosophie hervorgegangen ist, die von Kant vollzogen wurde, als er in 
einer noch rätselhaften Weise den metaphysischen Diskurs und die Reflexion 
über die Grenzen unserer Vernunft artikuliert hat. Am Ende hat Kant allerdings 
selber diese Öffnung innerhalb der anthropologischen Frage wieder geschlossen,
auf die er letzten Endes alle kritischen Fragen bezogen hat. In der Folge hat man 
sie als Gewährung einer endlosen Frist für die Metaphysik verstanden, denn die 
Dialektik hat an die Stelle der Infragestellung des Seins und der Grenze das Spiel 
des Widerspruchs und der Totalität gesetzt. Um uns aus dem dialektisch-anthro-
pologischen Schlummer zu wecken, bedurfte es der Nietzscheschen Figuren des 

anderes als kritisieren, die Koordinaten eines Platzes zu bestimmen ist etwas an-
deres als unerkannte Voraussetzungen ins Licht zu rücken.“ [Lebrun (1988): 29.] 
Doch kann man einen Schritt weiter gehen und versuchen, wie wir es eben getan 
haben, die archäologische ‚Topik‘ selbst als eine andere Art von Kritik zu be-
stimmen, die nicht im Namen einer Wahrheit geübt wird, sondern der Wahrheit 
selbst vorausgeht, insofern sie eine Genealogie und Geschichte der Wahrheit 
sichtbar macht und mit genau diesem Akt die Geschichte der Wahrheit voran-
treibt. Die archäologische Kritik ist, wie im Verlauf dieser Arbeit mehrfach betont 
wurde, zugleich eine Intervention. Ihre Kritik ist eine diskursive Handlung, die 
das Kritisierte, d.h. den Menschen der Humanwissenschaften, auf der Ebene des 
Diskurses zum Verschwinden bringt. 

165  OD: 302. 
166  OD: 412. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 449 

Tragischen und des Dionysos, des Todes Gottes, des Hammers des Philosophen, 
des Übermenschen, der auf Taubenfüßen kommt, und der Wiederkunft.“167

An diesem Textauszug fallen zwei Verschiebungen der Kantlektüre auf: ers-
tens im Verhältnis zum Interpretationsrahmen der Einleitung; zweitens im Ver-
hältnis zur Diskursanalyse in Ordnung der Dinge:

(1) Im Unterschied zur Einleitung erhält Kant hier einen Doppelstatus. Er ist 
einerseits derjenige, der „die Öffnung der abendländischen Philosophie […] voll-
zogen hat.“168 Das steht durchaus im Einklang mit der Kantlektüre der Einleitung,
der zufolge die kantische Kritik die entscheidende Lektion enthält, die von den 
aktuellen Anthropologien nicht beachtet wird169: das Postulat der Unterscheidung 
zwischen Denken und Sein, zwischen dem Transzendentalen und dem Empiri-
schen, mit der erst die vorkantische Metaphysik mit ihren Vermengungen „geöff-
net“ werden kann. Andererseits aber ist Kant auch derjenige, der diese Öffnung 
„mit der anthropologischen Frage wieder geschlossen“170 hat, womit der Kantlek-
türe der Einleitung widersprochen wird. Denn jetzt erscheint die anthropologische 
Frage im allgemeinen Kontext der Kantischen Problematisierung weder als mar-
ginal, noch als bloßer Übergang zwischen Kritik und Ontologie. Im Rahmen die-
ser gespaltenen Neueinschätzung Kants, die komplexer ist als in der Einleitung,
die aber im Rahmen dieser knappen Bataille-Würdigung nicht ausgeführt werden 
kann, scheint selbst die kantische Anthropologie die „Lektion“ Kants171 zu ver-
gessen und sich dem Postulat der Unterordnung unter die Kritik zu entziehen.

(2) Im Unterschied zu Ordnung der Dinge aber handelt es sich hier erstens um 
die Öffnung der (abendländischen) Philosophie und nicht eines epochenspezifi-
schen, epistemisch verfassten Wissens, nämlich des klassischen Ordnungswis-
sens. Das heißt: Es wird nicht auf eine Gesamtheit von Aussagen Bezug genom-
men, die denselben epistemischen Regeln unterworfen sind – d.h.: auf einen Dis-
kurs –, sondern auf eine Disziplin namens Philosophie. Wir erinnern uns, dass 
Foucault sechs Jahre später, gleich im ersten Kapitel der Archäologie des Wissens,
die Kategorie der Disziplin oder Wissenschaft zu jenen „Einheiten des Diskurses“ 

167  VÜ: 40 (m). „On peut dire sans doute qu’elle nous vient de l’ouverture pratiquée 
par Kant dans la philosophie occidentale, le jour où il a articulé, sur un mode en-
core bien énigmatique, le discours métaphysique et la réflexion sur les limites de 
notre raison. Une telle ouverture, Kant a fini lui-même par la refermer dans la 
question anthropologique à laquelle il a, au bout du compte, référé toute 
l’interrogation critique; et sans doute l’a-t-on par la suite entendue comme délai 
indéfiniment accordé à la métaphysique, parce que la dialectique a substitué à la 
mise en question de l’être et de la limite le jeu de la contradiction et de la totalité. 
Pour nous éveiller du sommeil mêlé de la dialectique et de l’anthropologie, il a 
fallu les figures nietzschéennes du tragique et de Dionysos, de la mort de Dieu, du 
marteau du philosophe, du surhomme qui approche à pas de colombe, et du Re-
tour.“ [„Préface à la transgression“, Foucault (1963), DE I, no. 13: 239.] 

168 Ibid.
169 Einleitung: 74-75. 
170  VÜ: 40. 
171 Einleitung: 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


450 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

rechnet, die in Klammer zu setzen sind, damit der spezifische Raum des Diskurses 
in Erscheinung treten kann.172 Das heißt aber: In „Vorrede zur Überschreitung“ ist 
jene Form von Diskursanalyse, die den methodologischen Rahmen der Ausfüh-
rungen in Ordnung der Dinge abgibt, noch nicht aufgetaucht. Die eben zitierte 
Stellungnahme gehört eher in den Rahmen der Philosophiegeschichte.  

Zweitens erscheint hier Kant als derjenige, der die genannte „Öffnung der 
abendländischen Philosophie“ vollzogen hat. Im französischen Original wird da-
für das Wort pratiquer verwendet, das so viel wie ausüben, tun, unternehmen
bedeutet. Das heißt: Kant ist derjenige, der die Öffnung, genauer, das Öffnen der 
Öffnung ‚unternimmt‘, der also selbst, anhand seiner transzendentalkritischen 
Unterscheidungen, die abendliche Philosophie öffnet. Im Unterschied dazu wird 
in Ordnung der Dinge das kantische Unternehmen als die „erste philosophische 
Bestandsaufnahme“ „jener Verschiebung des Seins im Verhältnis zur Repräsen-
tation“173 gekennzeichnet. Die Bestandsaufnahme (constat) ist keine originäre 
epistemische Aktion, sondern lediglich eine Reaktion auf eine Verschiebung, die 
im Rückzug des Seins aus dem Raum der Repräsentation besteht und somit nicht 
bloß für das Feld der Philosophie relevant ist, sondern im gleichen Maße für die 
anderen diskursiven Regionen, die derselben epistemischen Regel der Transpa-
renz der Repräsentation unterworfen sind. Dieser diskursive Gesamtbereich, den 
die archäologische Diskursanalyse einer vergleichenden Lektüre unterzieht, be-
steht aus der Allgemeinen Grammatik, der Naturgeschichte, der Analyse der 
Reichtümer. Kant ist also der erste, der auf die Krise des epistemischen Bruchs 
an der Schwelle zum postklassischen Wissen philosophisch reagiert. Somit er-
scheint die „Vorrede zur Überschreitung“ als ein Wendepunkt zwischen der Ein-
leitung und der Ordnung der Dinge, an dem die Transformation der Kantlektüre 
gleichsam auf halbem Weg eingefroren erscheint.

Drittens wird hier das dialektische Denken mit dem anthropologischen identi-
fiziert und beide werden auf die Urheberschaft Kants zurückgeführt, der den kriti-
schen Bruch zwischen Denken und Sein aufreißt, um ihn wieder selber anthropo-
logisch zu schließen.174 Im Unterschied dazu wird in Ordnung der Dinge keines-
wegs die Dialektik mit der Anthropologie identifiziert, vielmehr erscheint die Dia-

172  Siehe Kapitel 1, „Die Einheiten des Diskurses“, AW: 33-47. 
173  OD: 302/MC: 258 (m). „[…] ou plutôt à partir de ce décalage de l’être par rapport 

à la représentation dont le kantisme est le premier constat philosophique […]“ 
[MC: 258. (Hervorh. v. Verf.).] 

174  Das entspricht eher jener Verkürzung, die Herbert Schnädelbach im Rahmen sei-
ner Projektionsthese Foucaults Diskursanalyse in Ordnung der Dinge unterstellt: 
„Meine These ist […] : Foucaults Bild des philosophischen Diskurses der Moder-
ne ist das Ergebnis einer junghegelianischen Projektion, die unhaltbar ist; die An-
wendung seiner Archäologie der Humanwissenschaften […] auf die jüngste Phi-
losophiegeschichte vermag nicht zu befriedigen.“ [Schnädelbach (1989): 240.] 
Wie aber bereits angedeutet wurde (Anmerkung 92 dieses Kapitels), trifft Schnä-
delbachs Kritik für die ausgereifte Form der Diskursanalyse in Ordnung der Din-
ge nicht mehr zu. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 451 

lektik als ein Beispiel des Anthropologismus unter anderen. Anstelle der Anthro-
pologie als Disziplin oder Werk handelt es sich um eine anthropologistische Wis-
sensdisposition, die sich zwar in der Dialektik manifestiert, aber eben so sehr auch 
in einer „Ontologie ohne Metaphysik“: „Ein dialektisches Spiel und eine Ontolo-
gie ohne Metaphysik verlangen nach einander und entsprechen einander durch das 
moderne Denken hindurch und während seiner ganzen Geschichte.“175

Viertens sind die „Öffnung der abendländischen Philosophie“ und das Ende 
der Metaphysik nicht mehr eine vereinzelte philosophische Tat. Vielmehr zeigen 
sie sich als einen vielfältig auftauchenden Verlust der Transparenz der Repräsen-
tation an der Oberfläche des klassischen Diskurses: in Gestalt eines Epochen-
bruchs also, der zwar die Bedingung für das Aufkommen der Anthropologismen 
darstellt, keineswegs aber den Charakter einer ihnen chronologisch vorausgehen-
den Ursache hat, wie man dies unserem Zitat aus „Vorrede zur Überschreitung“ 
durchaus entnehmen könnte. Vielmehr hat der Epochenbruch bzw. das Ende der 
Metaphysik im Verhältnis zur Anthropologisierung des Denkens den Charakter 
eines komplementären Ereignisses: Das „Ende der Metaphysik ist nur die negati-
ve Seite eines viel komplexeren Ereignisses, das sich im abendländischen Den-
ken vollzogen hat. Dieses Ereignis ist das Auftauchen des Menschen.“176

3.
Diese Unterschiede gegenüber der Kantlektüre in der Einleitung einerseits und in 
Ordnung der Dinge andererseits deuten auf einen merkwürdigen Zwischenstatus 
der „Vorrede zur Überschreitung“. Sie hat einerseits den Interpretationsrahmen 
der Einleitung verlassen. Andererseits aber fehlt ihr noch die diskursanalytische 
‚Verallgemeinerung‘, die in Ordnung der Dinge vorliegt. Damit erscheint dieser 
kleine Text über die Überschreitung als der Ort einer ‚Selbstüberschreitung‘ der 
Kantlektüre Foucaults, die für die Konsolidierung der archäologischen Methode 
in dem Zeitraum zwischen Wahnsinn und Gesellschaft und Archäologie des Wis-
sens nicht ohne Bedeutung ist. 

Dass der Vollzug des genannten Wandels der Kantlektüre gerade die Gestalt 
einer Reflexion über die Überschreitung annimmt, ist sicher kein Zufall. Denn 
nach einigen anfänglichen Anläufen zur Charakterisierung der Überschreitung und 
ihrer Verbindung mit der Figur der nichtpositiven Affirmation,177 weist Foucault 
auf die frühkantische Unterscheidung der zwei Negationen hin.178 Das heißt: Auch 
das Denken der Überschreitung ist, wie, gemäß der archäologischen Analyse der 
„Denksysteme“, jedes andere Denken, nicht ohne Voraussetzung. Das historische 
Apriori eines Denkens der Überschreitung ist der epistemische Bruch, der sich in 
der frühkantischen Unterscheidung zwischen den zwei Negationen anzeigt. Das 
Denken der Überschreitung setzt also den epistemischen Bruch an der Schwelle 

175  OD: 409. 
176  OD: 383. 
177  Siehe Ibid.: 32-38. 
178 Ibid.: 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


452 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

zwischen dem klassischen Zeitalter und der anthropologistischen Moderne voraus, 
den dieser kleine Text über Bataille noch nicht in seiner vollen Tragweite zu den-
ken vermag, den er in Anlehnung an Nietzsche mit dem Ausdruck „Tod Gottes“ 
bezeichnet, und der erst in den ausladenden archäologischen Analysen in Ordnung
der Dinge auseinander gelegt werden kann. In anderen Worten setzt das Denken 
der Überschreitung den epistemischen Bruch am Ende des klassischen Zeitalters 
als eine Art epistemischer ‚Ur-Überschreitung‘ voraus, mit dem erst das Denken 
der Überschreitung überhaupt sinnvoll erscheinen kann.179

Damit aber erscheint diese Vorrede selbst, mit ihrer gegenüber der Einleitung
vollzogenen Neueinschätzung Kants, als eine Überschreitung in die Richtung 
einer archäologischen Lektüre des epistemischen Bruchs, der in den kantischen 
Unterscheidungen sichtbar wird: einer Lektüre, die in der Weise der nichtpositi-
ven Affirmation der Leere dieses Bruchs vollzogen werden kann und deren Ver-
fahrensform ansatzweise gerade bei Kant zu entdecken ist.180 Die Vorrede zur 
Überschreitung beinhaltet also selbst einen Akt der Überschreitung: eine diskur-
sive Überschreitung zur Sprache der Überschreitung hin, deren „verdorrten 
Wurzeln […] [und] verheißungsvolle Asche […] man bei Bataille finden“181

kann. Wir erinnern uns, dass Kant diesen Bruch, den seine Unterscheidung der 
Negations- und Urteilsarten aufdeckt, achtzehn Jahre später wieder zudeckt. Das 
tut er, indem er das transzendentale Subjekt (und den inneren Sinn) einführt: als 
Medium des Vergleichs der in synthetischen Urteilen vorkommenden heteroge-
nen Begriffen. Foucault aber umgeht dieses Medium, das die Diskontinuität der 
realen Verknüpfungen anhand der Kontinuität des transzendentalen Subjekts 
überbrücken soll, und kehrt zurück zur vorkritischen Unterscheidung Kants. Erst 
dieser Rückgriff auf den vorkritischen Kant, dessen Spuren in „Vorrede zur 
Überschreitung“ vorliegen, erlaubt die Entdeckung der Figur der nichtpositiven 
Affirmation, sowie die Aufdeckung des ontologischen Raumes der Sprache. 

Somit zeigt sich in diesem kleinen Text über Bataille eine dreifache Über-
schreitung auf drei unterschiedlichen Ebenen: (1) die Überschreitung des klassi-
schen Wissens, die im Analyse-Rahmen des kleinen Bataille-Textes in Gestalt 
der kantischen Unterscheidung zwischen den zwei Negationen sichtbar wird; und 
die sich später in der ausgereiften Archäologie in Ordnung der Dinge als episte-
mischer Bruch und Trübung der Repräsentation meldet: als das Auftauchen der 
synthetischen Urteile bei Kant, das Auftauchen der vergleichenden Philologie 
und der sich darin vollziehenden Objektivierung der Sprache usw. (2) die Über-
schreitung des Diskurses der postklassischen Wissenschaften bei Bataille, Blan-
chot, Nietzsche, die den Einsatz der nichtpositiven Affirmation und die Freile-
gung eines grundlegenden Raumes der Übertragungen involviert: des ontologi-
schen Raumes der Sprache, der in der postklassischen Domäne der Literatur, ver-

179  Siehe Abschnitt 52 dieses Exkurses. 
180  Siehe Abschnitt 52.2. 
181  VÜ: 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 453 

standen als eine Sprache des Raumes, sichtbar wird182; (3) die Selbstüberschrei-
tung der Kantlektüre Foucaults, die zur Entstehung einer spezifisch archäologi-
schen Einschätzung der Geschichte der postklassischen Philosophie führt. 

52.   Die nichtposit ive Aff i rmation

52.1  Foucaults Rückgriff auf Kant  
und die Entdeckung des ontologischen Raumes  
der Sprache (Schriften zur Literatur II)

Wir haben gesehen, dass die Kantlektüre in „Vorrede zur Überschreitung“ zu der 
Epochenschwelle zurückführt, an der die Repräsentation ihre Herrschaft verliert 
und damit jene „Verschiebung des Seins im Verhältnis zur Repräsentation [statt-
findet], deren erste philosophische Bestandsaufnahme [constat] der Kantianismus 
ist.“183 Das heißt: Foucaults Rückgriff auf den frühen Kant bezieht sich auf jene 
Dimension des kantischen Denkens, an der die Trübung der Repräsentation ab-
lesbar wird. In wiefern Kants Überlegungen in seiner Abhandlung über die nega-
tiven Größen den epistemischen Bruch aufweisen, wurde bereits im Abschnitt 50 
ausgeführt. Kants Unterscheidung der zwei Negationen, die eine prinzipielle Kri-
tik der Repräsentation beinhaltet und für Foucaults Bestimmung der Figur der 
nichtpositiven Affirmation wichtig erscheint, markiert einen kritischen Augen-
blick auf dem vorkritischen Denkweg Kants. Denn er erscheint als der Augen-
blick, in dem einerseits die Evidenz der analytischen Transparenz der Repräsen-
tation umgekippt ist, andererseits aber das transzendentalkritische Medium des 
Vergleiches zur Erklärung realer Verknüpfungen noch nicht aufgetaucht ist. Die 
Unterscheidung der zwei Negationen, die auf eine Kritik des klassischen Wissens 
hinaus läuft, liefert den Hintergrund für die Ausarbeitung der Figur der nichtposi-
tiven Affirmation als Formel der Überschreitung eines Wissensfeldes. Foucaults 
Rückgriff auf Kant folgt dem gleichen Muster wie Nietzsches implizite Kritik der 
Allgemeinen Grammatik und der daran gekoppelte Rückgriff auf die Schwelle 
zur Geburt der vergleichenden Philologie.184

Wir haben auch gesehen, dass in Foucaults Thèse complémentaire Kants Kri-
tik tatsächlich als der einzige und letzte Horizont und Orientierungsrahmen der 
Analyse erscheint. In Ordnung der Dinge dagegen geht Foucault wesentlich wei-
ter und hinter Kant zurück. Denn inzwischen hat er das Ereignis der Trübung der 
Repräsentation entdeckt, das dem kantischen Werk vorausgeht und den archäo-
logischen Boden der kantischen Kritik bildet. Drei Jahre vor Ordnung der Dinge
geht Foucault in „Vorrede zur Überschreitung“ den halben Weg zu dieser epis-
temischen Schwelle zurück und stößt auf den frühkantischen Text über die nega-

182  Siehe Abschnitt 52.1 des vorliegenden Exkurses. 
183  OD: 302. 
184  Siehe weiter unten, siehe auch Abschnitt 46.3 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


454 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tiven Größen. Diese Zwischenstation ist nicht ohne Bedeutung, da Foucault darin 
– in Anlehnung an Nietzsche und Bataille – die Möglichkeit einer neuartigen 
Kritik entdeckt: die Figur der nichtpositiven Affirmation. Diese Figur stellt eine 
Bewegung dar, die Kritik und Überschreitung in einem ist und die Form eines 
performativen Zirkels innehat. Wie der archäologische Diskurs selbst erscheint 
die Figur der nichtpositiven Affirmation als Analyse und diskursive Intervention
zugleich, die einen Diskurs also zugleich analysiert und transformiert.185

Der Raum oder die Öffnung, die im Zuge der Trübung der Repräsentation auf-
klafft – bei Kant handelt es sich um den Raum der Differenz zwischen Grund und 
Folge in der realen Verknüpfung – wird also von Foucault nicht transzendentalphi-
losophisch zugedeckt, sondern zum sprachontologischen Ausgangspunkt seines 
eigenen archäologischen Diskurses genommen: als Diskontinuität, als epistemi-
scher Bruch, letztlich als der ontologische Raum der Sprache. Am Endpunkt seiner 
archäologischen Bahn der sechziger Jahre wird Foucault in Archäologie des Wis-
sens diesen ontologischen Raum als den Raum der diskursiven Formation expli-
zieren.186 In diesem Sinne führt Foucaults Kantlektüre in „Vorrede zur Überschrei-
tung“ zur Wiederentdeckung und diskurstheoretischen Verallgemeinerung jener 
urteilstheoretischen Diskontinuität beim frühen Kant, die den Ausgangspunkt der 
späteren transzendentalkritischen Entdeckung der synthetischen Urteile bildet. 

Im Lichte von Foucaults ‚archäologisierter‘ Kantlektüre ab „Vorrede zur 
Überschreitung“ erscheinen also Kants vorkritische Unterscheidungen als Bruch 
mit dem klassischen Wissen, dem Kant später in seiner transzendentalkritischen 
Terminologie vorhält, die synthetischen Urteile nicht gekannt zu haben. In den 
Jahren zwischen Foucaults kleiner Schrift über Bataille und der Ordnung der 
Dinge wird die Gestalt dieses Bruchs zur Präzisierung jenes Raumbegriffs die-
nen, den Foucault bereits in der ersten Einleitung zu Wahnsinn und Gesellschaft
hervorgehoben hat, als das, worin die „Fülle der Geschichte“ möglich wird und 
was die Methode einer neuartigen Historiographie vorschreibt: „Die Fülle der 
Geschichte ist nur in dem leeren und zugleich bevölkerten Raum all jener Wörter 
ohne Sprache möglich, die einen tauben Lärm denjenigen hören lassen, der ein 
Ohr leiht, einen tauben Lärm von unterhalb der Geschichte, das obstinate Ge-
murmel einer Sprache, die von allein spricht, ohne sprechendes Subjekt und ohne 
Gesprächspartner, auf sich selbst gehäuft, in der Gurgel geballt, und die noch 
zusammenbricht, bevor jegliche Formulierung erreicht ist, und ohne Aufsehen in 
das Schweigen zurückkehrt, aus dem sie sich nie befreit hat.“187

Dieser Raum – den Foucault in dieser Einleitung als den Raum der Abwe-
senheit des Werks kennzeichnet und auf den er das Schweigen des Wahnsinns 
zurückführt188 – wird zwei Jahre später in einem kleinen Aufsatz namens „Der 

185  Siehe Kapitel 14 und 16 der vorliegenden Arbeit. 
186  Siehe Kap. 16 der vorliegenden Arbeit. 
187  WG: 12. 
188 Ibid.: 11. Die deutsche Übersetzung reduziert den Ausdruck „l’absence d’oeuvre“

im Original auf „Fehlen einer Arbeit“. Berücksichtigt man aber, dass dieser Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 455 

Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes“ spezifiziert als der ontologische Raum 
der Sprache, auf den der Wahnsinn zurückzuführen ist und aus dem erst der Dis-
kurs der Vernunft hervorgeht: „Und deshalb taucht der Wahnsinn nicht als die 
List einer verborgenen Bedeutung auf, sondern als ein ungeheurer Sinnrückhalt.
Freilich muss man dieses Wort ‚Rückhalt‘ [réserve] richtig verstehen: Weit mehr 
als um einen Vorrat handelt es sich um eine Figur, die den Sinn zurück- und in 
der Schwebe hält und eine Leere einrichtet, in der allein die noch nicht vollzoge-
ne Möglichkeit so zur Vorlage kommt, dass irgendein Sinn sich darin niederlässt, 
oder irgendein anderer, oder gar noch ein dritter, und dies vielleicht in unendli-
cher Folge. Der Wahnsinn öffnet einen lückenhaften Rückhalt, der diese Höh-
lung bezeichnet und zu sehen gibt, in der Sprache und Sprechen sich implizieren, 
vom jeweils anderen her sich ausbilden und nichts anderes sagen als ihr noch 
stummes Verhältnis. Seit Freud ist der abendländische Wahnsinn zu einer Nicht-
Sprache, weil zu einer doppelten Sprache geworden (eine Sprache, die allein in 
diesem Sprechen existiert; ein Sprechen, das nichts als seine Sprache sagt) –, das 
heißt eine Matrix der Sprache, die im strengen Sinne, nichts sagt. Eine Falte des 
Gesprochenen, die eine Abwesenheit des Werkes ist.“189 Wir erinnern uns, dass 
in Ordnung der Dinge die Literatur in fast denselben Worten charakterisiert wird. 
Sie ist erstens „eine Sprache, die nichts sagt und nie schweigt“190; zweitens wird 
sie „zur reinen Offenbarung einer Sprache, die zum Gesetz nur die Affirmation 
[…] ihrer schroffen Existenz hat“191 und zu einem Diskurs, dessen Inhalt einzig 
und allein darin besteht, „ihre eigene Form auszusagen.“192 Damit wird deutlich, 
dass in dem Raum der Abwesenheit des Werkes das Schweigen des Wahnsinns 
und der „Gegendiskurs“ der Literatur übereinkommen.

Dieser Raum ist nichts anderes als der ontologische Raum der Sprache, der in 
dem Bruch der frühkantischen Unterscheidungen aufscheint; dem die Bewegung 
der Überschreitung zugewendet ist und der als die Leere der Abwesenheit er-
scheint, die von der nichtpositiven Affirmation bejaht und damit sichtbar ge-
macht werden kann. Im selben Jahr, in dem „Vorrede zur Überschreitung“ er-
scheint, nimmt Foucault in zwei wichtigen Büchern den Raum zum Thema: in 

druck, der zur Unterscheidung zwischen der Geschichte der Vernunft und dem 
Schweigen des Wahnsinns verwendet wird, auf der Ebene des Diskurses anzusie-
deln ist, dann wird deutlich, dass die Geschichte der Vernunft aus dem diskursi-
ven Material der Werke besteht, die auf Subjekte/Autoren zurückzuführen sind, 
und die in ihrer Dokumentarität [siehe AW: 15] den methodologischen Aus-
gangspunkt der Ideengeschichte bildet. Der Blick der Archäologie verschiebt sich 
aber von der Ebene einer solchen Geschichte des Werkes auf das konstante und 
„anonyme Gemurmel“ des Wahnsinns, das aus nichtwerkartigen und subjektlosen 
Sprachfragmenten besteht, das, als das Andere des vernünftigen Diskurses, diesen 
durchdringt und folglich als die Abwesenheit des Werkes zu kennzeichnen ist. 

189  „Der Wahnsinn, Abwesenheit des Werkes“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 25: 
547.

190  OD: 370. 
191 Ibid.: 366. 
192 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


456 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Geburt der Klinik, worin, dem aller ersten Satz der Einleitung zufolge, „vom 
Raum, von der Sprache und vom Tod die Rede ist“193; und in Raymond Roussel,
worin – im Kapitel 2 – der ontologische Raum der Sprache vom tropologischen 
Raum der Klassik abgesetzt wird.194

Überdies untersucht Foucault ab der Veröffentlichung von „Vorrede zur 
Überschreitung“, in einer Serie von Studien zur Literatur, wie im literarischen 
„Gegendiskurs“ der ontologische Raum der Sprache zutage tritt.195 In „Lauern 
auf den anbrechenden Tag“ (1963) über den Schriftsteller Roger Laporte unter-
sucht er die Bewegung einer Annäherung (ohne Transitivität) im Raum der Ab-
wesenheit des Zieles der Annäherung und behandelt Laportes Geschichte als eine 
eigentümliche Bewegung im ontologischen Raum der Sprache: als eine „Ge-
schichte der Sprache im Raum […], als Chronik dieses vertrauten Ortes, weil er 
der Geburtsort ist, aber zugleich fremd, denn niemals kehrt er voll und ganz dort-
hin zurück, wo die Wörter entstehen und wo sie unaufhörlich verlorengehen.“196

In „Distanz, Aspekt, Ursprung“ (1963) werden Autoren des nouveau roman 
wie Robbe-Grillet, Sollers, Baudry, Thibaudeau, Pleynet besprochen, die in einem 
programmatischen Bündnis um die Zeitschrift tel quel standen und mit denen Fou-
cault Umgang pflegte. Darin kennzeichnet Foucault die Literatur dieser Autoren 
als eine Sprache der Distanz, die eine Art „Raum unterhalb des Raumes und der 
Zeit“197 (Baudry) bildet; die sich als „Verstreuung der Sprache“198 meldet, die also 
in der Sprache selbst als „die Entfernung des Ursprungs, die Fragmentierung und 
die verstreute Exteriorität“199 erscheint; die als „die wesentliche Leere, in der die 
Sprache ihren Raum einnimmt“200 zu erkennen ist (Thibaudeau): als die „Abwe-

193  GK/NC. Siehe Kapitel 16 Abschnitt 53.1 dieser Arbeit. 
194  Siehe Kapitel 12, Abschnitt 43.1 dieser Arbeit. Siehe auch Kapitel 13 Abschnitt 

Abschnitt 44.2. 
195  Die wichtigsten darunter sind in Michel Foucault, Schriften I enthalten: (1) „Die 

Sprache, unendlich“, Foucault (1963), Nr. 14: 342-356; (2) „Lauern auf den an-
brechenden Tag“, Foucault (1963), Nr. 15: 357-365; (3) „Distanz, Aspekt, Ur-
sprung“, Foucault (1963), Nr. 17: 370-387; (4) „Die Sprache des Raumes“, Fou-
cault (1964), Nr. 24: 533-539; (5) „Der Wahnsinn, Abwesenheit eines Werkes“, 
Foucault (1964), Nr. 25: 539-550; (6) „Die Fabel hinter der Fabel“, Foucault 
(1966), Nr. 36: 654-663; (7) „Das Denken des Außen“, Foucault (1966), Nr. 38: 
670-697. Gegenüber diesen Texten, die bestimmte Segmente des literarischen 
„Gegendiskurses“ ins Visier nehmen und daraus so etwas wie eine Charakteristik 
des ontologischen Raumes der Sprache herausarbeiten, hat der Text des 1969 ge-
haltenen Vortrags „Was ist ein Autor?“, einen bersonderen Stellenwert, da er den 
Zusammenhang zwischen der Abwesenheit des Autors (als diskursiver Regel) und 
der positiven Beschaffenheit des ontologischen Raumes der Sprache eher im „ar-
chäologie-theoretischen“ Sinne herausstellt, d. h.: unter Bezugnahme auf seine 
eigenen vorangegangenen archäologischen Arbeiten. 

196  „Lauern auf den anbrechenden Tag“, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 15: 361. 
197  „Ein ‚nouveau roman‘ des Schreckens“, Foucault (1963), Schriften I, Nr. 18: 384. 
198 Ibid.
199 Ibid.
200 Ibid.: 386. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 457 

senheit des Seins, Weiße, die für die Sprache paradoxe Mitte und ebenso unaus-
löschliche Exteriorität“201; als die Leere, die die Sprache selbst ist; als „dieses Äu-
ßere, in dessen Innerem sie nicht aufhört zu sprechen“202 und als das „,ewige Rin-
nen des Draußen‘“203; als die Abwesenheit, die schließlich in jenem „absolute[n] 
Zurückweichen des Ursprungs“204 sichtbar wird, das uns „der Teilung […] von 
Denken und Sprache“205 überantwortet, „in dem wir gefangen sind“206.

In „Die Sprache des Raumes“ (1964) wird der ontologische Raum der Sprache 
als ein Zusammenhang aus Differenzen bestimmt und als das, „worin die Sprache 
uns jetzt gegeben ist und bis zu uns gelangt: das, was macht, dass es spricht.“207 In 
„Die Fabel hinter der Fabel“ (1966) entdeckt Foucault anhand einer Besprechung 
der Werke von Jules Vernes den „Hinterhof der Fabel“ als einen Raum, der als 
Schlachtfeld unterschiedlicher und widerstreitender fiktionaler Stimmen dient, die, 
jede für sich, eine andere Erzählweise ins Feld führen. In „Das Denken des Au-
ßen“ (1966) charakterisiert Foucault das Außen als den Raum, der offenbar wird, 
wenn die Sprache „ihr Wesen enthüllt, indem sie aus sich heraustritt“208. Und 
wenn sich die Sprache in dieser Weise „am weitesten von sich selbst entfernt“209,
dann „zeigt sich in dieser plötzlichen Klarheit eher ein Abstand als eine Rückwen-
dung, eher eine Zerstreuung als eine Rückkehr der Zeichen zu sich selbst. Das ‚Su-
jet‘ der Literatur (das darin sprechende Subjekt und das, wovon es spricht) ist nicht 
eigentlich die Sprache in ihrer Positivität, sondern die Leere, in der es seinen Raum 
findet, wenn es sich in der Nacktheit des ‚Ich spreche‘ äußert.“210

Dieser Abstand, diese Zerstreuung, die nichts anderes sind, als Erschei-
nungsweisen des ontologischen Raumes der Sprache, melden sich aber nur, inso-
fern das Sujet der Literatur –das heißt: sowohl das sprechende Subjekt, als auch 
die ausgedrückten Bedeutungen und Themen – die Leere ist, das heißt: insofern 
in der Literatur, genauer, im Akt des Schreibens,211 die Sprache zur „Affirmation 

201 Ibid.
202 Ibid.
203 Ibid.
204 Ibid.
205 Ibid.
206 Ibid.
207  „Die Sprache des Raumes“, Foucault (1964), Schriften I, Nr. 24: 534. 
208  „Das Denken des Außen“, Foucault (1966), Schriften I, Nr. 38: 673. 
209 Ibid.
210 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) Am Ende der vorliegenden Arbeit [Kapitel 16 Abschnitt 

56] wird zu sehen sein, dass auch der Diskurs und die Aussage im archäologi-
schen Verständnis nichts als Leere sind, genauer: (nichtpositiv) affirmierte Leere. 

211  Der Akt des Schreibens oder écriture ist nicht mit der Literatur zu verwechseln. 
Die Literatur ist eine Domäne des postklassischen Diskurses, in der die écriture
zum ersten Mal in der Geschichte des Diskurses aufgetaucht ist: als eine Schreib-
weise, bei der das Sujet im doppelten Sinne, als Subjekt und als Stoff des Schrei-
bens, in Klammern gesetzt wird. Gerade die Schreibweisen von Denkern wie Der-
rida, Lyotard, Baudrillard, Virilio, die sich des Öfteren im Zwischenraum von 
Wissenschaft und Literatur bewegen – Virilio beispielsweise versteht sich als Er-
finder neuartiger Wissenschaften, darunter der Dromologie – lassen sich als Spie-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


458 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

[…] ihrer schroffen Existenz“212, das heißt, zur nichtpositive Affirmation der 
Abwesenheit des Subjekts und ihrer eigenen ‚wesenhaften‘ Leere wird. In diesem 
Sinne kennzeichnet Foucault in dem 1969 gehaltenen Vortrag „Was ist ein Au-
tor?“ das literarische Schreiben, das die Abwesenheit des Autors affirmiert, als 
die Entfaltung der Äußerlichkeit des Diskurses: „Es ist nur auf sich selbst bezo-
gen und doch ist es nicht in der Form der Innerlichkeit gefangen: Es fällt mit sei-
ner entfalteten Äußerlichkeit zusammen.“213 Es geht beim Schreiben „nicht um 
den Ausdruck oder um die Verherrlichung der Geste des Schreibens, […] nicht 
darum, ein Sujet [im doppelten Sinne als Autorsubjekt und als ausgedrückten 
Stoff] einer Sprache anzuheften, es geht um die Öffnung eines Raumes, in dem 
das schreibende Subjekt unablässig verschwindet.“214

Der Gesamtzusammenhang der Schriften zur Literatur bis zu „Das Denken 
des Außen“, auf die im Rahmen dieser Arbeit nicht erschöpfend eingegangen 
werden kann, stellt eine Erforschung und Auslotung des ontologischen Raumes 
der Sprache dar, die bis zum Erscheinungsjahr von Ordnung der Dinge anhält. 
Was sich durch ihre verstreuten Hinweise hindurch unmissverständlich abzeich-
net, ist, dass es zu dieser Zeit in den diversen Untersuchungen Foucaults ein alles 
beherrschendes Problem gibt: das Problem des Raumes, genauer, des ontologi-
schen Raumes der Sprache. Dieser Raum erweist sich zusehends als das, was üb-
rig bleibt nach der ‚archäologischen Reduktion‘ der Quellen diskursiver Kontinui-
täten wie Tradition, Entwicklung, Geist, Buch, Werk, usw., die drei Jahre nach der 
Veröffentlichung von Ordnung der Dinge, gleich im ersten Kapitel von Archäo-
logie des Wissens, systematisch durchgeführt wird.215 Dieser Raum ist auch das, 
worauf sich der Blick der Archäologie zu richten hat und der in Korrelation zum 
Akt der nichtpositiven Affirmation in Erscheinung tritt. Und dieser Raum ist 
schließlich auch das, was sich durch die Diskontinuitäten und epistemischen Brü-
che hindurch zeigt, die eine archäologische Historiographie zutage fördert.

In diesem Sinne umreißt Foucault in dem Vortrag „Was ist ein Autor?“ die 
Aufgaben, die von diesem Raum gestellt werden: „Es genügt freilich nicht, als 
leere Aussage zu wiederholen, dass der Autor verschwunden ist. Ebensowenig 
reicht es aus, endlos zu wiederholen, dass Gott und der Mensch tot sind, von 
einem gemeinsamen Tod ereilt wurden. Was man tun müsste, wäre, das Augen-
merk auf den durch das Verschwinden des Autors leer gelassenen Raum zu rich-
ten, der Verteilung der Lücken und Bruchstellen nachzugehen und die durch die-
ses Verschwinden freigewordenen Stellen und Funktionen auszuloten.“216 Den 

le verstehen, in denen die Möglichkeit einer performativen Auflösung des Bandes 
zwischen écriture und Literatur erkundet wird. [Zum Verhältnis zwischen écriture
und Literatur bei Foucault siehe Mazumdar (2000).] 

212  OD: 366. 
213  „Was ist ein Autor? (Vortrag)“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 69: 1008. 
214 Ibid. (Hervorh. v. Verf.) 
215  AW: 33-39. Siehe auch den Abschnitt „Die doppelte Reduktion“ im Kapitel 16 

Abschnitt 56.4 dieser Arbeit. 
216  „Was ist ein Autor? (Vortrag)“, Foucault (1969), Schriften I, Nr. 69: 1012. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 459 

Augenmerk auf die Leere der Abwesenheit richten, die Leere affirmieren und sie 
als eine „Verteilung der Lücken und Bruchstellen“ erkennen konstituieren erst 
den Akt der nichtpositiven Affirmation, der den ontologischen Raum der Sprache 
sichtbar zu machen vermag. Dieser Akt affirmiert eben nichts Positives, sondern 
nur noch die Leere. Damit erst wird es einem möglich, zuzusehen, wie sich in 
dieser Leere diskursive Verteilungsgesetze und Positivitäten abzeichnen.  

Kants Unterscheidung zwischen dem nihil negativum und dem nihil privat-
ivum, die von ihm festgestellte Diskontinuität zwischen den logischen und realen 
Verknüpfungen, zwischen den in den realen Verknüpfungen verbundenen hete-
rogenen Begriffen, verweisen alle auf diesen Raum, der an der Schwelle zum 
postklassischen Wissen sichtbar wird und der sich in Foucaults Studien zur Lite-
ratur als die Distanzen der Sprache, als der Raum des Außen usw., letztlich als 
der ontologische Raum der Sprache offenbart.

Darin erscheint eine Parallelität zwischen Nietzsches Überschreitung des 
sprachkritischen Diskurses seiner Zeit und Foucaults Rückgriff auf Kant in „Vor-
rede zur Überschreitung“, wie dies schon zu Beginn dieses Abschnitts erwähnt 
wurde. Denn, wie im Kapitel 13 dieser Arbeit dargelegt wurde, gelangt Nietzsche 
durch den ihm zeitgenössischen sprachkritischen Diskurs hindurch zur Schwelle 
der Geburt der vergleichenden Philologie, um von dort aus die philologische Kritik 
an der Allgemeinen Grammatik zu wiederholen aber nicht die gleichen Konse-
quenzen daraus zu ziehen wie dies Bopp, Schlegel oder Grimm getan haben. 
Nietzsches Kritik führt also nicht erneut zur Objektwerdung der Sprache, sondern 
bietet den Anlass, einen anderen Weg zu gehen, der zum Raum der Übertragungen 
und zur Möglichkeit einer genealogischen Geschichte der Wahrheit führt.

Ebenfalls gelangt Foucault mit seinem Rückgriff auf Kant in „Vorrede zur 
Überschreitung“ zur Schwelle des epistemischen Bruchs am Ende des klassischen 
Zeitalters – der sich in der zeitgleich verfassten Geburt der Klinik als die „Muta-
tion des Diskurses“217 meldet –, um von dort aus den Weg der schrittweisen Spezi-
fizierung des ontologischen Raums der Sprache zu gehen, der Zug um Zug in den 
Studien zur Literatur freigelegt wird. Erst der Rückgriff auf den frühkantischen 
Vorgang – der Entdeckung der Diskontinuität in den realen Verknüpfungen und 
der Kontinuität in den logisch-analytischen Verknüpfungen; und insgesamt der 
Überschreitung der Sphäre der evidenten Transparenz der Repräsentation – ermög-
licht es Foucault, den zweiten Ast der mit dem epistemischen Bruch gegebenen 
Gabelung Mensch/Diskurs218 zu erproben. Das tut er in Anlehnung an Nietzsche 
und im bewussten Gegensatz zu Kant selbst, der, gemäß der archäologischen Kant-
lektüre in Ordnung der Dinge, über die drei Kritiken den Weg zur Anthropologie 
und ihrer inhärent anthropologistischen Wissensdisposition bahnt.

217  GK: 9. 
218  Siehe den Schlussabschnitt zum Teil II dieser Arbeit, „Die postklassische Gabe-

lung: Sprache oder Mensch?“, Abschnitt 39. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


460 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

52.2  Die Explosion des Verbs:  
Kant und die nichtpositive Affirmation

Ich fürchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an 
die Grammatik glauben… 

Nietzsche219

Sie [die Aussage] hat jene Quasi-Unsichtbarkeit des „es 
gibt“, die sich genau in dem verwischt, wovon man sagen 
kann: „Es gibt diese oder jene Sache“. 

Foucault220

Was den ontologischen Raum der Sprache sichtbar macht, ist eine Wendung des 
Blicks221, die in „Vorrede zur Überschreitung“ unter dem Titel „Überschreitung“ 
besprochen wird und anhand der Figur der nichtpositiven Affirmation in seinem 
Verfahrenscharakter bestimmt werden kann. Diese Figur verfährt wesentlich ana-
lytisch, insofern sie eine Bejahung von Differenz und Leere beinhaltet. Denn auf 
der Ebene der archäologischen Geschichtsschreibung, die durch die Geschichte 
des Denkens hindurch auch eine radikale Kritik der Repräsentation ist, besagt der 
Begriff der Analyse nicht: Differenz feststellen, sondern in erster Linie: Differenz 
machen. In diesem Sinne kennzeichnet Foucault in Archäologie des Wissens sei-
nen eigenen archäologischen Diskurs: „Er ist nicht das Sammeln oder die Erinne-
rung der Wahrheit. Er hat im Gegenteil die Unterschiede zu machen: sie als Ob-
jekte zu konstituieren, sie zu analysieren und ihren Begriff zu definieren.“222 In 
diesem Sinne erscheint die Figur der nichtpositiven Affirmation nicht nur als ein 
Formel der Überschreitung, sondern auch als die Kennzeichnung eines Analyse-
verfahrens, das in einer einzigen Bewegung zwei Funktionen realisiert: (1) Es 
lässt eine Differenz auftauchen. (2) Es zeitigt eine diskursive Intervention.

In diesem Verständnis gestattet die Figur der nichtpositiven Affirmation ers-
tens, den ontologischen Raum der Sprache als einen Differenzraum zu sichten, 
der als Quelle des Diskurses und als Matrix unbeendbarer Sinndifferenzierun-
gen223 dient. Sie gestattet zweitens – in engem Zusammenhang mit der Sichtbar-
keit des ontologischen Raumes – Diskontinuitäten in der Geschichte des Denkens 
zu isolieren. Drittens gestattet sie den Einsatz des archäologischen Diskurses 
selbst, indem sie diesem die Funktion einer diskursiven Intervention verleiht. 
Denn der archäologische Diskurs vermag erst anhand der Figur der nichtpositi-

219  Nietzsche (1889): 78. 
220  AW: 161. 
221  Siehe Kap. 14 Abschnitt 47 der vorliegenden Arbeit. 
222  AW: 293. 
223  Siehe Kapitel 13 der vorliegenden Arbeit. Siehe auch „Der Wahnsinn, Abwesen-

heit des Werkes“, Michel Foucault (1964), Schriften I, Nr. 25: 547. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 461 

ven Affirmation die anthropologistischen Lesarten der Geschichte des Denkens 
zu überschreiten und einen epistemischen Bruch auszulösen. Insgesamt erscheint 
die nichtpositive Affirmation als das methodologische Korrelat zum Raum der 
Sammlung und Wiederkehr der Sprache.  

Vor diesem Hintergrund ist es nicht ohne Bedeutung, dass Foucault in „Vorre-
de zur Überschreitung“ in Kants Unterscheidung der zwei Negationen die Figur 
der nichtpositiven Affirmation auftauchen sieht. In wiefern diese Figur auch tat-
sächlich im Ausgang von Kants vorkritischer Schrift auszumachen und mit dem 
Tod Gottes in Zusammenhang zu bringen ist, ist im Folgenden zu überprüfen. 
Allerdings muss man, gleich zu Beginn einer solchen Überprüfung, feststellen, 
dass in der Schrift über die negativen Größen so etwas wie eine nichtpositive Af-
firmation nie ausdrücklich benannt wird. Sie ist eher den realen Verknüpfungen 
abzulesen, insofern sie zwei distinkte Typen von Überschreitung leisten. Eine reale 
Verknüpfung ist erstens eine Figur der Überschreitung, die dazu führt, dass „etwas 
aus etwas andern [sic!] aber nicht nach der Regel der Identität“224 hervorgeht. Sie 
beinhaltet eine Überschreitung des Begriffs des Urteilssubjekts. Zweitens aber
funktioniert eine reale Verknüpfung von ihrer bloßen Gegebenheit her als eine 
Überschreitung, die über den Bereich dessen hinausführt, was Kant in seiner 
Schrift über die negativen Größen die logischen Verknüpfungen nennt. Damit 
zeigt sie aber an, was im Hintergrund als ein komplexer archäologischer Vorgang 
abläuft: die Überschreitung der klassischen Episteme, die am Ende des klassischen 
Zeitalters als ein Epochenbruch zutage tritt. Wir werden im Folgenden sehen, dass 
die realen Verknüpfungen als Figuren der Überschreitung auf die Funktion der 
nichtpositiven Affirmation zurückzuführen sind, insofern in ihnen eine radikale 
Transformation der klassischen Funktion des Verbs sein auszumachen ist. 

1.
Es wurde im Kapitel 5 dieser Arbeit bereits ausgeführt, dass das Verb sein im 
klassischen Zeitalter gleichzeitig zwei unterschiedliche Leistungen zuwege 
brachte, so dass seine Funktion als ein Gemisch aus Affirmation und Attribution 
erschien.225 Das Verb sein besagte: (1) Etwas ist (Affirmation) und (2) etwas ist 
ein Seiendes (Attribution). Die zweite Leistung diente als Grundlage aller Attri-
butionen, die das Subjekt erst auf Grund der Tatsache, dass es ein Seiendes war,
mit weiteren Prädikationen belegen konnten. Dass das Verb sein „als Stütze und 
Form aller Attribute“226 erschien, wird von Destutt de Tracy bestätigt: „Das Verb 
sein findet sich in allen Sätzen, weil man nicht sagen kann, dass eine Sache so 
ist, ohne ebensosehr zu sagen, dass sie ist […]. Aber dieses Wort ist, das in allen 
Sätzen steckt, ist darin stets Teil des Attributs, es ist stets dessen Anfang und Ba-
sis, es ist das allgemeine und gemeinsame Attribut.“227 In der Doppelfunktion des 

224  Kant (1763a): 817 [A 67]. 
225  Siehe Kapitel 5 Abschnitt 17.1 der vorliegenden Arbeit. 
226  OD: 136. 
227  Destutt de Tracy, Elémens d’ideologie (1801-1815), zit. in OD: 136/MC: 111 (m). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


462 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Verbs meldete sich die Möglichkeit des ontologischen Gottesbeweises da das 
höchste Seiende einerseits ein Seiendes ist und andererseits, gerade als das 
höchste Seiende, überhaupt ist.

Wenn Kant in seiner Schrift über die negativen Größen zwischen den zwei 
Negationen und den zwei Arten begrifflicher Verknüpfungen unterscheidet, dann 
nur deshalb, weil das Band dieser Doppelfunktion aus Affirmation und Attribu-
tion bereits dissoziiert ist. Bei den logischen Verknüpfungen funktioniert das 
Verb sein als Stütze einer Attribution, die darin besteht, dass der Begriff der Fol-
ge im Begriff des Grundes enthalten ist; aber es funktioniert nicht als Affirmation 
der Existenz des Subjekts. Bei den realen Verknüpfungen hingegen funktioniert 
das Verb sein als Affirmation der Existenz des „Realgrundes“. Die logische At-
tribution liegt gar nicht vor, insofern der Begriff der Folge nicht im Begriff des 
Grundes enthalten ist. Wegen dieses Fehlens der logischen Attribution zögert 
Kant in diesem Stadium noch, die realen Verknüpfungen „Urteile“ zu nennen. 
Die „Beziehung eines Realgrundes auf etwas, das dadurch gesetzt oder aufgeho-
ben wird,“228 kann gar nicht durch ein Urteil ausgedrückt werden, sondern ledig-
lich durch den analysierbaren Begriff des Grundes. Aber die Beziehung zwischen 
Grund und Folge liegt nicht im Begriff des Grundes eingefaltet. Sie ist lediglich 
als Setzung oder Aufhebung festzustellen. Deshalb kann dieser Verknüpfungsart 
kein Urteilscharakter zugesprochen werden.229

Einerseits also stützt das Verb sein eine notwendige Verknüpfung von zwei 
Begriffen, indem es beide Begriffe mit seiner grammatikalischen Materialität 
verbindet, ohne aber etwas über die Existenz des Subjets der vorliegenden Prädi-
kation auszusagen. In der Kritik der reinen Vernunft nennt Kant diese Art von 
Urteilen analytisch. So ist das Urteil „Jeder Körper ist ausgedehnt“ ein analyti-
sches Urteil, da das Prädikat „ausgedehnt“ in dem Begriff „Körper“ enthalten ist, 
und das Urteil folglich auch ohne jedweden Rückgriff auf die Erfahrung gilt, so 
dass es, wie Kant es in der Einleitung zur Kritik der reinen Vernunft ausdrückt, 
kein Erfahrungsurteil ist: „Dass ein Körper ausgedehnt sei, ist ein Satz, der a 
priori feststeht, und kein Erfahrungsurteil. Denn, ehe ich zur Erfahrung gehe, ha-
be ich alle Bedingungen zu meinem Urteile schon in dem Begriffe, aus welchem 
ich das Prädikat nach dem Satze des Widerspruchs nur herausziehen, und da-
durch zugleich der Notwendigkeit des Urteils bewußt werden kann, welche mir 
Erfahrung nicht einmal lehren würde.“230 In analytischen Urteilen affirmiert das 
Verb sein nicht die Existenz des Subjekts. Von ihm wird aber auch keine Attribu-

228  Kant (1763a): 819 [A 71]. 
229  „Aus demselben Grund findet sich, daß sich die Beziehung des Realgrundes auf 

etwas, das dadurch gesetzt oder aufgehoben wird, gar nicht durch ein Urteil son-
dern bloß durch einen Begriff könne ausgedrückt werden den man wohl durch 
Auflösung zu einfacheren Begriffen von Realgründen bringen kann, so doch, daß 
zuletzt alle unsre Erkenntnisse von dieser Beziehung sich in einfachen und unauf-
löslichen Begriffen der Realgründe endiget, deren Verhältnis zur Folge gar nicht 
kann deutlich gemacht werden.“ [Ibid. [A 71-A 72].] 

230  Kant (1781/1787): 53 [B 11-B12/A 8]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 463 

tion direkt geleistet. Vielmehr stützt es die Attribution, die bereits und ohne sein 
Zutun, anhand des analytischen Verhältnisses der Einschließung des Prädikats im 
Subjekt, vorliegt. Im analytischen Urteil stützt das Verb sein die Attribution nicht 
dadurch, dass es selbst eine rudimentäre Form der Attribution darstellt, wie im 
klassischen Zeitalter, sondern dadurch, dass es zwei Begriffe, die bereits in 
einem Verhältnis der Attribution stehen, grammatikalisch verbindet. 

Andererseits aber kann das Verb „sein“ signalisieren, dass die Verknüpfung 
real ist oder ist im Sinne von „kann in der Erfahrung vorkommen“, auch wenn der 
Begriff des Prädikats nicht im Begriff des Subjekts enthalten ist. Das ist der Fall 
der synthetischen Urteile. So ist das Urteil „Jeder Körper ist schwer“ wahr, obwohl 
das Prädikat „schwer“ nicht in dem Begriff „Körper“ enthalten ist. Erst in der Er-
fahrung verknüpft sich das Prädikat „schwer“ mit dem Begriff „Körper“, was zu 
einer Erweiterung der Erkenntnis führt: „Ich kann den Begriff des Körpers vorher 
analytisch durch die Merkmale der Ausdehnung, der Undurchdringlichkeit, der 
Gestalt etc. die alle in diesem Begriffe gedacht werden, erkennen. Nun erweitere 
ich aber eine Erkenntnis, und, indem ich auf die Erfahrung zurücksehe, von wel-
cher ich diesen Begriff des Körpers abzogen hatte, so finde ich mit obigen Merk-
malen auch die Schwere jederzeit verknüpft, und füge also diese als Prädikat zu 
jenem Begriffe synthetisch hinzu. Es ist also die Erfahrung, worauf sich die Mög-
lichkeit der Synthesis des Prädikats der Schwere mit dem Begriffe des Körpers 
gründet, weil beide Begriffe, obzwar einer nicht in dem andern enthalten ist, den-
noch als Teile eines Ganzen, nämlich der Erfahrung, die selbst eine synthetische 
Verbindung der Anschauungen ist, zu einander, wiewohl nur zufälliger Weise, 
gehören.“231 Das Medium des Vergleichs der zwei Begriffe einer realen Verknüp-
fung – in diesem Falle „Körper“ und „schwer“ – ist also nicht mehr das Zeichen 
oder der Diskurs und dessen Wesenskern, das Verb sein, wie dies im klassischen 
Zeitalter der Fall war232, sondern die Erfahrung, das heißt: der Einsatz der Katego-
rien zur Synthese der in den reinen Anschauungsformen zerstreuten sinnlichen 
Mannigfaltigkeiten, letztlich aber die synthetische Funktion der transzendentale 
Apperzeption und an deren Wurzel die Zeit als Form der inneren Anschauung. In 
den synthetischen Urteilen affirmiert das Verb sein die Möglichkeit des Vorkom-
mens in der Erfahrung. Aber es leistet weiterhin keine Funktion der Attribution. 

Später, in dem Abschnitt „Das Ideal der reinen Vernunft“, gibt Kant zu be-
denken, dass das Verb sein keine reale Bestimmung, das heißt, kein reales Prädi-
kat sein kann. Das beinhaltet die gänzliche Liquidierung der Attributionsfunk-
tion, so dass das Verb nur noch als Affirmation erscheinen kann. Aber die trans-
zendentalkritische Reduktion des Verbs auf Affirmation wäre nicht möglich ohne 
die ihr vorausgehende Sprengung der klassischen Funktionen des Verbs. Die Li-
quidierung der Attribution durch Kant verweist auf eine vorgängige Dissoziation 
zwischen den klassischen Funktionen der Affirmation und der Attribution des 

231 Ibid.: 53 f. [B 12/A 8]. 
232  Siehe Kapitel 4 und 5 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


464 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Verbs sein. Erst infolge dieser Unterscheidung, die zum Ensemble der Ereignisse 
gehört, die den epistemischen Bruch am Ende des klassischen Zeitalters konstitu-
ierten, vermochte Kant den ontologischen Gottesbeweis zurückzuweisen, der, 
nach einer treffenden Formulierung Wolfgang Röds, wie ein Schlussstein im 
Kuppelbau des rationalistischen Wissens fungierte.233

Zur Explikation der Notwendigkeit, dem Verb die Attribution abzusprechen, 
führt Kant in diesem Abschnitt aus, dass das Verb sein „im logischen Gebrau-
che“ – also in analytischen Urteilen – nicht der Begriff von etwas ist, d.h. nichts 
repräsentiert und folglich nicht in der Lage sein kann, eine eigene, minimale Prä-
dikation zu leisten, indem es aussagt, dass das Subjekt des Urteils ein Seiendes
ist. Da das Verb sein im logischen Gebrauch keinen repräsentativen Wert hat, ist 
es das, wofür es auch die Philologen halten: ein rein grammatikalisches Element 
der prädikativen Struktur, oder, in Kants Formulierung: die bloße Kopula eines 
Urteils. Dagegen erscheint das Verb sein außerhalb seines logischen Gebrauchs, 
im Bereich der synthetischen Urteile, als bloße Setzung oder Position. Es besitzt 
also die Funktion der Affirmation, aber weiterhin nicht diejenige der Attribution: 
„Sein ist offenbar kein reales Prädikat, d. i. ein Begriff von irgend etwas, was zu 
dem Begriffe eines Dinges hinzukommen könne. Es ist bloß die Position eines 
Dinges, oder gewisser Bestimmungen an sich selbst. Im logischen Gebrauche ist 
es lediglich die Kopula eines Urteils.“234

Im analytischen Gebrauch erscheint das Verb sein als bloße Kopula, als bloße 
grammatikalische Verbindung, das heißt: weder als Attribution noch als Affirma-
tion, sondern nur als das, was als rein grammatikalische Form das Subjekt auf das 
Prädikat bezieht, ohne dass dies in einer eigenen minimalen Repräsentation des 
Verbs begründet wäre und den Ausgangspunkt weiterer Attributionen bilden wür-
de. „Der Satz: Gott ist allmächtig, enthält zwei Begriffe, die ihre Objekte haben: 

233  „Der ontologische Gottesbeweis stellt sich gleichsam als Schlußstein des Kuppel-
baus der rationalistischen Systeme dar: Er hält das Gewölbe zusammen, von dem 
er selbst getragen wird. So wie die Kuppel einstürzt, wenn der Schlussstein he-
rausgebrochen wird, so wird die rationalistische Philosophie hinfällig, wenn der 
ontologische Gottesbeweis zurückgewiesen wird.“ [Röd (1992): 9 f.] Es ist klar, 
dass diese Feststellung eher eine philosophiegeschichtliche als eine archäologi-
sche ist, da sie erstens von der rationalistischen Philosophie ausgeht und nicht von 
der epistemischen Spezifik des klassischen Wissens; und das sie zweitens nicht 
von einem epistemischen Bruch ausgeht, der sich vielfach an der Oberfläche des 
klassischen Diskurses meldet, sondern vom einsamen und einzigen Akt der Zu-
rückweisung des ontologischen Gottesbeweises. Zu den archäologischen Voraus-
setzungen von Kants Kritik an der rationalistischen Philosophie anhand einer Kri-
tik des ontologischen Gottesbeweises gehört die Auflösung der Doppelfunktion 
des klassischen Verbs. Mit einer solchen Auflösung bricht nicht nur das Gebäude 
der rationalistischen Philosophien zusammen, sondern das gesamte klassische 
Wissen. Dennoch dürfte Kants Aufdeckung der Unmöglichkeit des ontologischen 
Beweises auch in der archäologischen Perspektive als eine der vornehmsten philo-
sophischen Reaktionen auf die Krise der Synthesis erscheinen, die den Zusam-
menbruch des klassischen Denkens begleitete. 

234  Kant (1781/1787): 533 [B 626/A 598]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 465 

Gott und Allmacht; das Wörtchen: ist, ist nicht noch ein Prädikat oben ein, sondern 
nur das, was das Prädikat beziehungsweise aufs Subjekt setzt.“235 Im synthetischen 
Gebrauch hingegen erscheint das Verb sein als „bloß die Position eines Dinges, 
oder gewisser Bestimmungen an sich selbst“236 und funktioniert damit als Affirma-
tion. Auch im synthetischen Gebrauch bleibt die Attribution als mögliche Funktion 
des Verbs sein ausgeschlossen. Was aber bei aller Schlagkraft dieser transzenden-
talkritischen Hinweise Kants nicht aus dem Blick geraten sollte, ist der archäologi-
sche Zusammenhang, dass die Beseitigung der Funktion der Attribution nicht 
möglich wäre ohne eine vorgängige Spaltung des klassischen Verbs. 

2.
Vor diesem archäologischen Hintergrund ist es nicht verwunderlich, dass es be-
reits im vorkritischen Diskurs Kants, zeitgleich und korrelativ zur Unterschei-
dung der notwendig wahren Urteile in logische und reale Verknüpfungen, zu 
einer Spaltung des Begriffs der Setzung oder Position kommt, die als reine Af-
firmation ohne Attribution bestimmt wird. So heißt es in der Abhandlung „Der 
einzig mögliche Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins Gottes“, die 
Kant im gleichen Jahr veröffentlichte wie die Arbeit über die negativen Größen: 
„Der Begriff der Position oder Setzung ist völlig einfach und mit dem vom Sein 
überhaupt einerlei. [Das Verb sein ist also reine Affirmation ohne Attribution.] 
Nun kann etwas als bloß beziehungsweise gesetzt, oder besser bloß die Bezie-
hung (respectus logicus) von etwas als einem Merkmal zu einem Ding gedacht 
werden, und denn [sic!] ist das Sein, das ist die Position dieser Beziehung, nichts 
als der Verbindungsbegriff in einem Urteile. [In logischen Urteilen ist das Verb 
sein lediglich Kopula.] Wird nicht bloß diese Beziehung, sondern die Sache an 
und für sich selbst gesetzt betrachtet, so ist dieses Sein so viel als Dasein. [In rea-
len Verknüpfungen hingegen ist das Verb sein reine Affirmation.]“237

Was in dieser frühkantischen Reflexion sichtbar wird, ist das archäologische 
Ereignis der Explosion des Verbs sein in seiner klassischen Doppelfunktion. Wäh-
rend im klassischen Zeitalter das Verb sein stets und zugleich als Affirmation und
Attribution funktioniert, kann es beim frühen Kant entweder nur Affirmation – 
Setzung des Daseins – oder nur Kopula – Setzung der bloßen Beziehung der Prä-
dikation – sein. Wir erinnern uns, dass, gleichzeitig mit dieser Spaltung des Verbs 
im philosophischen Diskurs – das Verb sein kann abwechselnd Affirmation und 
Kopula sein und hat in analytischen Urteilen keinen repräsentativen Wert mehr – 
die Sprache zum grammatikalischen Objekt der im Entstehen begriffenen verglei-
chenden Philologie wird und insgesamt in vier inkompatible Momente auseinander 
fällt. Somit entspricht die Spaltung des Verbs sein in der frühkantischen Urteils-
theorie – genauer die Abspaltung der Funktion der Affirmation aus dem klassi-

235 Ibid.
236 Ibid.
237  Kant (1763): 632 [A 8]. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


466 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

schen Funktionengemisch des Verbs – der anthropologistischen Zerstreuung des 
klassischen Diskurses. Dieser diskursive Zusammenhang, der erst durch eine 
archäologische Lektüre der kantischen Werke aufzudecken ist, umfasst die archäo-
logische Voraussetzung des kantischen Befunds von der Unmöglichkeit eines on-
tologischen Gottesbeweises und ließe sich somit mit Nietzsches „Tod Gottes“ in 
Verbindung setzen. Die Explosion des Verbs sein und der Zusammenbruch des 
klassischen Diskurses erscheinen, archäologisch gesprochen, als der diskursive 
Reflex des Todes Gottes an der Schwelle zur Epoche des Menschen.

Wir erinnern uns an Foucaults Befund in Ordnung der Dinge, dass in der Ge-
schichte des abendländischen Wissens der Mensch und der Diskurs, verstanden 
als tragende Figuren des Wissens, inkompatibel sind.238 Das heißt: Das anthropo-
logistische Wissen einerseits und die u. a. von der Archäologie ausgelöste und 
inkarnierte Sammlung und Wiederkehr der Sprache andererseits entsprechen 
zwei unterschiedlichen Ästen der Gabelung „Mensch oder Diskurs?“, die sich 
infolge der Trübung der Repräsentation am Ende des klassischen Zeitalters auf-
getan hat. In diesem Sinne erscheint der Tod Gottes als die archäologische Vo-
raussetzung (1) der anthropologistischen Moderne, (2) aber auch der von Nietz-
sches rhetorischem Sprachdenken – und natürlich auch Foucaults Archäologie – 
ausgelösten und getragenen diskursiven Moderne. Deshalb ist es eines der wich-
tigsten Anliegen von Foucaults historiographischen Unternehmungen in den 
sechziger Jahren, den gemeinsamen Ansatzpunkt beider Äste dieser Gabelung 
freizulegen. Dieser Punkt ist der Tod Gottes, der in „Vorrede zur Überschrei-
tung“ vielleicht den Hauptgegenstand der Reflexion bildet.  

3.
Es wurde eben ausgeführt, dass die logischen Verknüpfungen einen Typ von Set-
zung enthalten, die nicht mehr Affirmation im klassischen Sinne besagt, sondern 
lediglich die Setzung der Beziehung. Die realen Verknüpfungen dagegen enthal-
ten eine Setzung, die ein Dasein besagt und folglich Affirmation im klassischen 
Sinne leistet. Dieser Verknüpfungstyp enthält ein Prädikat, das über den Begriff 
des Subjekts hinausgeht. Aber das Verb sein vermag nicht mehr die Diskontinui-
tät zwischen Subjekt und Prädikat zu überbrücken, da ihm die Funktion der At-
tribution nicht mehr zukommt. Es vermag die Existenz des Subjekts zu affirmie-
ren. Es kann also sagen, dass das Subjekt ein Dasein hat. Aber es kann ohne eine 
eigene Attributionsleistung nicht sagen, was das Subjekt ist. Das heißt: Das Was
der synthetischen Erkenntnisse hat nicht mehr im Diskurs seine Stütze, wie im 
klassischen Zeitalter, sondern, wie Kant später in der Kritik der reinen Vernunft
ausführt, im Zusammenspiel des Denkens und der Sinnlichkeit.  

Dass das Verb sein in den realen Verknüpfungen sagen kann, dass das Sub-
jekt existiert, bedeutet, dass ihm die Funktion der Affirmation zukommt. Dass es 
aber nicht sagen kann, was das Subjekt ist, bedeutet, dass es keinen Inhalt des 

238  OD: 408. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 467 

Subjekts zu setzen vermag. In den realen Veknüpfungen leistet also das Verb 
sein eine Affirmation ohne aber eine Position vornehmen zu können. Die eigen-
tümliche neue Leistung des Verbs in den realen Verknüpfungen ist also eine 
nichtpositive Affirmation. Es sagt ein Sein ohne Inhalt. Während die reale Ver-
knüpfung als eine Figur der Überschreitung zwischen Subjekt und Prädikat er-
scheint, ist die spezifische Leistung des Verbs sein in solchen Verknüpfungen die 
nichtpositive Affirmation. In den realen Verknüpfungen des vorkritischen Kant 
ist also eine merkwürdige Verteilung auszumachen: Der Überschreitungscharak-
ter kommt der prädikativen Struktur zu, während dem Verb sein die Funktion der 
nichtpositiven Affirmation zuzusprechen ist. In „Vorrede zur Überschreitung“ 
unternimmt Foucault eine Zusammenziehung dieser beiden Momente: die Über-
schreitung und die nichtpositive Affirmation, die bei Kant unterschiedlichen Ele-
menten der realen Verknüpfung zukommen, erweisen sich – u. a. im Anschluss 
an Bataille – als die zwei Seiten derselben Bewegung.239

In der Schrift über die negativen Größen können die realen Verknüpfungen 
nicht als ‚richtige‘ Urteile erscheinen, da in ihnen das Verb sein seine klassische 
Doppelfunktion eingebüßt hat und auf die Affirmation reduziert worden ist. Das 
Verb vermag nicht mehr die Diskontinuität zwischen Subjekt und Prädikat zu 
kitten, stattdessen offenbart die reale Verknüpfung nur noch das leeren Zwischen 
der heterogenen und real verknüpften Begriffe. Insgesamt entspricht das, was 
Foucault die „Entdeckung der Möglichkeit einer nichtpositiven Affirmation“240

nennt, was mit Kants Unterscheidung der zwei Negationen und der zwei Ver-
knüpfungen stattfindet, der transzendentalkritischen Unterscheidung zwischen 
Denken und Sein. Denn einerseits gibt es weiterhin die logischen Verknüpfun-
gen, die als vertraute und unproblematische Figuren des Denkens erscheinen; 
andererseits aber sind die realen Verknüpfungen aufgetaucht, die als Denkfiguren 
neuartig sind, die aber von der Erfahrung nahegelegt werden. Die realen Ver-
knüpfungen sind analytisch nicht beweisbar. Das Sein ragt gleichsam in die Ord-
nung der Begriffe hinein und erzeugt dort eine nicht mehr weg zu denkende Dis-
kontinuität. Später, in Kants kritischer Reflexion, wird diese Scheidung zwischen 
Denken und Sein eine komplexere Artikulation finden: als die transzendentalkri-

239  Aus diesen Zusammenhängen lässt sich entnehmen, was bereits im Abschnitt 51.1 
der vorliegenden Arbeit festgestellt wurde: dass Kant bereits achtzehn Jahre vor 
seiner kopernikanischen Wendung, in Der einzig mögliche Beweisgrund zu einer 
Demonstration des Daseins Gottes und in Versuch den Begriff der negativen 
Grössen in die Weltweisheit einzuführen, auf die Krise der Transparenz der Re-
präsentation, das heißt, auf die Krise der Synthesis reagiert. Das tut er anhand 
einer Reihe von Spaltungen: der Spaltung des Begriffs der Negation, der begriffli-
chen Verknüpfung, des Begriffs der Setzung. Die Krise der Synthesis meldet sich 
im kantischen Diskurs früher als die kopernikanische Wende, und allein die zeitli-
che Verschiebung, die zwischen beiden beseht, signalisiert die Notwendigkeit, 
zwischen beiden zu unterscheiden. Foucaults Rückgriff auf den vorkritischen 
Kant ist u. a. auch eine Anzeige dieser archäologischen Unterscheidung. 

240  VÜ: 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


468 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tische Unterscheidung zwischen den transzendentalen Vermögen des Verstandes 
und der Vernunft einerseits mit ihren konstitutiven und regulativen Funktionen, 
die mit der Spontaneität des Denkens und der teleologisch regulierten Beweg-
lichkeit der Ideen korrelieren; und der Sinnlichkeit andererseits, die das Vermö-
gen der Rezeptivität gegenüber den zufälligen Affektionen bildet, die der Er-
kenntnis von Seiten eines empirischen Seins zuteil werden. 

Kants Unterscheidungen aber und die darin implizite Entdeckung der Mög-
lichkeit einer nichtpositiven Affirmation erscheinen in archäologischer Sicht nur 
als die nachträgliche Reaktion auf eine vorgängige Scheidung zwischen Denken 
und Sein, die für den epistemischen Bruch am Ende des klassischen Zeitalters 
konstitutiv ist. Sie sind nur der philosophische Reflex jener Transformation, und 
Kants eigene transzendentalkritische Scheidung zwischen Sein und Denken re-
agiert lediglich auf die Trübung der Repräsentation, die sich als ein Überschuss 
des repräsentierten Inhalts gegenüber der Repräsentation selbst meldet, als die 
Tatsache also, dass das Repräsentierte in der Repräsentation nicht vollständig zur 
Sichtbarkeit gelangt, sondern auf eine Quelle außerhalb der Repräsentation ver-
weist, eine Hinterwelt, die als solche nicht repräsentierbar ist. Auf diese Situation 
reagiert Kant mit der transzendentalanalytischen Frage nach dem quid iuris der 
Erkenntnis241 und mit der Isolierung des Bereiches der synthetischen Urteile a 
priori, die nicht mehr durch ihre bloße Analyse zu rechtfertigen sind, sondern u.a. 
die Einführung der Sinnlichkeit als apriorisches Vermögen erforderlich macht.

Kants Unterscheidung der zwei Urteilstypen und überhaupt zwischen Denken 
und Sein führt unweigerlich zur Unterscheidung zwischen einer allgemeinen und 
einer transzendentalen Logik. Zur langen Reihe der transzendentalkritischen 
Spaltungen, die, archäologisch gesprochen, ihren Ausgang in der Spaltung des 
klassischen Verbs nehmen, gehört also auch eine Spaltung der Logik. Die allge-
meine Logik legt ein Wahrheitskriterium frei, das nur mit der Form des Verstan-
des selbst zu tun hat. Eine Missachtung dieses Kriteriums würde zu einem Wi-
derstreit des Verstandes mit sich selbst führen, was aus dem Grundsatz der Wi-
derspruchsfreiheit als dem obersten Grundsatz aller analytischen Urteile erfolgt. 
Da aber „diese Kriterien […] nur die Form der Wahrheit, d. i. des Denkens über-
haupt“242 betreffen, sind sie „so fern ganz richtig, aber nicht hinreichend.“243 An-
gesichts der bloß formalen Natur der allgemeinen Logik und der Tatsache, dass 
synthetische Urteile keinen analytisch nachweisbaren Inhalt besitzen, bedarf es 
einer eigenen Logik des Inhalts bzw. der Wahrheit synthetischer Urteile. Eine 
solche Logik ist die transzendentale Logik. 

Mit seiner transzendentalen Logik hat Kant einen weiten Weg zurückgelegt 
seit seiner Abhandlung über die negativen Größen. In dieser vorkritischen Schrift 
begnügt er sich mit der bloßen Isolierung des Bereichs der realen Verknüpfun-

241  Siehe Kant (1781/87): 125 f. [B 116-117/A 84-85]. 
242 Ibid.: 103 [B 84/A 59]. 
243 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 469 

gen, in denen die Prädikation die Form einer Überschreitung annimmt: Der Be-
griff der Folge ist nicht im Begriff des Grundes enthalten. Die realen Verknüp-
fungen legen eine neuartige Erkenntnis und eine neuartige Wahrheit vor, die nur 
anhand einer Überschreitung zwischen einem Begriff und seinem Prädikat er-
reichbar sind. Die Fortführung der Spaltung des Verbs, der Spaltung des Urteils 
usw., die in eine Spaltung der Logik mündet, führt schließlich in der Kritik der 
reinen Vernunft zu einem Medium244, mit dem sich die Wahrheit synthetischer 
Urteile ausweisen lässt. Mit diesem Medium aber verliert das synthetische Urteil 
seinen Überschreitungscharakter.  

Dass das Verb sein in den realen Verknüpfungen eine Affirmation aber keine 
Attribution leistet, dass es damit eine Affirmation „ohne Transitivität“245 darstellt 
und eine Möglichkeit der nichtpositiven Affirmation offenbart, legt es nahe, die 
nichtpositive Affirmation als eine allgemeine Denkfigur und das Denken selbst 
als eine Bewegung der Überschreitung – im modernen, postklassischen Sinne246

– zu bestimmen. Im Sinne dieser Möglichkeit geht Foucault, anhand seiner spär-
lichen Bezugnahmen auf Kant in „Vorrede zur Überschreitung“, durch den trans-
zendentalkritischen Diskurs Kants hindurch und stößt auf den vorkritischen Au-
genblick der Entdeckung der realen Verknüpfungen als Formen eines neuartigen 
Denkens, das als Überschreitung bestimmbar zu sein scheint. Während aber Kant 
nach seiner kritischen Wende den Überschreitungscharakter des Denkens zu redu-
zieren versucht, entdeckt Foucault in Anlehnung an Nietzsche und die Sprache der 
Literatur den ontologischen Raum der Sprache. Da aber dieser Raum derselbe ist, 
der im Herzen des Verbs auftaucht und den ontologischen Gottesbeweis verunmög-
licht, erscheint der ontologische Raum der Sprache in einem präzisen Sinne als der 
Raum der Abwesenheit oder des Todes Gottes. Erst die Gegebenheit dieses Raums 
lässt das Denken selbst als Überschreitung offenbar werden, und darüber hinaus den 
Diskurs als Wiederkehr und Sammlung der Sprache und überhaupt als die „nichtdia-
lektische“ Sprache dieses neuartigen Denkens. In der Sprache des Spätwerks Fou-
caults erhält dieses sich als Überschreitung manifestierende Denken die Kennzeich-
nung Andersdenken oder Praxis der Problematisierung. Im Zusammenhang damit 
erhält der Diskurs die Kennzeichnung Problematisierungsform, woraufhin die 
Archäologie als eine Geschichte der Problematisierungsformen erscheinen muss.247

244  Siehe Abschnitt 50.3 dieses Exkurses. 
245  Siehe VÜ: 39. 
246  Siehe den nächsten Abschnitt. 
247  Siehe Foucault (1986): 19. Siehe auch „Polemics, Politics and Problematizations“. 

[Foucault (1994), Schriften IV, Nr. 342: 751 f.] Mehr dazu im Abschnitt 54 des 
Schlusskapitels dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


470 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

52.3  Überschreitung und nichtpositive Affirmation 

in „Vorrede zur Überschreitung“ 

Daher ist es notwendig, die Sprache der Reflexion von 
innen nach außen zu wenden. Sie darf nicht länger auf 
eine innere Bestätigung ausgerichtet sein […], sondern 
muss sich nach außen wenden und dort ständig infrage 
stellen lassen; an ihren Grenzen angelangt, stößt sie nicht 
auf die Positivität, die ihr widerspräche, sondern auf die 
Leere, in der sie verschwinden wird; auf diese Leere muss 
sie zugehen, und sie muss bereit sein, sich im bloßen 
Geräusch aufzulösen […] 

Foucault248

1.
Bisher wurde im Rahmen dieses Exkurses einerseits Kants vorkritische Unter-
scheidungen und die darin enthaltene Figur der nichtpositiven Affirmation be-
sprochen; und andererseits Foucaults Kantlektüre und ihr Wendepunkt in „Vor-
rede zur Überschreitung“, mit dem sich sein Blick auf Kant gleichsam ‚archäolo-
gisiert‘. Im Ausgang von diesen Ausführungen können wir nun Foucaults Be-
stimmung der Überschreitung in „Vorrede zur Überschreitung“ als nichtpositive 
Affirmation nachvollziehen.  

In dieser kleinen Hommage auf Bataille zieht Foucault eine gerade Linie 
zwischen der modernen Erotik, in der sich die sexuelle Überschreitung mit dem 
Tod Gottes verbindet, und der Figur der nichtpositiven Affirmation. Im Folgen-
den wird Foucaults ‚Herleitung‘ dieser Verbindung in zehn Schritten freigelegt, 
in deren Abfolge sich die Figur der nichtpositiven Affirmation in seinen diversen 
Bezügen auseinander fächert. Zwecks erhöhter Ergiebigkeit unserer wieder-
schreibenden Lektüre werden die archäologischen Zusammenhänge aus Ordnung
der Dinge, sowie die Ergebnisse unserer bisherigen Kanterörterung – je nach Be-
darf – herangezogen.

1. Der Text setzt ein mit der Feststellung, dass zwischen der modernen Se-
xualität und dem Tod Gottes ein wesentliches Band besteht. Während die mittel-
alterliche Sexualität im unmittelbaren Zusammenhang mit der mystischen Got-
tesliebe stand, woraus ihre Natürlichkeit und ihr „Glück des Ausdrucks“249 her-
vorgingen, kommt der modernen Sexualität eine wesentliche Denaturierung zu, 
insofern sie im Tod Gottes wurzelt. Voraussetzung der modernen Sexualität ist 
also erstens der Raum der Abwesenheit Gottes und zweitens die prinzipielle 
Überschreitbarkeit der Grenze, die darin auftaucht. Die moderne Sexualität ent-
faltet sich im Raum der Abwesenheit Gottes anhand der fortgesetzten Über-

248  DA: 677. 
249  VÜ: 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 471 

schreitung der darin auftauchenden Grenze der Normalität: „Die moderne Sexua-
lität ist nicht dadurch charakterisiert, daß sie – von Sade bis Freud – die Sprache 
ihrer Vernunft oder Natur gefunden, sondern dadurch, daß sie durch die Gewalt 
dieser Diskurse „denaturalisiert“ wurde – in einen leeren Raum geworfen, in dem 
sie nur auf eine Grenze stößt und in dem sie ein Jenseits und eine Fortsetzung nur 
in der Raserei findet, durch die sie gebrochen wird.“250 Während also im Mittel-
alter die Sexualität – wegen ihrer Verbindung mit der mystischen Gottesliebe – 
als Ekstase erschien, in der „das Begehren, der Rausch, das Eindringen, die Eks-
tase und das ohnmächtige Verströmen bruchlos ineinander übergingen“251, bricht 
die moderne Sexualität – wegen ihrer Verwurzelung im Tod Gottes – als Raserei 
oder Wahnsinn aus, womit sie förmlich auseinanderfällt.

2. Der Tod Gottes offenbart sich als die Allgegenwart der Grenze, die konsti-
tutiv ist für die konkreten Gestalten der Endlichkeit. Der Eindruck der Befreiung 
der Sexualität beruht darauf, dass wir die Sexualität an die Grenze getrieben ha-
ben: „Grenze unseres Bewußtseins, da sie die ihm einzig mögliche Lektüre des 
Unbewußten diktiert: Grenze des Gesetzes, da sie als der einzige absolut univer-
selle Inhalt des Gesetzes erscheint; Grenze unserer Sprache: denn die Sexualität 
bezeichnet die Schaumlinie dessen, was die Sprache auf dem Sand des Schwei-
gens gerade noch erreichen kann.“252 In ihrer wesentlichen Verbindung mit dem 
Tod Gottes, mit der Raserei und der Grenze, erscheint die moderne Sexualität 
selbst als Grenze und Spaltung des modernen Menschen: Sie „zieht in uns die 
Grenze, um uns selbst als Grenze zu bezeichnen.“253 Auf ihrer spezifischen Ebe-
ne funktioniert die moderne Sexualität gewissermaßen wie die kantische Kritik. 
Sie funktioniert als eine Grenzziehung, die auf das postklassische Auftauchen der 
Endlichkeit reagiert. Insofern also die Sexualität auf Grenzen stößt, sie über-
schreitet und damit zur Raserei wird, zieht sie in uns eine Grenze, das heißt: Sie 
spaltet uns. Insofern die Sexualität Überschreitung ist, ist sie auch Grenzziehung. 
Die enge Verknüpfung zwischen der modernen Überschreitung und der Grenze 
führt dazu, dass der bloße Akt der Überschreitung, wie wir gleich sehen werden, 
die Grenze auftauchen lässt.  

3. Die vormoderne Form der sexuellen Überschreitung ist die Profanierung,
deren Objekt das traditionell Sakrale, letztlich Gott ist. Doch folgt aus der Abwe-
senheit Gottes, dass der modernen Sexualität kein Objekt der Profanierung gege-
ben sein kann. Deshalb ist die moderne Sexualität eine Profanierung ohne Ob-
jekt, was dazu führt, dass sie sich als eine Art fortgesetzter Selbstprofanierung 
artikuliert: „Vielleicht könnte man sagen, daß sie in einer Welt, in der es nichts 
mehr – keine Wesen, keine Räume – zu profanieren gibt, die einzig noch mögli-
che Teilung wiederherstellt: nicht um uralten Gesten neue Inhalte zu verleihen, 
sondern um eine Profanierung ohne Objekt zu ermöglichen, eine leere und auf 

250 Ibid.
251 Ibid.
252 Ibid.
253 Ibid.: 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


472 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

sich zurückgewendete Profanierung, deren Instrumente sich nur an sich selbst 
richten.“254 In der Abwesenheit Gottes ist die Sexualität in sich gedoppelt, ebenso 
wie, in der Abwesenheit einer wahren Welt und damit auch der wahren Namen, 
die Sprache der Literatur – die keiner der kompensatorischen Prozeduren der Ob-
jektivierung, Formalisierung oder Interpretation unterzogen wird – auf eine Lee-
re stößt, sich auf sich selbst zurückwendet und sich verdoppelt. Beiden: der Se-
xualität, wie auch den Wörtern liegt die gleiche Figur der intransitiven Über-
schreitung – Überschreitung ohne Ziel in einem Jenseits der Grenze – und der 
reflexiven Doppelung zu Grunde.

4. Die Doppelung der sich selbst profanierenden Sexualität und die damit 
einhergehende Spaltung ihrer Identität sind streng an den Tod Gottes gekoppelt: 
„In dem Raum, den unsere Kultur unseren Gesten und unserer Sprache einräumt, 
vermag die Überschreitung das Sakrale nicht mehr in seinem unmittelbaren Ge-
halt zu treffen, sie kann es nur noch in seiner leeren Form, in seiner dadurch wie-
der funkelnd und sprühend gewordenen Abwesenheit rekonstruieren.“255 Als 
Bewegung der Selbstprofanierung im Raum der Abwesenheit des Sakralen evo-
ziert die sexuelle Überschreitung das Sakrale auf neue Weise. Es handelt sich um 
ein Sakrales, das nicht im Voraus besteht und folglich profaniert werden kann, 
sondern um die Umkehrung dieses Vorgangs. Da das Sakrale und ihre Profanie-
rung aneinander gekoppelt sind, lässt die bloße Bewegung der sexuellen Über-
schreitung – als Selbstprofanierung – die leere Form des Sakralen auftauchen. In 
diesem Sinne erscheint die Überschreitung als eine produktive Praxis: Das Sakra-
le ist nicht mehr vorgegeben, um von ihr profaniert zu werden, vielmehr geht es 
aus der sexuellen Überschreitung hervor als ihr eigener und eigentümlicher Ef-
fekt. Damit erscheint die Sexualität, ebenso wie der Diskurs, als eine fiktionale 
Praxis.256 Sie ist eine Rekonstruktion des Sakralen in seiner „wieder funkelnd und 
sprühend gewordenen Abwesenheit.“257 Indem die Sexualität sich an die Abwe-
senheit des Sakralen wendet, generiert sie einen Effekt des Sakralen. Die Bewe-
gung ihrer Überschreitung hat den Charakter einer produktiven Bejahung der 
Abwesenheit des Sakralen, einer nicht setzenden, nichtpositiven Affirmation.

5. Anhand eines langen Bataille-Zitats führt Foucault einen konkreten Fall 
von Überschreitung als nichtpositiver Affirmation vor. Es handelt sich zunächst 
um die betende Hinwendung eines Priesters zu Gott. Diese besteht aus den übli-
chen Gesten, das Heben des Kopfes, das Stehen davor mit erhobenen Armen, die 
aber insgesamt einen Akt konstituieren, in dem er sich „an die Abwesenheit 

254 Ibid .
255 Ibid.
256  Später, in Der Wille zum Wissen beschreibt Foucault, wie selbst der Sex als das 

„spekulativste, das idealste, das innerlichste Element in einem Sexualitätsdisposi-
tiv“ fingiert wird, „das die Macht in ihren Zugriffen auf die Körper, ihre Materia-
lität, ihre Kräfte, ihre Energien, ihre Empfindungen, ihre Lüste organisiert.“ [Fou-
cault (1977): 185.] 

257  VÜ: 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 473 

wendet, an jenen hohen Ort, an den Bataille für eine Nacht, die sich noch nicht 
vollenden will, die Personen von Eponine gestellt hat.“258 Denn, in dem Augen-
blick, in dem der Priester den Kopf hebt, trifft sein Blick auf den nackten Hintern 
von Eponine. Ebenso wie ein Gebet eine Bejahung Gottes ist, ist auch die Hin-
wendung des Priesters eine Bejahung, aber keine, die Gott setzt, sondern viel-
mehr seine Abwesenheit bejaht. Deshalb erscheint in dieser von Bataille ausge-
malten Szene die Überschreitung als eine Affirmation dessen, was im Raum der 
Abwesenheit des Sakralen in Erscheinung tritt, das dazu führt, dass die Abwe-
senheit zu einer sichtbaren, einer „funkelnd und sprühend gewordenen Abwesen-
heit“ wird. Indem also der Priester anstelle Gottes dessen Abwesenheit in Gestalt 
der positiven Tatsache eines weiblichen Hinterns entdeckt, wird seine betende 
Hinwendung zu einem Akt der Bejahung der Abwesenheit Gottes und damit zu 
einem Akt der nichtpositiven Affirmation. Im Anschluss an diese Szene bei 
Bataille lässt sich die Sexualität problemlos an die Spiritualität binden. Der 
Raum, den die betende Geste des Priesters eröffnet, der von Gott besetzt sein 
sollte, ist genau der Raum, in dem Gott bereits verschwunden ist und in dem ihm 
der Anblick eines weiblichen Hinterns begegnet. In diesem Sinne ist die moderne 
Sexualität aus ihrer wesentlichen Verbindung mit dem Tod Gottes und dem 
Raum seiner Abwesenheit zu bestimmen. In diesem Zusammenhang erscheint 
der Tod Gottes „nicht als [das] Ende seiner historischen Herrschaft […], auch 
nicht als die endlich getroffene Feststellung seiner Nichtexistenz, sondern als der
von nun an konstante Raum unserer Erfahrung.“259

6. Dieser Raum „unserer Erfahrung“ wird erst durch die Abwesenheit oder 
den Tod Gottes freigelegt, der seinerseits als die Beraubung einer Grenze er-
scheint: jener Grenze, die ehemals die Unbegrenztheit Gottes gegenüber der end-
lichen Existenz darstellte. Der Tod Gottes ist ein Ereignis, „das unserer Existenz 
die Grenze des Unbegrenzten nimmt,“260 und erscheint deshalb als eine Über-
schreitung oder ein nihil privativum dieser Grenze und generell als ein Vorgang 
der Entgrenzung. Wir erinnern uns an den korrelativen Vorgang auf der Ebene 
des Diskurses: an die Bewegung der Entgrenzung des tropologischen Raumes der 
Klassik, mit der die eigentlichen Bedeutungen verabschiedet werden und der on-
tologische Raum der Sprache – als der Raum der Übertragungen beim jungen 
Nietzsche – sichtbar wird.261 Die eigentlichen Bedeutungen oder die wahren Na-
men, die im klassischen Zeitalter den tropologischen Raum beherrscht hatten, 
erweisen sich ab dem Tod Gottes als Metaphern, die vom Raum der Übertragun-
gen durchdrungen sind. Ebenso wie der Raum der Abwesenheit Gottes zum 
„konstante[n] Raum unserer Erfahrung“ wird, wird der Raum der Abwesenheit 
ursprünglicher Bedeutungen zum Raum des Diskurses. 

258  Siehe Ibid.: 33 f. 
259 Ibid.: 34. (Hervorh. v. Verf.) 
260 Ibid.
261  Siehe Kap. 13 Abschnitt 44.2 dieser Arbeit.  

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


474 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

7. Der Raum der Abwesenheit, der durch den Tod Gottes und die ihm eigen-
tümliche Überschreitung offenbar wird, wird nun zum ‚Gegenstand‘ einer spezi-
fisch modernen Erfahrung, die sich vielfach in der Erotik, der Literatur und dem 
modernen Denken seit Kant artikuliert. Diese Erfahrung ist nichts anderes als 
Batailles innere Erfahrung (l’expérience interieure): als die Erfahrung, „in wel-
cher der Tod Gottes aufblitzt,“262 die „als ihr Geheimnis und Licht ihre eigene 
Endlichkeit“263 entdeckt und deshalb als „eine Erfahrung des Unmöglichen (das 
Unmögliche ist der Gegenstand und die Bedingung der Erfahrung)“264 erscheinen 
muss. Dieses Unmögliche, das zugleich Gegenstand und Bedingung der inneren 
Erfahrung ist, erscheint im Rahmen einer archäologischen Wissensgeschichte als 
das Unmögliche des epistemischen Bruchs am Ende des klassischen Zeitalters, 
das sich als der Verlust der Transparenz der Repräsentation manifestiert. Im klas-
sischen Zeitalter wäre die Trübung der Repräsentation unmöglich gewesen, da ja 
Gott, wie sich Descartes versichert, kein Betrüger sein kann. Seit dem Ende der 
Klassik aber vermag Gottes Abwesenheit zugleich Gegenstand und Bedingung 
eines bestimmten Typs des postklassischen Diskurses abzugeben. Dieser Diskurs 
bietet sich als ein Raum, in dem die Sprache in der Einheit ihrer erneuten Samm-
lung wiederkehren kann. Ein solcher Diskurs ist der archäologische Diskurs 
selbst.

8. Der Tod Gottes ist also nicht der Augenblick eines historisch einmaligen 
Einschnitts. Er ist „nicht nur das ‚Ereignis‘, welches die zeitgenössische Erfah-
rung herbeigeführt hat: er bildet auf unabsehbare Zeit auch ihr Nervengerip-
pe.“265 Er bedeutet aber auch nicht bloß die fortgesetzte Befreiung der Existenz 
von der sie begrenzenden Existenz Gottes, sondern vor allem deren Zurückfüh-
rung in neue Grenzen, die ehemals von Gott verunmöglicht wurden: in Grenzen, 
„die von jener unbegrenzten Existenz ausgelöscht werden (das ist das Opfer).“266

Innerhalb des Raumes der Abwesenheit Gottes werden also neuartige Grenzen 
sichtbar, die einer eigentümlich radikalen und modernen Endlichkeit eigen sind, 
die nicht bloß die Welt abzirkeln und zu einer Sphäre positiver Objekte machen, 
sondern zugleich die Überschreitbarkeit der Welt darstellen: „Der Tod Gottes 
gibt uns nicht einer begrenzten und positiven Welt zurück, sondern einer Welt, 
die sich in der Erfahrung der Grenze auflöst, die sich in dem sie überschreitenden 
Exzeß aufbaut und zerstört.“267

9. Auf Grund dieser Zusammenhänge erscheint die Figur der Überschreitung 
im Lichte einer tiefen Zweideutigkeit. In vormodernen Kulturen war die Sexuali-
tät immer schon Überschreitung, insofern sie sich als Profanierung artikulierte. 
Sie offenbarte sich, wie zum Beispiel im Karneval, als eine streng regulierte und 

262  VÜ: 34. 
263 Ibid.
264 Ibid.: 35. 
265 Ibid.
266 Ibid.
267 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 475 

periodische Überschreitung der Grenzen des Heiligen, des Göttlichen, letztlich 
des Unbegrenzten. Gott existiert nicht zuletzt als das, was die vormoderne Sexua-
lität immer wieder überschreiten konnte. In der postklassischen Moderne da-
gegen sieht sich die sexuelle Überschreitung mit dem Raum der Abwesenheit 
Gottes konfrontiert. Aus der modernen Verbindung zwischen der Sexualität und 
dem Tod Gottes geht eine neue Definition der Erotik hervor: „Ginge es darum, 
der Erotik gegenüber der Sexualität einen spezifischen Sinn zu geben, so könnte 
man sie als die Erfahrung der Sexualität definieren, die von sich aus das Über-
schreiten der Grenze an den Tod Gottes knüpft.“268 Die Erotik ist keineswegs die 
Sexualität selbst. Deshalb ist sie auch keine empirische Tatsache, sondern viel-
mehr eine Erfahrung, die unter historischen Bedingungen möglich wurde. Die 
allgemeinste unter diesen Bedingungen ist der Tod Gottes. Die Erotik ist eine 
„Erfahrung der Sexualität“, in der die Überschreitung und der Tod Gottes als un-
trennbar verknüpft erscheinen. Das heißt, sie ist implizit die Erfahrung eines 
notwendigen Zusammenhangs zwischen der Überschreitung und dem Tod Got-
tes. Sie kann sich nur noch auf eine Gestalt der Überschreitung und der Profanie-
rung beziehen, die darin modern sind, dass Gott tot ist. Die Profanierung, auf die 
sich die erotische Erfahrung bezieht, kann nicht die Negation eines bereits toten 
Gottes sein. Sie wird nur noch als die Affirmation der Abwesenheit des ehemals 
gewesenen und nunmehr toten Gottes denkbar. Somit erscheint die moderne Ero-
tik als die Erfahrung einer überschreitenden Hinwendung an die Abwesenheit 
Gottes. Sie ist die Erfahrung einer Überschreitung, die nicht mehr die schlichte 
Negation der Grenze des Unbegrenzten, die also nicht ein nihil negativum der
Grenze des Göttlichen sein kann. Sie bezieht sich vielmehr auf eine Überschrei-
tung, die als die nichtpositive Affirmation der Abwesenheit Gottes und als ein 
nihil privativum der Grenze des Unbegrenzten erfahrbar geworden ist.  

10. Diese erotisch erfahrbare Verbindung zwischen der Überschreitung und 
dem Tod Gottes meldet sich auf zwei Ebenen. Erstens meldet sie sich auf der 
Ebene des Denkens, wie beim frühen Kant in Gestalt der realen Verknüpfungen, 
die zwar Figuren der diskursiven Überschreitung sind, aber nicht im Sinne der 
wiederholbaren poetischen Überschreitungen des tropologischen Raumes im 
klassischen Zeitalter, sondern (1) als das Verhältnis zwischen logischen und rea-
len Verknüpfungen, wobei die realen Verknüpfungen den Gesamtbereich aller 
logischen Verknüpfungen und damit das klassische Wissen insgesamt über-
schreiten; und (2) als das Verhältnis der Begriffe des Grundes und der Folge in-
nerhalb der realen Verknüpfungen, in deren Mitte die das Verb spaltende Leere 
sichtbar wird. Wir haben im letzten Abschnitt gesehen, dass in der archäologi-
schen Perspektive die Spaltung des Verbs zur Unmöglichkeit des ontologischen 
Gottesbeweises führt. Somit finden sich im vorkritischen Diskurs Kants beide 
Momente der modernen Erotik: die Überschreitung in Gestalt der realen Ver-
knüpfungen; und der Tod Gottes im Ausgang von der Spaltung des Verbs. Zwei-

268 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


476 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

tens aber meldet sich die erotisch erfahrbare Verbindung zwischen der Über-
schreitung und dem Tod Gottes auf der Ebene des Sprechens als die rhetorisch-
genealogische Affirmation des ontologischen Raumes der Abwesenheit ur-
sprünglicher Bedeutungen. Diese zwei Typen moderner Überschreitung entspre-
chen den zwei Ästen der postklassischen Gabelung, auf die bereits hingewiesen 
wurde. Aus dem Tod Gottes gehen zwei Konsequenzen hervor: das transzenden-
tale Subjekt Kants und der ontologische Raum Nietzsches, der auf den entgrenz-
ten Diskurs des Sade’schen Verlangens zurückgeht. 

2.
Auf dem zweiten Ast und im Ausgang vom ontologischen Raum der Sprache 
meldet sich die Sprache der Überschreitung, die, historisch-chronologisch be-
trachtet, die zweite der beiden Konsequenzen darstellt, die sich aus dem Tod 
Gottes ergeben. Es handelt sich bei einer solchen Sprache der Überschreitung um 
eine Sprache, die (1) noch nicht da ist, (2) unmittelbar bevorsteht und bei Bataille 
verheißen wird und (3) sich prinzipiell von der Sprache der Dialektik unterschei-
det. Ihr alles beherrschendes Problem ist nicht die „Erfahrung des Wider-
spruchs“269, sondern die Erfahrung der Überschreitung im Zusammenhang ihrer 
zwei wesentlichen Verbindungen: (1) ihrer Verbindung mit der Erfahrung der 
Sexualität; und (2) ihrer Verbindung mit der Erfahrung des Todes Gottes. Der 
Brennpunkt der bevorstehenden Sprache der Überschreitung ist also die Erfah-
rung der modernen Erotik.

Bereits in ihrer vormodernen Gestalt besteht die Sexualität, wie gesagt, in 
einer Bewegung der Überschreitung. Sie eine „von nichts begrenzte“270 Bewe-
gung, insofern sie ein „ständiges Stoßen auf die Grenze“271 ist. Auf der Ebene 
des Diskurses meldet sich die Überschreitung im traditionellen abendländischen 
Diskurs über Gott, der stets bis an die Grenze des Sagbaren geführt hat. Folglich 
konstituieren sich die moderne Erfahrung der Überschreitung und die Sprache 
dieser Überschreitung auf einer Ebene, die der Sexualität und dem Diskurs über 
Gott gemeinsam ist: „Auf dem Grund der Sexualität, ihrer von nichts begrenzten 
Bewegung (die von Anfang an und in ihrer Totalität ständiges Stoßen auf die 
Grenze ist) und auf dem Grund des Diskurses über Gott, den das Abendland so 
lange geführt hat, ohne sich darüber ganz klar zu werden, daß ‚wir nicht unge-
straft der Sprache das Wort hinzufügen können, das alle Worte übersteigt‘ und 
daß wir uns mit diesem Wort an die Grenzen aller Sprache gestellt haben – auf 
dem Grund der Sexualität und des Diskurses über Gott also zeichnet sich eine 
einzigartige Erfahrung ab: die Erfahrung der Überschreitung. […] Noch sind die 
Zeichen verstreut; doch die Sprache, in der die Überschreitung ihren Raum und 
ihre Erhellung finden wird, steht vor ihrer Geburt.“272

269 Ibid.
270 Ibid.: 36. 
271 Ibid.
272 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 477 

Diese Sprache, die sich immer schon an die Grenze des Sagbaren begab und 
sich in ihrer modernen Gestalt an die Leere der Abwesenheit Gottes, wie auch 
des Fehlens eigentlicher Bedeutungen wendet; diese Sprache, die nichts sagt 
bzw. nur noch sich selbst sagt und damit „sich in eine radikale Intransitivität“273

einschließt; die damit zu einer Sprache der nichtpositiven Affirmation, einer „Af-
firmation ohne jede Transitivität“274 wird: Diese Sprache ist die Sprache der Lite-
ratur. Sie ist eine Sprache der Überschreitung, insofern sie eine Sprache ist, die 
das gänzliche Fehlen einer repräsentierbaren Welt affirmiert. Allerdings wird das 
Fehlen einer repräsentierbaren Welt und der Raum dieses Fehlens wahrnehmbar 
durch das Einzige, was inmitten dieser generellen Abwesenheit noch fortbesteht: 
die Sprache selbst. Indem diese Sprache den Raum dieses Fehlens affirmiert, af-
firmiert sie ihre eigene Existenz. Die Sprache der Literatur, die zugleich die 
Sprache der Überschreitung ist, „bricht mit jeder Definition der „Gattungen“ als 
einer Ordnung von Repräsentationen angepaßten Formen und wird zur reinen 
und einfachen Offenbarung einer Sprache, die zum Gesetz nur die Affirmation – 
gegen alle anderen Diskurse – ihrer schroffen Existenz hat.“275 Ebenso wie die 
Sexualität, für die es seit dem Tod Gottes nichts mehr zu profanieren gibt, die 
folglich zu einer unbeendbaren Bewegung der „leere[n] und auf sich zurückge-
wendete[n] Profanierung“276 wird, ist die Sprache der Überschreitung – deren 
Vorbote gewissermaßen die Sprache der Literatur ist – eine Sprache, die nicht 
mehr die seienden Dinge repräsentieren kann; die insgesamt also nicht mehr auf 
eine repräsentierbare Welt stößt; die sich folglich auf sich selbst zurückwenden 
und zu einer Sprache der Selbstaffirmation werden muss: „Sie braucht also nur 
noch in einer ständigen Wiederkehr sich auf sich selbst zurückzukrümmen, so als 
könnte ihr Diskurs nur zum Inhalt haben, ihre eigene Form auszusagen. Sie wen-
det sich an sich selbst als schreibende Subjektivität, oder sie sucht in der Bewe-
gung, in der sie entsteht, das Wesen jeder Literatur zu erfassen, und so konver-
gieren all ihre Fäden zu der feinsten – besonderen, augenblicklichen und dennoch 
absolut universalen – Spitze, zum einfachen Akt des Schreibens.“277

3.
Die Bewegung der nichtpositiven Affirmation, die sowohl in der erotischen Er-
fahrung, als auch im literarischen Sprechen am Werk ist, charakterisiert das all-
gemeine Verhältnis zwischen der Überschreitung und der Grenze, das, wie ge-
sagt, in einer gegenseitigen Abhängigkeit beider besteht. Deshalb erscheint die 
postklassische Gestalt der Überschreitung nicht als eine logische Negation oder 
ein nihil negation der Grenze, sondern als eine Beraubung oder ein nihil privat-
ivum der Grenze. Wäre die Überschreitung eine bloß logische Negation der 

273  OD: 365. 
274  VÜ: 39. 
275  OD: 365 f.. 
276  VÜ: 39. 
277  OD: 366. 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


478 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

Grenze, dann wäre sie einseitig abhängig von der Grenze, die ihrerseits in der 
Lage wäre, der Überschreitung vorauszugehen und unabhängig von ihr bestehen 
zu können. Dass aber die Überschreitung eine Beraubungsnegation der Grenze 
ist, geht auf ein streng gegenseitiges Abhängigkeitsverhältnis zwischen der Über-
schreitung und der Grenze zurück.  

Die Abhängigkeit der Überschreitung von der Grenze hat einen räumlichen 
und einen zeitlichen Aspekt. In ihrer räumlichen Fassung besteht diese Abhän-
gigkeit darin, dass der einzige Ort der Überschreitung die Grenze selbst und der 
Raum, in dem sie sein kann, der bloße „Punkt ihres Übertritts“278 ist: „Die Über-
schreitung ist eine Geste, die es mit der Grenze zu tun hat; an dieser schmalen 
Linie leuchtet der Blitz ihres Übergangs auf, aber vielleicht auch ihre ganze 
Flugbahn und ihr Ursprung. Vielleicht ist der Punkt ihres Übertritts ihr gesamter 
Raum.“279 Zugleich ist die Überschreitung auf den bloßen Augenblick des Über-
tritts beschränkt: „[E]rschöpft [sie] sich nicht […] in dem Augenblick, da sie die 
Grenze übertritt, ist sie nicht auf diesen Zeitpunkt beschränkt?“280 Dennoch kann 
die Überschreitung nicht ein einmaliger Akt sein, der die Grenze endgültig besei-
tigt. Sie besteht vielmehr im Modus der unbeendbaren Wiederkehr: Sie „durch-
kreuzt immer wieder eine Linie, die sich als bald in einer gedächtnislosen Woge 
wieder schließt, um von neuem an den Horizont des Unüberschreitbaren zurück-
zuweichen.“281

Einerseits also kann die Überschreitung stattfinden nur sofern und solange 
die Grenze gegeben ist. Andererseits aber gehört die Überschreitbarkeit zum We-
sen der Grenze. Aus diesen beiden Aspekten setzt sich die gegenseitige Abhän-
gigkeit von Überschreitung und Grenze zusammen. Eine Überschreitung ist nicht 
möglich, wenn nicht zuvor eine Grenze existiert. Die Grenze wiederum kann 
nicht existieren, wenn nicht ihre Überschreitung zumindest möglich wäre. Die 
Existenz der Grenze ist die Möglichkeitsbedingung der Überschreitung, während 
die Möglichkeit der Überschreitung die Existenzbedingung der Grenze ist: „Die 
Grenze und die Überschreitung verdanken einander die Dichte ihres Seins: eine 
Grenze, die nicht überschritten werden könnte, wäre nicht existent; eine Über-
schreitung, die keine wirkliche Grenze überträte, wäre nur Einbildung.“282 Sie 
gehen beide gleichsam aus ihrem Schnittpunkt hervor – dem „merkwürdige[n] 
Schnittpunkt von Wesen, die außerhalb seiner nicht existieren und sich darin 
ganz austauschen“283 –, der somit als ihr gesamter gemeinsamer Raum erscheint.  

In diesem merkwürdigen Raum, der zugleich ein bloßer Punkt und Schnitt-
punkt ist, kann die Überschreitung stattfinden. Mit der Überschreitung tauscht 
die Grenze mit dem Unbegrenzten aus, das sonst vom bloßen Sein der Grenze 

278  VÜ: 36. 
279 Ibid.
280 Ibid.: 37. 
281 Ibid.: 36. 
282 Ibid.: 37. 
283 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 479 

ausgeschlossen wäre. Die Überschreitung besteht also darin, dass „die Grenze 
[…] gewaltsam die Tür zum Unbegrenzten auf[stößt]“284 und „vom Gehalt, den 
sie zurückweist, überwältigt und von der fremden Fülle, die ihr Innerstes ein-
nimmt, erfüllt“285 wird. Umgekehrt aber ermöglicht die Grenze erst die Über-
schreitung, da diese „in ihrer Gewaltsamkeit“286 immerfort zur Grenze, die sie 
hemmen will, aufbricht, sowie zu dem von der Grenze verunmöglichten Unbe-
grenzten.

Ist somit der gemeinsame Schnittpunkt zur gemeinsamen Quelle von Grenze 
und Überschreitung geworden, so muss die herkömmliche Idee einer transitiven
Überschreitung verabschiedet werden, der zufolge die Überschreitung als Ver-
bindung und Übergang zwischen den zwei Seiten einer Grenze, zwischen dem 
Eingeschlossenen und dem Ausgeschlossenen, anzusehen ist. Vielmehr erscheint 
die Überschreitung gleichzeitig als Aufbruch zu einer Leere und als Rückwen-
dung auf die Grenze sowie das von ihr Eingeschlossene.287 Insofern die Über-
schreitung eine Beraubungsnegation der Grenze ist, ist sie eine Affirmation der 
Leere und der Abwesenheit von Grenze. 

Das merkwürdige Verhältnis zwischen der Grenze und der Überschreitung – 
ihre gegenseitige Abhängigkeit und ihr gemeinsamer raumzeitlicher Schnittpunkt 
– lässt sich, wie bereits angedeutet wurde, auf Kants nihil privativum und die 
Figur der nichtpositiven Affirmation zurückführen. Im Hinblick auf diese Ver-
bindung versucht Foucault in „Vorrede zur Überschreitung“ das Verhältnis zwi-
schen der Überschreitung und der Grenze anhand einer Reihe von Bildern auszu-
leuchten und unternimmt in diesem Zusammenhang eine positive und eine nega-
tive Bestimmung dieses Verhältnisses.  

Negativ bestimmt er das Verhältnis zwischen der Grenze und der Überschrei-
tung, indem er klarstellt, was dieses Verhältnis nicht sein kann. „Die Überschrei-
tung verhält sich […] zur Grenze nicht wie das Schwarze zum Weißen, das Ver-
botene zum Erlaubten, das Äußere zum Inneren, das Ausgeschlossene zum ge-
schützten Heim.“288 Das Verhältnis zwischen der Überschreitung und der Grenze 
kann also kein konträrer Gegensatz sein, verstandene als die größte Entfernung 
zwischen zwei positiven Inhalten innerhalb eines begrenzten Bereichs unter Zu-
lassung eines Mittleren. Zwischen der Grenze und ihrer Überschreitung besteht 
kein Mittleres, das weder das eine noch das andere wäre. 

Positiv aber bestimmt Foucault das Verhältnis zwischen der Überschreitung 
und der Grenze anhand zweier Bilder. Das erste Bild zeigt die Grenze als eine 
Linie auf der Meeresoberfläche und die Überschreitung als die Durchkreuzung 
dieser Linie, die aber spurlos bleibt, da die Spur nur so lange währt wie der Akt 
der Durchkreuzung selbst. Nach dem Vollzug der Durchkreuzung schließt sich 

284 Ibid.
285 Ibid.
286 Ibid.
287  Siehe Ibid.: 37. 
288 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


480 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

die Linie wieder, um gleich darauf wieder zu erscheinen, aber nicht an der Stelle, 
an der sie überschritten wurde, sondern am fernen und unüberschreitbaren Hori-
zont. So durchkreuzt „die Überschreitung immer wieder eine Linie, die sich als-
bald in einer gedächtnislosen Woge wieder schließt, um von neuem an den Hori-
zont des Unüberschreitbaren zurückzuweichen.“289 Das zweite Bild ist das der 
Nacht und des Blitzes. Die Überschreitung zerreißt die Grenze, wie der Blitz die 
Nacht: „In der Nacht, die dem von ihr [der Überschreitung] Verneinten seit jeher 
ein dichtes und dunkles Sein gibt, erleuchtet sie [die Überschreitung] vielleicht 
etwas wie ein Blitz von innen und von Grund auf und verdankt ihr [der Nacht] 
gleichwohl seine lebendige Klarheit, seine zerreißende und aufgebäumte Einzig-
artigkeit, verliert sich im Raum ihrer Souveränität und verstummt, nachdem es 
dem Dunkel einen Namen gegeben hat.“290 Aus diesen beiden Bildern geht die 
strenge und enge Gegenseitigkeit von Überschreitung und Grenze hervor: Die 
Überschreitung ist in die Grenze „eingebohrt und kann nicht einfach abgelöst 
werden“291, so, wie die Durchkreuzung und die durchkreuzte Linie auf der Mee-
resoberfläche oder die Nacht und der Blitz voneinander untrennbar sind. 

Diesen Bildern kann man erneut entnehmen, dass die Überschreitung keine 
konträre Negation der Grenze sein kann, da ihre paradoxe Zusammengehörigkeit 
zu eng ist, um ein Mittleres zuzulassen. Sie ist aber auch keine bloß kontradikto-
rische oder, kantisch gesprochen, logische Negation der Grenze. Dann wäre sie, 
wie gesagt, einseitig von der Existenz der Grenze abhängig, während die von ihr 
negierte Grenze durchaus ohne sie bestehen könnte. Demgegenüber ist die Gren-
ze tatsächlich auf die Überschreitung angewiesen, wie die von Foucault verwen-
deten Bilder deutlich machen: Weder kann die Linie auf der Meeresoberfläche 
ohne ihre Durchkreuzung in Erscheinung treten, noch kann die Nacht als solche 
sichtbar werden ohne ihren realen Gegensatz im Blitz der Überschreitung. 

Wie aber das Verhältnis zwischen der Überschreitung und der Grenze – im 
postklassischen Zusammenhang – konkret zu bestimmen ist, lässt sich am besten 
Kants Unterscheidung der zwei Negationen entnehmen, wie dies am Eingang 
dieses Exkurses angedeutet wurde. Entscheidend an Kants nihil privativum ist
dessen konstitutive Relationalität. Die Beraubungsnegation setzt das Verhältnis
zwischen den zwei realen und sich gegenseitig aufhebenden Tendenzen voraus. 
In exakt diesem Sinne ist sie eine relative Negation292, insofern sie die Relation

289 Ibid.: 36. 
290 Ibid.: 37 f. 
291 Ibid.: 37. 
292  Das ist nicht zu verwechseln mit dem aristotelischen Begriff der relativen Nega-

tion, die formal gefasst wird und auf die entgegengesetzten Richtungen einer Be-
ziehung zurückzuführen ist. Beispiele dafür sind die Verhältnisse zwischen Vater 
und Sohn oder zwischen doppelt und halb. Allein an diesen Beispielen wird er-
sichtlich, dass etwa Vater und Sohn zwar in einer Relation der Entgegensetzung 
stehen, sich aber deshalb nicht gleich aufheben. In der realen Negation im kanti-
schen Verständnis handelt es sich nicht um Formen, sondern um entgegensetzte 
und sich aufhebende Tendenzen oder Kräfte. Da die relative Negation im her-

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KAPITEL 15: EXKURS. DER RÜCKGRIFF AUF KANT UND DIE NICHTPOSITIVE AFFIRMATION | 481 

zwischen den zwei entgegen gesetzten Tendenzen anzeigt, von denen (1) jede, für 
sich betrachtet, positiv ist und (2) die eine nur erst in Bezug auf die andere eine 
negative (beraubende) Funktion erhalten kann. Neben der logischen oder kontra-
diktorischen Negation (nihil negativum) wird somit die reale Differenz zweier 
Tendenzen sichtbar: „Demnach müssen in jeder Realentgegensetzung die Prädi-
kate alle beide positiv sein, doch so, daß in der Verknüpfung sich die Folgen in 
demselben Subjekte gegenseitig aufheben. Auf solche Weise sind Dinge, deren 
eins als die Negative des anderen betrachtet wird, beide vor sich betrachtet posi-
tiv, allein, in einem Subjekte verbunden, ist die Folge davon das Zero. Die Fahrt 
gegen Abend ist eben so wohl eine positive Bewegung, als die gegen Morgen, 
nur in eben demselben Schiffe heben sich die dadurch zurückgelegte Wege ei-
nander ganz oder zum Teil auf.“293

Während also die an dieser ‚Beraubungsnegation‘ beteiligten Kräfte jeweils 
positiv sind, findet die eigentliche Negation erst anlässlich ihrer Verbindung 
statt. Denn, was hier negiert wird, ist nicht bloß eine Wesenheit, sondern eine 
Richtung, die zu einer Wesenheit gehört. Zu einer Bewegung gehört ebenso eine 
Richtung wie zum Geldfluss, der Gewinn oder Verlust sein kann, oder zum oder 
Hass oder zur Tugend usw. Im Kontext des nihil privativum verwandelt sich eine 
Welt aus Dingen in eine Welt aus Tendenzen. Die Gegenstände müssen jeweils 
mit einem Richtungsvektor versehen sein, damit ihre Verknüpfung eine Berau-
bung ergeben kann. Für den Anwendungsbereich der Weltweisheit übersetzt 
Kant die arithmetische Idee der negativen Größe in den Begriff einer Gegenten-
denz: in eine durchaus positive Kraft, die in die umgekehrte Richtung weist wie 
die von ihr negierte (positive) Tendenz, mit der sie dennoch in einer unlösbaren 
Verbindung steht. Einerseits ist die Gegentendenz im Zusammenhang einer „rea-
len Entgegensetzung“ für sich selbst eine positive oder reale Tendenz. Anderer-
seits aber nimmt ihre bloße Existenz – vermöge ihres realen Gegensatzcharak-
ters – den ‚Raum‘ der Existenz der primären Tendenz ein und wirkt sich deshalb 
als Negation aus, aber nicht als eine logische Negation, sondern als eine Affirma-
tion des Nichtseins der von ihr beraubten Tendenz.  

In „Vorrede zur Überschreitung“ zieht Foucault in ein paar knappen und eher 
beiläufigen Sätzen diese frühkantischen Unterscheidungen heran, um die Über-
schreitung als die reale Negation der Grenze bzw. als die nichtpositive Affirma-
tion der Abwesenheit von Grenze zu kennzeichnen. Denn das Verhältnis zwi-
schen der Überschreitung und der Grenze besteht aus den zwei notwendigen 
Momenten einer realen Negation: Beide sind reale Tendenzen mit jeweils einer 
Richtung; und beide sind gegen einander gerichtet. Im Universum der Newton-
schen Mechanik können die Kräfte nur in ihrem gegenseitigen Zusammenhang 
bestehen, wozu auch gehört, dass Aktion und Reaktion einander aufheben. Des-

kömmlichen Verständnis rein formal bestimmt wird, vermag sie die reale Bewe-
gung der gegenseitigen Aufhebung nicht zu artikulieren. 

293  Kant (1763a): 789 (A 14). (Hervorh. v. Verf.) 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


482 | TEIL IV: DIE SPRACHE SAMMELT SICH

halb muss Kant in seiner Abhandlung über die negativen Größen auf die New-
tonsche Mechanik zurückgreifen, um zu seinem metaphysischen Schluss zu ge-
langen, dass Entstehen und Vergehen real entgegengesetzt sind.294 Ebenso kön-
nen Grenze und Überschreitung nur innerhalb des Zusammenhangs der realen 
Negation der Grenze durch ihre Überschreitung bestehen. Die Grenze existiert, 
nur insofern sie überschreitbar ist. Die Überschreitung existiert, nur insofern es 
eine überschreitbare Grenze gibt. 

Wir haben im Kapitel 14 darauf hingewiesen, dass die epistemischen Brüche, 
die Foucaults Archäologie an den Epochenschwellen einer diskontinuierlichen 
Geschichte des Wissens ausmacht, als Vorgänge der nichtpositiven Affirmation 
betrachtet werden können. In diesem Sinne ließe sich behaupten, dass die archäo-
logische Epocheneinteilung erst im Ausgang von der Figur der nichtpositiven 
Affirmation stattfindet. Gemäß dieser Epocheneinteilung, die in Ordnung der 
Dinge in ihrem transformationslogischen Zusammenhang manifest wird, treten 
drei Wissensepochen bis zur Geburt der Humanwissenschaften zutage: die Re-
naissance, die Klassik, die Epoche des Menschen. Wir haben auch darauf hinge-
wiesen, dass sich die klassische Episteme als die nichtpositive Affirmation der 
Krise des Ähnlichkeitswissens der Renaissance durchsetzt und die Kritik der Re-
präsentation in der Epoche des Menschen als die nichtpositive Affirmation der 
Trübung der Repräsentation.  

Im Folgenden wird zu sehen sein, dass sich die Wissensepoche der Archäo-
logie selbst – als die vierte dieser Epochen – nicht als eine Negation des anthro-
pologistischen Wissens samt ihrer konstitutiven Doppelungen durchsetzt, son-
dern als eine nichtpositive Affirmation der Abwesenheit des Menschen. Dem-
nach wird in der Einleitung zu Archäologie des Wissens angekündigt, dass die 
nichtpositive Affirmation der Abwesenheit des Menschen, genauer, die nicht-
positive Affirmation der Leere zwischen den anthropologistischen Doppelungen 
– die erst im Zuge eines ‚Weder-Noch‘ der Doppelungen des Menschen wahr-
nehmbar wird – einen neuartigen Raum offenbart, der in unseren bisherigen Aus-
führungen als der ontologische Raum der Sprache aufgetaucht ist und im nächs-
ten Kapitel als der Raum der diskursiven Formation zu bestimmen ist.

294  Siehe Ibid.: 809 (A 53). 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016 - am 14.02.2026, 12:17:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408476-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

