
Der lange Schatten der christlichen Doublette

Die antihermeneutische These des frühen Foucault aus der Ordnung der Dinge, dass der

Mensch der Aufklärung des 18. Jahrhunderts nur seine Zeichen der Repräsentation in ei-

nem Repräsentationszeitalter, nicht aber sich selbst als Subjekt der Bedeutungskonsti-

tution repräsentieren könne, zielt auf eine philosophieinterne Distinktion des 20. Jahr-

hunderts gegen den erklärten Humanismus Jean-Paul Sartres und den Neukantianis-

musMauriceMerleau-Pontys–denbeiden vor ihm führendenPhilosophenFrankreichs,

um mit dieser philosophieinternen symbolischen Revolution Nietzsches auch die Fel-

der der Sozial- und Geschichtswissenschaften zu dominieren. Foucaults These ist mit

Vorsicht zu begegnen, wenn man die gleichwohl lange vor dem ›Repräsentationszeital-

ter‹ des 17. Jahrhunderts geäußerte symbolischeRevolution der Zentralperspektive eines

quattrocento im Kopf hat. Diese symbolische Revolution wird im 15. Jahrhundert Italiens

aber nicht nur mit dem Homo-Mensura-Satz der Antike bei Alberti angeführt, wonach

der Mensch das Maß aller Dinge ist. Das ist freilich noch nicht der Humanismus des 18.

Jahrhunderts, der jedoch gleichwohl aufgegriffen und fortgesetzt wird, so dass von ei-

nem eindeutigen und klaren Bruch der Autorschaft zwischen dem Zeitalter der Renais-

sance und dem Repräsentationszeitalter am Ende des 17. Jahrhunderts nicht nur nicht

die Rede sein kann.

Schon früh und damit ohne Kenntnis von Ernst Kantorowiczs späterer Theorie der

Einheit der Zweikörperlehre Gottes in der repräsentierende Bildlichkeit des Königs hat-

te zunächst Erwin Panofsky in einer neukantianischen Tradition darauf hingewiesen,

dass im quattrocento der Begriff des Genies entsteht: Der Künstler repräsentiert sich als

vorbildlicher Seher der unsichtbaren Idee in der empirischen Wirklichkeit mit seiner

doubletten Einheit beider im bildlichen Ideal des Bildwerkes, das dann als Schöpfung

im Kleinen aber von allen gelesen werden kann.1 Auch wenn Panofsky dies zu sehr von

Kanther versteht, statt den späterenwerklosenGeschmackKants vonder früheren,noch

werkfixierten Renaissance, so wird in der Beachtung dieses Unterschieds erst klar, war-

umder schreibendeAlberti nicht den schreibendenHumanisten, sonderndenmalenden

und rechnendenHandwerkskünstler zumerstenMal in derGeschichte des Abendlandes

1 Erwin Panofsky, IDEA. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie, Berlin 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

einen alter deusbezeichnet.Denn die transformativen Folgen dieses neuenRepräsentati-

onsverständnisses imWerk lassen sich noch beimVerständnis von Velasquez und Rous-

seau nachweisen. Und bei allem gebotenen Unterschied zur Renaissance unterscheidet

doch später Leibniz wie schon der frühere Leonardo den phonetischen Buchstaben von

dem zu lesenden stummen ›charakter‹, so dass von einer absoluten Trennung des Reprä-

sentationszeitalters vonder italienischenRenaissance in der Frage der Autorschaft nicht

die Rede sein kann.Das antikeMotto vonHoraz des ut pictura poesis,wonach die bildende

Kunst Vorbild für die Literatur zu sein habe, ändert sich trotz ihrer diskursivenWieder-

holung radikal im praxeologischen Gebrauch der Renaissance: Es geht nicht mehr nur

um die vitalistische Aufwertung einer Schrift durch die lebensnahe farbenreiche Male-

rei. Die aphone Schrift des farbenlos gezeichneten disegno ist vielmehr das reine Vor-

bild für die Literatur nun deswegen, weil er eine von sterblicher Zeit gereinigte stumme

Schrift ist, die gerade nicht das linear in der Zeit geordnete, an lebendiges Klingen ori-

entierte phonetische Schreiben vollzieht.Der stumme disegno ist jetzt die reinere Schrift

in der Schrift, die laut Leonardo allen phonetisch geschriebenen Poesien voranzugehen

hat,weil er der ewigen Ideenäherkommtals dieBindungder phonetischenSchriftreprä-

sentation an weltliche, in der vergänglichen Zeit klingende Rede. Literarische Diskurse

werden daher von der reinen Art der Schrift durch Bildproduktion als unreinere Schrift

definiert. Daher muss man auch hier von derTheorie der englischen Sprachgrammatik

eines speech act ausgehen, da der Kontext der Sprache denselben und gleichen Worten

eine andere Bedeutung durch Gebrauch im Kontext gibt. Zu Recht hatte Searle Foucault

kritisiert, dass Diskurstheorie nichts mit dem speech act zu tun hat.

Mit dieser Strategie eines ambivalenten Verständnisses von Schrift in der Schrift

hebt der schreibende Kanonikus Alberti das Vorbild der Mönche im Namen einer sym-

bolischen Revolution des Humanismus aus den Angeln, an die er auch seine Karriere

als unehelicher Sohn der Albertis binden kann: Nicht die monastischen Klöster der no-

blenMönche sind das Vorbild der Offenbarung, sondern die rechnenden undmalenden

nicht so hoch angesehenenHandwerkskünstler. So wie Alberti den Blick des Autors vom

zentralperspektivischen Bild mit dem Blick aus dem Fenster vergleicht, so gilt dies auf-

grund der mathematisch stummen Konstruktion einer Zentralperspektive ebenso auch

für den/die Betrachtete(n) als Fenster zum Autor ohne Legitimität der Mönchsorden.

Und mit dieser neuen Offenbarung der für jeden Menschen gleichen Autorschaft ent-

steht der Sinn für einen sensus communis, der wie die lateinischen Schriften nicht mehr

in Klostermauern einzusperren ist. Dieser sensus communis beruft sich gerade nicht auf

phonetische Schrift, sondern auf sein Gegenteil einer Art stummen Urschrift der ›car-

ratteri‹ bei Leonardo da Vinci, was Derridas Kritik am angeblich durchgehenden Pho-

nozentrismus des Abendlandes komplett übersieht, weil er seine berechtigte Kritik am

Phonozentrismus der Linguistik glaubt, auf die Geschichte des Abendlandes projizieren

zu können. Und daher beginnt auch nicht erst die protokapitalistische Reformation wie

beiWeber imCalvinismus, sondern schon das katholische quattrocentomit der Auflösung

monastischer, die toten lateinischen Schriften bewahrenden Archive der Klöster, wo-

mit in dieser symbolischen Revolution nicht nur ein völlig neues Autorschaftsverständ-

nis entsteht, sondern auch eine neue vorbildliche Produktionsweise, diemitnichten laut

Derrida und Lacan eine aphone tote Schrift vor der Präsenz lebendiger Kommunikation

erniedrigt: Das tote Latein der Antike wird wichtiger als das mit italienisch vermischte

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der christlichen Doublette 43

und daher dem Volk zu nahen Kirchenlatein, so dass das vom zeitgenössischem Italie-

nisch stärker gereinigte antike und tote Latein im Feld der Macht zunehmend zur Spra-

che der repräsentativenDistinktionwird,die durchdie Arbeit textkritischer Autorschaf-

ten an humanistischen Gymnasien gewährleistet werdenmuss.Nur in der italienischen

Entwicklung des quattrocento konnte dies als Renaissance entstehen, weil Latein nicht

als andere Sprache, sondern als reinere, eben tote Sprache der Macht fungieren konnte,

die in italienischen volkstümlichen Ohren zwar weniger verstanden, aber als distinkti-

ve Ähnlichkeit mitgehört werden konnte. Sprache ist also nie nur sprachlicher Diskurs,

sondern kontextuelle Anerkennung. So hat Foucault zwar durchaus ein gewisses Recht,

wenn erWebersTheorie des rastlosen Arbeiters der protestantischen Reformation zwar

mit einer anderen Form einer Geschichte der Disziplinierung glaubt schreiben zu kön-

nen, aber schon in seineTheorie der Autorschaft erwähnt er mit keiner Silbe die katho-

lische Renaissance, wo doch die moderne Technik textkritischer Autorschaft vor allem

auch in der Philosophie beim Zitieren Platons und Aristoteles auf diese Bewegung der

italienischen Renaissance bis heute zurückgeht.

Die philosophischen Aufklärer Descartes, Francis Bacon,Wilkins und Leibniz haben

die aphone Schrift derMathematik in Europa als Indiz für eineWissenschaft der univer-

salen stummen Schrift seit dem 17. Jahrhundert angesehen, so dass Schrift keineswegs

wie der frühe Foucault für das Repräsentationszeitalter in Ordnung der Dinge fälschlich

behauptet als Bruch mit der Epistme der Renaissance verworfen wird.2 Meist und ins-

besondere bei Derrida wird jedoch die Fortsetzung vom Vorbild der Mathematik durch

eine aphone Schriftmit der darauf reagierenden anderen Art ambivalenten Begründung

einer heiligenUrschrift durch diemissionierenden Jesuiten inChina des 16.und 17. Jahr-

hunderts verwechselt, die im Gegensatz zur stummen Mathematik natürlich die pho-

netisch geschriebene Bibel als Ziel sehen. Die Jesuiten verweisen darauf, dass Chinesen

und Japaner (bis heute) einige Zeichen mit gleicher Bedeutung bei verschiedener Aus-

sprache verwenden, um auf das Finden der Überbleibsel einer über die Nationalspra-

chen hinweggehenden, reinen und aphonen Schrift zu verweisen, die Gott einem Adam

noch vor der phonetischen Sprachverwirrung im Turmbau zu Babel laut dem Mythos

aus der Bibel und damit vor Erscheinen Christi als eine Art Naturreligion gegeben habe.

Die sogenannten in China missionierenden kantonesischen Jesuiten sehen in der vom

repräsentierenden Bild abstrahierten, nur noch figurativen Zeichenschrift der Chinesen

den Zwischenschritt zwischen der vergangenen ägyptischen stummen Bildrepräsenta-

tion derDingeweg zu einer historisch sich fortsetzendenAbstraktion, die sich durch die

Abstraktion von den die Dinge repräsentierenden Hieroglyphen weg zum historischen

Ziel der absolut inneren und von jedem äußerlich Bild gelösten reinen Abstraktion des

verinnerlichten Christenmenschen verlaufen. Das Ziel der mit Stimme nicht überein-

stimmenden Schrift in China kann nur die mit phonetischer Schrift geschriebenen Bi-

bel zur Verinnerlichung des Sehens sein. Dieses ambivalente, in der Tat von Teleologie

phonetischer Schrift und Buch geprägte Geschichtsverständnis erlaubt diemassenhafte

2 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.

1974, S. 75f. »Der Primat der Schrift wird aufgehoben und damit verschwindet jene uniforme

Schicht, in der sich unendlich das Geschriebene und das Gelesene, das Sichtbare und das Aussagbare

kreuzen. Die Sachen und die Wörter werden sich trennen.«

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Distributionder von JesuitenbetriebenenwidersprüchlichenAllegoriebücher inEuropa,

die das Bild einerseits als Zwischenschritt der reinigenden Aufklärung durch die Heils-

verkündung der Bibel für ein noch ungenügend eigenes aufgeklärte Volk (analog zum

für sie noch unchristlichen China) rechtfertigen und zugleich daher vom zukünftigen

Ziel des christlichen Heils her als leider noch notwendige Unreinheit im priesterlich be-

schreibendenAllegorienverstandenwerdenmuss, sodass ihrephonetisch vorgeschlage-

nen Entschlüsselungen der Allegorien in Emblembüchern allein im priesterlichen Wis-

sen von Schrift und Bild als Mittel der volksnahen Aufklärung zu bewerten ist. Damit

können sie sich von den zu abstrakten volksfernen Philosophen einer abgehobenen kli-

nischen Pedanterie der Geometrie distinguieren.

Dagegen sieht umgekehrt der philosophische Aufklärer Francis Bacon in den figu-

rativen Zeichen der Chinesen vielmehr die etwas ambivalente Abstraktion von der pho-

netischen Sprache weg, die zwar auf die rein sichtbare in jeder Sprache verständliche

Logik der Mathematik einer langue philosophique (Descartes) in Europa ebenso voraus-

weist, aber in ihren von (angeblich) phonetischer Schrift unabhängigen bildlichen Figu-

rationen danndoch die eindeutigenRepräsentationen verfehlen,derenVorgängerschaft

für Wahrheit viel eher in den scheinbar stummen und eindeutig repräsentierenden Bil-

derschrift der Hieroglyphen und eben nicht in der chinesischen Schrift gesehen werden

muss, weil Hieroglyphen trotz der durch Sprache definierten Unterschiede dennoch für

alle gleich ohne mathematische Bildung zu verstehen geben, was sie abbilden. Das Le-

sen von repräsentierenden Bildern in denHieroglyphen deutet damit schon auf den An-

spruch des gesuchten universalen, über alle Sprachen gehenden gereinigten Lesens und

nicht auf das vom Bild abstrahierende Schriftverständnis in China. Daher gilt es aber

auch gegenüber der in die richtige Richtung verweisenden, aber zuweit gehenden Logik

der Abstraktion der Schrift von einem zeitgebundenen Sprechen in China eine Wissen-

schaftssprache zu erlangen, indemGrammatik und eindeutige einzelne Bildrepräsenta-

tion der die Dinge repräsentierenden stummenHieroglyphen als Vorbild zu einer stum-

menSchrift zu verstehen sindundniemalsAllegoriender Jesuitenwiedie reinfigurative,

abernichtmehr repräsentierendeBildschrift inChinaund Japan.Damit grenzensichdie

philosophischen Aufklärer im Konsens der Suche nach der vollkommenen Sprache mit

den Jesuiten zugleich von der jesuitischen Allegorese ab: Die bildlichen Repräsentatio-

nenderHieroglyphen sind für dieAufklärer ebennichtmehr (wie nochbeimspätantiken

Plotin) nur für ägyptische Priester der Antike ebenso wenig wie für moderne christliche

Priester (wie bei dem Jesuiten Kircher) als ein priesterliches Geheimwissen der Allego-

rien zu bewerten. Der so genannte real character, von dem die Jesuiten als Überbleibsel

der adamitischenUrsprache in Asien zu berichten glauben, gibt daher für Francis Bacon

das Beispiel dafür ab, dass eine rein humane Aufklärung zur aphonen Schrift über den

Unterschied der national klingenden Sprachen hinweg ohne priesterliche Eingebung als

Beweis für die naturgegebene Stummheit einer gesuchten Schrift zwar gelten kann.Die

gegenüber denHieroglyphen lediglich vereinzelten von Jesuiten in Asien gefundenen re-

al characters entsprechen jedoch laut Bacon in ihrer Abstraktion vom Bild nur einer bloß

partikulären ästhetischen Konvention Asiens,3 die von den Hieroglyphen wegführt, so

3 Francis Bacon, Of Dignitiy and Advancement of Learning, VI, in: PhilosophicalWorks of Francis Bacon,

Bd. I, hg.v. James Spedding, London 1861, S. 440f.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der christlichen Doublette 45

dass nur die Europäer eben mittels universal verständlicher Idee der mathematischen

Schriftgrammatik einen gültigen universalenGeschmack jenseits der unterschiedlichen

phonetischen Sprachentwicklungen das Ideal der universalen wissenschaftlichen Spra-

che zu bilden wissen: Die als bildliche Repräsentation verstandenen Hieroglyphen deu-

ten für die erste Renaissancewie die späteren philosophischen Aufklärer klarer und bes-

ser das alle Verwirrung durch verschiedene sinnvolle Sprachkommunikation überwin-

dende Ideal ab als die chinesische, nur figurative Bildschrift. Bacon versteht die Ästhe-

tik als Fortsetzung eines Ideals, das ehemals von den Hieroglyphen ausging. Benjamin

hat in seiner Habilitation die Allegorie als Entstehungmoderner Ästhetik zu fassen ver-

sucht, was Eco mit seiner These von der Postmoderne als barocke Moderne fortgesetzt

hat, weil Benjamin nicht wie Adorno ein Apokalyptiker der Untergangsprophetie in der

Massenkommunikation sei. Beides lässt gerade den damaligen Konsens in der Ästhetik

der Reinheit zumDissens zwischenWissen und Kunst übersehen.

Philosophische Aufklärung wie Jesuiten bewahren jedenfalls in ihrem Dissens den

für beide konsensualen Anspruch auf eine endgültige Überwindung der Sprachverwir-

rungdurch ein universales ästhetisches Ideal.Die vomAufklärer Baconden Jesuiten ein-

geräumte Feststellung eines real character in Asien stellt für ihn zwar kein Beleg für ein

utopisches Ziel der biblischen Offenbarung dar, weil die Konstitution von Bedeutungen

allein durchMenschen repräsentiert und erklärt werden kann, aber stets geht es um die

Aufklärung von Europa aus, das die verschiedenen Sprachen mit einem von Menschen

selbst zu hebenden Hinderungsgrund für humanistische Aufklärung zum Ideal einer

universalen Wissenschaftssprache für die ganz Welt herzustellen hat. Die chinesische

demphonetischenSprechennicht konformeSchrift,die für diemathematisch orientier-

ten Aufklärer zwar auf das stumme Ideal verweist,weicht dafür aber als eine partikuläre

Fortführung in ihren angeblichen stummen Figurationen von der hieroglyphisch ein-

deutigen für alle verstehbaren ikonischen Repräsentation ab. Die Autonomie der chine-

sischen Schrift von der Stimme–eigentlich die Autonomie der Schule der Schriftgelehr-

ten gegenüber dem illiteraten Volk durch die damals unbekannte historische Eroberung

des asiatischenRaumsdurchChina–kannbei all dieserWeiterentwicklungderAbstrak-

tion für die philosophischen Aufklärer nicht als eindeutige, jenseits aller gesprochenen

Sprachenuniversal verständlicheÄsthetikdes repräsentierendenBildes verstandenwer-

den.DerWille zumWissen der Aufklärer hat sich zwar gegen die Jesuiten gewendet, um

aber wie diese an Reinheit als ein allein in Europa formulierten Glauben einer Norm der

universalenWahrnehmung für alle festzuhalten.

Bekanntlich hat Francis Bacon das Monster nicht mehr als Strafe Gottes angesehen,

sondern sogar seine sorgfältige Sammlung gefordert.4Monster stellen für ihn eine noch

nicht verstandene Doublette von unsichtbarer Idee der Natur und sichtbarer Empirie in

der vereinzelten sichtbaren Einheit eines einzelnen individuellen Ideals der Doublette

dar: Sie verwirklichen in ihrem individuellen Fall des jeweils sichtbaren und beobacht-

baren Ideals die unsichtbare Idee der Natur. DasMonster offenbart wie ehedem die ver-

kleinerte Form der gesetzgebenden Schöpfung durch den alter deus als Schrift der Natur

4 Katherine Park u. Lorraine Daston: Unnatural Conceptions: The Study of Monsters in Sixteenth-

and Seventeenth-Century France and England, in: Past and Present 92 (1981), S. 20 – 54.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

selbst ohne den menschlichen Künstlerkoch, der zur Nachahmung einer solchen Rein-

heit gar nicht fähig ist, so dass fürwissenschaftlicheDecodierung sorgfältig dieMonster

gesammelt werdenmüssen, um sich von der unreinen Nachahmung der erfinderischen

Kunstköche für Essen zu distanzieren: ein erster Tod des Autors in der Anreizung des se-

henden Lesers, der historisch zwar von der ästhetischenWahrnehmung des Kunstideals

abgeleitet ist, aber sich gegen Kunstproduktion und dessen Autorschaft zur Rechtferti-

gung des logisch reineren wissenschaftlichen Lesers der Naturdinge richtet. Panofskys

Nachweis einer wissenschaftlich geklärten Theorie des Ideals als Vereinigung der zwei

Welten trifft also nicht nur für einenMaler wie Velasquez als genialer Seher der unsicht-

baren Idee in der Doublette eines künstlerischen Ideals zu, sondern wird bei Bacon so-

gar gegen das Verständnis durch Kunstproduktion als Legitimation der ästhetisch hö-

herstehenden Reinheit entwickelt. Laut Kantorowicz war Francis Bacon derjenige, der

die doublette Einheit der Zweikörperlehre zwischen Empirie und Idee als erster für die

politische Repräsentation erfolgreich in der angelsächsischen Öffentlichkeit umsetzte,

indem er für die Vereinigung der zwei verschiedenen Doubletten Englands und Schott-

lands das zur Idee näher stehenden umfassendere Ideal Great Britain erfand, womit Ba-

con sich gegen die verhasstemassenhafte Allegorese der Jesuitenmit demselben Phäno-

men einer Doublette des Ideals zurWehr setzen konnte.Wissen ist in der Tat für Bacon

einWille zurMacht, aber weil diesesWissen eine höhere Legitimität der Reinheit in der

ästhetischen Repräsentation des Lesers beansprucht. Von einem Fehlen des sich selbst

repräsentierenden Subjekts im 17. Jahrhundert,wie Foucault es darstellt, kann keine Re-

de sein.DieAnonymisierungdesWissenschaftlers ist nicht dieVoraussetzung einermo-

dernen Ästhetik in dermodernen Literatur,wie Foucault es in seinemAutorschaftsessay

unter Missachtung der Renaissance beschreibt, sondern die wissenschaftliche Verleug-

nung der Autorschaft ist vielmehr ein historisches Ergebnis der Radikalisierung einer

Strategie ästhetischer Offenbarung schon des quattrocento. Die Disktinktion des Autors

zu seinenLesernwirddurchVerleugnungderDisktinktiondurchwerkloseRezeptionof-

fenbart, damit sie fürWissenschaftler wie Leser gleich gilt. Die Ästhetik des Ideals wird

bei Bacon nun gegen den Produzenten des künstlerischenWerks noch gewendet.

Schon in der Rechtfertigung einer stummen Schrift Francis Bacons geht es nicht

mehr um den Autor als kleinen Schöpfer der schönen Kunst, sondern um den wissen-

schaftlichen Leser und Entdecker einer Schrift der Schöpfung im Kleinen kaum schö-

ner, aber dennoch idealer Erscheinungen an Monster, die in keine bisherige Ordnung

derMenschen passen, aber beimmentalen Sehen der Idee als einzelnes Ideal folglich die

Kenntnis der Natur für die pragmatische Verwertung in der Industrie deutlich erwei-

tern. Wissen ist für ihn Macht und folglich gehört die Produktion schöner Kunst nicht

dazu.Die klare und eindeutig offenbarende Lesung der Idee in der Schöpfung derNatur

durch denWissenschaftler der langue philosophique kannweder durch den phonetisch le-

senden Priester der Jesuiten noch durch den Autor der schönen Kunst (der von Jesuiten

dominierten massenhaften Emblembücher) vollzogen werden. Das ist in der Tat zwar

nicht mehr der Humanismus der Renaissance, weil es nicht mehr um eine Einheit von

Kunst undWissenschaft geht, aber dennoch um eine Legitimation durch reineres Lesen

der Doublette zwischen Empirie und Idee im Ideal der zweiWelten lange vor Kant.

Mit dem Vorbild Francis Bacons für JohnWilkins und den Tableaus der Repräsenta-

tion an der Royal Academy am Ende des 17. Jahrhunderts, die heute noch zu besichtigen

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der christlichen Doublette 47

sind, taucht ein neuer Kolonialismus des Sammelns und Berechnens auf, der mit dem

Besitz derWahrnehmungsreinheit durch das Ideal einer dermathematischen Idee kom-

patiblenWissenschaftsschrift in kartographischen Listen auch den Standort des aufklä-

renden Sammelns von außergewöhnlichen Dingen durch den europäischen Leser und

damitdes zentralenStandorts derHumanität imeuropäischenArchiv allerweltweit pro-

duzierten sonderbaren Dinge auszustellen hat. Wenn das British Museum unter Hans

Sloane als Mitglied der Royal Society den Grundstock zum naturgeschichtlichen Muse-

um im 18. Jahrhundert legte, indem er diemit phonetischer Schrift übersätenDinge wie

Medaillen undUrkunden sorgfältig vonDingen ohnediese Schrift trennt,danngeht die-

se Ausstellungsart auf Francis Bacon und der inzwischen internationalen Wirkung von

Leibniz zurück,wonachdiephonetischeSchrift andersgelesenwerdenmussalsdie ohne

phonetische Schrift wahrnehmbaren Dinge im Namen einer stummen Schrift der Na-

tur, die folglich nicht mit Medaillen und Urkunden zu verwechseln ist.5 Sloane konnte

angeblich überdimensionierte menschliche Monsterzähne vielmehr als normale Zähne

von Elefanten identifizieren, weil es um die Einordnung derWahrnehmung jenseits der

phonetischen Narrationen ging.6 Auch die Narrationen von Monstern in der Kartogra-

phie verschwinden zunehmend. Foucault hat nur die Trennung von Schrift und Dingen

imMuseum gesehen, aber nicht, dass diese Trennung von einer Reinheit des Lesers his-

torisch nicht von der Wissenschaft für die Kunst, sondern von der Kunst für den Wis-

senschaftler ausgeht.

Das decodierende Sehen, Lesen und die aufdeckende Entdeckung desWissenschaft-

lers der reinen Natur gehen immer dem die Natur nachahmenden Produzieren eines

menschlichen Künstlers als Grund zur Reinheit voraus,wie es das für den Künstler noch

zu hässliche Monster zeigt. Eine auf die lesende anonyme Existenz selbst bezogene Äs-

thetik beginnt sich hier also als Reinigung von Werk lange vor Kant zu entwickeln, so

dass es sich kaum nur um einen Willen zum Wissen im Gegensatz zur Ästhetik han-

delt, sondern um eine Ästhetik des reinen Lesens, die gegen den Produzenten von Kunst

gewendet wird. Daher taucht die wissenschaftliche Liebe für außergewöhnliche Häss-

lichkeit als das spätere Ziel dieser gegen hohe Kunst gelösten Anreizung des Auges zum

existenziell reinen Lesen in der Rechtfertigung von englischen Karikaturen durch den

philosophischen Leser auf, die im 19. Jahrhundert bei dem Hegelianer Karl Rosenkranz

in einer Ästhetik der Hässlichkeit gegen das Schöne angeführt werden. Ästhetik diffe-

renziert sich also nicht nur als eigene Disziplin der Reinheit gegenüber Wissenschaft,

sondern auch innerhalb der Ästhetik weiterhin durch das Begehren nach Reinheit gegen

und über die Schönheit hinaus als reines Lesen, das aber dann schon im 19. Jahrhundert

den Glauben installiert, den Foucault bedient: Die reinigende Anonymisierung kommt

vomWissen in der Kunstproduktion, die sich in Karikaturen gegen die Schönheit offen-

bart. So kann sich derWissenschaftler imReinigen der Schöpfung als besserer Leser der

Realität zeigen, der über demKunstautor steht,was es so erscheinen lässt, als gäbe es im

5 Patricia Fara, Sex, Botany and Empire. The Story of Carl Linnaeus and Joseph Banks, Cambridge 2003,

S. 39f.

6 Jan Bondenson, A Cabinet of Medical Curiosities, Ithaca/New York 1997, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Repräsentationszeitalter noch kein sich selbst repräsentierendes Subjekt,was angeblich

laut derOrdnung der Dinge nach Foucault erst mit Kant entstanden sein soll.7

DieDoublette vonEmpirie und ganzheitlicher Vernunft ist definitiv keine Erfindung

Kants als Beginn der Humanwissenschaften. Kant hat die aus dem englischen Tudor-

system kommende Lehre einer für den Rechtsgelehrten vom König abgeleiteten Dou-

blette durch moralische Verallgemeinerung des Lesens noch reiner, sprich auf eine grö-

ßere Form der Synchronisierung zwischen Individuum und Öffentlichkeit zu verpflich-

ten versucht, die Kantorowicz als das Schlagwort des englischen Tudorsystems durch

Recht beschreibt: We fight the King to defend the King.8 Die Rechtstheoretiker in Eng-

land gehen zwar immer von der Legitimation des Königs für sich aus, aber zugleich ha-

ben sie diese nur im Zusammenhang mit dem Feld der Juristen. Der König wird daher

in Kants Selbstrechtfertigung eines Streits der Fakultäten in der gleichnamigen Schrift

nichtmehrwie imenglischenTudorsystemdurchdieRechtsfakultät kritisiert undbestä-

tigt, sondern durch die nach der damaligen Fakultätsordnung unterste Fakultät der rein

intelligiblenMoralphilosophie, die allen vernünftigenMenschen ohne Titel als (essende)

Mehrheit an Lesern nähersteht als alle anderen (Köche) der Fakultäten. Kant weitet die

Synchronisierungnochvielweiter aus als inEngland,sodass es zurSynchronie zwischen

absolut reiner Existenz und moralisch gereinigter Öffentlichkeit zu gehen hat. Nur die

Philosophie ist dem reinen Lesen am nächsten. Denn Kant nennt in seinem berühmten

Aufsatz zur Aufklärung die aufklärende Kritik der Vernunft einen Privatgebrauch der

Vernunft, um die vom König öffentlich legitimieren Titel der Autoritäten in den Fakul-

täten zur öffentlichen Vernunft zu erklären, womit er die private Reinigung aller Leser

durch Moral mit Reinigung der öffentlichen Autoritäten durch die Autorität des Moral-

philosophen synchronisiert.Kant bricht zwarmit demTudorsystem, aber er indemer es

auf die Moral und seine Philosophie hin radikalisiert und keineswegs erst neu erfindet,

weil der philosophische ,Koch‘ sich ammeisten nach den lesendenEssern richtet.Die öf-

fentlich amgeringsten legitimierteAutorität kommtder absolut nicht repräsentierbaren

Vernunft aller Menschen am nächsten.

Francis Bacon wird jedenfalls als das Vorbild von Wilkins Reform an der Royal Aca-

demy im 17. Jahrhundert gesehen,deren vermessene Vorstellung einer kartographischen

Repräsentation aller Dinge in der Welt von Jorge Luis Borges im 20. Jahrhundert lite-

rarisch als unmöglicher Kolonialismus im Feiern der Sprache ironisiert und von Fou-

cault in Ordnung der Dinge als lachende Motivation zu seiner Kritik an jeder universalen

Denkformen zitiert wird, während Derridas Grammatologie ebenso von dieser Reform

zwar redet, aber dann sogar Francis Bacon in der Grammatologie nirgendwo zur Kennt-

nis nimmt. Mangels empirischer Studien der positionalen Motivation zu Diskursen im

Feiern der Leser identifiziert jedenfalls Derrida Jesuiten und humanistische Aufklärer in

der Ähnlichkeit ihrer Diskurse, um Europa dann einen kolonialen Phonozentrismus zu

unterstellen. Aber weder ist China das Vorbild der langue philosophique, wie Derrida es in

derGrammatologie als »chinesisches Vorurteil«9 beschreibt und damit die philosophische

7 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.

1974, S. 384ff.

8 Zit n. Kantorowicz, ebd. S. 42.

9 Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt a.M. 1983, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der lange Schatten der christlichen Doublette 49

Traditionmit einer der Jesuiten verwechselt, noch versteht sich das europäische Subjekt

nicht jenseits der humanistischen Sprachreformen des 17. Jahrhunderts,wie es Foucault

in Ordnung der Dinge behauptet und daher an Velasquez in narzisstischer Nicht-Wahr-

nehmung eines Philosophen an der kunsthistorischen Forschung Panofskys zum Ideal

vorbeizielt. Kant wird dann vom frühen Foucault fälschlich zum Erfinder der Doublet-

te erklärt, die vielmehr laut Kantorowicz und Panofsky Jahrhunderte lang vorher schon

lange vor der kastrierenden Techniken des Strafens auf denWeg gebracht wurde.

Francis Bacon und das Zeitalter der Enzyklopädie trennen in der TatWörter undDin-

ge,wie Foucault zwar berechtigterweise darstellt.Aberweil Baconwie diemeisten philo-

sophischen Aufklärer (mit Ausnahme Diderots) trotz aller Gegnerschaft zu den Jesuiten

von der langen Tradition babylonischer Verwirrung durch phonetische Sprachen histo-

risch überzeugt sind, setzen sie dafür den Vorrang einer stummen Schrift vor den Din-

gen als filternder Ordnungssinn für alle Wahrnehmungen voraus. Nicht die Sprache ist

eineapriorische vorausgesetzteSache,sonderndiemenschlicheWahrnehmungals reine

Schrift, die von der Verschiedenheit der zu hörenden phonetischen Sprachen zur stum-

mensichtbarenSchrift für jedesBewusstsein zumhöchsten Ideal derwissenschaftlichen

Sprache gereinigt werden muss, so wie die angeblich ikonisch bildliche Repräsentation

durch Hieroglyphen von Dingen in jeder unterschiedlichen Benennung durch verschie-

dene Sprachen in gleichem Sinne erkannt und gelesen werden kann. Beide, Jesuiten wie

die Reformer der Royal Academy und auch Leibniz gehen gemeinsam von Hieroglyphen

aus, weil esWert ist, über deren historische Bewertung gemäß ihrer jeweiligen Stellung

in der Frage der öffentlichen Repräsentation als normatives Vorbild zu streiten. Wäh-

rend die Jesuiten China in ihrer Konzeption als Fortschritt und Überwindung von Hie-

roglyphenwerten, sehen die philosophischen Aufklärer in der chinesischen Schrift zwar

eine ästhetische Abart der Hieroglyphen, die aber in eine falsche zu partikuläre Rich-

tung läuft, die nur in Asien gilt. Ebenso hat der Linguist Umberto Eco übersehen, dass

die Forderung einer idealen Sprache keineswegs die Akzeptanz der verschiedenen ge-

sprochenen Sprachen bedeutet, weil er die philosophische Aufklärung in einer teleolo-

gischen Fortschrittsgeschichte als Vorbild zumoderner Sprachwissenschaft glaubt wer-

ten zu müssen, deren Ziel er als Linguist selbst vertritt.10 Und Blumenberg hat zwar er-

kannt, dass nicht die Diskretion der phonetischen Schrift für Galileo entscheidend ist,

projiziert dennoch seine eigene intellektuelle Praxis desBuchlesens indiesenStreit.Und

Foucaults Autorschaftsessay leitet die Anonymisierung derWissenschaft aus einemWil-

len zum diskursivenWissen ab, der vielmehr ein Effekt der Monopolisierung des ästhe-

tischen Ideals auf Sprache ist. In allen diesen Theorien wird die Feier der diskursiven

Sprache in ihrerVerstrickungmit einerHegemonie derAufklärungnicht hermeneutisch

reflektiert.

Die Suchenach eineruniversalenSchriftwirdbeiRousseauals erstemunter denPhi-

losophen zwar gegen Leibniz und seine Vorgänger als Rechtfertigung des französischen

Kolonialismus kritisiert, aber zugleich nach wie vor in Funktion eines Betrugs an der

10 Umberto Eco, Die Suche nach der vollkommenen Sprache, München 32002 (DTV), S. 99 zitiert zwar,

dass Leibniz keine Ursprache in der Geschichte mehr sucht, übergeht aber vollkommen dessen

Suche nach einem stummen Alphabet des Denkens, das sehr wohl noch von einer alle Sprachen

gemeinsamen Logik ausgehen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Reinheit des empfindendenHerzens.Rousseau jedenfalls warnt vor demdrohendenZu-

sammensturz eines Turmbaus im Kolonialismus, den auch die Aufklärer glauben, mit

einer Universalsprache verhindern zu können, was immer wieder fälschlich als Rous-

seaus Prophezeiung der Französischen Revolution gewertet wurde. Jean François Lyo-

tards Verabschiedung der marxistischen Geschichtserzählung in der Postmoderne des

20. Jahrhunderts von der utopisch noch zu erwartenden Revolution ist im Grunde die

Verabschiedung der christologischen Erzählung vom krisenhaften Zusammensturz des

babylonischen Turmbaus, womit die Weltrevolution des Marxismus den prophetischen

Totemismus eines protestantischen Rousseau fortsetzt.

In der Tat muss man dann mit dem Begriff des aufklärenden Humanismus gleich-

wohl vorsichtig sein, wie Foucault sie als Pastoralmacht bezeichnet hat. Der Humanis-

mus im kolonialen Europa gibt sich in seiner Naivität als dienendes Vorbild zu verste-

hen, oder wie dann der späte Foucault etwas klarer mit dem Narrativ des guten, seine

Herde anführenden Hirten als neue Form der Macht ableitet: der besser Dienende als

legitimere Form der Macht, was hier im Grunde der ebenso aufgeklärte wie reine wis-

senschaftliche Leser der Natur gegenüber dem menschlichen Autor der Kunst ist. Aber

das ist eigentlich kein Wille zumWissen, sondern einWille zur ästhetischen Reinigung

im sich differenzierenden Wissen zu einem über alle Differenzen stehenden Gesetz als

langer Schatten der Reinheit undweniger einesMonotheismus.Die Verwechslung eines

Willens zur Reinheit mit demWillen zumWissen findet man bei dem von Nietzsche so

arg kritisierten blutleeren pedantischen Akademismus Kants: So wie für Kant dieTheo-

rie des Geschmacks nur eine Propädeutik zur Reinheit der Vernunft ist, so kehrt sich

die Ästhetik bei Nietzsche im sich ausbildenden Existenzialismus gegen den abgehobe-

nenElitismusder theoretisierendenundverkopftenVernunft alsReinigungderExistenz

durch Ästhetik um. Nicht der Wille zum Wissen, sondern der Wille zur Reinheit treibt

diesen Kolonialismus ebenso wie seine ihn scheinbar überwindende existenzialistisch-

ästhetische Kritik an.

FrancisBaconoder später Leibniz sind selbstverständlich keineRassisten,womit der

Intersektionalismus schlecht verstanden würde. Vielmehr hat hingegen der Wille zur

Reinheit den Grundstein für den Rassismus imWillen zur seriösen Disziplinierung des

Wissens gelegt,was sich zurReinheit derRassenweiterentwickelt hat, so dass sich selbst

Nietzsche als Befürworter von Eugenik am Ende des 19. Jahrhunderts für fortschritt-

liches Denken der leiblichen Existenz begeistern konnte.11 Die Suche nach den reinen

Rassen ist ›nur‹ die schlimmste Form einer narzisstischen Hermeneutik für koloniale

Reinheit inmitten einer anfänglichen Differenzierung des Wissens, das nicht mit dem

Begehren nach Reinheit vorausgeht. Es stellt daher auch in der Jetztzeit eine fatale Fehl-

entwicklung des Westens dar, soziale Eliten eines thematisch lesbaren Dispositivs der

Exzellenz statt individueller Avantgarden des Wissens zu fördern, womit das Feld der

Macht die sich horizontal differenzierenden kritischen Avantgarden der Autonomisie-

rung mit einer vertikalen Differenz zu synchronisieren versucht, weil abweichende Po-

sitionen nichtmehr als einheitliche Leser einer reinenDiskursformation behandelt wer-

den können.

11 PeterWeingart, Jürgen Kroll, Kurt Bayertz, Rasse, Blut und Gene. Geschichte der Eugenik und Rassenhy-

giene in Deutschland, Frankfurt a.M. 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

