Der lange Schatten der christlichen Doublette

Die antihermeneutische These des frithen Foucault aus der Ordnung der Dinge, dass der
Mensch der Aufklirung des 18. Jahrhunderts nur seine Zeichen der Reprisentation in ei-
nem Reprisentationszeitalter, nicht aber sich selbst als Subjekt der Bedeutungskonsti-
tution reprisentieren konne, zielt auf eine philosophieinterne Distinktion des 20. Jahr-
hunderts gegen den erklirten Humanismus Jean-Paul Sartres und den Neukantianis-
mus Maurice Merleau-Pontys — den beiden vor ihm fithrenden Philosophen Frankreichs,
um mit dieser philosophieinternen symbolischen Revolution Nietzsches auch die Fel-
der der Sozial- und Geschichtswissenschaften zu dominieren. Foucaults These ist mit
Vorsicht zu begegnen, wenn man die gleichwohl lange vor dem >Reprisentationszeital-
ter<des17. Jahrhunderts gedufierte symbolische Revolution der Zentralperspektive eines
quattrocento im Kopf hat. Diese symbolische Revolution wird im 15. Jahrhundert Italiens
aber nicht nur mit dem Homo-Mensura-Satz der Antike bei Alberti angefithrt, wonach
der Mensch das Maf} aller Dinge ist. Das ist freilich noch nicht der Humanismus des 18.
Jahrhunderts, der jedoch gleichwohl aufgegriffen und fortgesetzt wird, so dass von ei-
nem eindeutigen und klaren Bruch der Autorschaft zwischen dem Zeitalter der Renais-
sance und dem Reprisentationszeitalter am Ende des 17. Jahrhunderts nicht nur nicht
die Rede sein kann.

Schon frith und damit ohne Kenntnis von Ernst Kantorowiczs spiterer Theorie der
Einheit der Zweikdrperlehre Gottes in der reprisentierende Bildlichkeit des Konigs hat-
te zundchst Erwin Panofsky in einer neukantianischen Tradition darauf hingewiesen,
dass im quattrocento der Begriff des Genies entsteht: Der Kiinstler reprisentiert sich als
vorbildlicher Seher der unsichtbaren Idee in der empirischen Wirklichkeit mit seiner
doubletten Einheit beider im bildlichen Ideal des Bildwerkes, das dann als Schopfung
im Kleinen aber von allen gelesen werden kann.' Auch wenn Panofsky dies zu sehr von
Kantherversteht, statt den spateren werklosen Geschmack Kants von der fritheren, noch
werkfixierten Renaissance, so wird in der Beachtung dieses Unterschieds erst klar, war-
um der schreibende Alberti nicht den schreibenden Humanisten, sondern den malenden
und rechnenden Handwerkskiinstler zum ersten Mal in der Geschichte des Abendlandes

1 Erwin Panofsky, IDEA. Ein Beitrag zur Begriffsgeschichte der dlteren Kunsttheorie, Berlin 1993.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

einen alter deus bezeichnet. Denn die transformativen Folgen dieses neuen Reprisentati-
onsverstindnisses im Werk lassen sich noch beim Verstindnis von Velasquez und Rous-
seau nachweisen. Und bei allem gebotenen Unterschied zur Renaissance unterscheidet
doch spiter Leibniz wie schon der frithere Leonardo den phonetischen Buchstaben von
dem zu lesenden stummen >charakter<, so dass von einer absoluten Trennung des Repri-
sentationszeitalters von der italienischen Renaissance in der Frage der Autorschaft nicht
die Rede sein kann. Das antike Motto von Horaz des ut pictura poesis, wonach die bildende
Kunst Vorbild fiir die Literatur zu sein habe, dndert sich trotz ihrer diskursiven Wieder-
holung radikal im praxeologischen Gebrauch der Renaissance: Es geht nicht mehr nur
um die vitalistische Aufwertung einer Schrift durch die lebensnahe farbenreiche Male-
rei. Die aphone Schrift des farbenlos gezeichneten disegno ist vielmehr das reine Vor-
bild fir die Literatur nun deswegen, weil er eine von sterblicher Zeit gereinigte stumme
Schrift ist, die gerade nicht das linear in der Zeit geordnete, an lebendiges Klingen ori-
entierte phonetische Schreiben vollzieht. Der stumme disegno ist jetzt die reinere Schrift
in der Schrift, die laut Leonardo allen phonetisch geschriebenen Poesien voranzugehen
hat, weil er der ewigen Idee niherkommtals die Bindung der phonetischen Schriftrepri-
sentation an weltliche, in der verginglichen Zeit klingende Rede. Literarische Diskurse
werden daher von der reinen Art der Schrift durch Bildproduktion als unreinere Schrift
definiert. Daher muss man auch hier von der Theorie der englischen Sprachgrammatik
eines speech act ausgehen, da der Kontext der Sprache denselben und gleichen Worten
eine andere Bedeutung durch Gebrauch im Kontext gibt. Zu Recht hatte Searle Foucault
kritisiert, dass Diskurstheorie nichts mit dem speech act zu tun hat.

Mit dieser Strategie eines ambivalenten Verstindnisses von Schrift in der Schrift
hebt der schreibende Kanonikus Alberti das Vorbild der Monche im Namen einer sym-
bolischen Revolution des Humanismus aus den Angeln, an die er auch seine Karriere
als unehelicher Sohn der Albertis binden kann: Nicht die monastischen Kloster der no-
blen Monche sind das Vorbild der Offenbarung, sondern die rechnenden und malenden
nicht so hoch angesehenen Handwerkskiinstler. So wie Alberti den Blick des Autors vom
zentralperspektivischen Bild mit dem Blick aus dem Fenster vergleicht, so gilt dies auf-
grund der mathematisch stummen Konstruktion einer Zentralperspektive ebenso auch
fiir den/die Betrachtete(n) als Fenster zum Autor ohne Legitimitit der Ménchsorden.
Und mit dieser neuen Offenbarung der fir jeden Menschen gleichen Autorschaft ent-
steht der Sinn fiir einen sensus communis, der wie die lateinischen Schriften nicht mehr
in Klostermauern einzusperren ist. Dieser sensus communis beruft sich gerade nicht auf
phonetische Schrift, sondern auf sein Gegenteil einer Art stummen Urschrift der scar-
ratteri< bei Leonardo da Vinci, was Derridas Kritik am angeblich durchgehenden Pho-
nozentrismus des Abendlandes komplett itbersieht, weil er seine berechtigte Kritik am
Phonozentrismus der Linguistik glaubt, auf die Geschichte des Abendlandes projizieren
zu konnen. Und daher beginnt auch nicht erst die protokapitalistische Reformation wie
bei Weber im Calvinismus, sondern schon das katholische quattrocento mit der Auflgsung
monastischer, die toten lateinischen Schriften bewahrenden Archive der Kloster, wo-
mit in dieser symbolischen Revolution nicht nur ein véllig neues Autorschaftsverstind-
nis entsteht, sondern auch eine neue vorbildliche Produktionsweise, die mitnichten laut
Derrida und Lacan eine aphone tote Schrift vor der Prisenz lebendiger Kommunikation
erniedrigt: Das tote Latein der Antike wird wichtiger als das mit italienisch vermischte

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der christlichen Doublette

und daher dem Volk zu nahen Kirchenlatein, so dass das vom zeitgendssischem Italie-
nisch stirker gereinigte antike und tote Latein im Feld der Macht zunehmend zur Spra-
che der reprisentativen Distinktion wird, die durch die Arbeit textkritischer Autorschaf-
ten an humanistischen Gymnasien gewihrleistet werden muss. Nur in der italienischen
Entwicklung des quattrocento konnte dies als Renaissance entstehen, weil Latein nicht
als andere Sprache, sondern als reinere, eben tote Sprache der Macht fungieren konnte,
die in italienischen volkstiimlichen Ohren zwar weniger verstanden, aber als distinkti-
ve Ahnlichkeit mitgehdrt werden konnte. Sprache ist also nie nur sprachlicher Diskurs,
sondern kontextuelle Anerkennung. So hat Foucault zwar durchaus ein gewisses Recht,
wenn er Webers Theorie des rastlosen Arbeiters der protestantischen Reformation zwar
mit einer anderen Form einer Geschichte der Disziplinierung glaubt schreiben zu kon-
nen, aber schon in seine Theorie der Autorschaft erwihnt er mit keiner Silbe die katho-
lische Renaissance, wo doch die moderne Technik textkritischer Autorschaft vor allem
auch in der Philosophie beim Zitieren Platons und Aristoteles auf diese Bewegung der
italienischen Renaissance bis heute zuriickgeht.

Die philosophischen Aufklirer Descartes, Francis Bacon, Wilkins und Leibniz haben
die aphone Schrift der Mathematik in Europa als Indiz fiir eine Wissenschaft der univer-
salen stummen Schrift seit dem 17. Jahrhundert angesehen, so dass Schrift keineswegs
wie der frithe Foucault fir das Reprisentationszeitalter in Ordnung der Dinge filschlich
behauptet als Bruch mit der Epistme der Renaissance verworfen wird.” Meist und ins-
besondere bei Derrida wird jedoch die Fortsetzung vom Vorbild der Mathematik durch
eine aphone Schrift mit der darauf reagierenden anderen Art ambivalenten Begriindung
einer heiligen Urschrift durch die missionierenden Jesuiten in China des 16. und 17. Jahr-
hunderts verwechselt, die im Gegensatz zur stummen Mathematik natirlich die pho-
netisch geschriebene Bibel als Ziel sehen. Die Jesuiten verweisen darauf, dass Chinesen
und Japaner (bis heute) einige Zeichen mit gleicher Bedeutung bei verschiedener Aus-
sprache verwenden, um auf das Finden der Uberbleibsel einer iiber die Nationalspra-
chen hinweggehenden, reinen und aphonen Schrift zu verweisen, die Gott einem Adam
noch vor der phonetischen Sprachverwirrung im Turmbau zu Babel laut dem Mythos
aus der Bibel und damit vor Erscheinen Christi als eine Art Naturreligion gegeben habe.
Die sogenannten in China missionierenden kantonesischen Jesuiten sehen in der vom
reprisentierenden Bild abstrahierten, nur noch figurativen Zeichenschrift der Chinesen
den Zwischenschritt zwischen der vergangenen dgyptischen stummen Bildreprisenta-
tion der Dinge weg zu einer historisch sich fortsetzenden Abstraktion, die sich durch die
Abstraktion von den die Dinge reprisentierenden Hieroglyphen weg zum historischen
Ziel der absolut inneren und von jedem duferlich Bild geldsten reinen Abstraktion des
verinnerlichten Christenmenschen verlaufen. Das Ziel der mit Stimme nicht itberein-
stimmenden Schrift in China kann nur die mit phonetischer Schrift geschriebenen Bi-
bel zur Verinnerlichung des Sehens sein. Dieses ambivalente, in der Tat von Teleologie
phonetischer Schrift und Buch geprigte Geschichtsverstindnis erlaubt die massenhafte

2 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archdologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.
1974, S.75f. »Der Primat der Schrift wird aufgehoben und damit verschwindet jene uniforme
Schicht, in der sich unendlich das Geschriebene und das Gelesene, das Sichtbare und das Aussagbare
kreuzen. Die Sachen und die Worter werden sich trennen.«

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm

43


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Distribution dervon Jesuiten betriebenen widerspriichlichen Allegoriebiicher in Europa,
die das Bild einerseits als Zwischenschritt der reinigenden Aufklirung durch die Heils-
verkiindung der Bibel fiir ein noch ungeniigend eigenes aufgeklirte Volk (analog zum
fiir sie noch unchristlichen China) rechtfertigen und zugleich daher vom zukiinftigen
Ziel des christlichen Heils her als leider noch notwendige Unreinheit im priesterlich be-
schreibenden Allegorien verstanden werden muss, so dass ihre phonetisch vorgeschlage-
nen Entschliisselungen der Allegorien in Emblembiichern allein im priesterlichen Wis-
sen von Schrift und Bild als Mittel der volksnahen Aufklirung zu bewerten ist. Damit
konnen sie sich von den zu abstrakten volksfernen Philosophen einer abgehobenen kli-
nischen Pedanterie der Geometrie distinguieren.

Dagegen sieht umgekehrt der philosophische Aufklirer Francis Bacon in den figu-
rativen Zeichen der Chinesen vielmehr die etwas ambivalente Abstraktion von der pho-
netischen Sprache weg, die zwar auf die rein sichtbare in jeder Sprache verstindliche
Logik der Mathematik einer langue philosophique (Descartes) in Europa ebenso voraus-
weist, aber in ihren von (angeblich) phonetischer Schrift unabhingigen bildlichen Figu-
rationen dann doch die eindeutigen Reprisentationen verfehlen, deren Vorgingerschaft
fiir Wahrheit viel eher in den scheinbar stummen und eindeutig reprisentierenden Bil-
derschrift der Hieroglyphen und eben nicht in der chinesischen Schrift gesehen werden
muss, weil Hieroglyphen trotz der durch Sprache definierten Unterschiede dennoch fiir
alle gleich ohne mathematische Bildung zu verstehen geben, was sie abbilden. Das Le-
sen von reprisentierenden Bildern in den Hieroglyphen deutet damit schon auf den An-
spruch des gesuchten universalen, iiber alle Sprachen gehenden gereinigten Lesens und
nicht auf das vom Bild abstrahierende Schriftverstindnis in China. Daher gilt es aber
auch gegeniiber der in die richtige Richtung verweisenden, aber zu weit gehenden Logik
der Abstraktion der Schrift von einem zeitgebundenen Sprechen in China eine Wissen-
schaftssprache zu erlangen, indem Grammatik und eindeutige einzelne Bildreprisenta-
tion der die Dinge reprisentierenden stummen Hieroglyphen als Vorbild zu einer stum-
men Schrift zu verstehen sind und niemals Allegorien der Jesuiten wie die rein figurative,
aber nicht mehr reprisentierende Bildschriftin China und Japan. Damit grenzen sich die
philosophischen Aufklirer im Konsens der Suche nach der vollkommenen Sprache mit
den Jesuiten zugleich von der jesuitischen Allegorese ab: Die bildlichen Reprisentatio-
nen der Hieroglyphen sind fiir die Aufklirer eben nicht mehr (wie noch beim spitantiken
Plotin) nur fiir dgyptische Priester der Antike ebenso wenig wie fiir moderne christliche
Priester (wie bei dem Jesuiten Kircher) als ein priesterliches Geheimwissen der Allego-
rien zu bewerten. Der so genannte real character, von dem die Jesuiten als Uberbleibsel
der adamitischen Ursprache in Asien zu berichten glauben, gibt daher fiir Francis Bacon
das Beispiel dafiir ab, dass eine rein humane Aufklirung zur aphonen Schrift iiber den
Unterschied der national klingenden Sprachen hinweg ohne priesterliche Eingebung als
Beweis fiir die naturgegebene Stummbeit einer gesuchten Schrift zwar gelten kann. Die
gegeniiber den Hieroglyphen lediglich vereinzelten von Jesuiten in Asien gefundenen re-
al characters entsprechen jedoch laut Bacon in ihrer Abstraktion vom Bild nur einer blof
partikuliren isthetischen Konvention Asiens,* die von den Hieroglyphen wegfiihrt, so

3 Francis Bacon, Of Dignitiy and Advancement of Learning, VI, in: Philosophical Works of Francis Bacon,
Bd. I, hg.v. James Spedding, London 1861, S. 440f.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der christlichen Doublette

dass nur die Europier eben mittels universal verstindlicher Idee der mathematischen
Schriftgrammatik einen giiltigen universalen Geschmack jenseits der unterschiedlichen
phonetischen Sprachentwicklungen das Ideal der universalen wissenschaftlichen Spra-
che zu bilden wissen: Die als bildliche Reprisentation verstandenen Hieroglyphen deu-
ten fir die erste Renaissance wie die spiteren philosophischen Aufklirer klarer und bes-
ser das alle Verwirrung durch verschiedene sinnvolle Sprachkommunikation itberwin-
dende Ideal ab als die chinesische, nur figurative Bildschrift. Bacon versteht die Asthe-
tik als Fortsetzung eines Ideals, das ehemals von den Hieroglyphen ausging. Benjamin
hat in seiner Habilitation die Allegorie als Entstehung moderner Asthetik zu fassen ver-
sucht, was Eco mit seiner These von der Postmoderne als barocke Moderne fortgesetzt
hat, weil Benjamin nicht wie Adorno ein Apokalyptiker der Untergangsprophetie in der
Massenkommunikation sei. Beides lisst gerade den damaligen Konsens in der Asthetik
der Reinheit zum Dissens zwischen Wissen und Kunst itbersehen.

Philosophische Aufklirung wie Jesuiten bewahren jedenfalls in ihrem Dissens den
fiir beide konsensualen Anspruch auf eine endgiiltige Uberwindung der Sprachverwir-
rung durch ein universales dsthetisches Ideal. Die vom Aufklirer Bacon den Jesuiten ein-
gerdumte Feststellung eines real character in Asien stellt fiir ihn zwar kein Beleg fir ein
utopisches Ziel der biblischen Offenbarung dar, weil die Konstitution von Bedeutungen
allein durch Menschen reprisentiert und erklirt werden kann, aber stets geht es um die
Aufklirung von Europa aus, das die verschiedenen Sprachen mit einem von Menschen
selbst zu hebenden Hinderungsgrund fiir humanistische Aufklirung zum Ideal einer
universalen Wissenschaftssprache fiir die ganz Welt herzustellen hat. Die chinesische
dem phonetischen Sprechen nicht konforme Schrift, die fir die mathematisch orientier-
ten Aufklarer zwar auf das stumme Ideal verweist, weicht dafiir aber als eine partikulire
Fortfithrung in ihren angeblichen stummen Figurationen von der hieroglyphisch ein-
deutigen fiir alle verstehbaren ikonischen Reprisentation ab. Die Autonomie der chine-
sischen Schrift von der Stimme — eigentlich die Autonomie der Schule der Schriftgelehr-
ten gegeniiber dem illiteraten Volk durch die damals unbekannte historische Eroberung
des asiatischen Raums durch China - kann bei all dieser Weiterentwicklung der Abstrak-
tion fiir die philosophischen Aufklirer nicht als eindeutige, jenseits aller gesprochenen
Sprachen universal verstindliche Asthetik des reprisentierenden Bildes verstanden wer-
den. Der Wille zum Wissen der Aufklirer hat sich zwar gegen die Jesuiten gewendet, um
aber wie diese an Reinheit als ein allein in Europa formulierten Glauben einer Norm der
universalen Wahrnehmung fiir alle festzuhalten.

Bekanntlich hat Francis Bacon das Monster nicht mehr als Strafe Gottes angesehen,
sondern sogar seine sorgfiltige Sammlung gefordert.* Monster stellen fiir ihn eine noch
nicht verstandene Doublette von unsichtbarer Idee der Natur und sichtbarer Empirie in
der vereinzelten sichtbaren Einheit eines einzelnen individuellen Ideals der Doublette
dar: Sie verwirklichen in ihrem individuellen Fall des jeweils sichtbaren und beobacht-
baren Ideals die unsichtbare Idee der Natur. Das Monster offenbart wie ehedem die ver-
kleinerte Form der gesetzgebenden Schépfung durch den alter deus als Schrift der Natur

4 Katherine Park u. Lorraine Daston: Unnatural Conceptions: The Study of Monsters in Sixteenth-
and Seventeenth-Century France and England, in: Past and Present 92 (1981), S. 20 —54.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm

45


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

selbst ohne den menschlichen Kiinstlerkoch, der zur Nachahmung einer solchen Rein-
heit gar nicht fahig ist, so dass fir wissenschaftliche Decodierung sorgfiltig die Monster
gesammelt werden miissen, um sich von der unreinen Nachahmung der erfinderischen
Kunstkoche fir Essen zu distanzieren: ein erster Tod des Autors in der Anreizung des se-
henden Lesers, der historisch zwar von der dsthetischen Wahrnehmung des Kunstideals
abgeleitet ist, aber sich gegen Kunstproduktion und dessen Autorschaft zur Rechtferti-
gung des logisch reineren wissenschaftlichen Lesers der Naturdinge richtet. Panofskys
Nachweis einer wissenschaftlich geklirten Theorie des Ideals als Vereinigung der zwei
Welten trifft also nicht nur fiir einen Maler wie Velasquez als genialer Seher der unsicht-
baren Idee in der Doublette eines kiinstlerischen Ideals zu, sondern wird bei Bacon so-
gar gegen das Verstindnis durch Kunstproduktion als Legitimation der dsthetisch ho-
herstehenden Reinheit entwickelt. Laut Kantorowicz war Francis Bacon derjenige, der
die doublette Einheit der Zweikorperlehre zwischen Empirie und Idee als erster fiir die
politische Reprisentation erfolgreich in der angelsichsischen Offentlichkeit umsetzte,
indem er fiir die Vereinigung der zwei verschiedenen Doubletten Englands und Schott-
lands das zur Idee niher stehenden umfassendere Ideal Great Britain erfand, womit Ba-
con sich gegen die verhasste massenhafte Allegorese der Jesuiten mit demselben Phino-
men einer Doublette des Ideals zur Wehr setzen konnte. Wissen ist in der Tat fiir Bacon
ein Wille zur Macht, aber weil dieses Wissen eine hohere Legitimitit der Reinheit in der
asthetischen Reprisentation des Lesers beansprucht. Von einem Fehlen des sich selbst
reprasentierenden Subjekts im 17. Jahrhundert, wie Foucault es darstellt, kann keine Re-
de sein. Die Anonymisierung des Wissenschaftlers ist nicht die Voraussetzung einer mo-
dernen Asthetik in der modernen Literatur, wie Foucault es in seinem Autorschaftsessay
unter Missachtung der Renaissance beschreibt, sondern die wissenschaftliche Verleug-
nung der Autorschaft ist vielmehr ein historisches Ergebnis der Radikalisierung einer
Strategie dsthetischer Offenbarung schon des quattrocento. Die Disktinktion des Autors
zu seinen Lesern wird durch Verleugnung der Disktinktion durch werklose Rezeption of-
fenbart, damit sie fiir Wissenschaftler wie Leser gleich gilt. Die Asthetik des Ideals wird
bei Bacon nun gegen den Produzenten des kiinstlerischen Werks noch gewendet.

Schon in der Rechtfertigung einer stummen Schrift Francis Bacons geht es nicht
mehr um den Autor als kleinen Schopfer der schonen Kunst, sondern um den wissen-
schaftlichen Leser und Entdecker einer Schrift der Schépfung im Kleinen kaum sché-
ner, aber dennoch idealer Erscheinungen an Monster, die in keine bisherige Ordnung
der Menschen passen, aber beim mentalen Sehen der Idee als einzelnes Ideal folglich die
Kenntnis der Natur fiir die pragmatische Verwertung in der Industrie deutlich erwei-
tern. Wissen ist fir ihn Macht und folglich gehort die Produktion schoner Kunst nicht
dazu. Die klare und eindeutig offenbarende Lesung der Idee in der Schopfung der Natur
durch den Wissenschaftler der langue philosophique kann weder durch den phonetisch le-
senden Priester der Jesuiten noch durch den Autor der schénen Kunst (der von Jesuiten
dominierten massenhaften Emblembiicher) vollzogen werden. Das ist in der Tat zwar
nicht mehr der Humanismus der Renaissance, weil es nicht mehr um eine Einheit von
Kunst und Wissenschaft geht, aber dennoch um eine Legitimation durch reineres Lesen
der Doublette zwischen Empirie und Idee im Ideal der zwei Welten lange vor Kant.

Mit dem Vorbild Francis Bacons fiir John Wilkins und den Tableaus der Reprisenta-
tion an der Royal Academy am Ende des 17. Jahrhunderts, die heute noch zu besichtigen

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der christlichen Doublette

sind, taucht ein neuer Kolonialismus des Sammelns und Berechnens auf, der mit dem
Besitz der Wahrnehmungsreinheit durch das Ideal einer der mathematischen Idee kom-
patiblen Wissenschaftsschrift in kartographischen Listen auch den Standort des aufkli-
renden Sammelns von auflergewdhnlichen Dingen durch den europiischen Leser und
damit des zentralen Standorts der Humanititim europdischen Archiv aller weltweit pro-
duzierten sonderbaren Dinge auszustellen hat. Wenn das British Museum unter Hans
Sloane als Mitglied der Royal Society den Grundstock zum naturgeschichtlichen Muse-
um im 18. Jahrhundert legte, indem er die mit phonetischer Schrift iibersiten Dinge wie
Medaillen und Urkunden sorgfiltig von Dingen ohne diese Schrift trennt, dann geht die-
se Ausstellungsart auf Francis Bacon und der inzwischen internationalen Wirkung von
Leibniz zuriick, wonach die phonetische Schrift anders gelesen werden muss als die ohne
phonetische Schrift wahrnehmbaren Dinge im Namen einer stummen Schrift der Na-
tur, die folglich nicht mit Medaillen und Urkunden zu verwechseln ist.® Sloane konnte
angeblich iiberdimensionierte menschliche Monsterzihne vielmehr als normale Zihne
von Elefanten identifizieren, weil es um die Einordnung der Wahrnehmung jenseits der
phonetischen Narrationen ging.® Auch die Narrationen von Monstern in der Kartogra-
phie verschwinden zunehmend. Foucault hat nur die Trennung von Schrift und Dingen
im Museum gesehen, aber nicht, dass diese Trennung von einer Reinheit des Lesers his-
torisch nicht von der Wissenschaft fiir die Kunst, sondern von der Kunst fiir den Wis-
senschaftler ausgeht.

Dasdecodierende Sehen, Lesen und die aufdeckende Entdeckung des Wissenschaft-
lers der reinen Natur gehen immer dem die Natur nachahmenden Produzieren eines
menschlichen Kiinstlers als Grund zur Reinheit voraus, wie es das fiir den Kiinstler noch
zu hissliche Monster zeigt. Eine auf die lesende anonyme Existenz selbst bezogene As-
thetik beginnt sich hier also als Reinigung von Werk lange vor Kant zu entwickeln, so
dass es sich kaum nur um einen Willen zum Wissen im Gegensatz zur Asthetik han-
delt, sondern um eine Asthetik des reinen Lesens, die gegen den Produzenten von Kunst
gewendet wird. Daher taucht die wissenschaftliche Liebe fiir auflergewdhnliche Hiss-
lichkeit als das spitere Ziel dieser gegen hohe Kunst geldsten Anreizung des Auges zum
existenziell reinen Lesen in der Rechtfertigung von englischen Karikaturen durch den
philosophischen Leser auf, die im 19. Jahrhundert bei dem Hegelianer Karl Rosenkranz
in einer Asthetik der Hisslichkeit gegen das Schéne angefithrt werden. Asthetik diffe-
renziert sich also nicht nur als eigene Disziplin der Reinheit gegeniiber Wissenscharft,
sondern auch innerhalb der Asthetik weiterhin durch das Begehren nach Reinheit gegen
und tber die Schonheit hinaus als reines Lesen, das aber dann schon im 19. Jahrhundert
den Glauben installiert, den Foucault bedient: Die reinigende Anonymisierung kommt
vom Wissen in der Kunstproduktion, die sich in Karikaturen gegen die Schonheit offen-
bart. So kann sich der Wissenschaftler im Reinigen der Schopfung als besserer Leser der
Realitit zeigen, der iiber dem Kunstautor steht, was es so erscheinen lisst, als gibe es im

5 Patricia Fara, Sex, Botany and Empire. The Story of Carl Linnaeus and Joseph Banks, Cambridge 2003,
S. 39f.
6 Jan Bondenson, A Cabinet of Medical Curiosities, Ithaca/New York 1997, S. 86.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm

47


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Reprisentationszeitalter noch kein sich selbst reprisentierendes Subjekt, was angeblich
laut der Ordnung der Dinge nach Foucault erst mit Kant entstanden sein soll.”

Die Doublette von Empirie und ganzheitlicher Vernunft ist definitiv keine Erfindung
Kants als Beginn der Humanwissenschaften. Kant hat die aus dem englischen Tudor-
system kommende Lehre einer fir den Rechtsgelehrten vom Konig abgeleiteten Dou-
blette durch moralische Verallgemeinerung des Lesens noch reiner, sprich auf eine gro-
Rere Form der Synchronisierung zwischen Individuum und Offentlichkeit zu verpflich-
ten versucht, die Kantorowicz als das Schlagwort des englischen Tudorsystems durch
Recht beschreibt: We fight the King to defend the King.? Die Rechtstheoretiker in Eng-
land gehen zwar immer von der Legitimation des Kénigs fiir sich aus, aber zugleich ha-
ben sie diese nur im Zusammenhang mit dem Feld der Juristen. Der Kénig wird daher
in Kants Selbstrechtfertigung eines Streits der Fakultiten in der gleichnamigen Schrift
nicht mehrwie im englischen Tudorsystem durch die Rechtsfakultitkritisiert und besti-
tigt, sondern durch die nach der damaligen Fakultitsordnung unterste Fakultit der rein
intelligiblen Moralphilosophie, die allen verniinftigen Menschen ohne Titel als (essende)
Mehrheit an Lesern nihersteht als alle anderen (Koche) der Fakultiten. Kant weitet die
Synchronisierung noch viel weiter aus als in England, so dass es zur Synchronie zwischen
absolut reiner Existenz und moralisch gereinigter Offentlichkeit zu gehen hat. Nur die
Philosophie ist dem reinen Lesen am nichsten. Denn Kant nennt in seinem berithmten
Aufsatz zur Aufklirung die aufklirende Kritik der Vernunft einen Privatgebrauch der
Vernunft, um die vom Konig offentlich legitimieren Titel der Autorititen in den Fakul-
titen zur offentlichen Vernunft zu erkliren, womit er die private Reinigung aller Leser
durch Moral mit Reinigung der 6ffentlichen Autorititen durch die Autoritit des Moral-
philosophen synchronisiert. Kant bricht zwar mit dem Tudorsystem, aber er indem er es
auf die Moral und seine Philosophie hin radikalisiert und keineswegs erst neu erfindet,
weil der philosophische ,Koch' sich am meisten nach den lesenden Essern richtet. Die 6f-
fentlich am geringsten legitimierte Autoritit kommt der absolut nicht reprisentierbaren
Vernunft aller Menschen am nichsten.

Francis Bacon wird jedenfalls als das Vorbild von Wilkins Reform an der Royal Aca-
demy im 17. Jahrhundert gesehen, deren vermessene Vorstellung einer kartographischen
Reprisentation aller Dinge in der Welt von Jorge Luis Borges im 20. Jahrhundert lite-
rarisch als unmoglicher Kolonialismus im Feiern der Sprache ironisiert und von Fou-
cault in Ordnung der Dinge als lachende Motivation zu seiner Kritik an jeder universalen
Denkformen zitiert wird, wihrend Derridas Grammatologie ebenso von dieser Reform
zwar redet, aber dann sogar Francis Bacon in der Grammatologie nirgendwo zur Kennt-
nis nimmt. Mangels empirischer Studien der positionalen Motivation zu Diskursen im
Feiern der Leser identifiziert jedenfalls Derrida Jesuiten und humanistische Aufklirer in
der Ahnlichkeit ihrer Diskurse, um Europa dann einen kolonialen Phonozentrismus zu
unterstellen. Aber weder ist China das Vorbild der langue philosophique, wie Derrida es in
der Grammatologie als »chinesisches Vorurteil«® beschreibt und damit die philosophische

7 Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften, Frankfurt a.M.
1974, S. 384ff.

8 Zit n. Kantorowicz, ebd. S. 42.

9 Jacques Derrida, Grammatologie, Frankfurt a.M. 1983, S. 134.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Der lange Schatten der christlichen Doublette

Tradition mit einer der Jesuiten verwechselt, noch versteht sich das europiische Subjekt
nichtjenseits der humanistischen Sprachreformen des 17. Jahrhunderts, wie es Foucault
in Ordnung der Dinge behauptet und daher an Velasquez in narzisstischer Nicht-Wahr-
nehmung eines Philosophen an der kunsthistorischen Forschung Panofskys zum Ideal
vorbeizielt. Kant wird dann vom frithen Foucault filschlich zum Erfinder der Doublet-
te erklirt, die vielmehr laut Kantorowicz und Panofsky Jahrhunderte lang vorher schon
lange vor der kastrierenden Techniken des Strafens auf den Weg gebracht wurde.

Francis Bacon und das Zeitalter der Enzyklopddie trennen in der Tat Worter und Din-
ge, wie Foucault zwar berechtigterweise darstellt. Aber weil Bacon wie die meisten philo-
sophischen Aufklirer (mit Ausnahme Diderots) trotz aller Gegnerschaft zu den Jesuiten
von der langen Tradition babylonischer Verwirrung durch phonetische Sprachen histo-
risch itberzeugt sind, setzen sie dafiir den Vorrang einer stummen Schrift vor den Din-
gen als filternder Ordnungssinn fiir alle Wahrnehmungen voraus. Nicht die Sprache ist
eine apriorische vorausgesetzte Sache, sondern die menschliche Wahrnehmung als reine
Schrift, die von der Verschiedenheit der zu horenden phonetischen Sprachen zur stum-
men sichtbaren Schrift fiir jedes Bewusstsein zum hochsten Ideal der wissenschaftlichen
Sprache gereinigt werden muss, so wie die angeblich ikonisch bildliche Reprisentation
durch Hieroglyphen von Dingen in jeder unterschiedlichen Benennung durch verschie-
dene Sprachen in gleichem Sinne erkannt und gelesen werden kann. Beide, Jesuiten wie
die Reformer der Royal Academy und auch Leibniz gehen gemeinsam von Hieroglyphen
aus, weil es Wert ist, itber deren historische Bewertung gemif ihrer jeweiligen Stellung
in der Frage der 6ffentlichen Reprisentation als normatives Vorbild zu streiten. Wih-
rend die Jesuiten China in ihrer Konzeption als Fortschritt und Uberwindung von Hie-
roglyphen werten, sehen die philosophischen Aufklirer in der chinesischen Schrift zwar
eine isthetische Abart der Hieroglyphen, die aber in eine falsche zu partikulire Rich-
tung liuft, die nur in Asien gilt. Ebenso hat der Linguist Umberto Eco iibersehen, dass
die Forderung einer idealen Sprache keineswegs die Akzeptanz der verschiedenen ge-
sprochenen Sprachen bedeutet, weil er die philosophische Aufklirung in einer teleolo-
gischen Fortschrittsgeschichte als Vorbild zu moderner Sprachwissenschaft glaubt wer-
ten zu miissen, deren Ziel er als Linguist selbst vertritt.'® Und Blumenberg hat zwar er-
kannt, dass nicht die Diskretion der phonetischen Schrift fiir Galileo entscheidend ist,
projiziert dennoch seine eigene intellektuelle Praxis des Buchlesens in diesen Streit. Und
Foucaults Autorschaftsessay leitet die Anonymisierung der Wissenschaft aus einem Wil-
len zum diskursiven Wissen ab, der vielmehr ein Effekt der Monopolisierung des 4sthe-
tischen Ideals auf Sprache ist. In allen diesen Theorien wird die Feier der diskursiven
Sprache in ihrer Verstrickung mit einer Hegemonie der Aufklirung nicht hermeneutisch
reflektiert.

Die Suche nach einer universalen Schrift wird bei Rousseau als erstem unter den Phi-
losophen zwar gegen Leibniz und seine Vorginger als Rechtfertigung des franzdsischen
Kolonialismus kritisiert, aber zugleich nach wie vor in Funktion eines Betrugs an der

10 Umberto Eco, Die Suche nach der vollkommenen Sprache, Miinchen 32002 (DTV), S. 99 zitiert zwar,
dass Leibniz keine Ursprache in der Geschichte mehr sucht, iibergeht aber vollkommen dessen
Suche nach einem stummen Alphabet des Denkens, das sehr wohl noch von einer alle Sprachen
gemeinsamen Logik ausgehen soll.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm

49


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Reinheit des empfindenden Herzens. Rousseau jedenfalls warnt vor dem drohenden Zu-
sammensturz eines Turmbaus im Kolonialismus, den auch die Aufklirer glauben, mit
einer Universalsprache verhindern zu kénnen, was immer wieder filschlich als Rous-
seaus Prophezeiung der Franzésischen Revolution gewertet wurde. Jean Frangois Lyo-
tards Verabschiedung der marxistischen Geschichtserzihlung in der Postmoderne des
20. Jahrhunderts von der utopisch noch zu erwartenden Revolution ist im Grunde die
Verabschiedung der christologischen Erzihlung vom krisenhaften Zusammensturz des
babylonischen Turmbaus, womit die Weltrevolution des Marxismus den prophetischen
Totemismus eines protestantischen Rousseau fortsetzt.

In der Tat muss man dann mit dem Begriff des aufklirenden Humanismus gleich-
wohl vorsichtig sein, wie Foucault sie als Pastoralmacht bezeichnet hat. Der Humanis-
mus im kolonialen Europa gibt sich in seiner Naivitit als dienendes Vorbild zu verste-
hen, oder wie dann der spite Foucault etwas klarer mit dem Narrativ des guten, seine
Herde anfithrenden Hirten als neue Form der Macht ableitet: der besser Dienende als
legitimere Form der Macht, was hier im Grunde der ebenso aufgeklirte wie reine wis-
senschaftliche Leser der Natur gegeniiber dem menschlichen Autor der Kunst ist. Aber
das ist eigentlich kein Wille zum Wissen, sondern ein Wille zur dsthetischen Reinigung
im sich differenzierenden Wissen zu einem iiber alle Differenzen stehenden Gesetz als
langer Schatten der Reinheit und weniger eines Monotheismus. Die Verwechslung eines
Willens zur Reinheit mit dem Willen zum Wissen findet man bei dem von Nietzsche so
arg kritisierten blutleeren pedantischen Akademismus Kants: So wie fiir Kant die Theo-
rie des Geschmacks nur eine Propideutik zur Reinheit der Vernunft ist, so kehrt sich
die Asthetik bei Nietzsche im sich ausbildenden Existenzialismus gegen den abgehobe-
nen Elitismus der theoretisierenden und verkopften Vernunft als Reinigung der Existenz
durch Asthetik um. Nicht der Wille zum Wissen, sondern der Wille zur Reinheit treibt
diesen Kolonialismus ebenso wie seine ihn scheinbar iiberwindende existenzialistisch-
asthetische Kritik an.

Francis Bacon oder spiter Leibniz sind selbstverstindlich keine Rassisten, womit der
Intersektionalismus schlecht verstanden wiirde. Vielmehr hat hingegen der Wille zur
Reinheit den Grundstein fir den Rassismus im Willen zur seridsen Disziplinierung des
Wissens gelegt, was sich zur Reinheit der Rassen weiterentwickelt hat, so dass sich selbst
Nietzsche als Befiirworter von Eugenik am Ende des 19. Jahrhunderts fir fortschritt-
liches Denken der leiblichen Existenz begeistern konnte." Die Suche nach den reinen
Rassen ist >nur« die schlimmste Form einer narzisstischen Hermeneutik fiir koloniale
Reinheit inmitten einer anfinglichen Differenzierung des Wissens, das nicht mit dem
Begehren nach Reinheit vorausgeht. Es stellt daher auch in der Jetztzeit eine fatale Fehl-
entwicklung des Westens dar, soziale Eliten eines thematisch lesbaren Dispositivs der
Exzellenz statt individueller Avantgarden des Wissens zu fordern, womit das Feld der
Macht die sich horizontal differenzierenden kritischen Avantgarden der Autonomisie-
rung mit einer vertikalen Differenz zu synchronisieren versucht, weil abweichende Po-
sitionen nicht mehr als einheitliche Leser einer reinen Diskursformation behandelt wer-
den kénnen.

b8 Peter Weingart, Jurgen Kroll, Kurt Bayertz, Rasse, Blut und Gene. Geschichte der Eugenik und Rassenhy-
giene in Deutschland, Frankfurt a.M. 1988.

https://dol.org/10.14361/9783839476512-008 - am 14.02.2026, 17:32:40, https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ Txm


https://doi.org/10.14361/9783839476512-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

