Uber den Geist der Verdauung

Wenn wir essen, nehmen wir etwas zu uns — sagt man. Eigentlich miisste
es genauer heiflen: wir nehmen etwas in uns hinein. Es ist bezeichnend,
dass wir diese Einnahme in das Innere der Kérper verschleiern und von
etwas sprechen, was wir zu uns gleichsam herannehmen — denn Nah-
rungsmittel sind Fremde. Wir speisen Substanzen, die nicht zum Kérper
gehoren. Natiirlich, méchte man sagen, verspeisen wir nicht uns selber.
Wir essen ja gerade, um mehr und nicht um weniger zu werden. Wegen
dieser Zunahme benétigen wir die fremden Substanzen, die zu Koérper-
substanzen werden sollen. Nahrungsmittel sind die Bedingung unserer
lebendigen Existenz.

Aber nicht alle eingenommenen fremden Stoffe sind Nahrungsmittel.
In vielen Fillen wird das Fremde, wo es in den Korper eindringt, als Infek-
tion gewertet und abgewehrt. Ein ausgekliigeltes Abwehrsystem kampft
gegen die Eindringlinge. Wo sich das Fremde gegen das Eigene der Kérper
durchsetzt, drohen Krankheiten. Im Rahmen der Trennung zwischen dem
Eigenen und dem Fremden, ist das Fremde vor allem eine potentielle Ge-
fahr fur den Korper. Worin besteht also der Unterschied zwischen Krank-
heitserregern und Nahrungsmitteln? Gibt es gute und bése Fremdstoffe?
Wie lisst sich angesichts dieser ambivalenten Lage eine eindeutige Grenze
zwischen dem Eigenen und dem Fremden ziehen? Ist der Kérper wirklich
vom Fremden unterschieden oder geht das Fremde als Speisenfolge im-
mer schon durch ihn hindurch? Was passiert im Inneren unserer Kérper
mit der Nahrung und ihrer Fremdheit?

Am Nahrungsgeschehen tritt das Verhiltnis von Fremdheit und Eigen-
heit zu Tage. Man miisste — so die Erwigung — an der Art und Weise, wie
die Verdauung funktioniert, ablesen kdnnen, wie das Fremde der Nah-
rungsmittel zum Eigenen der Kérper gemacht wird und welchen Charak-
ter die Differenz zwischen dem Innen und dem Auflen der lebendigen

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

104

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Koérper hat. An der Verdauung miisste sich die Eigenheit des korperlichen
Selbst zeigen — oder anders formuliert: Wir verdauen nicht Nahrungsmit-
tel, sondern unser Verhiltnis zum Fremden.

Nun ist es bemerkenswert, dass die Menschen im Laufe der Geschich-
te und in verschiedenen Kulturen recht unterschiedliche Vorstellungen
uiber die Natur der Verdauung hervorgebracht haben. Das Naturgeschehen
der Erndhrung ist in kulturelle Kontexte eingebettet, die es jeweils anders
interpretieren. Ein unterschiedlicher Geist durchweht die diversen Vorstel-
lungen von Verdauung. Das Verhiltnis von Fremdem und Eigenem oder
Kérper und Nahrungsmittel scheint keine Frage der korperlichen Natur
alleine zu sein, sondern auch eine Frage der Kultur, die auf bestimmte
Aspekte dieses schwierigen Verhiltnisses ihr jeweils anderes Augenmerk
richtet. Welche Vorstellungen hat sich also der Mensch von seiner Verdau-
ung gemacht und wie setzt er seinen Korper innerhalb dieser Verdauungs-
modelle ins Verhiltnis zur nahrhaften Umgebung? Vier unterschiedliche
Verdauungsmodelle aus vier verschiedenen Epochen und Kulturriumen
werden uns skizzenhaft beschiftigen und wir beginnen bei der griechisch-
rémischen Antike und der Vorstellung, die sich der berithmte Arzt Galen
im 2. Jahrhundert nach Christus vom Verdauungsgeschehen gemacht hat.

GALEN UND DIE GRIECHISCH-ROMISCHE ANTIKE

Galen stellt sich im Rahmen seiner Theorie tiber den menschlichen Kor-
per die wesentliche Frage, wie aus Brot, Lattich oder Mangold das Blut oder
Fleisch wird, das wir sind. Er stellt fest: Es sind die Naturkrifte der Anzie-
hung, der Abstofung, der Festhaltung und der Umwandlung. Galen ver-
tritt ein Kraftmodell der Verdauung.' Seine Kriftelehre ist eine Antwort auf
die seinerzeit konkurrierende Vorstellung der Atomisten, die meinen, alle
Natur wire aus kleinsten Teilchen zusammengesetzt. Nach dem Konzept
der Atomisten wiirden die kérpereignen Blutteilchen oder Muskelsubstan-
zen schon in den fremden Brotstoffen enthalten sein und den jeweiligen
Organen nur zuwachsen. Man kann die Kriftelehre des Galen auch als
Kommentar auf die gegenwirtig herrschende Konzeption der Biochemie
lesen, die ihrerseits davon ausgeht, dass die Grundsubstanzen des Korpers
auf molekularer Ebene schon in den Nahrungsmitteln enthalten sind. Ga-

1 | Vgl. Galen: »Die Kréfte der Physis«, in: Werke, Bd. 5, Stuttgart 1954.

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

len argumentiert demgegentiber, dass im Rahmen des Atomismus weder
das Eigentiimliche des Brotes noch das Besondere der lebendigen Kérper
ausreichend erklirt wiirden und auflerdem die Nahrungsmittel viel ausge-
wihlter sein miissten, wenn es darum ginge, die unterschiedlichen Kérper-
substanzen daraus bedarfsgerecht zu extrahieren. Galen geht von einem
Prozess der Umwandlung aus, innerhalb dessen aus den Nahrungsmitteln
erst Blut und Korpersubstanz gebildet werden. Lebendige Natur ist nicht
unverdnderlich und aus Teilen zusammengesetzt, sondern dndert sich im
Prozess der lebendigen Erndhrung. Das Fremde der Nahrung wird inner-
lich in das Eigene der Korper verwandelt.

Leistung nennt Galen das Ergebnis der Umwandlung. Die Krifte der
Natur leisten in der Umwandlung der Nahrungsmittel das Wachstum der
Organe. Eingebettet in diese Theorie vom Stoffwandel ist die Annahme,
dass die Krifte zwischen dem Korper und den Nahrungsmitteln wirken.
Denn weder das Brot verwandelt sich selbst in das Fleisch, noch verein-
nahmt der Korper aus eigener Anstrengung die Nahrungsmittel. Das Brot
wird durch das Medium der Kraft in Korpersubstanz umgewandelt. Die
Kraft ist das Aktive in diesem Zusammenhang, der Kérper das Ziel und
die Speise das zu Verindernde. Galen geht davon aus, dass die Natur ziel-
gerichtet (teleologisch) ist, also eine bestimmte Idee von dem realisiert, was
ein Korper sein soll. »Die Natur, notiert er, »macht alles kiinstlerisch und
richtig, weil sie Krifte hat, durch die jedes Organ den zu ihm passenden
Saft anzieht; wenn es ihn angezogen hat, 14t es ihn jedem seiner Teile
zuwachsen und gleicht ihn vollkommen an; was aber in ihm nicht ver-
arbeitet werden kann und was keine vollkommene Verinderung und An-
gleichung mit dem zu erndhrenden Teil durchmachen kann, wird durch
eine andere, ausscheidende Kraft entfernt.«* Zwischen dem Gleichartigen
als dem Anziehenden und dem Fremdartigen als dem Abstoflenden ist
eine Dynamik, die nicht ins Statische tendiert, sondern als ein Prozess
bildnerischen Werdens begriffen werden muss. Passendes wird zu Passen-
dem gezogen, Unpassendes von Unpassendem abgestoflen, Angezogenes
wird anverwandelt.

Diese Krifte der Anziehung, Abstoffung, Festhaltung und Umwand-
lung sind als Beziehung zwischen den Nahrungsstoffen und den Kérper-
substanzen zu verstehen. Erndhrung ist im Vorstellungsraum des Galen
die dynamische Relation zwischen den fremden Stoffen und den kérper-

2 | Galen: »Die Kréafte der Physis«, V/28, V/29.

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce

105


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

106

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

eigenen Substanzen. Nahrungsmittel sind nicht vollstindig Fremde fiir
den Korper, sondern sie passen zu den Organen und schmiegen sich in
einem Prozess der Umwandlung an diese an. Die Organe sind ihrerseits
von einer Verwandtschaft mit den Nahrungsstoffen geprigt, so dass Glei-
ches sich als Gleiches erkennt und zueinander findet.

Die entscheidende Frage des Galen an die Verdauung ist nicht, was im
Magen und Darm passiert, sondern wie die Lebensmittel an die Stellen
im Korper kommen, wo sie gebraucht werden, und wie sie sich dort in
lebendige Organe verwandeln. Was wir heute als Verdauung verstehen,
ist in der griechisch-rémischen Vorstellungswelt eine Nebensache. Anders
ausgedriickt: Das Zentrum der Verdauung ist fiir Galen die Stoftbewegung
und Umwandlung, nicht die Zerkleinerung. Der essende Mensch ist von
natiirlichen Kriften durchwirkt, die seiner Gestaltung dienen. Lebensmit-
tel und Koérpersubstanzen sind miteinander verwandt und erkennen sich
als zueinandergehorig. Nach Galen sollten wir unser Augenmerk auf das
Passende und weniger Passende der Speisen werfen, die wir uns einver-
leiben und die sich uns anverwandeln.

RENE DESCARTES UND DIE ABENDLANDISCHE MODERNE

Eine ganz andere Idee zur Ernihrung entwickelt der franzosische Philo-
soph René Descartes in der europiischen Neuzeit und in der Folge Des-
cartes die europdische Moderne. Descartes hat in der Mitte des 17. Jahrhun-
derts neben seinen Hauptwerken zum Verhiltnis von Geist und Koérper
auch einige Texte {iber die Natur des menschlichen Kérpers geschrieben.
Sein Anspruch ist es, alle kérperlichen Regungen in einen systematischen
Gesamtzusammenhang zu bringen und diesen wie eine selbsttitige Ma-
schine beschreiben zu kénnen. Nahrung, Verdauung, Blut, Fleisch, Emo-
tionen und Bewegungen leiten sich auseinander ab und die Art, wie sich
das eine aus dem anderen ergibt, wird nach den Gesetzen der Materialitit
und Kausalitit erklart.

Im materialistischen und mechanistischen Weltbild des Descartes ist
es keineswegs egal, was wir essen, bewirken doch die Eigenschaften der

3 | Vgl. René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (1649), Hamburg 1996
bzw. Uber den Menschen (1632)/Beschreibungen des menschlichen Kérpers
(1648), Heidelberg 1969.

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

Nahrungsmittel infolge von Kausalititsketten die Verhaltensweisen der
Menschen. Geridt etwa Brot in den Bauch des Descartes, wird es dort durch
Prozesse der Girung erhitzt und 16st sich in seine Stoffpartikel auf. Diese
Brotpartikel hat man sich rund, weich und klebrig vorzustellen. Hitte man
Rettich gegessen, so wiren diese Partikel fest, pords und etwas spitz von
der Schirfe. Man erkennt an dieser Charakterisierung, dass fiir Descartes
alle Dinge aus kleinsten Teilchen zusammengesetzt sind und diese Teil-
chen eine geometrische Dimension haben. Die rdumliche Ausdehnung
und duflere Form entsprechen den besonderen Merkmalen der natiirli-
chen Stoffe und charakterisieren ihre jeweiligen Unterschiede. Die mate-
rialistische Lehre von der Natur ist bei Descartes durch Geometrie gekenn-
zeichnet und man begreift, in welchem Kontext die skulpturale Anatomie
entstanden ist, die das europiische Korperverstindnis so lange geprigt hat.

Die aufgelosten geometrischen Nahrungspartikel gelangen nach der
Girung im Magen in den Darm und durch die Leber in das Blut. Brotparti-
kel und Rettichteile sind dann Blut. Dieses Blut bewegt sich durch Prozes-
se der natiirlichen Mechanik fort und zum Herzen hin. Im Herzen wird
die Blutbewegung durch eingeborene Wirme beschleunigt und die Blut-
partikel werden schneller und fliichtiger. Sie bewegen sich Richtung Ge-
hirn. Hier treten die besonders schnellen und dadurch fliichtigen Partikel
aus den Blutbahnen aus und dringen in die Nervenbahnen ein. Feine Brot-
und Rettichteilchen sind von diesem Moment an Lebensgeister. Lebens-
geister regulieren in der Vorstellung Descartes’ die Bewegungen und Emp-
findungen der Korper. Entscheidend ist nun der Sachverhalt, dass in Folge
der Abstammungskette die korperlichen Regungen von der Form der Le-
bensgeister abhingen und damit von der Form der Blutpartikel — am Ende
also von der Geometrie der Nahrung. »So zeichnen sich Lebensgeister,
welche aus dem Wein sich bilden, durch eine besondere Stirke und Reich-
haltigkeit aus«, bemerkt Descartes und fiigt hinzu, »daf sie aufgrund ihrer
materiellen Eigenartigkeit, den Korper in duflerst eigentiimlicher Weise
sich bewegen lassen«.# Wir konnen annehmen, dass, ebenso wie der Wein
im Umweg tiber das Blut und die Lebensgeister den Korper in starker und
fliichtiger Weise bewegt, fiir Descartes insgesamt die geometrische Viel-
falt der Nahrungsmittel vermittelt durch die Konturen der Blutpartikel
und Lebensgeister ins Repertoire der Bewegungen und Leidenschaften
eingeht. Brockenartige und schwere Speisen haben grobe Lebensgeister

4 | Descartes: Die Leidenschaften der Seele, Art. 15.

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce

107


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

108

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

und damit schwerfillige Bewegungen zur Folge. Diinne Nihrstoffe fithren
im Durchgang durch feine Blutstoffe zu Bewegungsarmut und kulinari-
scher Uberfluss provoziert fliichtige Geister sowie gestikulierenden Uber-
schwang. Lebensgeister tragen nicht nur die formalen Eigenschaften der
Nihrstoffe weiter, sondern wandeln diese Geometrie der Einverleibung in
eine Choreografie des Ausdrucks um. Die Frage nach der Bekémmlichkeit
bestimmter Gerichte wird zu einer Frage nach den Verhaltensweisen, die
erzeugt werden wollen oder weniger wiinschenswert sind. Wir sollten in
diesem cartesianischen Sinne eine gewisse Aufmerksamkeit auf die Textur
und Form unserer Lebensmittel legen.

Welchen Stellenwert hat die Verdauung in diesem geometrischen
Weltbild? Sie ist scheinbar nebensichlich in Hinblick auf die Aktivititen
des Bauchs, aber wesentlich in Hinblick auf den Gesamtzusammenhang
der lebendigen Regsambkeit. Verdauung zieht sich als Abstammungskette
der Partikel durch den ganzen Korper hindurch. Anders als Galen versteht
Descartes die Verdauung nicht als substanziellen Stoffwandel, sondern als
geometrische Stoffreihe. Im Rahmen dieser Stoffreihe ist die Trennung
zwischen der fremden Nahrung und dem eigenen Koérper aufgehoben.
Koérper und Nahrungsmittel unterscheiden sich ontologisch in ihrer Mate-
rialitit nicht. Nahrungsmittel gehen durch den Kérper hindurch, werden
ein Teil von ihm und prigen ihn in seiner Verhaltensweise. Der Materialist
und Mechanist Descartes lebt in dieser Hinsicht im Gesamtzusammen-
hang mit der natiirlichen Umgebung, die ihm seine Nahrung gibt. Aber
dieser Gesamtzusammenhang folgt den mechanischen Gesetzen der Na-
tur. Entgegen der antiken Vorstellung von einer Teleologie (Zielgerichtet-
heit) oder PlanmifRigkeit in der Natur, verficht Descartes die These von
einer Kausalitdt (Ursachennotwendigkeit). Man kann den Unterschied in
der Denkweise am Unterschied zwischen der Anziehungskraft des Galen
und der Mechanik des Descartes noch einmal verdeutlichen: Die antike
Anziehungskraft ist eine Beziehung zwischen den Substanzen und die
Umwandlungskraft verwirklichte die Idee des Organs. Die neuzeitliche
Mechanik wirkt durch St68e. Diese Stof3e schieben die betroffenen Parti-
kel in eine Richtung, die der Bewegungsrichtung der stoffenden Partikel
entspricht, nicht einem Ziel der angestoflenen Teilchen. Die antike Vor-
stellungswelt ist von der Idee der Beziehung geprigt und zielgerichtet. Die
neuzeitliche Vorstellungswelt beschreibt Natur als passiv und getrieben.

Diese cartesianische Vorstellung von Kausalitit und Materialitit ist
maflgeblich fiir das gesamte moderne wissenschaftliche Verstindnis vom

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

Kérper und seiner Verdauung. Diese moderne Lehrmeinung beherrscht
unser gegenwdrtiges Wissen vom Nahrungsgeschehen. Als Verdauung
bezeichnet man dabei den Aufschluss der Nahrung. Dabei entstehen aus
hochmolekularen Kohlenhydraten, Fetten und EiweifSen niedrigmolekula-
re Verbindungen, so genannte Mono- und Disaccharide, Fettsduren, Ami-
nosiuren, Di- und Tripeptide. Gegeniiber der cartesianischen Vorstellung
wird deutlich, dass wir im modernen Verstindnis nicht mehr Brot oder
Rettich essen, sondern Kohlenstoffe, Fette, Eiweife oder Zucker speisen.
Moderne Verdauung arbeitet auch nicht mehr hauptséchlich mit der carte-
sianischen Kraft der Mechanik, sondern mit der Kraft der Chemie. Chemi-
sche Krifte funktionieren nicht als Bewegung durch Anstof, sondern als
Zerlegung durch Katalyse.

Aber bei aller Veranderung funktioniert die moderne Verdauungsappa-
ratur den philosophischen Vorgaben des Descartes entsprechend immer
noch wie eine komplexe Maschine: Im Mund wird die Nahrung zunichst
noch mechanisch mit Hilfe der Zihne zerkleinert. Durch den Speichel
wird sie fiir den Weitertransport in die Speiserchre gleitfihig gemacht.
Das biochemisch wirksame Enzym a-Amylase wird ausgeschiittet und
spaltet Kohlenhydrate in kleinere Untereinheiten. Der Speisebrei wird an-
schliefend im Magen mit dem Magensaft vermischt. Der saure Magensaft
wirkt bakterienabtotend und fithrt zu einer Ausflockung (Denaturierung)
von Eiweif}, wodurch dieses durch Enzyme besser angreifbar wird. Durch
die Magenwand werden fettzerlegende und eiweiflspaltende Enzyme in
den Magen abgegeben. Mit Hilfe von Enzymen werden danach im Zwolf-
fingerdarm die Nahrungsbestandteile weiter zerlegt. Die Fettverdauung
findet tiberwiegend in den oberen Teilen des Diinndarms statt. Die von der
Leber gebildete Gallenfliissigkeit wird in den Zwolffingerdarm abgegeben
und emulgiert die Fette. Dadurch kénnen diese von den Verdauungsenzy-
men besser angegriffen werden. Die grofleren Eiweifdbruchstiicke werden
durch den Angriff der Enzyme aus der Bauchspeicheldriise in kleinere und
kleinste Molekiile abgebaut und in die Blutbahn aufgenommen. Um die
Funktion dieser Aufnahme optimal erfiillen zu konnen, ist die Oberfliche
des Diinndarms stark vergrofert. Fingerformige Ausstiilpungen ragen in
den Darm hinein. Auf diesen Diinndarmzotten befinden sich Biirstensiu-
me, welche die Resorptionsfliche des Darmes — im Gegensatz zu einem
glatten Rohr — um den Faktor 6oo vergréfiern.

Moderne Verdauung ist der Kampf des Korpers gegen die Komplexitit
der Nahrungsmittel. Diese Komplexitit ist das Fremde der Nahrungsmit-

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce

109


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

tel, das zur Aneignung vereinfacht werden muss. Kein Fremdling entgeht
dieser raffinierten Maschine. Das Essen wird vollstindig auseinander ge-
nommen. Nichts an den Mono- und Disacchariden, Fettsduren, Aminosiu-
ren, Di- und Tripeptiden erinnert noch an das Brot, das sie einmal waren.
Zwischen Korper und Essen steht die Verdauung als Beschlagnahmung.
Die Organe des Korpers sind aktiv gedacht, die Nahrung passiv. Wir haben
es nicht mit einer Anverwandlung der Nihrstoffe an die Kérperorgane im
Sinne Galens zu tun, sondern mit einer radikalen Zerlegung der Fremd-
stoffe und anschliefenden Aneignung durch Neuformation. Die moderne
Vorstellungswelt geht von einem autonomen und erfinderischen Kérper
aus, der zum inneren Erhalt seiner Substanz duflere Stoffe benotigt, die
er sich aneignet und deren Eigencharakter aufgebrochen werden muss.
Keine Interaktion charakterisiert das Verhiltnis von dufierem Essen zu in-
nerem Korper. Die Aneignung ist ein Akt der Vernichtung. Essen ist dem
modernen Geist der Verdauung ein fremdes Ding. Gerichte sind Eindring-
linge, die ihrer gefihrlichen Begleiterscheinungen durch Siureattacken
entledigt werden miissen. Thr Eigencharakter ist ungeniefibar und irrele-
vant. Eingeschleimt, sterilisiert, angegriffen und aufgebrochen, gespalten
und zerlegt wird aus der Speise endlich Nahrung.

GLOBALE POSTMODERNE

Die moderne Lehrmeinung wird derzeit von einem neuen Wissenstyp ab-
gelost. An der Schwelle von abendlindischer Moderne zu globaler Post-
moderne wohnen wir einem Prozess der epistemologischen Umwandlung
bei. Der autonome Kérper hort im Zuge dieses Verdnderungsprozesses
auf, eine funktionstiichtige Maschine zu sein, und fingt an, eine symbio-
tische Komponente zu werden. Seine Grenze zwischen dem Fremden und
dem Eigenen wird diffus. Genauer gesprochen, hort der Korper nicht auf,
wie ein kompliziertes Gerit zu funktionieren und den Gesetzen der Kausa-
litat zu gehorchen, aber dieser Sachverhalt wird nebensichlich in Hinblick
auf das neue symbiotische Wesen der Verdauung. Kleinstorganismen tau-
chen auf und bestimmen das Geschehen im Bauch. Diese fremden klei-
nen Wesen befinden sich im Innern des Darms, ohne Nahrung zu sein.
Sie wohnen als Tafelgast im Korper. Sie werden dort nicht angegriffen,
eingeschleimt und aufgesogen, sondern bleiben, wie sie sind und als Bak-
terienkolonie erhalten. Zehn bis 100 Milliarden Bakterien bewohnen den

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

Darm - heifét es. Diese Mikroorganismen sind zahlenmafig mehr, als wir
selber Zellen haben. Aber was bedeutet es noch, vom »Selbst« eines Orga-
nismus zu sprechen, wenn fremde Organismen ein dermafien grofler Teil
von ihm geworden sind?

Die neue Geschichte vom Wesen der Verdauung berichtet also von
einem Phinomen namens Darmflora. Die Darmflora sind die Bakterien-
kolonien im Darm. Sie etabliert sich nach der Geburt des Menschen. Die
hochste Bakteriendichte wird im Dickdarm erreicht. Die Bakterien erndh-
ren sich von dem Brot, von dem wir dachten, es wire fiir uns bestimmt,
und sie scheiden Stoffe aus, die als niitzliche Substanzen vom Korper auf-
genommen werden. Wir leben in diesem symbiotischen Verdauungsmo-
dell von Nahrung zweiter Ordnung. Auch die Nahrung selber — das Brot
— beginnt im postmodernen Verstindnis einen ambivalenten Eigencha-
rakter zu bekommen. Es beinhaltet bioaktive Substanzen — manches Brot
mehr, anderes weniger. Diese bioaktiven Substanzen werden nicht vom
Koérper oder den Bakterien zerlegt und angeeignet, sondern entfalten eine
Wirkung aus ihrer Vollstindigkeit heraus. Verspeiste Fremdheit ist essen-
tiell fiir die Eigenheit des Kérpers.

Welchen Stellenwert hat die Verdauung in dieser symbiotischen Kor-
pervorstellung? Verdauung wird zum Medium der Vergesellschaftung
zwischen dem Makroorganismus, den Mikroorganismen und den aktiven
Substanzen. Es geht im postmodernen Nahrungsgeschehen nicht mehr
alleine darum, Lebensmittel fiir den Eigennutz einzunehmen und ins
Eigenschaftslose aufzubrechen, sondern auch darum, die hungrige Schar
im Darm richtig zu fiittern und die Besonderheiten der Nahrungsmittel
anzuerkennen. Die Auswahl der Speisen ist nicht mehr nur von den Be-
duirfnissen des Menschen bestimmt, sondern auf die gemeinschaftliche
Koexistenz mit den Mitlebewesen ausgerichtet. Der Umgang mit den
Speisen ist nicht mehr nur auf Vernichtung ausgerichtet, sondern davon
geprigt, deren Eigenschaften zu bewahren. Wir speisen fiir eine Gemein-
schaft und leben durch Interaktion. Wir tun gut daran, die Mitgesellen
nicht zu vergessen und die Mitspeisen nicht abzut6ten, weil sie uns sonst
innerlich schaden. Dafiir liegt das Schwergewicht der Verdauungsarbeit
nicht mehr alleine beim Korper, sondern ist aufgeteilt auf die Titigkeit des
Magen-Darm-Trakts, die Titigkeit der innewohnenden Mikroorganismen
sowie die Tatigkeit der aktiven Substanzen. Verdauung hat sich auch in ein
passives Geschift des Wartens verwandelt — abwarten, bis die kleinen Kol-
legen die benotigten Substanzen als Stoffwechselprodukte ausgeschieden

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce

m


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

haben, so dass der Korper sie aufnehmen kann — abwarten, bis die bioakti-
ven Substanzen ihre Wirkung entfalten.

Im postmodernen Verstindnis liegt das Zentrum der Verdauung
nach wie vor im Magen-Darm-Trakt, aber es hort auf, ein kérpereigenes
Geschehen zu sein. Verdauung ist der Prozess des Austausches von Stof-
fen zwischen Kooperationspartnern. Das Nahrungsgeschehen dient nicht
mehr der Aufrechterhaltung eines autonomen Koérpers, sondern dem Zu-
sammenleben verschiedener Organismen und wirksamer Substanzen in
produktiver Symbiose. Mit dieser neuen Fremdenfreundlichkeit im Innern
der Verdauung hort das aggressive Aufspalten nicht auf, aber es verschiebt
sich die Aufmerksambkeit des wissenschaftlichen Blicks auf das produktive
Miteinander. Der essende Korper ist dezentriert. Er besteht nicht mehr nur
aus sich selber. Die Grenzen zwischen Eigenem und Fremdem sind fliissig
geworden. Das lebendige und das aktive Fremde werden zur Bedingung
des Eigenen. Eine produktive Koexistenz ist das Ziel der beteiligten Orga-
nismen. Diese produktive Koexistenz ist keineswegs harmonisch gegeben,
sondern ein stetiger Prozess des Aushandelns und gegenseitigen Anpas-
sens. Die lebendige Existenz verindert sich unaufhérlich in der Interak-
tion mit dem Umfeld. Das Umfeld ist dabei zu einem Mitfeld geworden.
Prozesshaftigkeit statt Aufrechterhaltung, Anpassungsfihigkeit anstelle
der Selbstverteidigung sind die Fertigkeiten, die das Uberleben in die-
sem postmodernen Verdauungsmodell sichern. Dieses Modell hat etwas
Kiampferisches, wie das moderne Verdauungsgeschehen, und etwas Ge-
stalterisches, wie das antike Krifteverhaltnis. Das Kampfmodell ist jedoch
auf Symbiose, nicht auf Aneignung ausgerichtet; das Gestaltungsmodell
ist nicht auf Teleologie hin orientiert, sondern vom Kriterium der Produk-
tivitit reguliert. Die instrumentelle Okonomie der modernen Verdauungs-
apparatur wird iiberlagert von einer postmodernen produktiven Okonomie
der Teamarbeit. Es scheint so zu sein, dass wir gerade miterleben, wie diese
neue, auf Symbiose ausgerichtete Vorstellung sich durchzusetzen beginnt
und die iltere, auf Vereinnahmung ausgerichtete Apparatur marginalisiert.

JAPANISCHE Epo-ZEIT

Die folgende Textstelle scheint nun bemerkenswert nachvollziehbar vor
dem Hintergrund der postmodernen Erkenntnisse {iber den Bauch: »Es
ist ganz natiirlich fiir [...] Wiirmer im menschlichen Kérper zu entstehen,

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

ebenso wie es fiir Menschen natiirlich ist, in diese Welt hinein geboren zu
werden. Beides hat seine Vernunft. Menschen leben in Hiusern, Vogel in
Nestern, Tiere machen sich Lager, ebenso leben [...] Wiirmer im Innern
des menschlichen Koérpers. [...] Wir miissen davon ausgehen, dass [...] die
Wiirmer natiirlicherweise dort bleiben und sich ruhig verhalten, anstatt zu
glauben, dass sie schidlich fiir unsere Gesundheit wiren.«5 Diese Textstel-
le stammt aus der Mitte des 17. Jahrhunderts von dem japanischen Ménch
Taku-an. Er formuliert, was der allgemeinen Vorstellung in der japani-
schen Edo-Zeit entspricht: Neun Millionen Wiirmer leben im Bauch des
Menschen. Das ist weniger als bei der postmodernen Schitzung der Bak-
terienpopulation, aber mehr als einfach vorstellbar. Der Verdauungstrakt
wird in der Edo-Zeit von fremden Lebewesen bewohnt. Und wie im Fall
der Bakterien nimmt man auch im Fall der Wiirmer deren Natiirlichkeit
an. Vier Vorstellungsbereiche tiberlagern sich im Bauch der Edo-Zeit und
verleihen den Wiirmern diesen natiirlichen Charakter: die traditionelle
chinesische Medizin und ihre Erklirung zu Parasiten, die daoistische Vor-
stellung von Koshin und den damit verbundenen Didmonen im Korper, die
japanische Interpretation von ki, der Lebensenergie, und die japanische
Auffassung von der Bedeutung des Bauches.

Japan ist in dieser Zeit des 17. Jahrhunderts von verschiedenen Kultu-
ren beeinflusst. Die europidische Medizin beginnt das japanische Korper-
verstindnis langsam zu verdndern. Die Wiirmer sind aber das Ergebnis
einer Vermischung von chinesischem und japanischem Koérperwissen.
Innerhalb der traditionellen chinesischen Parasitologie geht man von
drei Wirmern und neun Wiirmern aus — san chong und jiu chong — die als
fuhrende Parasiten im Korper des Menschen leben. Diese Drei-Wiirmer

5 | Taku-an: »Kotto Roku« (1644), zitiert nach Etsuo Shirasugi: »A peculiary
Japanese Colic: Senki«, in: Yasuo Otsuka, Shizu Sakai, Shigehisa Kuriyama (Hg.):
Medicine and the history of the body: proceedings of the 20th, 21st and 22nd In-
ternational Symposium on the Comparative History of Medicine - East and West,
Tokyo 1999. »It is natural for shaku and mushi (worms) to spring arise in the hu-
man body, just as it is for human beings to be born into this world. Both stand to
reason. Humans beings live in a house, birds in a nest, animals in a lair, likewise,
shaku and mushi live inside of the human body. In other word, it is, by nature,
normal for human beings to have shaku and mushi inside of the body. We ought
to consider that shaku and mushi, by nature, stay home and keep still, rather
than to think that shaku and mushi are harmful to our health.«

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce

13


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

114

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

und Neun-Wiirmer regulieren die Heerscharen von Schmarotzern, die im
Bauch vorkommen kénnen. Von dieser antiken chinesischen Auffassung
speist sich die japanische Vorstellung von Wiirmern im Bauch. Was aber
im antiken China ein Randbereich der medizinischen Lehre war und als
Problem therapiert wurde, wird zum Zentrum der japanischen Korper-
auffassung und gilt als Teil der Natur des Menschen. Die Parasiten leben
natiirlicherweise im Bauch und nur ein Ubermaf} an ihnen wird zum
Gegenstand medizinischer Behandlung. Ebenfalls bedeutsam fiir die ja-
panische Vorstellung von fremden Wiirmern im eignen Bauch ist der aus
China stammende daoistische Glaube an Koshin. Im Zentrum von Koshin
steht die Ansicht, dass drei Didmonen — san shi — im Bauch der Menschen
hausen. Sie sind dort keine Parasiten, sondern moralische Instanzen. Alle
60 Tage, dem Koshin der chinesischen Kalenderrechnung, wandern die
Dimonen nachts aus den Biuchen der Menschen, klettern in den Himmel
und berichten den Géttern von den Stinden ihrer Wirte. Diese Siinden pro-
vozieren die Dimonen allerdings selber, denn jo shi, der oberste Ddmon,
ruft materielle Begierden hervor, shu shi, der mittlere Ddmon, provoziert
Bediirfnisse nach Essen und Trinken und ka shi, der unterste Dimon, be-
fliigelt die sexuellen Triebe. Die Dimonen sind eine moralische Instanz
im Korper des Menschen und ein Medium zwischen Himmel und Erde.
Im japanischen Bauch ist nicht nur die Verdauung lokalisiert, sondern
auch das moralische Gewissen. Bei tugendhafter Lebensfithrung sind die
Dimonen ungefihrlich, bei Ausschweifungen bringen sie Ungliick. Die
Gétter verkiirzen das Leben der stindigen Menschen. Man geht davon aus,
dass die Dimonen wie Wiirmer aussehen kénnen! Drei parasitire Wiirmer
und drei kosmologische Damonen tiberlagern sich im Problembereich des
Bauchs, gehéren zur Natur des Menschen, verursachen manchmal kérper-
liche Probleme und sind Gegenstand der Sorge.

Verbunden mit der Aktivitit der fremden Wiirmer und Dimonen ist
auch das korpereigene ki. Auch ki ist der traditionellen chinesischen Vor-
stellungswelt entnommen. Es charakterisiert im chinesischen Verstindnis
neben yin und yang, den fiinf Elementen und den Meridianen das innere
Wesen des menschlichen Korpers. Aus diesem Kanon chinesischer Kor-
pervorstellungen greifen die japanischen Arzte in der Edo-Zeit vor allem
ki heraus und erkliren es fiir das Wesentliche der menschlichen Natur.
Nach Goto Gonzan, einem mafdgeblichen Mediziner der Edo-Zeit, ist ki
das Wichtigste im menschlichen Kérper und die Stagnation von ki stellt
die eigentliche Gefahr fiir die Gesundheit des Menschen dar. Ki erlahmt

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

aber nicht irgendwo im Korper, sondern — im Bauch! Der japanische
Bauch ist das Zentrum der Lebenskraft und entsprechend kommt die Le-
bensenergie ki genau dort ins Stocken. Die Sagnation der Lebensenergie
zeigt sich durch Klumpenbildung und diese wiederum wird in der japa-
nischen Medizin ins Verhiltnis zu den Aktivititen der parasitiren Wiir-
mer gesetzt, die sich ihrerseits mit den kosmologischen Dimonen tiber-
lagern. Fremde Wiirmer und Diamonen sind so sehr als Teil des Korpers
anerkannt, dass die innere Lebenskraft mit ihnen in Zusammenhang ge-
bracht wird. Das korperliche Wohlbefinden im Bauch steht in direkter Be-
ziehung zum moralischen Verhalten. Himmel und Mensch, Wiirmer und
Bauch, Lebensfithrung und Wohlbefinden, fremde Einfliisse und eigene
Lebensenergie — alle diese Faktoren gehoren zusammen. Wie beim post-
modernen Erklirungsmodell durchweht die Edo-Zeit ein Geist der Dezen-
trierung der menschlichen Natur. Der Korper wird nicht als autonomes
Ding verstanden, das sich tiber die Abgrenzung zu anderen Organismen
charakterisiert, sondern als fragmentarisches Gebilde, das im Zusammen-
hang mit anderen Organismen existiert. Die Wiirmer-Dimonen der Edo-
Zeit bilden, wie postmoderne Bakterien, eine natiirliche Gemeinschaft mit
den Menschen. Aber wihrend sich die postmodernen Mikroorganismen
im Nahrungszusammenhang mit den menschlichen Kérpern aufhalten,
realisieren die japanischen Kleinstwesen einen moralischen Zusammen-
hang zwischen Himmel und Menschen. Die Symptome der Stérung sind
allerdings vergleichbar: Bauchschmerzen, Koliken, Spannungsgefiihle,
Unwohlsein hier wie dort. Mit probiotischem Joghurt oder milchsaurem
Gemiise begegnet die postmoderne Kultur dem Bakterienverlust, mit
tugendhaftem Lebenswandel wendet sich die Edo-Kultur gegen die Un-
ordnung im Bauch. Das Brot — oder der Reis — kommen jedoch in dem
japanischen Konzept nicht vor. Das Fremde ist nicht die dufere Nahrung,
sondern fremd und zugleich eigen sind die inneren Wesen.

Verdauung scheint weniger in der Aneignung von Nahrung zu be-
stehen, als vielmehr im MafRhalten zwischen fremden und eigenen Be-
durfnissen. In der Edo-Zeit wird die Lebensfiihrung verdaut. Es gilt, die
parasitiren Wiirmer, die Tendenz des ki zur Stockung, den Drang der Di-
monen zur Berichterstattung und die eigenen Begierden zu kontrollieren
und abzuschwichen. Nicht Vergesellschaftung wie in der globalen Post-
moderne, nicht Aneignung wie in der europiischen Moderne, nicht An-
verwandlung wie in der griechisch-rémischen Antike, sondern Duldung
und Moral sind die Grundbegriffe der Edo-Verdauung. Das Verhiltnis des

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce

15


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

u6

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Menschen zu den Nahrungsmitteln wird nur am Rande verhandelt. Im
Mittelpunkt der Sorge steht das Verhiltnis zu den Dimonen, Parasiten
und Goéttern. Verdauung ist die Kunst, mit den neun Millionen Wiirmern
und den kosmologischen Wesen einerseits und den eigenen Lebensener-
gien andererseits einen vertriglichen Zustand zu erzeugen, der langes Le-
ben verspricht.

ETHNOLOGISIERUNG DES BLICKS

Was bringt diese Anhidufung verschiedener Vorstellungen zur Verdauung?
Was ist der Erkenntnisgewinn? Wie verdauen wir das Fremde im eigenen
Kérper? Die Anhdufung der unterschiedlichen Vorstellungen dient einer
Ethnologisierung des Blicks. Das Denken entfernt sich im Umweg iiber
die vielen Moglichkeiten des Denkens von dem, was es zu denken gewohnt
war. Die Erzihlungen wirken wie ausgedehnte Reisen in fremde Kulturen.
Im Vergleich schirft sich der Blick. Die Ethnologisierung des Blicks hat
neben dieser komparativen Ebene auch eine relativierende Wirkung. Was
als Natur der Verdauung gegolten hat, kann nicht mehr unbedarft als reine
Natur angesehen werden. Die Mannigfaltigkeit der Vorstellungen macht
deutlich, dass sich unterschiedliche Vorstellungswelten abwechseln, ohne
dass eine Vorstellungswelt Objektivitit oder abschlieRende Geltung fiir
sich beanspruchen kénnte. Der Blick in die Geschichte und zu verschiede-
nen Kulturen legt eine Vorsicht im Umgang mit Wahrheit, Natur und Ob-
jektivitit nahe. Der jeweilige Geist der Verdauung macht im Rahmen sei-
ner Zeit und im Kontext seines kulturellen Feldes Sinn. Die Natur scheint
aber jene Mannigfaltigkeit zu beinhalten, die zu unterschiedlichen Deu-
tungsmustern einlddt. Die Modelle I6sen sich nicht einfach durch Verbes-
serung ab und entfalten nicht im Zuge einer Fortschrittslogik die abschlie-
fende Wahrheit. Die Schwerpunkte der Aufmerksamkeit verschieben
sich vielmehr. Was einmal im Mittelpunkt der Betrachtungen stand, steht
nicht mehr dort. Immer noch wachsen unsere Organe durch den Zufluss
von Nihrstoffen. Aber der moderne Korper ist nicht von Kriften der An-
ziehung und Umwandlung charakterisiert, sondern durch enzymatische
Krifte geprigt. In diesem sachlichen Vergleich wird deutlich, wie sich im
Problemfeld der Ernidhrung die wesentlichen Punkte (topoi) der Erkldrung
verschieben und sich damit der Geist der Verdauung verdndert. In einem
strukturellen Vergleich lisst sich aber auch zeigen, wie bestimmte Orte

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

UBER DEN GEIST DER VERDAUUNG

(topoi) unter verschiedenen Namen in unterschiedlichen Modellen wieder
auftauchen: Die postmoderne Vorstellung von der Symbiose zwischen Or-
ganismus und Bakterienkultur erinnert an die japanische Vorstellung von
innewohnenden Wurmdimonen. Die Verschiebung findet hier an anderer
Stelle statt, ndmlich auf sachlicher Ebene. Die Wurmbkolonien im Bauch
erkliren einen anderen Sachverhalt als die Bakterienstimme im Darm.

Im Problemfeld der Erndhrung kreisen unterschiedliche Vorstellun-
gen um die Verdauung. Konzepte der Teleologie, Kausalitit, Symbiose und
Moralitit 16sen sich ab und erzihlen unterschiedliche Geschichten tiber
die Natur der Verdauung und tiber das Verhiltnis von Fremdem und Eige-
nem. Diese Pluralitit der Geschichten ist von philosophischer Seite aus
zu unterstiitzen. Warum? Weil durch den Vergleich der Vorstellungswel-
ten deutlich wird, dass keines dieser Konzepte alleinige Wahrheit fiir sich
beanspruchen kann, und weil durch die Fiille an Vorstellungsweisen die
Mannigfaltigkeit von Natur verstindlich wird. Warum sollte diese Mannig-
faltigkeit in nur einem herrschenden Konzept tiber die Natur der Verdau-
ung untergehen? Weil die Natur der Verdauung so ist? Die letzte Erkennt-
nis scheint aber zu sein, dass es keine abschlieRende Wahrheit gibt. Nicht
zuletzt unsere Welt erlebt gerade den paradigmatischen Wechsel von einer
modernen, kausallogischen, instrumentellen Vorstellungswelt zu einer
postmodernen, symbiotischen, effizienzorientierten Vorstellungswelt. Die
Relativitit von Wissenstypen und Naturkonzepten ist offensichtlich. Unse-
re Verdauung lebt derzeit in zwei Naturen. Vor dem Hintergrund dieser
Vielfiltigkeit von Natur und Erkenntnis entspricht es einer Ethik des Wis-
sens, jedem einseitigen hegemonialen Anspruch auf Geltung durch den
Hinweis auf die historische und kulturelle Verdnderlichkeit von Wissen
entgegenzutreten. Man muss den Begriff der Gerechtigkeit auf das Wissen
anwenden, um der Mannigfaltigkeit von Natur und Erkenntnis gerecht zu
werden.

Daher ist nicht alleine der kritische Vergleich das Ziel einer Ethik des
Wissens. Philosophisches Denken kann selber zu einer Pluralisierung
von Wissenstypen beitragen. Vor dem Hintergrund der Erkenntnis, dass
keine Wahrheit alleingtiltig ist, stagniert das Denken nicht, sondern kann
sich auf die Moglichkeiten des Wissens einlassen. Denken beginnt, mit
Ideen zu jonglieren und neue Konzepte auszuprobieren. Der franzésische
Philosoph Jean-Frangoise Lyotard schligt in den 8cer Jahren des 20. Jahr-
hunderts den Begriff der »Paralogie« vor, um den Charakter einer solchen
abwechslungsreichen und in sich relativen Erkenntnis zu benennen. Die

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce

17


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

u8

DiE ANDERE NATUR DES MENSCHEN

Paralogie kann als Kunst der Wissensproduktion mit begrenzter Reich-
weite angesehen werden. Sie verbreitet von einer unerwarteten Position
aus neue Vorstellungen. Paralogie ist die Antwort auf die philosophische
Kritik an beherrschenden Wissenstypen, weil Paralogie auf die Verviel-
filtigung der Aussagen in ein Geflecht vieler Wissenstypen ausgerichtet
ist. Deren faktische Pluralitit lduft jeder Monokultur der Erkenntnis ent-
gegen. Die Anhiufung von Konzepten entspricht einer Wissenskultur der
Hyperaktivitit, bringt neue Bestimmungen und Erkenntnisse hervor und
ist konstruktiv. Die Aufgabe der Philosophie ist es, in diesen frohlichen
Produktivismus einzutreten.

Im Rahmen einer Philosophie des fréhlichen Produktivismus miisste
man dariiber nachdenken, wie das Fremde und das Eigene im Rahmen der
Verdauung gedacht werden »konnte«. Es ginge darum zu erwigen, ob die
symbiotischen Elemente der postmodernen Verdauungsgeschichte und
die ethischen Komponenten der japanischen Edo-Verdauung kombiniert
werden konnten und ob sie ein neues Konzept tiber die Natur der Ver-
dauung hervorbrichten. Im Rahmen dieser neuen Natur der Verdauung
ginge es moglicherweise nicht um das postmoderne Ziel einer effizien-
ten Kooperation zwischen Fremdem und Eigenem oder das alt-japanische
Ziel einer moralischen Kontrolle, sondern um das Ziel der Verwirklichung
einer Idee von Natur, wie sie aus der griechischen Antike bekannt ist. Ver-
dauung wire dann das Medium des Miteinanderwirkens fremder und
eigener Organismen in einem stetigen, auf Zusammenwirkung hin aus-
gerichteten Prozess. Vielleicht méchten wir gerne fiir eine solche symbio-
tische Verdauung essen? Wir sollten jedoch bedenken, dass in dieser Vor-
stellungswelt weder das Essen noch wir oder die Mitlebewesen bleiben,
was sie sind, sondern sich im Austausch miteinander stetig verindern.

- am 14.02.2026, 14:36:05. Acce


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

