
Über den Geist der Verdauung

Wenn wir essen, nehmen wir etwas zu uns – sagt man. Eigentlich müsste 
es genauer heißen: wir nehmen etwas in uns hinein. Es ist bezeichnend, 
dass wir diese Einnahme in das Innere der Körper verschleiern und von 
etwas sprechen, was wir zu uns gleichsam herannehmen – denn Nah-
rungsmittel sind Fremde. Wir speisen Substanzen, die nicht zum Körper 
gehören. Natürlich, möchte man sagen, verspeisen wir nicht uns selber. 
Wir essen ja gerade, um mehr und nicht um weniger zu werden. Wegen 
dieser Zunahme benötigen wir die fremden Substanzen, die zu Körper-
substanzen werden sollen. Nahrungsmittel sind die Bedingung unserer 
lebendigen Existenz.

Aber nicht alle eingenommenen fremden Stoffe sind Nahrungsmittel. 
In vielen Fällen wird das Fremde, wo es in den Körper eindringt, als Infek-
tion gewertet und abgewehrt. Ein ausgeklügeltes Abwehrsystem kämpft 
gegen die Eindringlinge. Wo sich das Fremde gegen das Eigene der Körper 
durchsetzt, drohen Krankheiten. Im Rahmen der Trennung zwischen dem 
Eigenen und dem Fremden, ist das Fremde vor allem eine potentielle Ge-
fahr für den Körper. Worin besteht also der Unterschied zwischen Krank-
heitserregern und Nahrungsmitteln? Gibt es gute und böse Fremdstoffe? 
Wie lässt sich angesichts dieser ambivalenten Lage eine eindeutige Grenze 
zwischen dem Eigenen und dem Fremden ziehen? Ist der Körper wirklich 
vom Fremden unterschieden oder geht das Fremde als Speisenfolge im-
mer schon durch ihn hindurch? Was passiert im Inneren unserer Körper 
mit der Nahrung und ihrer Fremdheit? 

Am Nahrungsgeschehen tritt das Verhältnis von Fremdheit und Eigen-
heit zu Tage. Man müsste – so die Erwägung – an der Art und Weise, wie 
die Verdauung funktioniert, ablesen können, wie das Fremde der Nah-
rungsmittel zum Eigenen der Körper gemacht wird und welchen Charak-
ter die Differenz zwischen dem Innen und dem Außen der lebendigen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN104

Körper hat. An der Verdauung müsste sich die Eigenheit des körperlichen 
Selbst zeigen – oder anders formuliert: Wir verdauen nicht Nahrungsmit-
tel, sondern unser Verhältnis zum Fremden. 

Nun ist es bemerkenswert, dass die Menschen im Laufe der Geschich-
te und in verschiedenen Kulturen recht unterschiedliche Vorstellungen 
über die Natur der Verdauung hervorgebracht haben. Das Naturgeschehen 
der Ernährung ist in kulturelle Kontexte eingebettet, die es jeweils anders 
interpretieren. Ein unterschiedlicher Geist durchweht die diversen Vorstel-
lungen von Verdauung. Das Verhältnis von Fremdem und Eigenem oder 
Körper und Nahrungsmittel scheint keine Frage der körperlichen Natur 
alleine zu sein, sondern auch eine Frage der Kultur, die auf bestimmte 
Aspekte dieses schwierigen Verhältnisses ihr jeweils anderes Augenmerk 
richtet. Welche Vorstellungen hat sich also der Mensch von seiner Verdau-
ung gemacht und wie setzt er seinen Körper innerhalb dieser Verdauungs-
modelle ins Verhältnis zur nahrhaften Umgebung? Vier unterschiedliche 
Verdauungsmodelle aus vier verschiedenen Epochen und Kulturräumen 
werden uns skizzenhaft beschäftigen und wir beginnen bei der griechisch-
römischen Antike und der Vorstellung, die sich der berühmte Arzt Galen 
im 2. Jahrhundert nach Christus vom Verdauungsgeschehen gemacht hat.

GALEN UND DIE GRIECHISCH-RÖMISCHE ANTIKE

Galen stellt sich im Rahmen seiner Theorie über den menschlichen Kör-
per die wesentliche Frage, wie aus Brot, Lattich oder Mangold das Blut oder 
Fleisch wird, das wir sind. Er stellt fest: Es sind die Naturkräfte der Anzie-
hung, der Abstoßung, der Festhaltung und der Umwandlung. Galen ver-
tritt ein Kraftmodell der Verdauung.1 Seine Kräftelehre ist eine Antwort auf 
die seinerzeit konkurrierende Vorstellung der Atomisten, die meinen, alle 
Natur wäre aus kleinsten Teilchen zusammengesetzt. Nach dem Konzept 
der Atomisten würden die körpereignen Blutteilchen oder Muskelsubstan-
zen schon in den fremden Brotstoffen enthalten sein und den jeweiligen 
Organen nur zuwachsen. Man kann die Kräftelehre des Galen auch als 
Kommentar auf die gegenwärtig herrschende Konzeption der Biochemie 
lesen, die ihrerseits davon ausgeht, dass die Grundsubstanzen des Körpers 
auf molekularer Ebene schon in den Nahrungsmitteln enthalten sind. Ga-

1 | Vgl. Galen: »Die Kräfte der Physis«, in: Werke, Bd. 5,  Stuttgart 1954.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ÜBER DEN GEIST DER VERDAUUNG 105

len argumentiert demgegenüber, dass im Rahmen des Atomismus weder 
das Eigentümliche des Brotes noch das Besondere der lebendigen Körper 
ausreichend erklärt würden und außerdem die Nahrungsmittel viel ausge-
wählter sein müssten, wenn es darum ginge, die unterschiedlichen Körper-
substanzen daraus bedarfsgerecht zu extrahieren. Galen geht von einem 
Prozess der Umwandlung aus, innerhalb dessen aus den Nahrungsmitteln 
erst Blut und Körpersubstanz gebildet werden. Lebendige Natur ist nicht 
unveränderlich und aus Teilen zusammengesetzt, sondern ändert sich im 
Prozess der lebendigen Ernährung. Das Fremde der Nahrung wird inner-
lich in das Eigene der Körper verwandelt.

Leistung nennt Galen das Ergebnis der Umwandlung. Die Kräfte der 
Natur leisten in der Umwandlung der Nahrungsmittel das Wachstum der 
Organe. Eingebettet in diese Theorie vom Stoffwandel ist die Annahme, 
dass die Kräfte zwischen dem Körper und den Nahrungsmitteln wirken. 
Denn weder das Brot verwandelt sich selbst in das Fleisch, noch verein-
nahmt der Körper aus eigener Anstrengung die Nahrungsmittel. Das Brot 
wird durch das Medium der Kraft in Körpersubstanz umgewandelt. Die 
Kraft ist das Aktive in diesem Zusammenhang, der Körper das Ziel und 
die Speise das zu Verändernde. Galen geht davon aus, dass die Natur ziel-
gerichtet (teleologisch) ist, also eine bestimmte Idee von dem realisiert, was 
ein Körper sein soll. »Die Natur«, notiert er, »macht alles künstlerisch und 
richtig, weil sie Kräfte hat, durch die jedes Organ den zu ihm passenden 
Saft anzieht; wenn es ihn angezogen hat, läßt es ihn jedem seiner Teile 
zuwachsen und gleicht ihn vollkommen an; was aber in ihm nicht ver-
arbeitet werden kann und was keine vollkommene Veränderung und An-
gleichung mit dem zu ernährenden Teil durchmachen kann, wird durch 
eine andere, ausscheidende Kraft entfernt.«2 Zwischen dem Gleichartigen 
als dem Anziehenden und dem Fremdartigen als dem Abstoßenden ist 
eine Dynamik, die nicht ins Statische tendiert, sondern als ein Prozess 
bildnerischen Werdens begriffen werden muss. Passendes wird zu Passen-
dem gezogen, Unpassendes von Unpassendem abgestoßen, Angezogenes 
wird anverwandelt. 

Diese Kräfte der Anziehung, Abstoßung, Festhaltung und Umwand-
lung sind als Beziehung zwischen den Nahrungsstoffen und den Körper-
substanzen zu verstehen. Ernährung ist im Vorstellungsraum des Galen 
die dynamische Relation zwischen den fremden Stoffen und den körper-

2 | Galen: »Die Kräfte der Physis«, V/28, V/29.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN106

eigenen Substanzen. Nahrungsmittel sind nicht vollständig Fremde für 
den Körper, sondern sie passen zu den Organen und schmiegen sich in 
einem Prozess der Umwandlung an diese an. Die Organe sind ihrerseits 
von einer Verwandtschaft mit den Nahrungsstoffen geprägt, so dass Glei-
ches sich als Gleiches erkennt und zueinander findet.

Die entscheidende Frage des Galen an die Verdauung ist nicht, was im 
Magen und Darm passiert, sondern wie die Lebensmittel an die Stellen 
im Körper kommen, wo sie gebraucht werden, und wie sie sich dort in 
lebendige Organe verwandeln. Was wir heute als Verdauung verstehen, 
ist in der griechisch-römischen Vorstellungswelt eine Nebensache. Anders 
ausgedrückt: Das Zentrum der Verdauung ist für Galen die Stoffbewegung 
und Umwandlung, nicht die Zerkleinerung. Der essende Mensch ist von 
natürlichen Kräften durchwirkt, die seiner Gestaltung dienen. Lebensmit-
tel und Körpersubstanzen sind miteinander verwandt und erkennen sich 
als zueinandergehörig. Nach Galen sollten wir unser Augenmerk auf das 
Passende und weniger Passende der Speisen werfen, die wir uns einver-
leiben und die sich uns anverwandeln.

RENÉ DESCARTES UND DIE ABENDL ÄNDISCHE MODERNE 

Eine ganz andere Idee zur Ernährung entwickelt der französische Philo-
soph René Descartes in der europäischen Neuzeit und in der Folge Des-
cartes die europäische Moderne. Descartes hat in der Mitte des 17. Jahrhun-
derts neben seinen Hauptwerken zum Verhältnis von Geist und Körper 
auch einige Texte über die Natur des menschlichen Körpers geschrieben.3 
Sein Anspruch ist es, alle körperlichen Regungen in einen systematischen 
Gesamtzusammenhang zu bringen und diesen wie eine selbsttätige Ma-
schine beschreiben zu können. Nahrung, Verdauung, Blut, Fleisch, Emo-
tionen und Bewegungen leiten sich auseinander ab und die Art, wie sich 
das eine aus dem anderen ergibt, wird nach den Gesetzen der Materialität 
und Kausalität erklärt. 

Im materialistischen und mechanistischen Weltbild des Descartes ist 
es keineswegs egal, was wir essen, bewirken doch die Eigenschaften der 

3 | Vgl. René Descartes: Die Leidenschaften der Seele (1649), Hamburg 1996 

bzw. Über den Menschen (1632)/Beschreibungen des menschlichen Körpers 

(1648), Heidelberg 1969.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ÜBER DEN GEIST DER VERDAUUNG 107

Nahrungsmittel infolge von Kausalitätsketten die Verhaltensweisen der 
Menschen. Gerät etwa Brot in den Bauch des Descartes, wird es dort durch 
Prozesse der Gärung erhitzt und löst sich in seine Stoffpartikel auf. Diese 
Brotpartikel hat man sich rund, weich und klebrig vorzustellen. Hätte man 
Rettich gegessen, so wären diese Partikel fest, porös und etwas spitz von 
der Schärfe. Man erkennt an dieser Charakterisierung, dass für Descartes 
alle Dinge aus kleinsten Teilchen zusammengesetzt sind und diese Teil-
chen eine geometrische Dimension haben. Die räumliche Ausdehnung 
und äußere Form entsprechen den besonderen Merkmalen der natürli-
chen Stoffe und charakterisieren ihre jeweiligen Unterschiede. Die mate-
rialistische Lehre von der Natur ist bei Descartes durch Geometrie gekenn-
zeichnet und man begreift, in welchem Kontext die skulpturale Anatomie 
entstanden ist, die das europäische Körperverständnis so lange geprägt hat.

Die aufgelösten geometrischen Nahrungspartikel gelangen nach der 
Gärung im Magen in den Darm und durch die Leber in das Blut. Brotparti-
kel und Rettichteile sind dann Blut. Dieses Blut bewegt sich durch Prozes-
se der natürlichen Mechanik fort und zum Herzen hin. Im Herzen wird 
die Blutbewegung durch eingeborene Wärme beschleunigt und die Blut-
partikel werden schneller und flüchtiger. Sie bewegen sich Richtung Ge-
hirn. Hier treten die besonders schnellen und dadurch flüchtigen Partikel 
aus den Blutbahnen aus und dringen in die Nervenbahnen ein. Feine Brot- 
und Rettichteilchen sind von diesem Moment an Lebensgeister. Lebens-
geister regulieren in der Vorstellung Descartes’ die Bewegungen und Emp-
findungen der Körper. Entscheidend ist nun der Sachverhalt, dass in Folge 
der Abstammungskette die körperlichen Regungen von der Form der Le-
bensgeister abhängen und damit von der Form der Blutpartikel – am Ende 
also von der Geometrie der Nahrung. »So zeichnen sich Lebensgeister, 
welche aus dem Wein sich bilden, durch eine besondere Stärke und Reich-
haltigkeit aus«, bemerkt Descartes und fügt hinzu, »daß sie aufgrund ihrer 
materiellen Eigenartigkeit, den Körper in äußerst eigentümlicher Weise 
sich bewegen lassen«.4 Wir können annehmen, dass, ebenso wie der Wein 
im Umweg über das Blut und die Lebensgeister den Körper in starker und 
flüchtiger Weise bewegt, für Descartes insgesamt die geometrische Viel-
falt der Nahrungsmittel vermittelt durch die Konturen der Blutpartikel 
und Lebensgeister ins Repertoire der Bewegungen und Leidenschaften 
eingeht. Brockenartige und schwere Speisen haben grobe Lebensgeister 

4 | Descartes: Die Leidenschaften der Seele, Ar t. 15.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN108

und damit schwerfällige Bewegungen zur Folge. Dünne Nährstoffe führen 
im Durchgang durch feine Blutstoffe zu Bewegungsarmut und kulinari-
scher Überfluss provoziert flüchtige Geister sowie gestikulierenden Über-
schwang. Lebensgeister tragen nicht nur die formalen Eigenschaften der 
Nährstoffe weiter, sondern wandeln diese Geometrie der Einverleibung in 
eine Choreografie des Ausdrucks um. Die Frage nach der Bekömmlichkeit 
bestimmter Gerichte wird zu einer Frage nach den Verhaltensweisen, die 
erzeugt werden wollen oder weniger wünschenswert sind. Wir sollten in 
diesem cartesianischen Sinne eine gewisse Aufmerksamkeit auf die Textur 
und Form unserer Lebensmittel legen.

Welchen Stellenwert hat die Verdauung in diesem geometrischen 
Weltbild? Sie ist scheinbar nebensächlich in Hinblick auf die Aktivitäten 
des Bauchs, aber wesentlich in Hinblick auf den Gesamtzusammenhang 
der lebendigen Regsamkeit. Verdauung zieht sich als Abstammungskette 
der Partikel durch den ganzen Körper hindurch. Anders als Galen versteht 
Descartes die Verdauung nicht als substanziellen Stoffwandel, sondern als 
geometrische Stoffreihe. Im Rahmen dieser Stoffreihe ist die Trennung 
zwischen der fremden Nahrung und dem eigenen Körper aufgehoben. 
Körper und Nahrungsmittel unterscheiden sich ontologisch in ihrer Mate-
rialität nicht. Nahrungsmittel gehen durch den Körper hindurch, werden 
ein Teil von ihm und prägen ihn in seiner Verhaltensweise. Der Materialist 
und Mechanist Descartes lebt in dieser Hinsicht im Gesamtzusammen-
hang mit der natürlichen Umgebung, die ihm seine Nahrung gibt. Aber 
dieser Gesamtzusammenhang folgt den mechanischen Gesetzen der Na-
tur. Entgegen der antiken Vorstellung von einer Teleologie (Zielgerichtet-
heit) oder Planmäßigkeit in der Natur, verficht Descartes die These von 
einer Kausalität (Ursachennotwendigkeit). Man kann den Unterschied in 
der Denkweise am Unterschied zwischen der Anziehungskraft des Galen 
und der Mechanik des Descartes noch einmal verdeutlichen: Die antike 
Anziehungskraft ist eine Beziehung zwischen den Substanzen und die 
Umwandlungskraft verwirklichte die Idee des Organs. Die neuzeitliche 
Mechanik wirkt durch Stöße. Diese Stöße schieben die betroffenen Parti-
kel in eine Richtung, die der Bewegungsrichtung der stoßenden Partikel 
entspricht, nicht einem Ziel der angestoßenen Teilchen. Die antike Vor-
stellungswelt ist von der Idee der Beziehung geprägt und zielgerichtet. Die 
neuzeitliche Vorstellungswelt beschreibt Natur als passiv und getrieben.

Diese cartesianische Vorstellung von Kausalität und Materialität ist 
maßgeblich für das gesamte moderne wissenschaftliche Verständnis vom 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ÜBER DEN GEIST DER VERDAUUNG 109

Körper und seiner Verdauung. Diese moderne Lehrmeinung beherrscht 
unser gegenwärtiges Wissen vom Nahrungsgeschehen. Als Verdauung 
bezeichnet man dabei den Aufschluss der Nahrung. Dabei entstehen aus 
hochmolekularen Kohlenhydraten, Fetten und Eiweißen niedrigmolekula-
re Verbindungen, so genannte Mono- und Disaccharide, Fettsäuren, Ami-
nosäuren, Di- und Tripeptide. Gegenüber der cartesianischen Vorstellung 
wird deutlich, dass wir im modernen Verständnis nicht mehr Brot oder 
Rettich essen, sondern Kohlenstoffe, Fette, Eiweiße oder Zucker speisen. 
Moderne Verdauung arbeitet auch nicht mehr hauptsächlich mit der carte-
sianischen Kraft der Mechanik, sondern mit der Kraft der Chemie. Chemi-
sche Kräfte funktionieren nicht als Bewegung durch Anstoß, sondern als 
Zerlegung durch Katalyse. 

Aber bei aller Veränderung funktioniert die moderne Verdauungsappa-
ratur den philosophischen Vorgaben des Descartes entsprechend immer 
noch wie eine komplexe Maschine: Im Mund wird die Nahrung zunächst 
noch mechanisch mit Hilfe der Zähne zerkleinert. Durch den Speichel 
wird sie für den Weitertransport in die Speiseröhre gleitfähig gemacht. 
Das biochemisch wirksame Enzym -Amylase wird ausgeschüttet und 
spaltet Kohlenhydrate in kleinere Untereinheiten. Der Speisebrei wird an-
schließend im Magen mit dem Magensaft vermischt. Der saure Magensaft 
wirkt bakterienabtötend und führt zu einer Ausflockung (Denaturierung) 
von Eiweiß, wodurch dieses durch Enzyme besser angreifbar wird. Durch 
die Magenwand werden fettzerlegende und eiweißspaltende Enzyme in 
den Magen abgegeben. Mit Hilfe von Enzymen werden danach im Zwölf-
fingerdarm die Nahrungsbestandteile weiter zerlegt. Die Fettverdauung 
findet überwiegend in den oberen Teilen des Dünndarms statt. Die von der 
Leber gebildete Gallenflüssigkeit wird in den Zwölffingerdarm abgegeben 
und emulgiert die Fette. Dadurch können diese von den Verdauungsenzy-
men besser angegriffen werden. Die größeren Eiweißbruchstücke werden 
durch den Angriff der Enzyme aus der Bauchspeicheldrüse in kleinere und 
kleinste Moleküle abgebaut und in die Blutbahn aufgenommen. Um die 
Funktion dieser Aufnahme optimal erfüllen zu können, ist die Oberfläche 
des Dünndarms stark vergrößert. Fingerförmige Ausstülpungen ragen in 
den Darm hinein. Auf diesen Dünndarmzotten befinden sich Bürstensäu-
me, welche die Resorptionsfläche des Darmes – im Gegensatz zu einem 
glatten Rohr – um den Faktor 600 vergrößern. 

Moderne Verdauung ist der Kampf des Körpers gegen die Komplexität 
der Nahrungsmittel. Diese Komplexität ist das Fremde der Nahrungsmit-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN110

tel, das zur Aneignung vereinfacht werden muss. Kein Fremdling entgeht 
dieser raffinierten Maschine. Das Essen wird vollständig auseinander ge-
nommen. Nichts an den Mono- und Disacchariden, Fettsäuren, Aminosäu-
ren, Di- und Tripeptiden erinnert noch an das Brot, das sie einmal waren. 
Zwischen Körper und Essen steht die Verdauung als Beschlagnahmung. 
Die Organe des Körpers sind aktiv gedacht, die Nahrung passiv. Wir haben 
es nicht mit einer Anverwandlung der Nährstoffe an die Körperorgane im 
Sinne Galens zu tun, sondern mit einer radikalen Zerlegung der Fremd-
stoffe und anschließenden Aneignung durch Neuformation. Die moderne 
Vorstellungswelt geht von einem autonomen und erfinderischen Körper 
aus, der zum inneren Erhalt seiner Substanz äußere Stoffe benötigt, die 
er sich aneignet und deren Eigencharakter aufgebrochen werden muss. 
Keine Interaktion charakterisiert das Verhältnis von äußerem Essen zu in-
nerem Körper. Die Aneignung ist ein Akt der Vernichtung. Essen ist dem 
modernen Geist der Verdauung ein fremdes Ding. Gerichte sind Eindring-
linge, die ihrer gefährlichen Begleiterscheinungen durch Säureattacken 
entledigt werden müssen. Ihr Eigencharakter ist ungenießbar und irrele-
vant. Eingeschleimt, sterilisiert, angegriffen und aufgebrochen, gespalten 
und zerlegt wird aus der Speise endlich Nahrung. 

GLOBALE POSTMODERNE

Die moderne Lehrmeinung wird derzeit von einem neuen Wissenstyp ab-
gelöst. An der Schwelle von abendländischer Moderne zu globaler Post-
moderne wohnen wir einem Prozess der epistemologischen Umwandlung 
bei. Der autonome Körper hört im Zuge dieses Veränderungsprozesses 
auf, eine funktionstüchtige Maschine zu sein, und fängt an, eine symbio-
tische Komponente zu werden. Seine Grenze zwischen dem Fremden und 
dem Eigenen wird diffus. Genauer gesprochen, hört der Körper nicht auf, 
wie ein kompliziertes Gerät zu funktionieren und den Gesetzen der Kausa-
lität zu gehorchen, aber dieser Sachverhalt wird nebensächlich in Hinblick 
auf das neue symbiotische Wesen der Verdauung. Kleinstorganismen tau-
chen auf und bestimmen das Geschehen im Bauch. Diese fremden klei-
nen Wesen befinden sich im Innern des Darms, ohne Nahrung zu sein. 
Sie wohnen als Tafelgast im Körper. Sie werden dort nicht angegriffen, 
eingeschleimt und aufgesogen, sondern bleiben, wie sie sind und als Bak-
terienkolonie erhalten. Zehn bis 100 Milliarden Bakterien bewohnen den 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ÜBER DEN GEIST DER VERDAUUNG 111

Darm – heißt es. Diese Mikroorganismen sind zahlenmäßig mehr, als wir 
selber Zellen haben. Aber was bedeutet es noch, vom »Selbst« eines Orga-
nismus zu sprechen, wenn fremde Organismen ein dermaßen großer Teil 
von ihm geworden sind? 

Die neue Geschichte vom Wesen der Verdauung berichtet also von 
einem Phänomen namens Darmflora. Die Darmflora sind die Bakterien-
kolonien im Darm. Sie etabliert sich nach der Geburt des Menschen. Die 
höchste Bakteriendichte wird im Dickdarm erreicht. Die Bakterien ernäh-
ren sich von dem Brot, von dem wir dachten, es wäre für uns bestimmt, 
und sie scheiden Stoffe aus, die als nützliche Substanzen vom Körper auf-
genommen werden. Wir leben in diesem symbiotischen Verdauungsmo-
dell von Nahrung zweiter Ordnung. Auch die Nahrung selber – das Brot 
– beginnt im postmodernen Verständnis einen ambivalenten Eigencha-
rakter zu bekommen. Es beinhaltet bioaktive Substanzen – manches Brot 
mehr, anderes weniger. Diese bioaktiven Substanzen werden nicht vom 
Körper oder den Bakterien zerlegt und angeeignet, sondern entfalten eine 
Wirkung aus ihrer Vollständigkeit heraus. Verspeiste Fremdheit ist essen-
tiell für die Eigenheit des Körpers. 

Welchen Stellenwert hat die Verdauung in dieser symbiotischen Kör-
pervorstellung? Verdauung wird zum Medium der Vergesellschaftung 
zwischen dem Makroorganismus, den Mikroorganismen und den aktiven 
Substanzen. Es geht im postmodernen Nahrungsgeschehen nicht mehr 
alleine darum, Lebensmittel für den Eigennutz einzunehmen und ins 
Eigenschaftslose aufzubrechen, sondern auch darum, die hungrige Schar 
im Darm richtig zu füttern und die Besonderheiten der Nahrungsmittel 
anzuerkennen. Die Auswahl der Speisen ist nicht mehr nur von den Be-
dürfnissen des Menschen bestimmt, sondern auf die gemeinschaftliche 
Koexistenz mit den Mitlebewesen ausgerichtet. Der Umgang mit den 
Speisen ist nicht mehr nur auf Vernichtung ausgerichtet, sondern davon 
geprägt, deren Eigenschaften zu bewahren. Wir speisen für eine Gemein-
schaft und leben durch Interaktion. Wir tun gut daran, die Mitgesellen 
nicht zu vergessen und die Mitspeisen nicht abzutöten, weil sie uns sonst 
innerlich schaden. Dafür liegt das Schwergewicht der Verdauungsarbeit 
nicht mehr alleine beim Körper, sondern ist aufgeteilt auf die Tätigkeit des 
Magen-Darm-Trakts, die Tätigkeit der innewohnenden Mikroorganismen 
sowie die Tätigkeit der aktiven Substanzen. Verdauung hat sich auch in ein 
passives Geschäft des Wartens verwandelt – abwarten, bis die kleinen Kol-
legen die benötigten Substanzen als Stoffwechselprodukte ausgeschieden 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN112

haben, so dass der Körper sie aufnehmen kann – abwarten, bis die bioakti-
ven Substanzen ihre Wirkung entfalten. 

Im postmodernen Verständnis liegt das Zentrum der Verdauung 
nach wie vor im Magen-Darm-Trakt, aber es hört auf, ein körpereigenes 
Geschehen zu sein. Verdauung ist der Prozess des Austausches von Stof-
fen zwischen Kooperationspartnern. Das Nahrungsgeschehen dient nicht 
mehr der Aufrechterhaltung eines autonomen Körpers, sondern dem Zu-
sammenleben verschiedener Organismen und wirksamer Substanzen in 
produktiver Symbiose. Mit dieser neuen Fremdenfreundlichkeit im Innern 
der Verdauung hört das aggressive Aufspalten nicht auf, aber es verschiebt 
sich die Aufmerksamkeit des wissenschaftlichen Blicks auf das produktive 
Miteinander. Der essende Körper ist dezentriert. Er besteht nicht mehr nur 
aus sich selber. Die Grenzen zwischen Eigenem und Fremdem sind flüssig 
geworden. Das lebendige und das aktive Fremde werden zur Bedingung 
des Eigenen. Eine produktive Koexistenz ist das Ziel der beteiligten Orga-
nismen. Diese produktive Koexistenz ist keineswegs harmonisch gegeben, 
sondern ein stetiger Prozess des Aushandelns und gegenseitigen Anpas-
sens. Die lebendige Existenz verändert sich unaufhörlich in der Interak-
tion mit dem Umfeld. Das Umfeld ist dabei zu einem Mitfeld geworden. 
Prozesshaftigkeit statt Aufrechterhaltung, Anpassungsfähigkeit anstelle 
der Selbstverteidigung sind die Fertigkeiten, die das Überleben in die-
sem postmodernen Verdauungsmodell sichern. Dieses Modell hat etwas 
Kämpferisches, wie das moderne Verdauungsgeschehen, und etwas Ge-
stalterisches, wie das antike Kräfteverhältnis. Das Kampfmodell ist jedoch 
auf Symbiose, nicht auf Aneignung ausgerichtet; das Gestaltungsmodell 
ist nicht auf Teleologie hin orientiert, sondern vom Kriterium der Produk-
tivität reguliert. Die instrumentelle Ökonomie der modernen Verdauungs-
apparatur wird überlagert von einer postmodernen produktiven Ökonomie 
der Teamarbeit. Es scheint so zu sein, dass wir gerade miterleben, wie diese 
neue, auf Symbiose ausgerichtete Vorstellung sich durchzusetzen beginnt 
und die ältere, auf Vereinnahmung ausgerichtete Apparatur marginalisiert.

JAPANISCHE EDO-ZEIT

Die folgende Textstelle scheint nun bemerkenswert nachvollziehbar vor 
dem Hintergrund der postmodernen Erkenntnisse über den Bauch: »Es 
ist ganz natürlich für […] Würmer im menschlichen Körper zu entstehen, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ÜBER DEN GEIST DER VERDAUUNG 113

ebenso wie es für Menschen natürlich ist, in diese Welt hinein geboren zu 
werden. Beides hat seine Vernunft. Menschen leben in Häusern, Vögel in 
Nestern, Tiere machen sich Lager, ebenso leben […] Würmer im Innern 
des menschlichen Körpers. […] Wir müssen davon ausgehen, dass […] die 
Würmer natürlicherweise dort bleiben und sich ruhig verhalten, anstatt zu 
glauben, dass sie schädlich für unsere Gesundheit wären.«5 Diese Textstel-
le stammt aus der Mitte des 17. Jahrhunderts von dem japanischen Mönch 
Taku-an. Er formuliert, was der allgemeinen Vorstellung in der japani-
schen Edo-Zeit entspricht: Neun Millionen Würmer leben im Bauch des 
Menschen. Das ist weniger als bei der postmodernen Schätzung der Bak-
terienpopulation, aber mehr als einfach vorstellbar. Der Verdauungstrakt 
wird in der Edo-Zeit von fremden Lebewesen bewohnt. Und wie im Fall 
der Bakterien nimmt man auch im Fall der Würmer deren Natürlichkeit 
an. Vier Vorstellungsbereiche überlagern sich im Bauch der Edo-Zeit und 
verleihen den Würmern diesen natürlichen Charakter: die traditionelle 
chinesische Medizin und ihre Erklärung zu Parasiten, die daoistische Vor-
stellung von Koshin und den damit verbundenen Dämonen im Körper, die 
japanische Interpretation von ki, der Lebensenergie, und die japanische 
Auffassung von der Bedeutung des Bauches.

Japan ist in dieser Zeit des 17. Jahrhunderts von verschiedenen Kultu-
ren beeinflusst. Die europäische Medizin beginnt das japanische Körper-
verständnis langsam zu verändern. Die Würmer sind aber das Ergebnis 
einer Vermischung von chinesischem und japanischem Körperwissen. 
Innerhalb der traditionellen chinesischen Parasitologie geht man von 
drei Würmern und neun Würmern aus – san chong und jiu chong – die als 
führende Parasiten im Körper des Menschen leben. Diese Drei-Würmer 

5 | Taku-an: »Kotto Roku« (1644), zitier t nach Etsuo Shirasugi: »A peculiary 

Japanese Colic: Senki«, in: Yasuo Otsuka, Shizu Sakai, Shigehisa Kuriyama (Hg.): 

Medicine and the history of the body: proceedings of the 20th, 21st and 22nd In-

ternational Symposium on the Comparative History of Medicine – East and West, 

Tokyo 1999. »It is natural for shaku and mushi (worms) to spring arise in the hu-

man body, just as it is for human beings to be born into this world. Both stand to 

reason. Humans beings live in a house, birds in a nest, animals in a lair, likewise, 

shaku and mushi live inside of the human body. In other word, it is, by nature, 

normal for human beings to have shaku and mushi inside of the body. We ought 

to consider that shaku and mushi, by nature, stay home and keep still, rather 

than to think that shaku and mushi are harmful to our health.«

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN114

und Neun-Würmer regulieren die Heerscharen von Schmarotzern, die im 
Bauch vorkommen können. Von dieser antiken chinesischen Auffassung 
speist sich die japanische Vorstellung von Würmern im Bauch. Was aber 
im antiken China ein Randbereich der medizinischen Lehre war und als 
Problem therapiert wurde, wird zum Zentrum der japanischen Körper-
auffassung und gilt als Teil der Natur des Menschen. Die Parasiten leben 
natürlicherweise im Bauch und nur ein Übermaß an ihnen wird zum 
Gegenstand medizinischer Behandlung. Ebenfalls bedeutsam für die ja-
panische Vorstellung von fremden Würmern im eignen Bauch ist der aus 
China stammende daoistische Glaube an Koshin. Im Zentrum von Koshin 
steht die Ansicht, dass drei Dämonen – san shi – im Bauch der Menschen 
hausen. Sie sind dort keine Parasiten, sondern moralische Instanzen. Alle 
60 Tage, dem Koshin der chinesischen Kalenderrechnung, wandern die 
Dämonen nachts aus den Bäuchen der Menschen, klettern in den Himmel 
und berichten den Göttern von den Sünden ihrer Wirte. Diese Sünden pro-
vozieren die Dämonen allerdings selber, denn jo shi, der oberste Dämon, 
ruft materielle Begierden hervor, shu shi, der mittlere Dämon, provoziert 
Bedürfnisse nach Essen und Trinken und ka shi, der unterste Dämon, be-
flügelt die sexuellen Triebe. Die Dämonen sind eine moralische Instanz 
im Körper des Menschen und ein Medium zwischen Himmel und Erde. 
Im japanischen Bauch ist nicht nur die Verdauung lokalisiert, sondern 
auch das moralische Gewissen. Bei tugendhafter Lebensführung sind die 
Dämonen ungefährlich, bei Ausschweifungen bringen sie Unglück. Die 
Götter verkürzen das Leben der sündigen Menschen. Man geht davon aus, 
dass die Dämonen wie Würmer aussehen können! Drei parasitäre Würmer 
und drei kosmologische Dämonen überlagern sich im Problembereich des 
Bauchs, gehören zur Natur des Menschen, verursachen manchmal körper-
liche Probleme und sind Gegenstand der Sorge. 

Verbunden mit der Aktivität der fremden Würmer und Dämonen ist 
auch das körpereigene ki. Auch ki ist der traditionellen chinesischen Vor-
stellungswelt entnommen. Es charakterisiert im chinesischen Verständnis 
neben yin und yang, den fünf Elementen und den Meridianen das innere 
Wesen des menschlichen Körpers. Aus diesem Kanon chinesischer Kör-
pervorstellungen greifen die japanischen Ärzte in der Edo-Zeit vor allem 
ki heraus und erklären es für das Wesentliche der menschlichen Natur. 
Nach Goto Gonzan, einem maßgeblichen Mediziner der Edo-Zeit, ist ki 
das Wichtigste im menschlichen Körper und die Stagnation von ki stellt 
die eigentliche Gefahr für die Gesundheit des Menschen dar. Ki erlahmt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ÜBER DEN GEIST DER VERDAUUNG 115

aber nicht irgendwo im Körper, sondern – im Bauch! Der japanische 
Bauch ist das Zentrum der Lebenskraft und entsprechend kommt die Le-
bensenergie ki genau dort ins Stocken. Die Sagnation der Lebensenergie 
zeigt sich durch Klumpenbildung und diese wiederum wird in der japa-
nischen Medizin ins Verhältnis zu den Aktivitäten der parasitären Wür-
mer gesetzt, die sich ihrerseits mit den kosmologischen Dämonen über-
lagern. Fremde Würmer und Dämonen sind so sehr als Teil des Körpers 
anerkannt, dass die innere Lebenskraft mit ihnen in Zusammenhang ge-
bracht wird. Das körperliche Wohlbefinden im Bauch steht in direkter Be-
ziehung zum moralischen Verhalten. Himmel und Mensch, Würmer und 
Bauch, Lebensführung und Wohlbefinden, fremde Einflüsse und eigene 
Lebensenergie – alle diese Faktoren gehören zusammen. Wie beim post-
modernen Erklärungsmodell durchweht die Edo-Zeit ein Geist der Dezen-
trierung der menschlichen Natur. Der Körper wird nicht als autonomes 
Ding verstanden, das sich über die Abgrenzung zu anderen Organismen 
charakterisiert, sondern als fragmentarisches Gebilde, das im Zusammen-
hang mit anderen Organismen existiert. Die Würmer-Dämonen der Edo-
Zeit bilden, wie postmoderne Bakterien, eine natürliche Gemeinschaft mit 
den Menschen. Aber während sich die postmodernen Mikroorganismen 
im Nahrungszusammenhang mit den menschlichen Körpern aufhalten, 
realisieren die japanischen Kleinstwesen einen moralischen Zusammen-
hang zwischen Himmel und Menschen. Die Symptome der Störung sind 
allerdings vergleichbar: Bauchschmerzen, Koliken, Spannungsgefühle, 
Unwohlsein hier wie dort. Mit probiotischem Joghurt oder milchsaurem 
Gemüse begegnet die postmoderne Kultur dem Bakterienverlust, mit 
tugendhaftem Lebenswandel wendet sich die Edo-Kultur gegen die Un-
ordnung im Bauch. Das Brot – oder der Reis – kommen jedoch in dem 
japanischen Konzept nicht vor. Das Fremde ist nicht die äußere Nahrung, 
sondern fremd und zugleich eigen sind die inneren Wesen.

Verdauung scheint weniger in der Aneignung von Nahrung zu be-
stehen, als vielmehr im Maßhalten zwischen fremden und eigenen Be-
dürfnissen. In der Edo-Zeit wird die Lebensführung verdaut. Es gilt, die 
parasitären Würmer, die Tendenz des ki zur Stockung, den Drang der Dä-
monen zur Berichterstattung und die eigenen Begierden zu kontrollieren 
und abzuschwächen. Nicht Vergesellschaftung wie in der globalen Post-
moderne, nicht Aneignung wie in der europäischen Moderne, nicht An-
verwandlung wie in der griechisch-römischen Antike, sondern Duldung 
und Moral sind die Grundbegriffe der Edo-Verdauung. Das Verhältnis des 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN116

Menschen zu den Nahrungsmitteln wird nur am Rande verhandelt. Im 
Mittelpunkt der Sorge steht das Verhältnis zu den Dämonen, Parasiten 
und Göttern. Verdauung ist die Kunst, mit den neun Millionen Würmern 
und den kosmologischen Wesen einerseits und den eigenen Lebensener-
gien andererseits einen verträglichen Zustand zu erzeugen, der langes Le-
ben verspricht.

ETHNOLOGISIERUNG DES BLICKS

Was bringt diese Anhäufung verschiedener Vorstellungen zur Verdauung? 
Was ist der Erkenntnisgewinn? Wie verdauen wir das Fremde im eigenen 
Körper? Die Anhäufung der unterschiedlichen Vorstellungen dient einer 
Ethnologisierung des Blicks. Das Denken entfernt sich im Umweg über 
die vielen Möglichkeiten des Denkens von dem, was es zu denken gewohnt 
war. Die Erzählungen wirken wie ausgedehnte Reisen in fremde Kulturen. 
Im Vergleich schärft sich der Blick. Die Ethnologisierung des Blicks hat 
neben dieser komparativen Ebene auch eine relativierende Wirkung. Was 
als Natur der Verdauung gegolten hat, kann nicht mehr unbedarft als reine 
Natur angesehen werden. Die Mannigfaltigkeit der Vorstellungen macht 
deutlich, dass sich unterschiedliche Vorstellungswelten abwechseln, ohne 
dass eine Vorstellungswelt Objektivität oder abschließende Geltung für 
sich beanspruchen könnte. Der Blick in die Geschichte und zu verschiede-
nen Kulturen legt eine Vorsicht im Umgang mit Wahrheit, Natur und Ob-
jektivität nahe. Der jeweilige Geist der Verdauung macht im Rahmen sei-
ner Zeit und im Kontext seines kulturellen Feldes Sinn. Die Natur scheint 
aber jene Mannigfaltigkeit zu beinhalten, die zu unterschiedlichen Deu-
tungsmustern einlädt. Die Modelle lösen sich nicht einfach durch Verbes-
serung ab und entfalten nicht im Zuge einer Fortschrittslogik die abschlie-
ßende Wahrheit. Die Schwerpunkte der Aufmerksamkeit verschieben 
sich vielmehr. Was einmal im Mittelpunkt der Betrachtungen stand, steht 
nicht mehr dort. Immer noch wachsen unsere Organe durch den Zufluss 
von Nährstoffen. Aber der moderne Körper ist nicht von Kräften der An-
ziehung und Umwandlung charakterisiert, sondern durch enzymatische 
Kräfte geprägt. In diesem sachlichen Vergleich wird deutlich, wie sich im 
Problemfeld der Ernährung die wesentlichen Punkte (topoi) der Erklärung 
verschieben und sich damit der Geist der Verdauung verändert. In einem 
strukturellen Vergleich lässt sich aber auch zeigen, wie bestimmte Orte 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


ÜBER DEN GEIST DER VERDAUUNG 117

(topoi) unter verschiedenen Namen in unterschiedlichen Modellen wieder 
auftauchen: Die postmoderne Vorstellung von der Symbiose zwischen Or-
ganismus und Bakterienkultur erinnert an die japanische Vorstellung von 
innewohnenden Wurmdämonen. Die Verschiebung findet hier an anderer 
Stelle statt, nämlich auf sachlicher Ebene. Die Wurmkolonien im Bauch 
erklären einen anderen Sachverhalt als die Bakterienstämme im Darm. 

Im Problemfeld der Ernährung kreisen unterschiedliche Vorstellun-
gen um die Verdauung. Konzepte der Teleologie, Kausalität, Symbiose und 
Moralität lösen sich ab und erzählen unterschiedliche Geschichten über 
die Natur der Verdauung und über das Verhältnis von Fremdem und Eige-
nem. Diese Pluralität der Geschichten ist von philosophischer Seite aus 
zu unterstützen. Warum? Weil durch den Vergleich der Vorstellungswel-
ten deutlich wird, dass keines dieser Konzepte alleinige Wahrheit für sich 
beanspruchen kann, und weil durch die Fülle an Vorstellungsweisen die 
Mannigfaltigkeit von Natur verständlich wird. Warum sollte diese Mannig-
faltigkeit in nur einem herrschenden Konzept über die Natur der Verdau-
ung untergehen? Weil die Natur der Verdauung so ist? Die letzte Erkennt-
nis scheint aber zu sein, dass es keine abschließende Wahrheit gibt. Nicht 
zuletzt unsere Welt erlebt gerade den paradigmatischen Wechsel von einer 
modernen, kausallogischen, instrumentellen Vorstellungswelt zu einer 
postmodernen, symbiotischen, effizienzorientierten Vorstellungswelt. Die 
Relativität von Wissenstypen und Naturkonzepten ist offensichtlich. Unse-
re Verdauung lebt derzeit in zwei Naturen. Vor dem Hintergrund dieser 
Vielfältigkeit von Natur und Erkenntnis entspricht es einer Ethik des Wis-
sens, jedem einseitigen hegemonialen Anspruch auf Geltung durch den 
Hinweis auf die historische und kulturelle Veränderlichkeit von Wissen 
entgegenzutreten. Man muss den Begriff der Gerechtigkeit auf das Wissen 
anwenden, um der Mannigfaltigkeit von Natur und Erkenntnis gerecht zu 
werden.

Daher ist nicht alleine der kritische Vergleich das Ziel einer Ethik des 
Wissens. Philosophisches Denken kann selber zu einer Pluralisierung 
von Wissenstypen beitragen. Vor dem Hintergrund der Erkenntnis, dass 
keine Wahrheit alleingültig ist, stagniert das Denken nicht, sondern kann 
sich auf die Möglichkeiten des Wissens einlassen. Denken beginnt, mit 
Ideen zu jonglieren und neue Konzepte auszuprobieren. Der französische 
Philosoph Jean-Françoise Lyotard schlägt in den 80er Jahren des 20. Jahr-
hunderts den Begriff der »Paralogie« vor, um den Charakter einer solchen 
abwechslungsreichen und in sich relativen Erkenntnis zu benennen. Die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ANDERE NATUR DES MENSCHEN118

Paralogie kann als Kunst der Wissensproduktion mit begrenzter Reich-
weite angesehen werden. Sie verbreitet von einer unerwarteten Position 
aus neue Vorstellungen. Paralogie ist die Antwort auf die philosophische 
Kritik an beherrschenden Wissenstypen, weil Paralogie auf die Verviel-
fältigung der Aussagen in ein Geflecht vieler Wissenstypen ausgerichtet 
ist. Deren faktische Pluralität läuft jeder Monokultur der Erkenntnis ent-
gegen. Die Anhäufung von Konzepten entspricht einer Wissenskultur der 
Hyperaktivität, bringt neue Bestimmungen und Erkenntnisse hervor und 
ist konstruktiv. Die Aufgabe der Philosophie ist es, in diesen fröhlichen 
Produktivismus einzutreten.

Im Rahmen einer Philosophie des fröhlichen Produktivismus müsste 
man darüber nachdenken, wie das Fremde und das Eigene im Rahmen der 
Verdauung gedacht werden »könnte«. Es ginge darum zu erwägen, ob die 
symbiotischen Elemente der postmodernen Verdauungsgeschichte und 
die ethischen Komponenten der japanischen Edo-Verdauung kombiniert 
werden könnten und ob sie ein neues Konzept über die Natur der Ver-
dauung hervorbrächten. Im Rahmen dieser neuen Natur der Verdauung 
ginge es möglicherweise nicht um das postmoderne Ziel einer effizien-
ten Kooperation zwischen Fremdem und Eigenem oder das alt-japanische 
Ziel einer moralischen Kontrolle, sondern um das Ziel der Verwirklichung 
einer Idee von Natur, wie sie aus der griechischen Antike bekannt ist. Ver-
dauung wäre dann das Medium des Miteinanderwirkens fremder und 
eigener Organismen in einem stetigen, auf Zusammenwirkung hin aus-
gerichteten Prozess. Vielleicht möchten wir gerne für eine solche symbio-
tische Verdauung essen? Wir sollten jedoch bedenken, dass in dieser Vor-
stellungswelt weder das Essen noch wir oder die Mitlebewesen bleiben, 
was sie sind, sondern sich im Austausch miteinander stetig verändern.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103 - am 14.02.2026, 14:36:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839417614.103
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

