
Marie-Christine Kajewski

Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne?

John Milbank und die radikale Orthodoxie

I. Standortbestimmung nach dem Ende der Geschichte

Seit Mitte der 70er Jahre des vergangenen Jahrhunderts haben sich Demokratie und Li-
beralismus sprunghaft ausgebreitet und mit dem Fall der Berliner Mauer und dem Zu-
sammenbruch des Ostblocks bestand kein Zweifel mehr, dass die liberale Demokratie
über ihre sozialistischen Widersacher triumphiert hatte. Euphorisch rief Francis Fuku-
yama das Ende der Geschichte aus, markiert doch das liberaldemokratische Regierungs-
system den »end point of mankind’s ideological evolution and the final form of human
government«.1

Doch anders als erwartet hat sich antiliberales Denken nicht etwa überlebt, sondern
es erlebt heute eine ungeahnte Revitalisierung, da ein universaler Liberalismus das
menschliche Bedürfnis nach Grenzen und Strukturen nicht zu befriedigen scheint. »Die
heutigen Verhältnisse sind kompliziert geworden. […] Entsprechend wächst die Sehn-
sucht nach neuer Einfachheit«.2 Da mit dem Zusammenbruch des Sozialismus allerdings
der bisherige Genosse des Antiliberalismus strauchelte, galt es, einen neuen Bündnis-
partner zur Verkündigung dieser neuen Einfachheit zu entdecken. Dieser findet sich
derzeit bevorzugt in Gestalt der Religion, die nach der Phase des Todes Gottes im ge-
genwärtigen postsäkularen Zeitalter ihre Resurgenz erlebt.3 Und anders als gemeinhin
von der westlichen Öffentlichkeit wahrgenommen ist es nicht nur der Islam, der sich für
antiliberale Visionen und eine Verquickung von Herrschaft und Heil anfällig zeigt, son-
dern auch das Christentum.

Zwar trennt das berühmte jesuanische Diktum »Gebt dem Kaiser, was dem Kaiser
gehört« (Mt 22,21) seit jeher zwischen weltlicher und geistiger Sphäre und auch wurde
dem Christentum durch die Zeiten hindurch immer wieder ein a-politischer Charakter
attestiert;4 dennoch ist auch die christliche Religion nicht vor Politischen Theologien

1 Francis Fukuyama, The End of History and the last Man, New York 1993, S. XI.
2 Ulrich Beck, »Die postnationale Gesellschaft und ihre Feinde. Globalisierung, Politikverlust und

die neue Beliebigkeit der ›Warum-nicht-Gesellschaft‹ bedrohen die Freiheit« in: Werner Perger /
Thomas Assheuer (Hg.), Was wird aus der Demokratie?, Opladen 2000, S. 35-50; S. 47.

3 Vgl. Gilles Kepel, Die Rache Gottes. Radikale Moslems, Christen und Juden auf dem Vor-
marsch (Serie Pieper 1841), München 1991.

4 Vgl. z.B. Jean-Jacques Rousseau, Vom Gesellschaftsvertrag oder die Grundsätze des Staats-
rechts (Reclams Universal-Bibliothek 1769), Stuttgart 2004, S. 140-153.

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


gefeit. »Politische Theologien sind Theologien der Krise«.5 Und die Krise wird gegen-
wärtig an allen Orten proklamiert: Auf unseren Märkten zeigt sie sich in Form von Kon-
junktur-, Finanz- und Immobilienkrisen, in unseren Politiken präsentiert sie sich in Ge-
stalt von diversen innenpolitischen Miseren im Spezielleren und der Globalisierungskrise
im Allgemeinen und in unseren Gesellschaften manifestiert sie sich als Krise der zuneh-
menden Fragmentierung und des Verlustes der sozialen Bindungskräfte. Angesichts die-
ser Malaise vermag es nicht zu verwundern, dass politische Theologien derzeit en Vogue
sind. Dabei gilt es zu beachten, dass Politischen Theologien – gleich welcher Couleur –
nicht bei der bloßen Problemanzeige verbleiben, sondern schlussendlich »auf die Moti-
vation konkreter politischer Praxis aus Ideen« zielen.6

Als zeitgenössischer Vertreter einer christlichen Politischen Theologie kann Radical
Orthodoxy gelten, eine Gruppe von anglikanischen und katholischen Theologen, deren
Vordenker John Milbank ist. In der Scheidung von Theologie und Philosophie, von
Glaube und Wissen den Kardinalfehler der europäischen Geistesgeschichte ausmachend,
versuchen die Vertreter der radikalen Orthodoxie eine Rückgewinnung des Verständ-
nisses, dass alles sakramental ist. Da die primär säkulare Gesellschaft in der neoliberalen
Katastrophe zu Grunde gehen wird, gilt es, den Liberalismus zu überwinden. Daher
versteht sich Radical Orthodoxy primär als »task«,7 als Aufgabe, die getan werden muss,
und entwickelt ein postliberales Gegenmodell zum nihilistischen Liberalismus.

Doch trotz dieses kühnen Gegenkonzepts, und obwohl Radical Orthodoxy eines der
produktivsten Netzwerke der angloamerikanischen Theologie bildet,8 muss festgestellt
werden, dass eine kritische Rezeption bislang kaum erfolgt ist. Dies legt den Verdacht
nahe, dass die Thesen John Milbanks bisher in ihrer gesamten Tragweite kaum erfasst
worden sind. Der vorliegende Aufsatz versucht, diesem Manko zu begegnen. Dazu soll
zunächst das grundlegende Denken der radikalen Orthodoxie vorgestellt werden (II.1),
um Milbanks Liberalismuskritik (II.2) und sein postliberales Gegenmodell (II.3) darin
einzubetten. Daran anschließend soll anhand von Eric Voegelins Gnosiskonzept über-
prüft werden, ob sich in John Milbanks Entwurf einer altera civitas lediglich dualistische
oder doch gnostische Züge zeigen (III). Diese Charakterisierung soll abschließend einige
weiterführende Überlegungen zum politisch-theologischen Komplex ermöglichen.

5 Jürgen Manemann, »Politische Theologie als Theologie der Krise. Die politische Theologie von
Carl Schmitt im Horizont reflexiver Modernisierung« in: Instituto di Cultura. Centro per le
Scienze Religiose in Trento (Hg.), Annali di studi religiosi 4, Bologna 2003, S. 277-290; S. 278.

6 Manemann, »Politische Theologie als Theologie der Krise«, aaO. (FN 5).
7 Catherine Pickstock, »Radical Orthodoxy and the Mediations of Time« in: Laurence Paul Hem-

ming (Hg.), Radical Orthodoxy? – A Catholic Enquiry, Aldershot, S. 63-75, S. 63.
8 Vgl. Fergus Kerr, »A Catholic Response of the Programme of Radical Orthodoxy« in: Laurence

Paul Hemming (Hg.), Radical Orthodoxy? – A Catholic Enquiry, Aldershot 2000, S. 46-59. Vgl.
ferner: David B. Burrell, »Radical Orthodoxy in a North American Context« in: Laurence Paul
Hemming (Hg.), Radical Orthodoxy? – A Catholic Enquiry, Aldershot 2000, S. 20-30.

32 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 32

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


II. Für eine alternative Version der Moderne

1. Das radikalorthodoxe Grundanliegen

Grundlegend für das Verständnis des Denkens von Radical Orthodoxy ist ein gleichna-
miger Sammelband aus dem Jahr 1999,9 zu dem zwölf junge Autoren ihre Beiträge bei-
steuerten.10 Die durchweg aus dem angelsächsischen Sprachraum stammenden Autoren
teilen einen Bezug zur Universität Cambridge. Und obwohl die radikalorthodoxen Mit-
glieder durchaus disparate Ansätze vertreten,11 eint sie der Bezug auf den christlichen
Neo-Platonismus und damit verbunden die aus dem platonischen Einheitsdenken ent-
wickelte Erkenntnis, dass es kein von Gott abgrenzbares Territorium geben kann, wel-
chem ein ontologisches Gewicht zukäme.12

Von dieser gemeinsamen Grundüberzeugung ausgehend wirft Radical Orthodoxy ei-
nen Blick auf die heutige Welt. Dieser offenbart für die Radikalorthodoxen schwerwie-
gende Probleme und drohende Katastrophen. Das Schlagwort, unter das man die mo-
mentane Situation subsumiert, ist das der Implosion des Säkularen. Dahinter verbirgt
sich der Gedanke, dass die säkulare Moderne an ihrer eigenen Voraussetzungslosigkeit
krankt und das Fehlen einer Letztbegründung nicht länger kompensieren kann.13 Die
Moderne basiert, so Graham Ward, auf einer Reihe von Dualismen – öffentlich und pri-
vat, Körper und Geist, Vernunft und Leidenschaft, Natur und Kultur oder auch Objekt
und Subjekt –, die der beständigen transzendentalen Vermittlung bedürfen, damit die
Gesellschaft nicht vollständig auseinander bricht. Nach dem Tode Gottes entfällt jedoch
diese transzendentale Vermittlung ersatzlos, weshalb säkulare Formen der Mediation
gefunden werden müssen. Diese – zu denken ist beispielsweise an die Dialektik, an Syn-
thesen, Dialoge und Debatten – können allerdings nur so lange funktionieren, wie die
Vergleichbarkeit sicher gestellt ist. Sobald inkommensurable Perspektiven offenbar wer-
den – wenn die Natur auf einmal kultiviert erscheint oder wenn das Private Gegenstand
der öffentlichen Überwachung wird – steht die Moderne vor der Implosion ihrer eigenen
Hierarchien.14 »And so we move beyond the death of God which modernity announced,
to a final forgetting of the transcendental altogether, to a state of godlessness”.15 In diesem
gottlosen Stadium wird ein Verständnis der Welt produziert, das, anstelle systemerhal-

9 John Milbank / Catherine Pickstock / Graham Ward (Hg.), Radical Orthodoxy. A new theo-
logy, London 1999.

10 Vgl. Thomas Fliethmann, »Radical Orthodoxy. Zu einer neuen Bewegung in der anglo-ame-
rikanischen Theologie« in: Herder-Korrespondenz 8 (2002), S. 407-411; S. 407.

11 Vgl. Laurence Paul Hemming, »Introduction. Radical Orthodoxy’s Appeal to Catholic Scho-
larship« in: ders. (Hg.), Radical Orthodoxy? A Catholic Enquiry, Aldershot 2000, S. 3-19; S. 6.

12 Vgl. Kerr, A Catholic Response of the Programme of Radical Orthodoxy, aaO. (FN 8), S. 53.
13 Vgl. John Milbank / Graham Ward / Catherine Pickstock, »Introduction. Suspending the ma-

terial: the turn of radical orthodoxy« in: John Milbank / Catherine Pickstock / Graham Ward
(Hg.), Radical Orthodoxy. A new theology, London 1999, S. 1-20; S. 1.

14 Vgl. Graham Ward, »Introduction: ›Where We Stand‹« in: ders. (Hg.), The Blackwell Com-
panion to Postmodern Theology (Blackwell Companions to Religion). 2. Auflage, Oxford 2006,
S. xii-xxvii, S. xviii f.

15 Ward, Introduction: ›Where We Stand‹, aaO. (FN14), S. xix.

33 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 33

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


tend zu wirken, die Welt vollkommen demontiert. Es wird offenbar, dass alle Symbole,
die von der Moderne als System erdacht wurden, mittlerweile erschöpft sind und dass
sie kollabieren, da durch den Wegfall des Transzendenten nichts mehr ist, was sie sym-
bolisieren könnten. Und so wird aus der liberalen Toleranz eine post-symbolische In-
differenz angesichts eines endlosen Plurals.16 In der Implosion des Säkularen ist das bis-
herige Symbolsystem gezwungen, sich selbst als lediglich konstruiert wahrzunehmen.
Dabei stellt es fest, dass es keine Alternative hat, weil es nichts mehr außerhalb seiner
selbst gibt. Daher wird durch die Implosion des Säkularen ein wertfreies Vakuum pro-
duziert, ein wirklicher »horror Vacui«.17

Doch wie konnte es soweit kommen, wie eine selbstzerstörerische Moderne entste-
hen? »Once, there was no ›secular‹«,18 vielmehr herrschte ein ganzheitliches Verständnis
der Welt vor. Die Kirchenväter sowie die frühe Scholastik sahen sowohl Glaube als auch
Wissen im göttlichen Geist geborgen. Wissen war demnach kein von Gott abgrenzbarer
Bereich, sondern man musste von Gott erleuchtet werden, um zu wissen.19 Die Überle-
gungen von Johannes Duns Scotus zerstörten nach Milbanks Auffassung jedoch dieses
Einheitsdenken und führten zu einem Bruch in der europäischen Geistesgeschichte – ein
säkularer Bereich entstand. Das scotische Verständnis vom Sein trennte erstmals zwi-
schen Philosophie und Theologie, genauer zwischen Ontologie und Theologie. Denn für
Duns Scotus war es möglich, ein Verständnis des Seins zu erlangen, das unabhängig davon
ist, ob dieses Sein geschaffen oder ungeschaffen ist.20 Von diesem Grundgedanken aus-
gehend konnte sich eine Ontologie entwickeln, die vor der Theologie angelegt ist und
die aufgrund ihrer Eigenständigkeit der Theologie nicht länger bedarf.21 Gott wird durch
das scotische Denken ein Seiendes unter anderen, wenngleich auch das höchste Seiende,
und wird so an das Kreatürliche angeglichen. Das vorherige Verständnis vom absolut
Seienden (=Gott), von dem jede Kreatur erst ihr ontologisches Gewicht erhält, ist damit
zerbrochen,22 das partizipative Verständnis der Welt ist zerstört. »And once God […] is
[…] regarded as a mere supreme item, he soon gets thought of as first cause in univocally
the same sense as later finite causes, and then eventually as self-caused, as a supreme self-
determinating will laying down arbitrary laws and so forth, as with Descartes«.23 Des-
cartes entwickelte die erste, pure Metaphysik, die rein auf Grundlage einer durch Ver-
nunft vermittelten Ontologie basiert und daher eher den Charakter einer Epistemologie

16 Ward, Introduction: ›Where We Stand‹, aaO. (FN14), S. xx.
17 Ward, Introduction: ›Where We Stand‹, aaO. (FN14), S. xx; Hervorhebung im Original.
18 John Milbank, Theology and Social Theory. Beyond secular Reason (Signposts in Theology),

Oxford 1990, S. 9.
19 Vgl. John Milbank, »The theological critique of philosophy in Hamann and Jacobi« in: John

Milbank / Catherine Pickstock/ Graham Ward (Hg.), Radical Orthodoxy. A new theology,
London 1999, S. 21-37; S. 24.

20 Vgl. John Milbank, »The Programme of Radical Orthodoxy« in: Laurence Paul Hemming
(Hg.), Radical Orthodoxy? – A Catholic Enquiry, Aldershot: Ashgate, 2000, S. 33-45; S. 38.

21 Vgl. Milbank, The theological critique of philosophy in Hamann and Jacobi, aaO. (FN 19),
S. 23.

22 Vgl. Milbank, The Programme of Radical Orthodoxy, aaO. (FN 20), S. 38.
23 Milbank, ebd., S. 38 f.

34 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 34

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


denn der Metaphysik trägt. Mit der cartesischen Entdeckung manifestiert sich der Bruch
von Ontologie und Theologie endgültig und die sich als autonom verstehende Philoso-
phie prägt das Denken der Neuzeit weit mehr als die Theologie, die langsam aber sicher
in den privaten Bereich verdrängt wird. Und da »[d]ie falsche Voraussetzung eines
grundsätzlich gottfreien, autonomen Raumes […] bereits gemacht« ist,24 müssen auch
alle theologischen Versuche, dem Geschöpf wieder einen Aufstieg zum Schöpfer zu er-
möglichen, scheitern – zu tief ist der Graben, den die autonom gedachte Ontologie ge-
schlagen hat.25 Von der modernen Epistemologie führt die Entwicklung gradewegs in
den postmodernen, ontologischen Nihilismus.26

Angesichts dessen, dass sich die Weltlichkeit aufzulösen beginnt und dass das Säkulare
implodiert, ist es für Radical Orthodoxy an der Zeit, die Philosophie an ihren ange-
stammten Platz in der Theologie zurückzuführen,27 da diese im Gegensatz zu jener uni-
versal zu sein vermag.28 Die Gelegenheit dazu ist günstig: Das Abdriften in den Nihilis-
mus bleibt der Postmoderne selbst nicht verborgen, sie sucht nach Auswegen.29 Und so
sind sich Radical Orthodoxy und die Postmoderne darin einig, dass eine alternative Ver-
sion der Moderne nötig ist. Essentiell für diese alternative Version ist eine Rückgewin-
nung des Verständnisses, dass es kein von Gott abgrenzbares Territorium geben kann.
Denn von Gott unabhängig kann nichts gedacht werden, das sich nicht direkt ins Nichts
auflösen würde. Deshalb ist die theologische Perspektive die einzig nicht-nihilistische
und daher in der Lage, die endliche Realität zu erhalten.30

Es geht Radical Orthodoxy in diesem Punkt zum einen um einen Rekurs auf das prä-
scotische, partizipative Wirklichkeitsverständnis. Die Schöpfung als von Gottes Präsenz
durchwaltet erhält ihr ontologisches Gewicht durch das mit dem Schöpfer bestehende
Partizipationsverhältnis. So wird sichergestellt, dass das Endliche fest gegründet ist und
sich nicht ins Nichts auflöst. Ist dieses Verständnis zurückgewonnen, so findet die
Schöpfung in eine interpersonale, unendliche Harmonie hinein. Zum anderen versucht
Radical Orthodoxy, da es nach diesem Verständnis keinen säkularen Raum gibt, die
Theologie als die Sozialwissenschaft zu etablieren und alle anderen Disziplinen, die nur
theologische Häresien sind, durch eine dezidiert theologische Perspektive zu rahmen.31

24 Fliethmann, Radical Orthodoxy, aaO. (FN 10), S. 408.
25 Vgl. Milbank, The Programme of Radical Orthodoxy, aaO. (FN 20), S. 40.
26 Vgl. Milbank / Ward / Pickstock, Introduction, aaO. (FN 13), S. 4.
27 Vgl. Hemming, Introduction. Radical Orthodoxy’s Appeal to Catholic Scholarship, aaO. (FN

11), S. 10.
28 Vgl. John Milbank, »Materialism and Transcendence« in: Creston Davis / John Milbank / Slavoj

Žižek (Hg.), Theology and the Political. The New Debate (SIC5), Durham/London 2005,
S. 393-426; S. 400ff.

29 Vgl. Milbank / Ward / Pickstock, Introduction, aaO. (FN 13), S. 1. Milbank erkannte dies nach
eigenem Bekunden schon in den 80ern: »I certainly saw postmodernism as a moment of op-
portunity for theology, because it seemed to qualify and diminish secular claims to truth«
(Milbank, The Programme of Radical Orthodoxy, aaO. (FN 20), S. 41 f.).

30 Vgl. Milbank / Ward / Pickstock, Introduction, aaO. (FN 13), S. 3 f.
31 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 1-6.245-249.

35 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 35

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


Die Theologie soll wieder Metadiskurs werden – gegen alle profanen Mythen offeriert
die Christenheit »a much better story«.32

2. Wider die neoliberale Katastrophe: Milbanks Liberalismuskritik

Nachdem im vorangegangenen das Grundanliegen von Radical Orthodoxy betrachtet
wurde, soll der Blick im Folgenden auf die Liberalismuskritik John Milbanks gelenkt
werden. Diese fügt sich nahtlos in das Denken der radikalen Orthodoxie ein. Dadurch,
dass sich im Anschluss an Duns Scotus und Descartes die Philosophie als eigenständiger
Bereich neben der Theologie verstand, konnten auch weitere, von der Theologie wei-
testgehend unabhängige Wissenschaften in diesem autonomen Feld entstehen. Und so
entwickelte sich bald eine erste Sozialtheorie, die das Prädikat Wissenschaft für sich re-
klamierte: die politische Philosophie. Die Unabhängigkeit von der Theologie beschränkt
sich für die ersten politikphilosophischen Denker Grotius, Hobbes und Spinoza nicht
nur auf das Feld der Erkenntnis, sondern sie konstruieren das Politische zudem als
selbstständiges Objekt ihrer Betrachtung und definieren es als Bereich der Macht.33 In
dieser gedanklichen Loslösung des Politischen und der Gesellschaft aus ihrem Partizi-
pationszusammenhang mit dem Schöpfer, in der Erschaffung des Säkularen, bahnt sich
schon der ontologische Nihilismus an, der sein destruktives Potential erst in der gegen-
wärtigen, postmodernen Zeit vollständig offenbart.

Da John Milbank davon ausgeht, dass ein schlechtes System nicht nur ein »heteroge-
neous upshot« ist,34 sondern dass das Schlechte immer schon in der Wurzel begründet
liegt, in all den komplex verwobenen Ausdrucksformen von Selbstsucht und Selbsttäu-
schung,35 möchte er der liberalen Selbsttäuschung auf den Grund gehen und analysiert
daher in seiner Liberalismuskritik vorwiegend die liberale Anthropologie.

Das liberale Menschenbild ist nach Milbank die Grundlage für die Konstruktion des
politischen Bereichs, des Bereichs der Macht. Macht artikuliert sich in jeder zwischen-
menschlichen Handlung. Macht beinhaltet darüber hinaus auch den Aspekt der Gewalt,
wobei Gewalt die Art von zwischenmenschlichen Handlungen meint, die gewaltsam und
brutal erfolgen. Milbank geht davon aus, dass jedes Mal, wenn Macht ausgeübt wird,
auch Gewalt vorhanden ist. Da Macht nun aber immer, in jeder Handlung, vorhanden
ist, ist daher überall auch gewalttätige Brutalität am Werk.36 Die liberale Anthropologie
ist mit dieser Ontologie der Gewalt verbunden,37 sie bringt sie sogar erst hervor. Denn
uneingeschränkte Verfügungsrechte über privates Eigentum, absolute Souveränität des
Einzelnen, aktive Rechte – allesamt konstitutive Merkmale des reinen Machtbereichs und
damit des Politischen – sind nur Emanationen des liberalen Menschenbilds. Dieses Men-

32 Milbank, ebd., S. 330.
33 Milbank, ebd., S. 10.
34 Milbank, ebd., S. 245.
35 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18).
36 Vgl. Christopher Insole, »Against Radical Orthodoxy: The dangers of overcoming political

liberalism« in: Modern Theology 2 (2004), S. 213-241; S. 224 f.
37 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 4.

36 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 36

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


schenbild stellt sich die menschliche Person als Individuum vor und definiert die Indi-
vidualität hauptsächlich als Willen oder Vermögen oder auch als Drang zur Selbsterhal-
tung.38

Milbank hält fest, dass die Individuen, deren Hauptinteresse die Selbsterhaltung ist
und die damit wesenhaft egoistisch veranlagt sind, überraschenderweise beginnen, mit-
einander zu kooperieren. Als Erklärung wartet die liberale Tradition mit dem Gedanken
eines ursprünglichen Gesellschaftsvertrags auf, der die Individuen aneinander bindet und
Zusammenarbeit ermöglicht.39 Die Crux der liberalen Anthropologie liegt im Grund des
vertraglichen Zusammenschlusses verborgen: An sich dürften die vereinzelten Egoisten
gar kein Interesse an einer Kooperation haben, zielt ihre Existenz doch nicht auf den
Nächsten, sondern auf ihr eigenes Wohl.40 Jedoch ist jeder egoistisch, und daher muss
das Individuum, um seinen eigenen Egoismus befördern zu können, ebenso Schutz vor
dem Egoismus der anderen Individuen suchen. Der Vertragsschluss erfolgt somit nicht
aus Interesse an Kooperation, sondern es sind verängstigte Vereinzelte, die sich aus purer
Notwendigkeit zusammenschließen.41

Die liberale Politik ist in den Augen Radical Orthodoxys als konsequente Umsetzung
dieser Anthropologie zu begreifen, denn sie zielt auf Schutz vor dem Fremden, vor dem
Anderen. »[T]he terrorist, the refugee, the person of another race, the foreigner, the cri-
minal«,42 prinzipiell kann jeder der Andere sein, vor dem man geschützt werden muss.
Das Abdriften liberaler Politik in den Populismus ist eine logische Konsequenz dieses
Schutzbedürfnisses und höhlt langsam aber sicher die Werte aus, zu deren Schutz der
Liberalismus ursprünglich angetreten ist. Im Besonderen denkt John Milbank hier an die
Einschränkung von bürgerlichen Freiheiten und an zeitweilig aufgehobene demokrati-
sche Entscheidungsfindungsprozesse, die immer wieder mit dem angeblich beabsichtig-
ten Schutz der Bürger gerechtfertigt werden. Der Liberalismus selbst schadet liberalen
Werten und befürwortet letztendlich nur noch den freien Markt.43 Die Funktion des
Staates wird im Laufe dieser Entwicklung auf polizeiliche und militärische Aufgaben
reduziert: Es ist originär der Schutz des Individuums und seines Besitzes, den der Staat
zu leisten hat, und diese Funktion erfüllt er am besten, wenn er sich ausschließlich darauf
konzentriert. Da das egoistisch-liberale Individuum zudem kein Interesse an der Parti-
zipation am Staatswesen aufbringen kann, was heutzutage durch den Verfall von ver-
mittelnden Größen zwischen Individuum und Staat immer deutlicher wird – man denke

38 Vgl. Milbank, ebd., S. 14. Die Individualität stellt für Milbank deshalb ein so großes Problem
dar, da der Mensch wesenhaft sozial veranlagt ist und in individuellem Verhalten die gottge-
wollte Ordnung verfehlt. Vgl. hierzu besonders den Abschnitt II. 3. des vorliegenden Aufsat-
zes.

39 Vgl. Milbank, ebd., S. 27.
40 Vgl. Milbank, ebd., S. 31; vgl. ferner: John Milbank, »Liberality versus Liberalism« in: Michael

Hoelzl / Graham Ward (Hg.), Religion and Political Thought, London/New York 2006,
S. 225-236; S. 226.

41 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 10.
42 Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 226.
43 Vgl. Milbank, ebd., S. 226.

37 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 37

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


nur an den Rückgang von Familie und lokalen Gemeinschaften – entscheidet der Staat
bald nur noch allein und wird unweigerlich eine neue, totalitäre Gestalt entwickeln.44

Neben diesen Missständen und Problemen, die in der liberalen Anthropologie Grund
gelegt sind, erweist sich für die radikale Orthodoxie auch die liberaldemokratische
Staatstheorie als fragwürdig, da sie nicht voraussetzt, dass ihre Staatsbürger das intrin-
sisch Erstrebenswerte anzielen. Es kann in der liberalen Demokratie keine Anerkennung
des absolut Guten geben, die in der Transzendenz begründet läge. Eine solche Aner-
kennung ist jedoch für das Staatswesen von eminenter Bedeutung, denn die notwendige,
innergesellschaftliche Werthierarchie bedarf eines absoluten Bezugspunktes. In Erman-
gelung eines solchen trägt die Demokratie immer schon den drohenden Kollaps der ihr
eigenen Hierarchien in sich.45

Das liberale, verängstigte Individuum hat, und dies ist ein weiterer Kritikpunkt Mil-
banks, keine Chance, in universeller Nachbarschaft zu leben, denn es kann nicht jeden
als Nächsten anerkennen. Zu tief sitzt die Angst der Liberalen vor dem Fremden, dem
Anderen, der durch den Graben des Egoismus niemals der Nächste oder der Nachbar
werden kann.46 Diese zunehmende Fragmentierung der Gesellschaft hat bedenkliche
Folgen und mit dem Säkularen steht auch das Politische als dessen Teilbereich vor der
Implosion. Genauso, wie für die Philosophie eine Rückkehr in den Schoß der Theologie
notwendig ist, ist sie es daher auch für die politische Philosophie. Es gilt zu erkennen,
dass die Werte, die vermeintlich der Aufklärung entstammen – besonders die kantische
Ethik – eigentlich in der christlichen Tradition beheimatet sind.47 Jedoch können die
genuin christlichen Werte wie etwa die Redefreiheit, das Recht auf eine gerechte Ver-
handlung usw. losgelöst von ihrer Verankerung im Transzendenten keine absolute Gül-
tigkeit beanspruchen. Eine Rückkehr zur Theologie und zur christlichen Weltsicht ist
die einzige Möglichkeit, diesen an sich guten Werten zur Durchsetzung zu verhelfen.
Zudem bietet die christliche Ontologie des Friedens die einzige Alternative zu gewalt-
tätigen Ontologie des Nihilismus.48 Diese Ontologie des Friedens ist die Chance der
säkularen Gesellschaft, doch noch zu überleben und sich nicht ins Nichts aufzulösen.
»Christianity implies a unique and distinctive structural logic for human society«.49

»Only, therefore, if we can reinvoke, like Augustine, another city, another history, ano-
ther mode of being, can we discover for ourselves a social space that is not the space of
the pagus crossed with the dominium of an arbitrary, Scotist God«.50 Nur durch die
Rückkehr zur christlichen Weltsicht, durch ein erneutes Ausrufen einer anderen Staats-
form, einer anderen Art des Zusammenlebens, kann das Überleben der Menschheit si-

44 Vgl. Milbank, ebd., S. 227.
45 Vgl. Milbank, ebd., S. 235.
46 Vgl. Milbank, ebd., S. 233.
47 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 399; Milbank, Liberality versus

Liberalism, aaO. (FN 40), S. 226.
48 Vgl.. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 1-6. 331 f.
49 Milbank, ebd., S. 406.
50 Milbank, ebd.,, S. 321; Hervorhebung im Original.

38 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 38

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


chergestellt werden. Eine hauptsächlich säkulare Gesellschaft hingegen wird die neoli-
berale Katastrophe erleiden.51

3. Eine altera civitas als postliberales Gegenmodell

Angesichts der zügellos gewordenen Aufklärung entwickelt Milbank sein Gegenmodell
zum Liberalismus und stützt sich dabei im Besonderen auf die sozialistische Tradition,
kombiniert mit einem Rückgriff auf biblische Inhalte. Die nachfolgende Darstellung des
Gegenentwurfs wird sich an den zentralen Milbank’schen Ausführungen zu Staat und
Gesellschaft wie zur Anthropologie orientieren.

3.1. Die anthropologische Prämisse: Der Mensch als kreatürliches Gemeinschaftswesen

Anthropologisch steht John Milbank auf dem Boden der biblischen Überlieferung und
der christlichen Tradition. Sich auf die Schöpfungstheologie beziehend legt er dar, dass
der Mensch Kreatur ist, vom gütigen Schöpfer geschaffen. »[N]o-one is self-origina-
ted«,52 alles Sein geht aus den Händen Gottes hervor. Als Geschaffene sind alle Menschen
gleich, sie eint ihre Kreatürlichkeit. Über diese fundamentale Gleichheit hinausgehend
sind alle Menschen miteinander verwandt, sie sind eine Sippe von Brüdern und Schwes-
tern, zuerst in Adam und nun in Christus als dem neuen Adam. So kann es keine Fremden
geben, vielmehr ergibt sich aus dieser Verwandtschaft aller Menschen, dass diese sich
überall auf dem Globus als universale Nachbarn begreifen können.53

Der Mensch ist wesenhaft auf Gott und auf andere Menschen ausgerichtet, er ist ein
relationales und soziales Lebewesen. Doch noch bevor der Mensch selbst aktiv eine Be-
ziehung aufbaut ist er schon in eine fundamentale Beziehung zu Gott eingebettet. Denn
im Akt seiner Erschaffung baut Gott schon eine Verbindung zu ihm auf. Diese lebens-
schaffende Zuwendung prägt das menschliche Wesen als relationales, denn ohne diese
erste Beziehung von Gott zum Menschen gäbe es den Menschen nicht.54 Dies bedeutet
eine radikale Verwiesenheit des Geschöpfs auf den Schöpfer, ist dieser doch Grund und
Garant des eigenen Lebens.

Neben dieser vertikalen Beziehung zum Schöpfer ist der Mensch immer auch in ho-
rizontale Bindungen eingebettet – wenn auch nachrangig gegenüber der fundamentalen
Beziehung zu Gott. Die Menschen sind in Regionen, in lokalen Kulturen, in Religions-
gemeinschaften und in Familien beheimatet und losgelöst von diesen Bindungen nicht
zu denken.55

Seiner verdankten Existenz wird der Mensch nur gerecht, wenn er barmherzig an sei-
nem Nächsten handelt, wenn er sich liebend und fürsorgend in Gemeinschaft auslebt.

51 Vgl. Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 226.
52 Milbank, ebd., S. 227.
53 Milbank, ebd., (FN 40), S. 233.
54 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 423-427.
55 Vgl. Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 228.

39 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 39

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


Doch sein barmherziges Tun ist nur vermeintlich initiativ, eigentlich ist es eine Antwort
auf die immer schon vorhandene Barmherzigkeit Gottes, die beständig in der Schöpfung
herrscht.56 Angesichts dieser partizipativen Weltsicht ist es nur konsequent, dass es von
Milbank als negativ gewertet wird, nicht mit Gott in Beziehung stehen zu wollen. Wird
die elementare Verbindung mit Gott verleugnet, dann schwindet alle Hoffnung auf Ge-
meinschaft mit anderen Menschen, denn diesen kann sich der von Gott losgelöste Mensch
nicht mehr zuwenden, da er durch das Abstreiten seiner wichtigsten Bindung alle Bin-
dungsfähigkeit verleugnet.57 Gegen solches Autonomiestreben muss daher betont wer-
den: Der Mensch gehört sich nicht selbst, er kann sich deswegen nicht als autonom be-
trachten. Mehr noch: Jeder Versuch, eine solche Autonomie zu erlangen bzw. egoistisch
zu handeln, ist sündhaft. Das Handeln der Heiligen kann demgegenüber als Vorbild
dienen, wie geglückte, menschliche Existenz auszusehen hat – geprägt durch Barmher-
zigkeit und wesenhaft sozial.58

3.2. Das Verhältnis von Kirche und Staat

Es ist nicht das politische Gemeinwesen, das für Milbank das Ziel der Heilsgeschichte
markiert, sondern die Kirche, da sie die wahrhaft himmlische Stadt darstellt. Dennoch
erachtet er politische Herrschaft als unumgänglich.59 Solange die Heilsgeschichte noch
nicht zu ihrem Ende gekommen ist, wird es, so formuliert John Milbank im Anschluss
an Augustinus, Sünde in der Welt geben. Diese Sünde bedarf der Reglementierung durch
weltliche Macht und sie bedarf des weltlichen Friedens. Der Geburtsfehler dieser Form
irdischer Herrschaft ist jedoch, dass sie selbst essentiell sündhaft ist, da sie zwischen
verschiedenen, egoistischen Willen einen Kompromiss zu finden sucht. Da Egoismus
und Selbstverliebtheit Sünde sind, kann die Vermittlung zwischen den egoistischen Ein-
zelwillen ebenfalls nur Sünde sein. Wahre, sündfreie Gemeinschaft zeichnet sich dem-
gegenüber dadurch aus, dass sie in einem absoluten Konsens begründet liegt, in einer
Harmonie ihrer Mitglieder. Eine solche Gemeinschaft stellt die Kirche dar.60

Zwischen Kirche und Staat sollen die Grenzen verschwommen sein, so dass der Staat
vom sozialen Vorbild der Kirche lernen kann, was eine wahre Gemeinschaft ausmacht;
und dass die Kirche demgegenüber am Staat beobachtet, welche Gefahr in der Hierar-
chisierung verborgen liegt.61 Langfristig muss die Kirche allerdings, um wahre Kirche zu
sein, eine Ausweitung ihrer Einflusssphäre anstreben und die sozialästhetische Harmonie
verbreiten, die ihrer Gemeinschaftsform eigen ist.62 Unter Verweis auf Paulus formuliert

56 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 425 f.
57 Vgl. Milbank, ebd., S. 432.
58 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 401 f.
59 Vgl. Milbank, ebd., S. 398-406, besonders S. 401-403.
60 Vgl. Milbank, ebd.,, S. 401-403.
61 Vgl Milbank, ebd., S. 408.
62 Vgl. Milbank, ebd., S. 422. Milbank sieht in der Kirche die einheitliche Partizipation mit Gott

gegeben, die eigentlich für die ganze Schöpfung intendiert ist. Unter der sozialästhetischen
Harmonie lässt sich daher am ehesten die Relationalität der menschlichen Gemeinschaft auf

40 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 40

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


Milbank das Ziel, dass die Kirche als neue Form der Polis nicht nur mit dem Staat, im
Falle Paulus’ mit dem Römischen Reich, interagieren soll, sondern dass sie ihn subsu-
mieren soll – »as the heirs of Abraham, Moses and Plato must today subsume the Ame-
rican one«.63

3.3. Begründung, Wesen und Ziel des Staates

Radical Orthodoxy ist der Meinung, dass der Staat gerade in der Begründung des Ge-
meinwesens und im Selbstverständnis vom Vorbild der Kirche lernen kann. Gegenwärtig
wird das Gemeinwesen in einem Gesellschaftsvertrag Grund gelegt, wobei sich für Mil-
bank als problematisch erweist, dass Einzelne aus dem Vertrag hinausfallen können und
dann jeder Menschlichkeit beraubt sind.64 Die christliche Anthropologie demgegenüber
sieht in jedem Menschen eine Person, egal, ob er in ein Sozialgefüge eingebunden ist oder
nicht. Die lebensschaffende Liebe des Schöpfers hat ihn hervorgebracht und ihn anderen
Menschen beigesellt, mit denen er an Gottes Schöpfung partizipiert. Da es seine Bestim-
mung ist, fürsorglich in Gemeinschaft und am Nächsten zu handeln, sollte sich das Ver-
ständnis entwickeln, dass die Gesellschaft solcher Menschen durch »mutual generosity«
zusammengehalten wird, nicht jedoch durch einen Vertrag.65 Diese gegenseitige Groß-
zügigkeit ist in der Kirche nach paulinischer Auffassung schon realisiert und sollte vom
Staat ebenso verwirklicht werden. Gleichwie die Kirche als Körper Christi vom Heiligen
Geist durchflutet wird, der geschenkhaftes Leben ist, und so in einen Kreislauf des Ge-
schenk-Austausches eintritt, so soll sich der Staat vergegenwärtigen, dass alle Menschen
unterschiedlichste Talente und Eigenschaften haben, die sie zum Wohle des Staates ein-
bringen können. »The people give their goods to the head of the Church who is Christ:
in like manner the people should give their gifts of insight and talent to the sovereign
representative who acts in their name. Inversely the sovereign power must think of itself
as distributing gifts – gifts of good governance and ordering.«.66 Eine solche Ordnung
übersteigt bloße Nützlichkeitserwägungen und ist mehr, als eine auf Gesellschaftsvertrag
basierende Ordnung bieten kann. Eine auf dem Verständnis des Geschenk-Austausches
aufbauende Gesellschaft ist durch einen starken Grundkonsens geprägt, stimmen doch
alle Gesellschaftsmitglieder darin überein, ihre Talente und Eigenschaften an das Ge-
meinwesen zu verschenken. Der Staat trägt im Gegenzug zur inneren Erfüllung seiner
Bürger bei – »[a] government that gives must pursue the intrinsic fulfilment of its citi-
zens«.67 Dies ist das Telos des Staates: Auf die Erfüllung seiner Bürger hinzuwirken, sie
in ihrer barmherzigen Sozialnatur zu bestärken und ihnen ein Ausleben derselben best-
möglich zu garantieren. So kann man mit Augustinus zu einem neuen Verständnis des

Grundlage der Anerkenntnis der Abhängigkeit vom Schöpfer in Partizipation mit demselben
verstehen.

63 Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 231.
64 Vgl. Milbank, ebd., S. 228.
65 Milbank, ebd., S. 229 f.
66 Milbank, ebd., S. 227.
67 Milbank, ebd., S. 227.

41 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 41

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


Staates gelangen: Er ist »the association of a multitude of rational beings united by a
common agreement on the common objects of their love«.68 In letzter Konsequenz zielt
eine solche Gemeinschaft, wie sie bisher nur in der Kirche verwirklicht ist, auf das Heil
ihrer Mitglieder, auf die Wiederherstellung des menschlichen Lebens durch die Partizi-
pation mit dem Schöpfer und der gesamten Schöpfung.69 Der Zielpunkt der Mil-
bank’schen Theorie ist eine Teilhabe und ein Mitwirken der menschlichen Gemeinschaft
an der Heilsgeschichte, wodurch die sündhaft-egoistischen Menschen in Gemeinschaft
wiederhergestellt werden und Heil erlangen. Das Heil artikuliert sich in der Partizipation
und so auch in der Relationalität – horizontal wie vertikal. Diese partizipative Weltsicht
bedingt die Einsicht, dass alles sakramental ist, da von Gott durchwaltet und von der
Herrlichkeit Christi kündend.70

3.4. Freiheit in Einigkeit

Da der Mensch sich nicht selbst hervorgebracht hat, da jede Form des Egoismus als
sündhaft betrachtet wird und da die wahre Gemeinschaft einen absoluten Konsens er-
fordert, ist Milbanks Verständnis der menschlichen Freiheit sehr eigen konnotiert.

Sich auf Augustinus beziehend führt Milbank aus, dass es zwischen Einzelseele und
Gemeinschaft, zwischen Haushalt und Staatswesen und zwischen Staatswesen und Welt
eine bestimmte mikro-/makro-kosmische Beziehung gibt. Interne Übereinstimmung ist
nur möglich dadurch, dass Seele, Haushalt und Staatswesen in externer, also öffentlicher
Übereinstimmung mit anderen Seelen, Haushalten und Staatswesen stehen, gemäß den
Regeln des Staats oder der Welt. Einzelseelen, Häuser und Staaten können daher nur
insofern innerlich »richtig« sein, so sie denn in der externen Ordnung, deren Teil sie sind,
den richtigen Platz einnehmen. Interne Freiheit muss sich an dem Externen messen las-
sen, muss mit ihm kommensurabel sein. Dabei wird eine solche interne Freiheit nur
vollständig und richtig ausgelebt, wenn sie sich im Bewusstsein, dass das externe Ganze
sich durch ihr Ausleben verändern kann, für die Harmonie und damit für die Schönheit
des wohlgeordneten Ganzen entscheidet. »[O]therwise, freedom will be inhibited by
disharmony, the resistance of other freedoms, and will not be perfect freedom«.71 In
diesem Sinn ist die Freiheit des einzelnen Teils – der Einzelseele, des einzelnen Haushalts,
des einzelnen Staatswesens – mit der Freiheit des Ganzen identisch. Augustinus schreibt
dazu, dass »[i]n the heavenly city then, there will be freedom of will. It will be one and
the same freedom in all, and indivisible in the separate individuals”.72 Und Milbank führt
diesen Gedanken weiter: »Not only, therefore, is there a structural parallel between the
›whole‹ and the unit: in addition, the ›whole‹ is in some sense present within the unit,

68 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 400. Es handelt sich um ein direktes
Zitat aus Augustinus ›De Civitate Dei‹.

69 Vgl. Milbank, ebd., S. 402.
70 Vgl. Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 235.
71 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 404.
72 Milbank, ebd., S. 405. Es handelt sich um ein direktes Zitat aus Augustinus De Civitate Dei.

42 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 42

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


because the unit exists in a position fully defined by the unfoldings of an infinite se-
quence«.73

Die Freiheit des einzelnen Gesellschaftsmitglieds muss somit als mit der Freiheit des
ganzen Gemeinwesens identisch angesehen werden. Frei ist der Mensch nur, wenn er
nicht sündhaft, sondern sozial und barmherzig handelt, so immer wieder neue Relationen
aufbaut und damit seine Natur in Partizipation mit Schöpfer und Mitgeschöpfen auslebt.
Dadurch erlangt auch die gesamte Gesellschaft ihre Freiheit. Versündigt sich dagegen der
Einzelne, dann sündigt auch das Gemeinwesen und wird ebenso unfrei wie sein sündi-
gendes Mitglied.

Die Freiheit, die Milbank andenkt, scheint eine identitäre Freiheitskonzeption zu sein.
Jedoch betont Milbank, sie sei nicht total, da sie unendlich ist, im unendlichen Gott als
dem Ganzen eingeborgen. Zudem ermögliche eine solche Sicht, Differenzen in der Har-
monie zu denken. Das Ganze erhält seine Harmonie nur durch die unterschiedlichen
Positionen seiner Teile74 – wobei diese unterschiedliche Positionierung freilich nur im
Rahmen des absoluten Konsenses möglich ist.

3.5. Paideia – Hinwendung zur Tugend

Um eine wirkliche Alternative zur gewalttätigen Ontologie des Liberalismus sein zu
können und um zeitgleich den postmodernen Nihilismus zu überwinden, braucht es für
Milbank eine »social order grounded on virtue«.75

Tugendhaft handelt der Mensch nicht von sich aus – er muss zur Tugend erst erzogen
werden. Daher ist Erziehung einer der Kerngedanken des Milbank’schen Gegenmodells.
Alle Politik und die Wirtschaft haben nur der paideia zu dienen,76 zielt diese doch auf
die Erziehung des Menschen zu wahrem Menschsein. »For a polity based on virtue, the
goal of authority is […] the education of individuals into certain practices and states of
character, regarded as objectively desirable goals for human beings as such”.77

In der Erziehung zur Tugend wird dem Menschen sein wahres Menschsein ermöglicht,
in ihr trägt der Staat zur Erfüllung der Bürger bei und somit zu seinem eigentlichen Ziel.
Daher hat die Politik der paideia zuzuarbeiten, ist diese doch Voraussetzung des gelin-
genden Menschseins.

4. Zusammenfassung: Eine sakral-partizipative Ordnung

Es lässt sich zusammenfassen: Milbanks partizipative Weltsicht, die den Grundgedanken
von Radical Orthodoxy darstellt, schlägt sich sowohl in seiner Liberalismuskritik als
auch in seinem postliberalen Gegenmodell nieder. Als Hauptkritikpunkt am liberalen

73 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 405.
74 Vgl. Milbank, ebd., S. 405.
75 Milbank, ebd., S. 326.
76 Vgl. Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 228 f.
77 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 326.

43 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 43

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


Denksystem lässt sich festhalten, dass es den Versuch unternommen hat, eine von Gott
und der Theologie autonome Sphäre zu kreieren. Da das Lossagen von Gott jedoch das
Verleugnen der fundamental wichtigsten Beziehung bedeutet, verliert der Mensch in sei-
nem Streben nach vermeintlicher Eigenständigkeit seine Bindungsfähigkeit und verbleibt
als isoliertes, verängstigtes Individuum. Die christliche Botschaft bietet demgegenüber
die einzige Alternative, ist sie es doch, durch die ein partizipatives Verständnis der Welt
zurück gewonnen werden kann. Der Mensch ist wesenhaft sozial und kann dies nur
durch Beziehungen zu Gott und den Mitmenschen verwirklichen, wobei die Beziehung
zu Gott die ist, die alle weiteren erst möglich macht. Steht der Mensch in Relation mit
dem Schöpfer, so verspürt er den Drang, auch Verbindungen zu seinen Mitmenschen zu
knüpfen und sein Wesen in Gemeinschaft zu verwirklichen. Bisher ist wahre Gemein-
schaft allerdings nur in der Kirche vorhanden, da diese als von Heiligen Geist durchwaltet
auf dem absoluten Konsens beruht, dass alles sakramental ist und in einem Wechselver-
hältnis mit dem Schöpfer steht. Damit die säkulare Welt jedoch nicht die neoliberale
Katastrophe erleidet und sich im Nihilismus auflöst, muss die kirchliche Form der Ge-
meinschaft auf die Welt ausgeweitet werden. In Milbanks Gegenmodell wird deutlich,
dass die auf absolutem Konsens beruhende Gemeinschaft ein organisches Ganzes formt,
in dem die einzelnen Teile ihre Freiheit verwirklichen, indem sie ihrem Platz im Ge-
samtgefüge entsprechen und so ihr wahres Wesen ausleben. Diese Orientierung am wah-
ren Menschsein erfordert konsequenterweise eine Orientierung und Unterordnung des
politischen Entscheidungssystems an der paideia, an der Tugend, die letztendlich zum
wahren Menschsein und damit zum Heil ermächtigt.

III. Im Schatten Manis

Nachdem das Grundanliegen der radikalen Orthodoxie sowie ihre Liberalismuskritik
und ihr postliberales Gegenmodell entfaltet wurden, soll nun der Frage nachgegangen
werden, ob das Denken Milbanks mit seiner Dichotomie von partizipativer Wirklichkeit
und Nihilismus lediglich dualistisch geprägt ist, oder ob sich bei genauerer Untersuchung
eine gnostische Logik entdecken lässt. Hierzu sei Eric Voegelins Gnosiskonzept heran-
gezogen.

1. Voegelins Konzept: Ideologie als Religionsersatz

Die drei großen totalitären Regime des vergangenen Jahrhunderts, das bolschewistische
in Russland, das faschistische in Italien und das nationalsozialistische in Deutschland,
wurden schon frühzeitig als etwas grundlegend Neues empfunden. Die Qualität ihrer
Politik ließ sich mit den gängigen Kriterien nicht mehr erfassen, da die politische Gewalt
nicht mehr »in ein Balancesystem [eingebunden war], nicht [mehr] parlamentarisch und

44 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 44

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


administrativ gezügelt« wurde.78 Grundlegend neu artikulierte sich der Anspruch, das
ganze menschliche Leben gestalten zu wollen, verbunden mit einem »herausfordernde[n]
Bekenntnis der Herrschenden zu Zwang und Gewalt«.79 Es ging um die »totale Erfassung
der Menschen«.80 Die entstandenen Theorien zur Erklärung der Regime waren zumeist
strukturell ausgerichtet und nahmen einen Vergleich zwischen den Kennzeichen der je-
weiligen politischen Systeme vor. In Abgrenzung zu diesen Theorien entwickelte Eric
Voegelin das Konzept der Politischen Religionen,81 das der Frage nachgeht, »ob nicht in
den totalitären Bewegungen machtvolle Kräfte eines genuinen Enthusiasmus wirksam
waren, aus denen der Terror und der Vernichtungswille erst resultierten – Kräfte, die
vielleicht durch bestimmte Merkmale des Liberalen Systems herausgefordert wur-
den«.82 Im weiteren Verlauf seiner Forschung stellte Voegelin seinen Grundgedanken
der Politischen Religionen in das umfassendere Konzept der Gnosis, mit dem er ver-
suchte, sowohl die politischen als auch die intellektuellen Massenbewegungen seiner Zeit
zu deuten.83 Neben dem Verlust jeglicher Rationalität, den er in den Bewegungen seiner
Zeit aufspürt, verarbeitet er in diesem Konzept auch die absolute Vergottung der Ge-
sellschaft, die aus dem Rationalitätsverlust erwächst.

Voegelin nennt sechs Charakteristika, »die in ihrer Gesamtheit das Wesen gnostischer
Haltung umschreiben«.84 (I) Zunächst einmal ist der Gnostiker mit seiner Situation un-
zufrieden. (II) Er geht zweitens davon aus, dass die schlechte Situation auf eine wesens-
mäßig schlechte Organisation der Welt zurückzuführen ist. Nicht der Mensch an sich ist
schlecht, sondern die Ordnung, die ihm gegenüber tritt. (III) Drittens ist der Gnostiker
überzeugt, dass Erlösung vom Übel möglich ist, wobei (IV) viertens die Seinsordnung
in einem geschichtlichen Prozess verändert werden muss. (V) Fünftens teilt der Gnosti-
ker die Überzeugung, dass eine erlösende Veränderung der Seinsordnung im menschli-
chen Ermessen und Vermögen liegt. (VI) Sechstens ist der Gnostiker schlussendlich da-
von überzeugt, den Schlüssel zur Erlösung erforscht und gefunden zu haben und dass er
daher in der Lage ist, dieses Erlösungswissen der Menschheit zu verkünden.85

Neben diesen Merkmalen weisen die gnostischen Systeme eine ausgefeilte Symbolik
auf, die häufig als Modifikation der christlichen Erlösungsidee erscheint. Voegelin zeigt
auf, dass gerade die Geschichtsspekulation des Joachim von Flora einen Komplex von
vier Symbolen bereitstellt, dem die gnostischen Bewegungen folgen. »Das erste dieser

78 Hans Maier, Politische Religionen. Die totalitären Regime und das Christentum, Freiburg 1995,
S. 24.

79 Maier, ebd., S. 24.
80 Wolfgang Wippermann, Totalitarismustheorien. Die Entwicklung der Diskussion von den An-

fängen bis heute (Erträge der Forschung 291), Darmstadt 1997, S. 10.
81 Vgl. Eric Voegelin, Die politischen Religionen. 2. Auflage, München 1996.
82 Ernst Nolte, »Die drei Versionen der Totalitarismustheorie« in: Achim Siegel (Hg.), Totalita-

rismustheorien nach dem Ende des Kommunismus (Schriften des Hannah-Arendt-Instituts für
Totalitarismusforschung 7), Köln/Weimar 1998, S. 105-124, S. 114 f.

83 Vgl. Eric Voegelin, »Religionsersatz. Die gnostischen Massenbewegungen unserer Zeit« in:
Wort und Wahrheit I (1960), S. 5-18, S. 5.

84 Vgl. Voegelin, ebd., S. 6.
85 Vgl. Voegelin, ebd., S. 6 f.

45 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 45

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


Symbole ist das des Dritten Reiches, d.h. die Vorstellung von einer dritten weltge-
schichtlichen Phase, die zugleich die letzte Vollendung ist«.86 »Das zweite von Joachim
entwickelte Symbol ist das des Führers, des dux, der zu Anfang eines neuen Zeitalters
erscheint und durch seine Erscheinung dieses Zeitalter begründet«.87 »Das dritte der
joachitischen Symbole ist das des Vorläufers«,88 der, analog zu Johannes dem Täufer, ein
Wegbereiter des kommenden Führers ist. Diese beiden Figuren sind nicht immer genau
zu trennen. Das vierte Symbol Joachims »ist die Gemeinschaft der geistig autonomen
Personen«;89 ein durch Joachims monastische Lebensform bedingter Gedanke. In den
vier Symbolen lässt sich einer »der großen Symbolkomplexe, der in den modernen po-
litischen Massenbewegungen aktiv geworden« ist, erkennen.90

Alle gnostischen Bewegungen werfen das Problem der Immanentisierung auf, denn es
geht ihnen darum, »die Seinsverfassung mit ihrem Ursprung in göttlich-transzendentem
Sein aufzuheben und sie durch eine weltimmanente Seinsordnung zu ersetzen, deren
Vollendung in den Machtbereich des menschlichen Handelns gegeben ist«.91 Die unzu-
längliche Welt soll so verändert werden, dass eine bessere Welt entsteht. Zu diesem Zwe-
cke muss der Gnostiker jedoch einen entscheidenden Realitätsfaktor ausblenden, damit
sein Weltänderungsprogramm nicht von vornherein aussichtslos und unsinnig er-
scheint.92 Nur so kann er ein »Menschen-, Gesellschafts- oder Geschichtsbild nach sei-
nem Wunsche konstruieren«.93

2. John Milbank – ein Gnostiker?

Offenbart John Milbanks Entwurf der altera civitas lediglich einen dualistischen Grund-
zug oder folgt er einer gnostischen Logik? Um dies festzustellen, sollen die sechs Voe-
gelin’schen Charakteristika in Milbanks Denken nachgeprüft werden. Dann wird der
Fokus auf die innere Symbolik von Radical Orthodoxy gerichtet, um eine eventuelle
Übereinstimmung mit der Symbolik des Joachim von Flora zu ermitteln.

Zunächst einmal lässt sich feststellen, dass Milbank mit seiner Situation unzufrieden
ist, denn »[f]or several centuries now, secularism has been defining and constructing the
world. It is a world in which the theological is either discredited or turned into a harmless
leisure-time activity of private commitment«.94 Diese Herabwürdigung der Theologie
verstimmt Milbank, hat die Theologie doch »a much better story« zu bieten als das Sä-
kulare (I).95 Der Mensch an sich ist gut, schließlich ist er vom gütigen Gott geschaffen

86 Voegelin, ebd., S. 9.
87 Voegelin, ebd., S. 10.
88 Voegelin, ebd., S. 11.
89 Voegelin, ebd.
90 Voegelin, ebd., S. 12.
91 Voegelin, ebd.
92 Vgl. Voegelin, ebd..
93 Voegelin, ebd., S. 15.
94 Milbank / Ward / Pickstock, Introduction, aaO. (FN 13), S. 1.
95 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 330.

46 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 46

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


und affirmiert. Jedoch ist der Mensch, dessen Existenz sich nur in der partizipativen
Einheit mit dem Schöpfer voll entfaltet, in einer Welt gefangen, die sich unabhängig von
ihrem Existenzgrund begreift und die, da sie ihr Sein so komplett verfehlt, eine falsche
Ordnung errichtet, basierend auf einer Ontologie der Gewalt (II).96 Milbank ist der festen
Überzeugung, dass die Marginalisierung der Theologie und das verfehlte Sein der Welt
verändert werden können (III). Diese Veränderung wird in einem geschichtlichen und
durch Menschen gewirkten Prozess vollzogen: Zunächst erfolgt die Subsumption Ame-
rikas,97 dann folgen die anderen Staaten und schließlich wird die gesamte Welt nach dem
Vorbild der wahren Kirche – der bisher einzigen wahren, d.h. auf Konsens beruhenden
Gemeinschaft – geordnet sein (IV und V).98 Der Konsens, die Übereinstimmung mit den
zentralen Werten des Christentums und das Anerkennen der fundamentalen Beziehung
zum Schöpfergott ist das Heilmittel für alles Übel. Sobald die sich bisher als unabhängig
verstehenden Wissenschaften zurück in den ihnen angestammten Platz in der Theologie
gekehrt sind, wird die Welt wieder eins – in Partizipation mit dem Schöpfer, auf der
Grundlage eines erneuerten sakramentalen Verständnisses (VI).99

Alle Charakteristika des gnostischen Denkens lassen sich somit bei John Milbank
nachweisen. Zudem geht er, gemäß der Symbolik des Joachim von Flora, von einem
dreistufigen Geschichtsprozess aus. »Once, there was no ›secular‹«,100 die Welt war eine
Einheit in Partizipation mit Gott. Doch diese erste Phase, das Zeitalter der Harmonie,
wurde durch den Sündenfall der europäischen Geistesgeschichte, durch Johannes von
Duns Scotus, zerstört. Seine Trennung von Ontologie und Theologie leitete einen Ver-
fallsprozess – und damit ein zweites Zeitalter – ein, der bis zum heutigen Tag andauert
und sich gegenwärtig in der Implosion des Säkularen in seiner ganzen destruktiven Po-
tenz zeigt.101 Ein Drittes Reich ist die von Milbank anvisierte Zukunft der erneuerten
Partizipation auf sakramentaler Grundlage. Um diese Zukunft zu erreichen, legt er ein
ausgesprochen prophetisches Selbstverständnis an den Tag, wodurch er mit der Führer-
oder Vorläufergestalt der joachitischen Symbolik identifiziert werden kann. Das pro-
phetische Selbstverständnis artikuliert sich besonders in der Widmung, die Milbank sei-
nem Erstlingswerk voranstellt. Er schreibt für »the Remnant of ›Christendom‹«,102 eine
Formulierung, die sicherlich nicht zufällig an Jesajas Rede vom heiligen Rest erinnert.
Jesaja versucht, der von Gott gegebenen Aufgabe nachzukommen und das Volk aufzu-
rütteln, damit es nach dem Strafgericht Gottes zu Gott umkehrt und wiederhergestellt
werden kann. Auch Radical Orthodoxy versteht sich als »a task«,103 eine Aufgabe, die
getan werden muss. Dazu müssen die Menschen aufgerüttelt werden – aufgerüttelt durch

96 Vgl. Milbank, ebd., S. 4.
97 Vgl. Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 231.
98 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 402.
99 Vgl. Milbank / Ward / Pickstock, Introduction, aaO. (FN 13), S. 3 und Milbank, Liberality

versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 235.
100 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 9.
101 Vgl. Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 23 und Vgl. Milbank / Ward /

Pickstock, Introduction, aaO. (FN 13), S. 4.
102 Milbank, Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), passim
103 Vgl. Pickstock, Radical Orthodoxy and the Mediations of Time, aaO. (FN 7), S. 63.

47 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 47

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


die düsteren Bilder von der neoliberalen Katastrophe, von der Implosion des Säkularen,
vom totalen Zerfall der bisherigen Hierarchien. Das Ziel ist, dass die Menschen zurück-
kehren zur Theologie und wieder die Einheit mit dem Schöpfer anstreben. John Milbank
erkannte schon früh den säkularen Verfall, weshalb er sich auch als erster aufgemacht
hat, der Welt ihren Weg zur Überwindung allen Übels zu predigen.104 Ob er ferner der
Begründer des Zeitalters der wieder gewonnenen Partizipation mit Gott sein wird, kann
nur die Zukunft zeigen. Durch seine Erkenntnis des Grundes allen Übels muss er zu-
mindest als Vorläufer des Dritten Reiches betrachtet werden. Neben den sechs Voege-
lin’schen Merkmalen findet sich somit auch die Symbolik des Joachim von Flora in den
Milbank’schen Gedanken wieder.

Es stellt sich nun jedoch die Frage, ob man Milbank, der ja offensichtlich einen Tran-
szendenzbezug herstellt, Immanentismus vorwerfen kann. Ist es überhaupt möglich, dass
er eine weltimmanente Seinsordnung etablieren möchte, wo er doch seine ganze Energie
in die Erneuerung der Partizipation Gottes mit der Welt steckt?

Zu Beginn seiner Ausführungen über die altera civitas macht Milbank noch deutlich,
dass diese sich »on pilgrimage through this temporary world« befindet.105 Im Anschluss
an Augustinus beschreibt er das auf diese Pilgerschaft folgende Eschaton als Vision des
Friedens. In der himmlischen Stadt, dem himmlischen Jerusalem, leben die Engel und
Heiligen eine besondere Form der Tugend, indem sie sich einem Zustand der »self-for-
getting conviviality« hingeben.106 Dieser himmlische Status war für die Schöpfung eben-
so intendiert, wurde jedoch durch den Sündenfall Adams zerstört. »But God and the
heavenly Jerusalem […] reach down in compassion for the salvation of the world«.107

Doch ungeachtet dieser heilvollen Zuwendung kann die volle Gerechtigkeit der civitas
Dei nur im Eschaton erreicht werden, während auf Erden lediglich eine teilweise Ver-
wirklichung möglich ist. Diese Darstellung und Betonung der eschatologischen Diffe-
renz spricht gegen eine Immanentisierung, verbleibt das Weltliche dadurch doch immer
als das Vorläufige, als das noch nicht Vollendete.

Doch der Milbank’sche Textbefund ist nicht so eindeutig, da er nämlich in seinen
Überlegungen zu einem Punkt vordringt, an dem die eschatologische Differenz in Ver-
gessenheit gerät und Erlösung nicht mehr von Gott, sondern vom Menschen bewirkt
wird. Zunächst schließt sich Milbank Augustinus in der Ansicht an, dass es, so lange die
Zeit besteht, Sünde in der Welt geben wird. Die Sünde bedarf der Regelung durch welt-
liche Herrschaft, die einen Ausgleich zwischen den egoistischen Willen herstellt und so
einen weltlichen Frieden garantiert, der jedoch hinter dem wahren, göttlichen Frieden
zurückbleibt.108 Demgegenüber stellt die Kirche eine »entire harmony amongst its mem-
bers« dar, worin »salvation, the restoration of being, consists«.109 Die Kirche soll jedoch

104 Milbank, The Programme of Radical Orthodoxy, aaO. (FN 20), S. 41 f.
105 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 380.
106 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 391.
107 Milbank, ebd.,
108 Vgl. Milbank, ebd., S. 401 f.
109 Milbank, ebd., S. 402.

48 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 48

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


nicht als bloßes Gegenbild zum Staat fungieren, sondern diesen sukzessive ersetzen.110

Da Radical Orthodoxy es als genuine Aufgabe begreift, eben diese Ausweitung der
kirchlichen Sphäre zu bewirken, wollen sie so dazu beitragen, den Raum des Heils zu
erweitern. Sollte die Welt jedoch von der Kirche subsumiert worden sein, sollte überall
der absolute Konsens und die vollendete Harmonie herrschen, dann würde es keine
Sünde mehr geben – denn Sünde bedarf der weltlichen Regierung, sie muss durch
»worldly dominium«111verwaltet werden. Die Expansion der kirchlichen Sphäre bedeu-
tet daher schlussendlich eine Überwindung aller Sünde und damit die vollkommene
Wiederherstellung des Seins, sie bedeutet das Bewirken des Heils. Nun reklamieren die
Vertreter der radikalen Orthodoxie diese Aufgabe, deren Ziel – wie gerade nachgewiesen
wurde – die Herstellung des Heils ist, für sich. Es ist aber die Aufgabe, die originär nur
einem zukommen könnte, nämlich Gott. Das Heil ist eine eschatologische Wirklichkeit,
es kann auf dieser Welt nicht erzielt werden. Doch genau darauf zielt Radical Orthodoxy!
Die Radikalorthodoxen setzen sich selbst an die Stelle Gottes und glauben, sie könnten
sein Erlösungswerk auf Erden vollenden. Durch diese Sicht rutscht Milbank von einem
orthodoxen Verständnis der eschatologischen Differenz in einen heterodoxen Imma-
nentismus ab.

Damit das Heil bewirkt werden kann, muss Milbank eine Anthropologie voraussetzen,
die etliche Aspekte des Menschseins vernachlässigt. So basiert sein Menschenbild we-
sentlich auf der Güte des Menschen, wodurch egoistische und neidische Faktoren voll-
kommen ausgeblendet werden können.112 Nur das Verleugnen des menschlichen Ego-
ismus macht eine sozial-partizipative Wirklichkeit möglich, in der der Einzelne seinen
Platz im Gesamten einnimmt und nur eine legitime, das heißt mit der Freiheit des Ge-
samten übereinstimmende, Freiheit auslebt. Nähme man hingegen einen egoistischen
Menschen an, dann wäre eine solche Weltsicht unmöglich, würde sich dieser Mensch
doch bestimmt nicht dem großen Ganzen unterordnen. Vielmehr würde er versuchen,
soziale Bindungen zu seinen Gunsten zu manipulieren und sie so zerstören.

Damit sind auch die letzten Aspekte der Charakterisierung der Gnosis durch Voegelin
bei John Milbank aufgezeigt worden. Milbanks Denken folgt demnach einer gnostischen
Logik. Was bedeutet nun diese Feststellung für den politisch-theologischen Komplex?

IV. Zur Unterscheidung der Geister

1. Zusammenfassung: Eine christlich-totalitäre Variante der Polis

Fassen wir die bisherigen Ergebnisse zusammen, so lässt sich folgendes Bild zeichnen:
Mit John Milbank hat die vorangegangene Analyse einen Theologen in den Blickpunkt

gerückt, der den Anspruch artikuliert, die Religion sei Gestalter von Politik. Dieser An-

110 Vgl. Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 231.
111 Milbank, Theology and Social Theory, aaO. (FN 18), S. 402; Hervorhebung im Original.
112 Vgl. Milbank, Liberality versus Liberalism, aaO. (FN 40), S. 233. Dort heißt es, der Mensch

habe, so denn wirkliche, kreative Freiheit gewährleistet sei, lediglich »little interest in greed«.

49 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 49

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


spruch paart sich mit einem ausgeprägten Antiliberalismus, wie Milbanks Liberalismus-
kritik, die sich klassisch antiliberaler Argumente bedient, eindrucksvoll aufweist. Die
Diskussion des radikalorthodoxen, postliberalen Gegenmodells auf Grundlage des Vo-
egelin’schen Gnosiskonzepts offenbarte zudem, dass der Entwurf der altera civitas nur
vorgeblich auf das Unendliche zielt, tatsächlich jedoch auf weltimmanentes, selbstge-
wirktes Heil. Durch dieses Abgleiten in einen heterodoxen, mit christlichen Grundan-
sichten unvereinbaren Immanentismus ist es nicht möglich, die Milbank’schen Aussagen
mit einem Verweis auf den Transzendenzbezug zu relativieren. Daher muss mit aller
Deutlichkeit der absolute Gestaltungsanspruch der radikalen Orthodoxie zur Kenntnis
genommen werden: Zum einen stellt die Theologie die einzig nicht-nihilistische Per-
spektive bereit – eine säkulare Sphäre existiert einfach nicht –, zum anderen sucht die
altera civitas den ganzen Menschen zu erfassen und innere Erfüllung und dadurch Heil
zu erwirken.

Da Milbanks Denken einer gnostischen Logik folgt und da er einen absoluten Gestal-
tungsanspruch an den Tag legt, kommt man nicht umhin, seinem Antiliberalismus einen
totalitären Grundzug zu attestieren. In seinem Bestreben, eine nicht-nihilistische Ge-
genwelt zur selbstzerstörerischen, neoliberalen Postmoderne zu schaffen, entwickelt
Radical Orthodoxy eine christlich hergeleitete, totalitäre Variante der platonischen Polis.
Zu Gunsten eines absoluten Konsenses und gesellschaftstragender Homogenität wird
der Pluralismus ad acta gelegt; individualistisch verstandene Freiheit weicht zu Gunsten
einer identitären Freiheitskonzeption, in der die Freiheit des Teils und die Freiheit des
Ganzen zusammenfallen. In dieser Gegenwelt herrscht die Tyrannei der Werte, der ethi-
sche Zwang des moralischen Grundkonsenses. Diesem kann man nicht entkommen,
droht als Alternative lediglich das Nichts des Nihilismus.

2. Die dunkle Seite der Moderne oder des Monotheismus?

Mit einem derartigen gelagerten Konzept steht Radical Orthodoxy jedoch nicht alleine
dar. Auf islamischer Seite begegnet mit Sayyid Qutb ein strukturanaloges Phänomen,
wenngleich Qutbs Thesen eine höhere soziale Mobilisierungsfähigkeit aufweisen, als dies
derzeit bei Milbank der Fall ist. Eine entsprechende Analyse hat hier bereits gezeigt, dass
sich Qutbs Transzendenzbezug als rein immanent erweist, indem die Trennung zwischen
Mensch und Allah dadurch aufgehoben wird, dass der Mensch sich als Stellvertreter
Gottes auf Erden die göttliche Aufgabe des Kampfes gegen das Böse anmaßt.113 Doch
mit Aufhebung des Transzendenzbezugs wird aus der Religion Ideologie.114 Das Denken
Sayyid Qutbs und John Milbanks ist demnach von einer Logik bestimmt, die es nicht

113 Man beachte hier die auffällige Parallele zu John Milbank, der ja ebenfalls eine originär gött-
liche Aufgabe, das Bewirken des Heils und die Überwindung der Sünde, für sich reklamiert.

114 Vgl. Hendrik Hansen, »Ein Strukturvergleich von Sayyid Qutbs Islamismus mit Marxismus
und Nationalsozialismus« in: Matthias Hildebrandt / Manfred Brocker (Hg.), Unfriedliche
Religionen? Das politische Gewalt- und Konfliktpotential von Religionen, Wiesbaden 2005,
S. 67-93, besonders S. 77 f.

50 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 50

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


rechtfertigt, sie als genuin religiöse Erscheinungen zu werten und als homo religiosus zu
bezeichnen. Sie sind treffender als homo politicus zu bestimmen.

Auch wenn es vor diesem Hintergrund nicht möglich ist, John Milbank durch Verweis
auf seine religiösen Grundlagen als antimodern zu charakterisieren, so scheint jedoch
seine gnostisch-totalitäre Gesinnung genau dies zu ermöglichen. Schließlich ist die Mo-
derne durch die Ideale der Französischen Revolution gekennzeichnet – allen voran durch
das Freiheitsideal, das einen gesellschaftlichen Pluralismus bedingt. Ein identitäres Ge-
meinwesen wie das Milbank’sche kann daher ja nur antimodern sein, ein arachischer
Reflex in unserer aufgeklärten Vernünftigkeit, genau wie auch die Wiederkehr der Göt-
ter. Das es sich jedoch anders verhält, und dass das politische Wesen John Milbanks
näherhin als typisch modern erfasst werden kann, offenbart der Ansatz des israelischen
Soziologen Shmuel Noah Eisenstadt. Eisenstadt beschäftigt sich mit gegenwärtigen fun-
damentalistischen Phänomenen und deutet sie als aus den gleichen Wurzeln wie das mo-
derne politische Programm hervorgehend, nämlich aus »den heterodoxen gnostischen
Traditionen des mittelalterlichen Europas«.115 Da Eisenstadt diese Beobachtung im An-
schluss an Eric Voegelin formuliert und da John Milbank sich im Zuge der bisherigen
Analyse sowohl als gnostisch als auch als heterodox erwiesen hat, scheint eine Betrach-
tung Milbanks aus dem Eisenstadt’schen Blickwinkel günstig.

Eisenstadt betont sowohl gegen Fukuyamas Rede vom Ende der Geschichte und des-
sen Vorstellung einer homogen-liberalen Welt als auch gegen Huntingtons These vom
Kampf der Kulturen, der aus einem Zusammenprall des modernen Westens mit antimo-
dernen, antiwestlichen Kulturkreisen erwächst, die Vielfalt der Moderne.116 »[I]n der
gegenwärtigen Welt [lässt sich; M.K.] die gewiß nicht immer friedliche, oft in der Tat
konflikthafte Entwicklung mehrerer Arten der Moderne beobachten«.117 In den gegen-
wärtigen, fundamentalistischen Bewegungen erkennt Eisenstadt die grundlegende Span-
nung des kulturellen und politischen Programms der Moderne wieder, besonders in Be-
zug auf pluralistische und totalistische sowie auf utopische und pragmatische Tenden-
zen.118 Dem pluralistischen und eher pragmatischen liberalen Mainstream entgegenge-
setzt kennzeichnet den Fundamentalismus »die Aneignung der Formen, speziell der ja-
kobinischen, totalistischen Komponenten der politischen Programme der Moderne, […]
Seite an Seite mit einer antimodernen Ideologie«.119 Die fundamentalistischen Bewegun-

115 Shmuel Noah Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist 2000, S. 22. Vgl. ebenfalls:
ders., Die Antinomien der Moderne. Die jakobinischen Grundzüge der Moderne und des
Fundamentalismus. Heterodoxien, Utopismus und Jakobinismus in der Konstruktion funda-
mentalistischer Bewegungen (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1188), Frankfurt a. M.
1998, S. 43ff.

116 Vgl. Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne, aaO. (Fn 115), S. 9-15. Vgl. auch: ders., »The Re-
surgence of Religious Movements in Processes of Globalisation – Beyond End of History or
Clash of Civilisations« in: International Journal on Multicultural Societies 1 (2000), S. 4-15,
hier S. 4 f.

117 Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne, aaO. (Fn 115), S. 10.
118 Vgl. Eisenstadt, The Resurgence of Religious Movements in Processes of Globalisation, aaO.

(FN 116), S. 8.
119 Eisenstadt, Die Antinomien der Moderne, aaO. (FN 115), S. 78.

51 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 51

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


gen »tragen den Keim eines sehr intensiven und virulenten Jakobinismus in sich«,120 wo-
bei »[d]as Hauptkennzeichen ihrer ›Reaktion‹ auf die Moderne […] ihre totalistische
Konstruktion einer geschlossenen utopisch-konfessionellen Vision und deren Legitima-
tion in Begriffen einer ideologisierten Tradition« ist.121 Daher lässt sich für Eisenstadt
resümieren, dass fundamentalistische Bewegungen zwar auf den ersten Blick neu wirken,
dass aber »these new movements have not gone beyond the basic problématique of mo-
dernity […] Thus all these developments and trends constitute aspects of the continual
reinterpretation and reconstruction of the cultural programme of modernity; of the con-
struction of multiple modernities and of multiple interpretations of modernity, of at-
tempts by various groups and movements to reappropriate modernity and redefine the
discourse of modernity in their own new terms«.122 Der Fundamentalismus ist demnach
nicht als ein neues Phänomen zu werten, sondern er repräsentiert die dunkle Seite der
Moderne in all ihren barbarischen und gewalttätigen Zügen.123

Es fällt angesichts der Ausführungen Eisenstadts leicht, in John Milbank ein Kind der
janusköpfigen Moderne zu erkennen. Denn auch bei Milbank findet sich die von Eisen-
stadt herausgearbeitete, eigentümliche Grundspannung der fundamentalistischen Bewe-
gungen: Auf der einen Seite weist Milbank eine zutiefst antiliberale und damit automa-
tisch antimoderne Ideologie auf, die sich in Opposition zu zentralen Errungenschaften
der Aufklärung, wie etwa der Autonomie der menschlichen Vernunft, aufstellt. Auf der
anderen Seite sieht es Radical Orthodoxy allerdings als ihr genuines Bestreben an, die
Moderne durch eine alternative Version ihrer selbst zu retten. Die altera civitas stellt diese
modifizierte Moderne dar und offenbart, dass Milbank sich einer totalitären Konzeption
bedienen möchte, um die Rettung der Moderne zu vollziehen. Dieser totalitäre Zug seines
Denkens offenbart seine jakobinisch-totalistische Ausrichtung ebenso wie die Vorstel-
lung, dass nur ein radikal-revolutionärer Umsturz die Welt retten kann. Somit erweist
Milbank sich im Sinne Eisenstadts als moderner Denker.

3. Für die Einlösung der modernen Versprechen

Folgt man dieser Einschätzung, ergeben sich weitreichende Konsequenzen für die ge-
genwärtige Debatte um die Beziehung von Politik und Religion. Denn wenn man die
radikale Orthodoxie als genuin moderne Erscheinung begreift und mit Eisenstadt zudem
davon ausgeht, dass die Moderne und ihre Versprechen von Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit verschieden interpretierbar sind,124 dann ist einzusehen, dass den politi-

120 Eisenstadt, ebd., S. 80.
121 Eisenstadt, ebd., S. 84.
122 Eisenstadt, The Resurgence of Religious Movements in Processes of Globalisation, aaO. (FN

116), S. 9; Hervorhebung im Original.
123 Vgl. Eisenstadt, The Resurgence of Religious Movements in Processes of Globalisation, aaO.

(FN 116), S. 12.
124 Vgl. Eisenstadt, ebd., S. 11.

52 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 52

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


sierten Religionen,125 die heute auf die politische Bühne drängen, wohl nicht durch eine
Neubestimmung des Verhältnisses von Politik und Religion beizukommen ist.126 Viel-
mehr scheint es überdacht zu gehören, wie eine für die gesamte Moderne akzeptable
Interpretation der modernen Versprechen gefunden werden kann.

Zusammenfassung

Nach dem Zusammenbruch des Sozialismus hat sich das antiliberale Denken neue Bünd-
nispartner gesucht und in der Religion gefunden. Anders als gemeinhin wahrgenommen
zeigt sich jedoch nicht nur der Islam für antiliberale Visionen anfällig, sondern auch das
Christentum. Unter dem Namen ›Radical Orthodoxy‹ hat sich eine Gruppe von Theo-
logen zusammengefunden, die das Verständnis zurückgewinnen möchten, dass alles sa-
kramental ist, da die primär säkulare Gesellschaft ansonsten in der neoliberalen Kata-
strophe zu Grunde gehen wird. Der vorliegende Beitrag stellt das grundlegende Gedan-
kengebäude Radical Orthodoxys vor und ordnet die Liberalismuskritik des prominen-
testen Vertreters, John Milbank, sowie dessen postliberales Gegenmodell in dieses
Grundanliegen ein. Daran anschließend wird anhand der Gnosiskonzeption Eric Voe-
gelins geprüft, ob Milbanks Denken lediglich einen dualistischen Zug aufweist oder sich
bei genauerer Betrachtung als gnostisch erweist. Die daraus gewonnene Charakterisie-
rung ermöglicht, weiterführende Überlegungen zum politisch-theologischen Komplex
anzustellen.

Summary

The collapse of socialism made anti-liberal thought to search for new allies, which led to
a liaison with the religions. Unlike the western public notices, it is not only Islam who
is prone to anti-liberalist ideas, but also Christianity. ›Radical Orthodoxy‹, a group of
Christian theologians, want to regain the understanding that everything is sacramental
because a primary secular society would be perished into the neo-liberal catastrophe.
This essay presents Radical Orthodoxy’s basic construct of ideas. Following, the critique
of liberalism and the post-liberal counter-concept of John Milbank, who is the leading
figure of Radical Orthodoxy, will be related to the basic ideas. Thereafter, the cocept of

125 Vgl. zu diesem Terminus: Juan Linz, »Der religiöse Gebrauch der Politik und/oder der po-
litische Gebrauch der Religion. Ersatz-Ideologie gegen Ersatz-Religion« in: Hans Maier
(Hg.), Totalitarismus und Politische Religionen. Konzepte des Diktaturvergleichs, Paderborn
u.a. 1996, S. 129-154.

126 Anders sehen dies: Ulrich Willems / Michael Minkenberg, »Politik und Religion im Übergang
– Tendenzen und Forschungsfragen am Beginn des 21. Jahrhunderts« in: Michael Minken-
berg / Ulrich Willems (Hg.), Politik und Religion (Politische Vierteljahresschrift. Sonderheft
33/2002), Wiesbaden 2003, S. 13-41. Minkenberg und Willems gehen davon aus, dass die ge-
genwärtigen fundamentalistischen Phänomene als religiöse Phänomene zu werten sind. Da-
her »wird die Erforschung des Verhältnisses von Religion und Politik künftig einen deutlich
größeren Platz einnehmen müssen«, als dies bisher der Fall war (Willems / Minkenberg, Po-
litik und Religion im Übergang, aaO. (FN 126), S. 33).

53 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 53

ZfP 57. Jg. 1/2010

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31


gnosis, developed by Eric Voegelin, shall disclose if Milbank’s thought is merely dualistic
or rather gnostic. This characterisation enables us to make continuative considerations
of the relation between politics and religion.

  
Marie-Christine Kajewski, John Milbank’s Radical Orthodoxy – On the dark side of
modernity or monotheism?

54 Marie-Christine Kajewski · Auf der dunklen Seite des Monotheismus oder der Moderne? 54

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder 

versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

Das Regierungssystem 
der Bundesrepublik Deutschland
Von Joachim Jens Hesse 

und Thomas Ellwein

10., vollständig neu bearbeitete Aufl age 

2010, ca. 600 S., brosch., 

mit CD-ROM, ca. 69,– €, 

ISBN 978-3-8329-5089-7

Erscheint ca. Mai 2010

Das „Regierungssystem“ gilt seit Jahr-

zehnten als das Standardlehrbuch zum 

politischen System der Bundesrepublik 

Deutschland. Konzipiert als anspruchs-

volle Einführung, vereinigt es die Vorzüge 

eines Handbuchs mit denen eines Nach-

schlagewerks. Das Buch erlaubt einen 

umfassenden Einblick in den politischen 

Prozess, nicht nur auf nationalstaatlicher, 

sondern auch auf europäischer Ebene.

Das Standardwerk 
in Neuauflage.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 12:49:11. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-1-31

