
Nahaufnahme: Zur Systematik des Absurden

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

Ingolf Dalferth

Abstract
The absurd manifests itself in the contradiction between our quest for meaning, intelligibility 
and comprehensibility and the constant failure to find a definite solution. The paper examines 
the logic, the comedy, and the tragedy of the absurd, which throws people back on their own 
narratives in their search for meaning and at the same time proves them to be inadequate and 
aporetic. The world is more than we understand, and the meaning we give it is always insufficient, 
inadequate, and doomed to failure. Appealing to God does nothing to change this. God does not 
make the meaningless meaningful but enables us to live with the meaningless and to be content 
with the islands of meaning in the sea of meaninglessness that we build in order to be able to live, 
but which always remain precarious because we cannot guarantee them. We must always do what 
we can do. But we must be aware that it will not be enough and that we will not be spared having 
to live with meaningless and absurd experiences. This requires courage, humor, and trust in God, 
which thrives on prayer. It is not us and our search for meaning that has the last word, but God.
Key-Words
Comedy, Tragedy, Logic of the Absurd, Meaninglessness, Humor, God, Creation, World

1. Die Komik des Absurden

Wir leben in einer Zeit wohlfeiler Apokalypsen. Landauf und landab wer­
den Zukunftsszenarien beschworen, die niemand erleben will. Ein Zeichen 
unserer Zeit? Nein, nicht wirklich. Derartige Einstellungen begleiten die 
Menschheit seit langem, vielleicht schon immer. Vor 230 Jahren gab ihnen 
Kant in seiner Schrift „Das Ende aller Dinge“ (1794) beredten Ausdruck. 
Nachdrücklich wendet er sich gegen die verbreitete Klage, die Welt sei doch 
völlig „zwecklos“ und nirgendwo in ihr lasse sich eine „vernünftige Absicht“ 
erkennen. Ohne „die Anlage zum Guten in der menschlichen Natur einiger 
Aufmerksamkeit zu würdigen“, hätten „sich dünkende Weise (oder Philoso­
phen) [...] unsere Erdenwelt“ als ein Wirtshaus, ein Zuchthaus, ein Tollhaus, 
oder eine Kloake beschrieben.

Zu allen Zeiten haben sich dünkende Weise (oder Philosophen), ohne 
die Anlage zum Guten in der menschlichen Natur einiger Aufmerksam­
keit zu würdigen, sich in widrigen, zum Theil ekelhaften Gleichnissen 
erschöpft, um unsere Erdenwelt, den Aufenthalt für Menschen, Recht 
verächtlich vorzustellen: 1) Als ein Wirthshaus (Karavanserai), wie jener 

97

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Derwisch sie ansieht: wo jeder auf seiner Lebensreise Einkehrende ge­
faßt sein muß, von einem folgenden bald verdrängt zu werden. 2) Als 
ein Zuchthaus, welcher Meinung die brahmanischen, tibetanischen und 
andre Weisen des Orients (auch sogar Plato) zugethan sind: ein Ort 
der Züchtigung und Reinigung gefallner, aus dem Himmel verstoßner 
Geister, jetzt menschlicher oder Thier=Seelen. 3) Als ein Tollhaus: wo 
nicht allein Jeder für sich seine eignen Absichten vernichtet, sondern 
Einer dem Andern alles erdenkliche Herzeleid zufügt und obenein die 
Geschicklichkeit und Macht das thun zu können für die größte Ehre hält. 
Endlich 4) als ein Kloak, wo aller Unrath aus andern Welten hingebannt 
worden. Der letztere Einfall ist auf gewisse Art originell und einem persi­
schen Witzling zu verdanken, der das Paradies, den Aufenthalt des ersten 
Menschenpaars, in den Himmel versetzte, in welchem Garten Bäume 
genug, mit herrlichen Früchten reichlich versehen, anzutreffen waren, 
deren Überschuß nach ihrem Genuß sich durch unmerkliche Ausdüns­
tung verlor; einen einzigen Baum mitten im Garten ausgenommen, der 
zwar eine reizende, aber solche Frucht trug, die sich nicht ausschwitzen 
ließ. Da unsre ersten Eltern sich nun gelüsten ließen, ungeachtet des 
Verbots dennoch davon zu kosten: so war, damit sie den Himmel nicht 
beschmutzten, kein andrer Rath, als daß einer der Engel ihnen die Erde 
in weiter Ferne zeigte mit den Worten: „Das ist der Abtritt für das ganze 
Universum,“ sie sodann dahinführte, um das Benöthigte zu verrichten, 
und darauf mit Hinterlassung derselben zum Himmel zurückflog. Davon 
sei nun das menschliche Geschlecht auf Erden entsprungen (Kant 1794: 
AA VIII, 331).

Die Erde ein Wirtshaus, ein Zuchthaus, ein Tollhaus, oder eine Kloake, 
und wir alle Kloakensprösslinge? Ist das ernst zu nehmen? Die drastischen 
Zuspitzungen klingen widersinnig, überzogen, absurd, weil sie von der Er­
de, verstanden als der Aufenthaltsort der Menschen, in „Gleichnissen“ aus 
der menschlichen Lebenswelt reden, die gänzlich unangemessen zu sein 
scheinen. Man muss lachen – nicht, weil es um etwas Lächerliches geht, 
sondern weil einen die Inkongruenz zwischen dem Gewicht des Themas 
und der Abwegigkeit, so von ihm zu reden, zum Lachen bringt. Nicht das 
Thema ist absurd, sondern wie davon geredet wird.

Thom Hamer hat das als die Strategie eines Absurdismus analysiert, 
„which revolves around a post-ironic oscillation between humor and 
earnestness“ (2020: 9). „Absurdismus ist eine Philosophie, welche besagt, 
dass die Anstrengungen der Menschheit einen Sinn im Universum zu fin­

Ingolf Dalferth

98

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den unweigerlich fehlschlagen müssen (und daher absurd sind), da kein 
solcher Sinn existiert, zumindest in Bezug auf die Menschheit“ (Surhone 
et al. 2010).1 Hamer zufolge geht es im Absurdismus nicht darum, etwas 
Ernstes durch witzige Darstellung lächerlich zu machen, ihm also seinen 
Ernst zu nehmen. Im Gegenteil, der Humor soll die Absurdität des Phä­
nomens heraustreiben – es also gerade darin ernst nehmen, dass es uns 
mit dem nicht aufzulösenden Widerspruch (insurmountable contradiction) 
konfrontiert „between one’s ceaseless striving and the absence of an ultima­
te resolution“ (Hamer 2020: 9): Wir müssen die Sache ernst nehmen, also 
versuchen, ihr einen Sinn abzugewinnen. Aber gerade das gelingt nicht – 
und statt zu verzweifeln, versuchen wir unser Versagen wegzulachen, indem 
wir das Streben nach Sinn ironisch ins Leere laufen lassen, uns also davon 
distanzieren.

Doch wir bleiben ja betroffen, auch wenn wir so tun, als wären wir 
es nicht. Hamer unterscheidet deshalb zwischen einem „Humoristic Ab­
surdism“ und einem „Metamodern Absurdism“. Der Erste „portrays as 
frivolous what is earnest, thereby renouncing the gravity of the desire 
for ultimate resolution, which is fundamental to the notion of the Ab­
surd“ (Hamer 2020: 9). Der Zweite dagegen stellt nicht den Ernst des 
thematisierten Phänomens in Frage, sondern oszilliert zwischen „ironic 
detachment“ und „sincere engagement“ (vgl. Hamer 2020: 9).2 Es geht um 
etwas für uns entscheidend Wichtiges, aber wir können es nicht sinnvoll 
fassen und flüchten uns in die Distanzierung des Humors. Es ist ein La­
chen, das die Sache nicht lächerlich macht, sondern einem im Hals stecken 
bleibt, weil es den Ernst der Lage nicht leugnen kann.

Kants „Gleichnisse unserer Erdenwelt“ belegen diese Strategie. Lebens­
weltlich reden wir von uns und unserer Welt stets so, wie wir uns und sie 
individuell erleben und gemeinsam erfahren. Es geht in diesen Gleichnis­
sen nicht primär um das, von dem man redet, sondern vor allem um die, 
die davon reden. Wir sind das Problem, nicht das, wovon wir reden. Wer 
auf etwas Absurdes mit Humor reagiert, zieht sich selbst die Maske vom 
Gesicht. Man ist betroffen, und zeigt es gerade dadurch, dass man so tut, als 
wäre man es nicht.

1 Vgl. Pölzler 2014; Malkus 2021.
2 Thom Hamer zitiert James MacDowells Definition des Metamodernismus (https://tho

mhamer.wordpress.com/2021/01/22/a-critique-of-humoristic-absurdism-chapter-5-2
-metamodern-absurdism-what-is-metamodern-absurdism/).

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

99

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://thomhamer.wordpress.com/2021/01/22/a-critique-of-humoristic-absurdism-chapter-5-2-metamodern-absurdism-what-is-metamodern-absurdism
https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://thomhamer.wordpress.com/2021/01/22/a-critique-of-humoristic-absurdism-chapter-5-2-metamodern-absurdism-what-is-metamodern-absurdism


2. Die Logik des Absurden

Genau das kennzeichnet die Logik des Absurden. „Die menschliche Exis­
tenz,“ so fasst Thomas Pölzer die von Camus im „Mythos des Sisyphos“ 
entwickelte „Logik des Absurden“ zusammen, ist „geprägt durch ein Span­
nungsverhältnis zwischen unserem Streben nach Sinn und einer dieses 
Streben fortwährend enttäuschenden Welt“ (2016: 59). Zwei Momente sind 
hier entscheidend: das Streben nach Sinn und dessen Enttäuschung.

Sinn gibt es nur dort, wo etwas so und nicht anders ist, obwohl es auch 
anders sein könnte, wo also die Möglichkeit des Andersseins besteht. Was 
immer so ist, wie es ist, und nicht anders sein könnte, hat keinen Sinn. Sinn 
baut sich über Alternativen und Differenzen auf, und wo es keine Differen­
zen gibt, gibt es auch keinen Sinn. Handeln und Reden lebt von solchen 
Differenzen, und deshalb haben Handeln und Reden einen Sinn, der sich 
verstehen lässt. Ereignisse dagegen sind, was sie sind. Es könnte sie nicht 
geben, aber sie können nicht anders sein, sondern an ihrer Stelle könnte 
allenfalls ein anderes Ereignis sein. Handlungen und Aussagen kann man 
wiederholen, Ereignisse nicht. Sie lassen sich nur durch andere Ereignisse 
ersetzen oder fortsetzen.

Das menschliche Leben besteht aus beidem, aus Handlungen und Ereig­
nissen, die uns als Widerfahrnisse betreffen und in deren Zusammenhänge 
wir eingebettet sind. Es gibt daher Vorgänge, die Sinn haben und sich 
verstehen lassen, und Vorgänge, die nicht verstanden werden können, weil 
sie keinen Sinn haben oder Sinn zerstören, also sinnlos, unsinnig oder 
widersinnig sind. Doch während es im Leben sowohl Verstehbares als 
auch nicht Verstehbares gibt, ist das Leben insgesamt kein verstehbarer 
Handlungszusammenhang, sondern ein Ereignis im Universum.3 Deshalb 
muss man unterscheiden: Aus sinnvollen Handlungen im Leben kann man 
nicht auf einen Sinn des Lebens insgesamt schließen. Sinninseln im Leben 
lassen sich nicht auf das ganze Leben ausweiten. Im Leben gibt es Sinn 
und Nichtsinn, aber das Leben insgesamt hat keinen Sinn. Es ist nicht 
durchgehend sinnvoll, weil es Handlungen mit Sinn und Ereignisse ohne 
Sinn einschließt. Und es hat insgesamt keinen Sinn, weil es ein komplexes 
kontingentes Ereignis, aber keine Handlung ist.

Sinn, Sinnstreben und Sinnenttäuschung sind Lebensphänomene, die es 
nicht ohne uns, sondern nur durch uns, mit uns und für uns gibt. Wer 

3 Anders augustinische Tradition, die alles als Handlung verstehet – als Handlung von 
Geschöpfen oder als Handlung des Schöpfers.

Ingolf Dalferth

100

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Welt absurd nennt, spricht deshalb immer auch von sich bzw. von 
denen, die sie für absurd halten, weil sie ihr Sinnstreben ständig enttäuscht. 
Ohne uns hat die Welt keinen Sinn, wir dagegen streben nach Sinn, um 
uns im Leben orientieren und situationsgerecht verhalten zu können. Das 
Spannungsverhältnis, das Camus unter dem Stichwort des Absurden the­
matisiert, prägt also nicht die Welt, sondern die menschliche Existenz in 
der Welt. Nicht die Welt ist absurd, sondern unsere Existenz in der Welt.

Anders gesagt: Der Satz „x ist absurd“ ist kein Sachurteil, sondern ein 
Urteil der Urteilenden über sich selbst und ihre Einstellung zum Leben in 
der Welt. Die korrekte Form dieses Urteils ist deshalb nicht „x ist absurd“, 
sondern „Ich halte bzw. wir halten x für absurd“. Geurteilt wird nicht über 
x, sondern darüber, wie x sich den Urteilenden darstellt, und dieses Urteil 
wird nicht in der Perspektive der dritten, sondern der ersten Person gefällt. 
Grammatikalisch wird zwar in der dritten Person gesprochen („Das ist 
absurd“), aber logisch und rhetorisch spricht die erste Person („Ich halte 
bzw. wir halten das für absurd“). Die Pointe solcher Aussagen ist nicht, dass 
etwas absurd ist, sondern dass es für mich bzw. für uns so ist.

3. Philosophie und Theologie

Das ist die logische Tiefenstruktur vieler, wenn nicht aller philosophischen 
Aussagen. Sie reden nicht nur über etwas bzw. denken über etwas nach, 
sondern sie entfalten ein Involviertsein der Sprechenden bzw. Denkenden 
in das, wovon sie sprechen und über das sie nachdenken. Philosophische 
Anthropologie ist deshalb keine wissenschaftliche Theorie des Menschen, 
wie lebenswissenschaftliche Anthropologien biologischer, ethnologischer 
oder sozialwissenschaftlicher Provenienz, und philosophische Kosmologie 
ist keine faktenbasierte Theorie des Universums wie die wissenschaftliche 
Kosmologie. Sie spricht, wie Kant, anthropozentrisch von der „Erdenwelt“ 
als dem “Aufenthaltsort der Menschen“ und entfaltet unsere erfahrungsge­
tränkte Sicht der Welt bzw. des Menschen aus der Perspektive der Lebens­
welt, in der zwischen unserer Erfahrung, und dem, was wir erfahren, nicht 
streng unterschieden wird. Die Lebenswelt ist so, wie sie erlebt wird, und 
wie sie erlebt wird, so wird in ihr gelebt. Das expliziert die Philosophie kri­
tisch, indem sie vor dem Hintergrund alternativer Möglichkeiten fragt, mit 
welchem Recht das geschieht, im Hinblick auf die Welt und im Hinblick auf 
die Menschen.

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

101

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anders die Theologie. Sie ist weder Erklärungswissenschaft noch religiö­
se Lebensweltphänomenologie, und ihre Bildsprache ist auch nicht nur 
eine rhetorische Variante der Begriffssprache des philosophische Weltdis­
kurses. Sie spricht von der Welt als Schöpfung, versteht sie also theozen­
trisch als Wirkfeld Gottes und nicht nur anthropozentrisch als Aufenthalts­
ort der Menschen. Zur Schöpfung gehören viele andere Geschöpfe, nicht 
nur die Menschen, und Menschen leben in der Schöpfung nur richtig, 
wenn sie sich als Geschöpfe unter Geschöpfen in der Gegenwart des 
Schöpfers verstehen und verhalten. Dass sie das nicht tun, also anthropo­
zentrisch die Schöpfung zu ihrem Aufenthaltsort, zu ihrer Welt, zum ihrem 
Wirkfeld verkürzen und verkehren, ist das Schöpfungsdrama, das die bibli­
sche Tradition erzählt und die theologische Schöpfungslehre entfaltet. Weil 
sie das aber eben unter Bedingung der Verkürzung der Schöpfung auf die 
Welt und ihre Anthropozentrik tut, ist sie selbst von dem betroffen, was 
sie entfaltet. Sie kann von der Welt als Schöpfung nicht deskriptiv im Wirk­
lichkeitsmodus des Seins, sondern nur normativ im Möglichkeitsmodus des 
Sollens reden: die Welt ist nicht Schöpfung, sondern sie soll das werden, 
was sie als Schöpfung sein kann und sein soll. Und das heißt vor allem, dass 
sie nicht zum Wirkfeld der Menschen verkürzt wird, mit allen Folgen, die 
uns derzeit in Atem halten, sondern dass sie als Wirkfeld Gottes ernst zu 
nehmen ist.

Die theologische Schöpfungslehre bietet daher keine Theorie der Welt, 
wie sie ist, und keine Sicht der Welt, wie sie von uns erfahren wird, sondern 
ein Bild der Welt und des menschlichen Lebens, wie sie sein könnten 
und sollten. Sie ist eine Erkundung normativer Möglichkeiten, die deutlich 
macht, wie verkürzt unser Weltverständnis ist, wenn wir uns nur von unse­
rem Erleben und Erfahren leiten lassen. Wir bleiben dann beim Wirklichen 
stehen und ignorieren das Mögliche, halten uns an das, was ist, aber achten 
nicht auf das, was sein könnte und sein sollte.

Diese Leerstellen füllen die Ideologien der Weltgeschichte, die aus den 
üblen Erfahrungen der Wirklichkeit – die Welt als Wirtshaus, Zuchthaus, 
Tollhaus, oder Kloake – die Gegenbilder einer Wunschwelt ableiten, in 
der nicht das gottgewollte Mögliche, sondern das menschlich Postulierte 
dominiert. Das Erwünschte tritt dann an die Stelle des Wirklichen, der 
Wunschtraum an die des Möglichen, das Wollen an die des Könnens und 
Sollens. Man entwirft ein Konstrukt der Welt, des Menschen, des Lebens 
als Gegenentwurf zur oft bitteren Erfahrungswirklichkeit, ohne nach den 
realen Möglichkeiten und existenziellen Bedingungen menschlicher Exis­
tenz in der Welt zu fragen. Das Wunschbild steht im Zentrum, nicht die 

Ingolf Dalferth

102

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kritische Frage nach den Bedingungen, Herausforderungen, Aufgaben und 
realen Möglichkeiten menschlicher Existenz in der Welt.

Doch ist das kein Scheingegensatz? Was man gerne hätte und sein wür­
de, mag ja etwas anderes sein als das, was man haben kann und werden 
sollte. Aber ist der Unterschied praktisch relevant? Möglich ist vieles, und 
nicht immer wird an der Wirklichkeit, die man überwinden will, unter­
schieden zwischen dem, was fragwürdig ist, und dem, was festzuhalten ist, 
wenn man nicht ins Irreale abdriften und den Boden unter den Füssen 
verlieren will. Wer die Wirklichkeit verändern will, muss zwischen dem, 
was abzubauen und zu vermeiden ist, und dem, was festzuhalten und fort­
zusetzen ist, zu unterscheiden lernen. Wer das nicht tut, ist ein weltfremder 
Träumer, auch wenn er das Beste für unsere Welt anstrebt.

4. Christliche Rede von der Schöpfung

Doch wie kann man zwischen idealistischen Wunschbildern und realisti­
schen Utopien, romantischem Traum und kritischer Hoffnung unterschei­
den? Wirklichkeitskritisch ist beides, aber auf gegenläufige Weise. Das ers­
te flüchtet vor der Realität der Erfahrungswelt in eine erwünschte und 
erträumte Gegenwelt. Das zweite versteht den gegenwärtigen Zustand der 
Welt nur als Durchgangspunkt auf dem langen Weg des Werdens zu dem, 
was sie als Schöpfung sein kann, sein soll und sein wird. Beides gibt es auch 
in der christlichen Tradition. Im ersten Sinn ist die Rede von Gottes Schöp­
fung eine vielleicht verständliche, aber haltlose Illusion, die der Ideologie­
kritik der sich aufgeklärt dünkenden Moderne nichts entgegenzusetzen hat. 
So von Schöpfung zu reden, ist Opium für das Volk, von dem sich die 
Menschen befreien müssen, wenn das Leben besser werden soll.

Im zweiten Sinn dagegen verweist christliche Schöpfungsrede auf den 
realen Hoffnungshorizont der Welt, der über alle gegenwärtige Wirklichkeit 
hinausweist. Das setzt voraus, dass Gott und Gottesgedanke nicht zusam­
menfallen, sondern real unterschieden sind. Von Gott ist deshalb im Modus 
der Wirklichkeit und nicht nur im Möglichkeitsmodus des Als Ob und 
Vielleicht zu reden. Gottes Wirklichkeit ist aber kein Moment oder Aspekt 
der Wirklichkeit der Welt, sondern diese verdankt ihre Möglichkeit der 
Wirklichkeit Gottes. Schöpfungsrede spricht daher notwendig von Gott 
und ist nicht nur eine semantische Alternative zum Weltdiskurs – wo die 
Philosophie Welt sagt, sagt die Theologie Schöpfung –, weil sich die Wirk­
lichkeit der Welt Gott verdankt, Gott als Gott aber in der Welt nicht in 

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

103

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erscheinung tritt. Schöpfungsrede kann es nur im Modus der Hoffnung 
geben, weil sie an der Wirklichkeit der Welt nicht nur scheitern kann, son­
dern ständig scheitert. Wer die Welt Schöpfung nennt, sagt immer mehr, 
als sich an dieser ausweisen lässt. Nicht die Sehnsucht nach einer besseren 
Welt motiviert solche Schöpfungsrede, sondern die Zuversicht auf Gottes 
Schöpfermacht.

Die Hoffnung auf Gott ist aber etwas anderes als Flucht vor der Wirk­
lichkeit. Sie ist keine Form des Eskapismus, sondern des Realismus. Die 
existenzielle Herausforderung ist nicht, werden zu können, was man will 
und sich wünscht, sondern zu werden, was man ist, auch wenn man 
noch nicht weiß, was es ist und sein wird. Realisten richten sich an der 
Wirklichkeit aus, nicht diese an sich. Zur Wirklichkeit gehört aber nicht 
nur das, was war und ist, sondern auch das vergangene Mögliche, das 
nicht mehr verfügbar ist, und das zukünftige Mögliche, das sich jetzt noch 
nicht absehen lässt. Und zur Wirklichkeit gehört Gott, der Schöpfer alles 
Möglichen, ohne den nichts wirklich und möglich sein könnte.

Wer auf Gott setzt, flüchtet sich daher nicht in einen Wunschtraum, 
sondern vertraut auf das unerschöpfliche Mehr der schöpferischen Liebe 
gegenüber allem Geschaffenen und künftigen Schaffen, ohne die es nichts 
Wirkliches und nichts Mögliches gibt. Nicht wer auf Gott setzt, lebt in einer 
Traumwelt, sondern wer meint, darauf verzichten zu können.

5. Reale Möglichkeit und Schöpfung

Weil sie von Gottes Wirklichkeit ausgeht, ist Theologie kein Fiktionsdis­
kurs, sondern eine normative Möglichkeitswissenschaft. Sie handelt nicht 
nur vom Möglichen, sondern vom real Möglichen, und nicht nur vom 
Wünschen, Möchten und Wollen, sondern vom Müssen, Können und Sol­
len. Real möglich ist aber nicht schon das, was sich an den jeweiligen 
Zustand der Welt anschließen lässt, ohne einen Widerspruch zu erzeugen, 
sondern von allem jeweils so Möglichen nur das, was mit Gottes Wesen 
und Willen vereinbar ist. Nur das ist nicht nur möglich (also prinzipiell 
oder hier und jetzt nicht unmöglich), sondern kann und soll geschaffen 
werden, ist also nicht nur ein possibile, sondern ein factibile, wie Thomas 
von Aquin sagte (vgl. ST I q. 25). Der Maßstab des real Möglichen ist 
der Wille des Schöpfers, nicht der Zustand der Schöpfung. Der Schöpfer 
aber ist die göttliche Wirklichkeit, ohne die nichts anderes möglich oder 
wirklich sein kann. Er bestimmt nicht nur, was sein kann, sondern was 

Ingolf Dalferth

104

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein soll. Die christliche Schöpfungstheologie entfaltet dementsprechend 
kein Wunschbild der Welt als Gegenentwurf zur realen Welt, sondern die 
eschatologische Utopie eines wirklich menschlichen Lebens in einer für alle 
Geschöpfe lebensfreundlichen Welt, die Gott verheißen hat. Die Welt soll 
nicht nur anders sein, als sie ist, sondern auch anders, als sie von sich aus 
werden kann oder von uns erträumt wird, nämlich so, dass der Schöpfer sie 
als gut beurteilen kann.

Theologie, die von Schöpfer, Schöpfung und Geschöpf spricht, sagt da­
mit immer mehr über die Welt und das Leben, als diese von sich aus zu 
sagen erlauben. Schöpfungsrede ist selbstinvolvierende Rede, sie bringt eine 
Einstellung zur Welt zum Ausdruck, die sich nicht an der Welt gewinnen 
lässt, sondern am Ort der Redenden bzw. Denkenden ihren Ankerpunkt 
hat. Nur wer sich selbst als Geschöpf versteht, kann auch die Welt als 
Schöpfung ansprechen, und man versteht sich nicht als Geschöpf, weil 
die Welt einem das aufdrängt, sondern weil Gott einem die Augen, den 
Verstand und das Herz dafür öffnet, dass man sich nicht sich selbst, ande­
ren oder anderem verdankt, sondern Gott. Nirgends in der Erfahrungswelt 
lässt sich der Schöpfer aufweisen oder zwischen Geschöpfen und Nicht-
Geschöpfen unterscheiden. Der Schöpfungsdiskurs aber spricht wesentlich 
vom Schöpfer und von Geschöpfen und ist nicht nur eine semantische 
Variante des Weltdiskurses. Im Weltdiskurs gibt es keine Geschöpfe, und 
der Schöpfungsdiskurs ist nicht nur eine semantische Variante des Weltdis­
kurses, sondern spricht von Gott. Gibt es überhaupt einen Grund, von 
Schöpfung zu reden, dann ist von allem, was nicht Gott ist, so zu reden, 
und der einzige gute Grund dafür ist, dass Gott es zu seiner Schöpfung 
macht, indem er sich als Schöpfer davon unterscheidet. Nicht die Welt 
erweist sich als Schöpfung, sondern der Schöpfer erweist sie so, indem er 
Menschen die Augen und die Herzen dafür öffnet, dass sie Geschöpfe sind. 
Schöpfungstheologie sagt damit stets mehr, als die Welt belegt. Sie spricht 
der Welt einen Sinn zu, den diese fortwährend enttäuscht, weil das, was ihr 
zugesprochen wird, sich an ihr nicht ausweisen lässt.

Theologische Rede von der Welt als Schöpfung trägt damit Züge des 
Absurden. Sie spricht vom Schöpfer, Schöpfung und Geschöpf unter den 
Bedingungen einer Welt, die sich nicht als Schöpfung kennt und sich dage­
gen sträubt, das zu sein. Das erzeugt einen Widerspruch zwischen dem, 
was gesagt wird, und dem, was erfahren wird, den die Theologie nicht 
auflösen kann. Für viele ist die Rede von Gott und Schöpfung daher nicht 
unterscheidbar vom Kindertraum des Osterhasen oder vom Spötterkult 

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

105

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Spaghettimonsters. Alles haltlose Mystifikationen ohne Anhalt an der 
Wirklichkeit.

Das gilt nicht nur für diejenigen, die – wie Kant sagt – „nach der Kano­
nik des Epikurs alles als leere Vernünftelei aus[]schlagen, was seine objekti­
ve Realität nicht durch augenscheinliche, in der Erfahrung aufzustellende 
Beispiele beglaubigen kann“ (1788: AA V, 120). Man muss kein engstirniger 
Empiriker sein, um theologische Gottes- und Schöpfungsrede für absurd zu 
halten. Wer auf Erfahrungsbelege besteht, kommt in Schwierigkeiten. Gott 
ist kein Erfahrungsdatum, und dass es keine Erfahrungsdaten gäbe ohne 
Gott, springt nicht in die Augen. Wer im Horizont der Welt denkt, wird 
immer nur auf Weltliches, aber nicht auf Gott oder Göttliches stoßen. Wer 
dagegen in der Orientierung an Gott lebt und denkt, wird überall Spuren 
Gottes in der Schöpfung finden. Unter Bedingungen der Welt auf Gott zu 
setzen, sieht wie Wunschdenken aus, unter Bedingungen der Schöpfung 
nicht auf den Schöpfer zu setzen dagegen wie Realitätsverweigerung. Wer 
Schöpfung sagt, sagt Schöpfer, und wer das nicht will oder kann, kann auch 
nicht ernsthaft von Schöpfung reden.

Zur Logik des Absurden gehört daher stets eine Hintergrundontologie. 
Sie zeigt sich an dem, was man für absurd erklärt. Womit die einen rech­
nen, damit können die anderen nichts anfangen. Entsprechend gegenläufig 
wird geurteilt. Hängt einem Wunschbild nach, wer die Welt als Schöpfung 
ansieht oder wer das nicht tut? Im ersten Fall erscheint es absurd, im Leben 
nicht auf Gott zu setzen, im zweiten Fall dagegen, das zu tun.

6. Absurde Existenz

Aber warum absurd? Aus mehr als einem Grund:
Zum ersten geht es um ein Problem, das sich nicht in neutraler Drittper­

sonperspektive, sondern nur in der Perspektive der ersten Person Singular 
oder Plural stellt. Es geht nicht um etwas Wahres oder Falsches, über das 
ein Beobachter entscheiden könnte, aber auch nicht um etwas Sinnloses, 
was weder wahr noch falsch sein kann, sondern um ein Streben nach Sinn, 
das immer wieder am Sinnwidrigen, Sinnlosen und Unsinnigen scheitert 
– und genau dadurch wieder in Gang gesetzt wird. Niemand kann leben, 
ohne nach Sinn zu streben, niemand kann das tun, ohne zu scheitern, und 
niemand kann scheitern, ohne es wieder zu versuchen, weil man nicht 
leben kann, ohne zu versuchen, dem Scheitern zu entkommen. Streben, 

Ingolf Dalferth

106

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheitern und es erneut versuchen gehören alle zum Vollzug eines Lebens, 
und dieser Vollzug findet immer in der ersten Person statt.

Als Vollzugsphänomen in der ersten Person hat das Absurde – das ist 
das Zweite – seinen Ort im Leben und nicht nur im Reden über das 
Leben oder im Versuch, das Leben zu verstehen. Im Leben aber gibt es 
Herausforderungen, die gelegentlich auftreten, und Herausforderungen, die 
immer da sind, ob man sie beachtet und thematisiert oder nicht. Treten 
Absurdheitserfahrungen bei Gelegenheitsphänomenen auf, dann kann man 
sich wundern oder ärgern, sie auf sich beruhen lassen und sich wieder 
anderem zuwenden. Ist das Absurde aber ein Existenzphänomen, dann 
kann man so nicht mit ihm umgehen, weil es immer auftritt, was immer 
man auch tut.

Eben das macht Camus am Sisyphosmythos deutlich. Selbst wenn man 
beiseite lässt, dass es eine Strafe ist, der man sich nicht entziehen kann, geht 
es um ein Bemühen, dem sich keiner entziehen kann, der lebt, das sich 
aber auch nicht zum Abschluss bringen lässt, solange man lebt, weil man es 
immer wieder neu in Angriff nehmen muss. Ist es nur sinnlose Mühe, was 
hier beschrieben wird? Oder ist es ein sinnstiftendes Tun, wie es Camus 
nahelegt, wenn er meint, dass wir uns Sisyphos als einen glücklichen Men­
schen vorstellen müssen?4

Viele sind Camus gefolgt, aber es geht nicht um ein Entweder/Oder zwi­
schen Sinnlosigkeit und Sinnstiftung. Es geht um eine Existenzbewegung 
mit zwei gegenläufigen Komponenten, dem Hinaufrollen des Felsens und 
dessen Herabrollen, die keine dritte Position erlauben – kein Liegenbleiben 
des Felsens am Gipfel, kein Wiederhinabstoßen, kein Pausieren, um einmal 
auszuruhen, aber auch kein Überstieg in ein Jenseits von Sinnlosigkeit und 
Sinnstiftung, das der Spannung der gegenläufigen Dynamik des Lebens zu 
entkommen ermöglichte. Als Parabel auf das Leben taugt der alte Mythos 
nur, wenn es zum ständigen Hinaufrollen und Herabrollen des Felsens 
keine Alternative gibt. Jeder vollzieht diese Bewegung, ständig, ohne Ende, 
solange er lebt. Das Hinaufrollern ist eine Aktivität des Menschen, eine 
in sich sinnvolle Handlung, die sein Leben prägt. Das Herabrollen aber 
ist keine Handlung, sondern ein Ereignis ohne Sinn und Zweck, das den 
Menschen als Widerfahrnis immer wieder betrifft und ihn immer wieder 
zum Handeln veranlasst und nötigt. Aus beidem besteht das Leben: aus 
mehr oder weniger sinnvollen Handlungen, die wir vollziehen, und aus 
sinnfreien Ereignissen, die uns widerfahren. Beides lässt sich nicht auf nur 

4 „Il faut imaginer Sisyphe heureux.“ (Camus 1942:112).

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

107

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines reduzieren: Nicht alles im Leben ist sinnbestimmte Handlung, und 
nicht alles im Leben ist sinnfreies Ereignis. Beides prägt das Leben, in 
unterschiedlicher Mischung.

Existenziell ist das Absurde deshalb kein Gelegenheitsphänomen. Es cha­
rakterisiert die menschliche Existenz stets, was immer man tut oder lässt. 
Unsere Existenz ist absurd, weil wir anderes Leben brauchen, um leben 
zu können, und nicht leben können, ohne anderes Leben zu zerstören: 
Wer leben will, muss töten; weil wir nicht leben können, ohne nach Sinn 
zu streben, aber neuen Sinn nur aufbauen können, indem wir alten Sinn 
abbauen: Nach Sinn zu streben ist immer auch ein Beitrag zur allgemeinen 
Verunsicherung; weil unser Leben nicht nur aus Handlungen besteht, die 
Sinn haben, sondern immer auch aus Ereignissen, die keinen Sinn haben: 
Wer alles verstehen will, wird scheitern. Die Liste ist leicht zu erweitern. 
Kaum zu bestreiten aber ist die Tatsache, dass das Leben absurde Züge hat, 
weil wir aufbauen, indem wir abbauen, was wir aufbauen, wir können nicht 
leben, ohne nach Sinn zu fragen, wir problematisieren den Sinn, der uns 
zum Fragen bewegt, und wir stellen jede Antwort wieder in Frage.

7. Vollzug vs. Narrativ

Auch wenn es gelegentlich Sinn im Leben gibt, hat das Leben insgesamt 
keinen Sinn. Keinen offenkundigen, aber auch keinen verborgenen, den 
man aufdecken könnte. Jeder Mensch lebt, wie er lebt, und das lässt 
sich erzählen. Man kann erzählen, was Menschen tun und erleiden, was 
sie bewirken und was ihnen widerfährt, was ihnen gelingt und wo sie 
scheitern. Erzählen gehört zum Leben. Aber das Leben selbst ist keine 
Erzählung, sondern schafft allenfalls Anlässe für Narrative. Erzählungen 
haben Lücken, sie lassen aus, was auch dazu gehört, sagen manches, aber 
nicht alles, was sich sagen ließe. Das Leben hat Brüche und Sackgassen, in 
diesem Sinn aber keine Lücken, es lässt nichts aus, was zu ihm gehört, auch 
wenn es in tiefe Abstürze oder ekstatische Höhen führt. Wir leben niemals 
nur auf Probe, wir können nichts rückgängig machen, und wir können es 
nicht unterbrechen, nicht für einige Zeit aussetzen oder es noch einmal von 
vorne versuchen. Unser Leben hat seine Einheit in der Kontinuität seines 
Vollzugs, nicht in der Erzählung oder Erzählbarkeit dieses Vollzugs. Man 
kann auch von denen erzählen, die nicht mehr oder noch nicht leben. Man 
kann erzählen, was man nicht erlebt hat. Man kann nicht alles erzählen, 
was man durchlebt hat. Und man kann erleben, was andere erzählen. Aber 

Ingolf Dalferth

108

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keine Erzählung eines Lebens kann dessen Vollzug ersetzen. Man muss 
leben, um erzählen zu können, und man kann leben, ohne davon zu erzäh­
len. Aber zu leben und ein Leben zu erzählen bleiben immer verschieden.

Man muss daher unterscheiden: Das Leben hat keinen Sinn, aber man 
kann sinnvoll leben, seinem Leben also für eine gewisse Zeit und in einer 
gewissen Hinsicht einen Sinn geben, und man kann sinnvoll über das 
Leben reden oder von ihm erzählen. Wir erleben unser Leben und können 
erzählen, was wir erleben. Aber unser Handeln und Erleben sind nicht 
koextensiv mit unserem Leben, und unsere Erzählungen auch nicht. Wir 
können mehr erzählen als wir erlebt haben (wir sind phantasiereiche We­
sen). Wir können mehr erleben, als sich in unserem eigenen Leben ereignet 
(wir sind empathische und mitfühlende Wesen, die miterleben können, was 
andere erleben). Wir können nicht alles erzählen, was wir durchleben (der 
Anfang und das Ende unseres Lebens sind uns unzugänglich). Aber wir 
können nur erleben, handeln und erzählen, wenn und solange wir leben, 
also weder vor dem Beginn noch nach dem Ende unseres Lebens. Zu leben 
ist eines, unser Leben zu erzählen ein anderes.

8. Logik, Komik und Tragik des Absurden

Sich dessen bewusst zu werden, ist der Anfang der Einsicht in den Zusam­
menhang der Logik, Komik und Tragik des Absurden. Absurd ist das Leben 
nicht, weil es sinnlos ist, sondern weil sich zwischen dem Leben, Erleben 
und Erzählen des Lebens unvermeidlich Sinn-Paradoxe einstellen. Nicht 
alles im Leben ist sinnlos, aber auch nicht alles ist sinnvoll. Es gibt sinn­
volles Handeln, sinnwidrige Widerfahrnisse und sinnlose Ereignisse. Das 
Leben ist voller Widersprüche und Gegensätze. Menschen streben nach 
Sinn, um sich im Leben orientieren und ihr Leben sinnvoll gestalten zu 
können. Sie schaffen sich Sinninseln im Sinnlosen, aber sie können nicht 
verhindern, dass das immer wieder scheitert, weil das Streben nach Sinn 
das Leben nicht sinnvoll macht, sondern den Widerspruch zwischen Sinn 
und Unsinn, Nichtsinn und Widersinn im Leben heraustreibt. Man will 
verstehen, und sieht immer deutlicher, was man alles nicht versteht. Es ist 
die existenzielle Logik des Absurden, dass man den Sinn-Widerspruch, den 
man auflösen will, gerade dadurch erzeugt, dass man ihn auflösen will. 
Das Streben nach Sinn scheitert, weil es den Widerspruch zwischen Sinn 
und Widersinn nicht überwindet, sondern steigert. Existenzwidersprüche 
sind Sinn-Widersprüche, die sich nicht ausräumen lassen. Es ist daher ver­

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

109

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gebens, sie ausräumen zu wollen. Man kann nur seine Einstellung zu ihnen 
verändern. Darum geht es bei der Komik des Absurden. Durch unpassende 
Überspitzung und widersinnige Übertreibung von Sinn-Spannungen bringt 
sie zum Lachen und das distanziert vom Ernst des eigenen Verflochtenseins 
in die Existenzprobleme. Statt zu leiden, muss man lachen, und statt zu 
verzweifeln, lacht man über sich selbst. Sich so von den unvermeidlichen 
Sinnwidersprüchen des Lebens zu distanzieren, schafft die Möglichkeit, 
sich differenziert zu ihnen zu verhalten. Man ist ihnen nicht mehr einfach 
ausgeliefert, sondern man kann – in gewissem Rahmen – seine Einstellung 
zu ihnen wählen.

Die Pointe der Komik des Absurden besteht also nicht darin, das, was 
sich nicht vermeiden lässt, doch als vermeidbar vorzugaukeln. Sie besteht 
auch nicht darin, die Existenzparadoxien menschlichen Lebens zu ver­
harmlosen. Sie zielt vielmehr auf die Einsicht, dass es im Leben Probleme 
gibt, die wir nicht auflösen können, selbst wenn wir es wollten. Wir ver­
nichten Leben, um leben zu können; wir eigenen uns andere Kulturen an, 
um unsere eigene Kultur zu schaffen; wir wollen unser Dasein in transhu­
manem Überschwang auf Dauer stellen, und zerstören dazu unser Mensch­
sein, also das, was uns zu Menschen macht. Wer hier lacht, verschluckt sich 
an seinem Lachen, weil er sich lachend von dem distanziert, was er nicht 
loswerden und von dem er sich nicht absetzen kann. Die Pointe der Komik 
des Absurden ist die Einsicht, dass wir mit Existenzparadoxien konfrontiert 
sind, die wir nicht auflösen können, sondern mit denen wir leben müssen.

Die Komik des Absurden treibt so die Tragik des Absurden heraus. Das 
Absurde hat keine Lösung für die Paradoxien anzubieten, die es aufdeckt 
und auf die es hinweist. Seine Komik entpuppt unsere Tragik, weil die 
Distanzierungsstrategie der Komik des Absurden zeigt, dass wir die Para­
doxien unserer Existenz bemerken, sie aber nicht überwinden können. 
Jeder Versuch, das zu tun, bestätigt sie. Die Vernichtung anderen Lebens 
lässt sich nur beenden, indem wir unser Leben beenden. Die Aneignung 
anderer Kulturen können wir nur vermeiden, indem wir darauf verzichten, 
als Menschen leben wollen. Die Leiden des Lebens enden nicht im Leben, 
sondern nur mit dem Leben. Die Komik des Absurden überlässt uns der 
Tragik, immer wieder das tun zu müssen, was wir nicht tun wollen, um 
es nicht tun zu müssen. Der Versuch, den Paradoxien unserer Existenz zu 
entgehen, scheitert an der Logik, Komik und Tragik des Absurden. Er führt 
nur tiefer in diese Paradoxien hinein, aber nicht aus ihnen heraus.

Ingolf Dalferth

110

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9. Theologische Alternativen

Bietet der Glaube oder die Theologie einen Ausweg? Ja, aber einen ande­
ren als man meist meint. Die Theologie hat keinen Zauberschlüssel, um 
die Existenzparadoxien zu überwinden und kontrafaktisch einen Sinn zu 
erschließen, wo es keinen gibt oder zu geben scheint. Zwar wird immer 
wieder Gott ins Spiel gebracht, um der Welt und dem Leben einen Sinn 
zuzusprechen, den sie von sich aus nicht aufweisen, aber das führt selten 
weiter als zu dem Postulat, es gebe einen Sinn, auch wenn man ihn nicht 
erfassen kann. Doch ein Sinn, der sich nicht erfassen lässt, ist kein Sinn. 
Und ein Sinn, den nur Gott erfassen kann, ist ein sinnfreies Postulat, weil 
Gott keinen Sinn benötigt, um sich in der Schöpfung zu orientieren, und 
die Geschöpfe sich in der Schöpfung nicht orientieren können, wenn diese 
einen Sinn hat, den nur Gott kennt.

Christliche Theologie beansprucht daher nicht, dass sie trotz allen Wi­
dersinns in der Welt und im Leben einen Sinn der Welt oder des Lebens 
kennt, den andere nicht kennen. Sie verweist vielmehr auf den Glauben, 
durch den Geschöpfe im Leben des Schöpfers verankert sind und an die­
sem partizipieren. Aber was genau heißt das?

Wird der Glaube epistemisch oder kognitiv verstanden, dann heißt das: 
Der Glaube erschließt nicht den Sinn der Welt als Schöpfung, sondern gibt 
Teil am Schöpfungsverständnis des Schöpfers. Doch der Schöpfer schafft 
die Welt, und wenn er etwas versteht, dann ist es nicht die Welt, sondern 
sein Schaffen. Nicht was er bewirkt, hat einen Sinn, sondern sein Wirken: 
Es verfolgt ein Ziel, wirkt also etwas ganz Bestimmtes und nicht nur irgend­
etwas Mögliches. Nur wo etwas auch nicht oder anders hätte sein können, 
kann ihm Sinn zugesprochen werden. Das aber gilt im Schöpfungskontext 
nicht für die Welt, sondern nur für Gott. Gott hätte auch nicht Schöpfer 
sein können, aber die Welt hätte nie etwas anderes sein können als Gottes 
Schöpfung. Wäre sie nicht Gottes Schöpfung, dann wäre sie nicht etwas 
anderes, sondern es gäbe sie nicht. Als Schöpfung hat sie keinen Eigensinn, 
der sich ohne Rekurs auf Gott verstehen ließe. Sie ist das Feld von Gottes 
Wirken: Was Gott will, ist ihr Sinn.

Gottes Wille aber lässt sich nicht an der Welt ablesen, sondern erschließt 
sich in Kreuz und Auferweckung als die Schöpfermacht, Leben aus Tod, 
Gutes aus Üblem, Sein aus Nichtsein zu schaffen. Es ist der fundamentale 
Wechsel vom Tod zum Leben, der deutlich macht, was Gott will: Nichts, 
was wir tun könnten, sondern ein Leben, das nur er möglich macht, durch 
das, was er uns gibt. Es geht um ein anderes Leben, nicht nur um ein 

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

111

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besseres Verstehen des Lebens. Es ist eines, nicht alles verstehen zu kön­
nen (also am Sinnlosen zu scheitern), ein anderes, nicht alles verstehen 
zu müssen (also mit Sinnlosem leben zu können), weil nicht das eigene 
Verstehen, sondern das Urteil Gottes über das Gelingen oder Misslingen 
des Lebens entscheidet. Nicht, ob wir unserem Leben einen Sinn geben 
oder abgewinnen können, ist deshalb entscheidend, sondern was Gott aus 
ihm macht.

Hier kommt der Glaube ins Spiel – nicht kognitiv als eine Schwachform 
des Wissens, sondern fiduzial als eine Starkform des Vertrauens. Er ist kein 
Sinndetektor, der auch dort noch Sinn findet, wo es keinen gibt, auch keine 
kognitive Teilhabe am Wissen des Schöpfers, sondern die Gottesgabe einer 
Lebenseinstellung, die zum Ertragen von Sinnlosigkeit und Widersinnigem 
befähigt, weil sie Kraft und Zuversicht gibt, im Leben und Sterben auf 
Gottes Gegenwart zu setzen. Glaubende kennen keinen Sinn der Welt, der 
nur ihnen erschlossen wäre. Sie leben in derselben Erfahrungswelt wie die 
Nichtglaubenden, die sie ja immer auch selbst sind. Aber sie verstehen sie 
nicht nur anthropozentrisch als Welt, sondern theozentrisch als Schöpfung, 
weil sie auf den Schöpfer setzen und sich selbst als Geschöpfe bekennen. 
Es gibt keine Schöpfung ohne Schöpfer, und es gibt keine Anerkennung 
des Schöpfers, ohne sich selbst als Geschöpf zu verstehen. Der Dual von 
Mensch und Welt muss zur Triade von Gott, Mensch und Welt erweitert, 
von einem anthropozentrischen also zu einem theozentrischen Standpunkt 
gewechselt werden, wenn ernsthaft von Schöpfung gesprochen werden soll. 
Erst Gottes Beziehung zur Welt erschließt diese als Schöpfung. Von Gottes 
Beziehung zur Welt aber kann nur reden, wer sich selbst als Gottes Ge­
schöpf versteht. Hier muss man ansetzen, wen man von Schöpfung spricht, 
nicht bei der Welt, in der man mehr oder weniger sinnvoll leben kann. 
Gottes Urteil entscheidet über das Leben, nicht unsere bruchstückhafte 
Einsicht.

Wir müssen daher hermeneutisch und theologisch unterscheiden: Von 
der Welt zu reden, ist eines; von der Schöpfung zu reden, ein anderes; 
und von der Welt als Schöpfung zu reden, ein Drittes. Das erste orientiert 
sich an der Leitunterscheidung von Ich und Welt; das zweite an der Leitun­
terscheidung von Schöpfer und Geschöpf; das Dritte konkretisiert die Unter­
scheidung von Ich und Welt im Licht der Unterscheidung von Schöpfer 
und Geschöpf als die Triade von Schöpfer, Geschöpf (Ich) und Schöpfung 
(Welt). Vom Schöpfer ist dabei in der zweiten Person die Rede (Du), vom 
Geschöpf in der ersten Person (Ich/Wir), von der Schöpfung in der dritten 
Person (Es).

Ingolf Dalferth

112

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Perspektivenkombination ist entscheidend für die christliche 
Schöpfungstheologie. Nur in der Perspektive der ersten Person (Ich/Wir) 
kann von Schöpfung gesprochen werden, also nur, wenn man sich selbst 
als Geschöpf versteht: Ich bin Dein Geschöpf. Als Geschöpf aber versteht 
man sich nur im Gegenüber zum Schöpfer, auf den sich das Ich bzw. Wir 
in der zweiten Person als Du bezieht: Du bist mein/unser Schöpfer. Auf die 
Welt als Schöpfung in der dritten Person (ES) dagegen beziehen wir uns 
nie direkt, sondern immer nur vermittelt über den Schöpfer (das Dritte!): 
Alles ist Deine Schöpfung. 

Dadurch ist es im Ansatz ausgeschlossen, Schöpfer und Schöpfung zu 
verwechseln, vom Schöpfer also in der Drittpersonperspektive der Schöp­
fung oder in der Erstpersonperspektive des Geschöpfs zu sprechen. Gott 
ist gegenüber dem Geschöpf und der Schöpfung stets ein Drittes, von 
dem weder in den Erstperson-Kategorien des Geschöpfs noch in den Dritt­
person-Kategorien der Schöpfung sachgerecht gesprochen werden kann, 
sondern nur in der Zweitpersonkategorie des schöpferischen Du, die die 
Differenz zwischen Schöpfer und Schöpfung wahrt. Gott ist weder ein 
Ich unter anderen noch ein Es in der Welt, sondern derjenige, ohne den 
es weder ein Ich noch eine Welt geben könnte. Er ist der Schöpfer, alles 
andere seine Schöpfung. Anders als die Rede von der Welt ist die Rede von 
der Schöpfung daher abhängig von der Zweitpersonperspektive auf den 
Schöpfer und der Erstpersonperspektive des Geschöpfs. Nur wer sich als 
Geschöpf versteht, kann ernsthaft von der Welt als Schöpfung reden, und 
als Geschöpf versteht man sich nur, wenn man Gott als seinen Schöpfer 
versteht. Das Argumentationsgefälle ist also eindeutig: vom Schöpfer über 
das Geschöpf zur Schöpfung, nicht von der Welt zu Gott, vom Ich zu Gott 
oder von der Welt über das Ich zu Gott.

Sich als Geschöpf oder die Welt als Schöpfung zu bezeichnen, geht also 
immer über das hinaus, was man erlebt und erfährt. Es lässt sich nicht 
aus den Sinn- oder Sinnlosigkeitserfahrungen des Lebens entwickeln. Es 
gibt keinen haltbaren Schluss von „Ich habe mich nicht selbst ins Dasein 
gebracht“ auf „Gott hat mich geschaffen“. Nur das Umgekehrte gilt: „Wenn 
Gott mich geschaffen hat, dann habe ich mich nicht selbst ins Dasein 
gebracht“. 

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

113

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10. Mit Absurdem leben

Sobald Gott ins Spiel kommt, verändern sich die Argumentationsmöglich­
keiten und das Argumentationsgefüge. Das zeigt sich auch am Umgang 
mit den Sinnparadoxien des Absurden. Man kann sie nicht weglachen. Sie 
bleiben. Wie aber kann man mit ihnen leben?

Wer lebt, erlebt, wie er lebt und baut so am Sinn seines Lebens. Das 
kann man erzählen. Aber die Geschichten unseres Lebens sind stets etwas 
anderes als unser Leben. Jede Geschichte eines Lebens lässt vieles aus, 
nicht nur, was andere Geschichten erzählen könnten, sondern auch was 
keine Geschichte erzählen kann. Jedes Leben ermöglicht Narrationen und 
Gegennarrationen, aber keines ist selbst eine Narration. Narrationen haben 
Lücken, ohne die sie keinen Sinn hätten. Sie blenden vieles aus, um man­
ches erzählen zu können. Das Leben nicht. Es hat Anfang und Ende, es 
nimmt seinen Lauf, es hat seine Wahrheit, aber es hat keinen Sinn.

Sinn ist das, was wir aus etwas machen, Wahrheit das, was es vor und 
für Gott ist. Um sein Leben sinnvoll erzählen zu können, muss man vieles 
auslassen. Das wird damit aber nicht ausgelöscht. Das Ausgelassene, das 
Sinnlose und das Widersinnige bleiben vielmehr eine ständige Bedrohung. 
Keine Sinnerzählung kann sie aus dem Weg räumen. Die unerbittliche 
Logik des Absurden hat hier alles im Griff, weil unser Streben nach Sinn 
durch die Welt und das Leben fortwährend enttäuscht wird.

Es hilf wenig, dieser Enttäuschung dadurch entkommen zu wollen, dass 
man sie zum Glück des Lebens erklärt. Das Lob der Sinnlosigkeit gibt dem 
Leben keinen Sinn, und man wird nicht dadurch ein glücklicher Mensch, 
dass man sein Unglück preist. Das unterschätzt die Korruptionsmacht des 
Widersinnigen und verharmlost die Übel, die sie anrichtet. Überwinden 
lässt sich die Sinnlosigkeit nicht, solange man nach Sinn strebt, und ver­
harmlosen sollte man sie nicht, wenn einem das eigene Leben und das 
Leben anderer nicht egal ist. Das Ziel kann nur der Versuch sein, mit der 
Sinnlosigkeit des Lebens zu leben, ohne ihr das Leben und seine Wahrheit 
zu überlassen.

Eben darum geht es bei der Hoffnung des Glaubens. Wer auf Gott und 
die Wahrheit seines Lebens vor Gott setzt, muss sich nicht mit der Sisy­
phusarbeit der Überwindung von Sinnlosigkeit durch das Schaffen oder 
Entdecken von Sinn abfinden oder sein Scheitern in Münchhausenmanier 
zum Sinn des Lebens erklären. Er kann vielmehr gelassen und zuversicht­
lich das tun, was zu tun ist und sich tun lässt, ohne dem einen höheren 
Sinn zuzuschreiben oder mehr von ihm zu erwarten, als es verdient, und 

Ingolf Dalferth

114

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er kann hoffen, mit dem unvermeidlichen Sinnlosen und Widersinnigen 
im Leben leben zu können, ohne an ihm zu verzweifeln. Entscheidend ist 
nicht das, was wir aus unserem Leben machen, sondern was Gott aus ihm 
macht. Nicht wir sorgen dafür, dass unser Tun und Lassen Gutes bewirkt, 
sondern Gott sorgt dafür, dass gut ist, was wir bewirken. Wir können und 
sollen uns bemühen, Gutes zu tun oder wenigstens Übles zu vermeiden. 
Aber wir sollen und können es nicht uns zuschreiben, wenn aus dem, was 
wir tun oder nicht tun, etwas Gutes wird. Wir haben es nicht in der Hand, 
denn wir haben keine Kontrolle über die üblen Wirkungen unserer guten 
Taten oder die guten Wirkungen unserer bösen Taten. Wir sind nicht die 
Herren des Lebens, aber auch nicht nur die Opfer unserer Umstände. Wir 
sind verantwortlich für das, was wir verantworten können, aber nicht für 
das, was zu bewirken nicht in unserer Macht liegt.

Das Streben nach Sinn ist unerlässlich, um sich im Leben orientieren 
und das Leben gestalten zu können. Aber es scheitert immer wieder daran, 
dass im Leben vieles geschieht, was nicht sinnvoll ist, und das Leben 
insgesamt keinen Sinn hat, nach dem man streben könnte. Das Streben 
nach Sinn wird vielmehr absurd, wenn man durch die Arbeit am Sinn 
das Erleben von Sinnlosigkeit nicht abbaut, sondern steigert. Wir können 
unserem Leben nicht gegenübertreten und es von außen betrachten. Wir 
können nur von innen an ihm arbeiten. Das lässt alle Arbeit gegen die 
Sinnlosigkeit scheitern, und es verstellt uns den Blick auf die Wahrheit 
unseres Lebens. Diese lässt sich nicht in diesem, sondern nur in Gottes 
Urteil über unser Leben finden. Wir können nach Sinn streben, aber unser 
Leben nicht wahr machen. Dass kann, wenn überhaupt, nur Gott. Darauf 
zu vertrauen, setzt nicht voraus, dass das Leben sinnvoll ist, sondern dass 
Gott es nimmt, wie es ist, und es so gelten lässt, wie er es beurteilt und 
wozu er es macht. Deshalb richtet sich der Glaube auf Gott und seine 
Wahrheit, die frei macht, und nicht auf das Leben und seinen Sinn, der 
sich nicht finden lässt. Sinnvolles und Sinnloses im Leben vergehen, seine 
Wahrheit aber bleibt, und über diese entscheiden nicht wir, sondern Gott.

Wer auf Sinn setzt, wird am Sinnlosen scheitern, weil wir nicht Herren 
unseres Lebens sind und weder die üblen Folgen unserer guten Taten noch 
die guten Folgen unserer üblen Taten unter Kontrolle haben, von dem, 
was sonst in der Welt geschieht ganz zu schweigen. Wer dagegen auf Gott 
setzt, kann hoffen, dass im Leben mehr Gutes geschieht, als sich aufweisen 
lässt, weil Gott in ihm am Werk ist. Das ändert nichts an der Wirklichkeit 
des Widersinnigen und Sinnlosen im Leben. Und es entbindet uns nicht 
von der Verantwortung, alles in unserer Macht Stehende zu tun, um Böses 

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

115

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu verhindern und einzudämmen und Gutes zu ermöglichen und zu beför­
dern. Aber auch wenn wir immer wieder scheitern werden, hält es die kon­
trafaktische Möglichkeit offen, dass auch aus Üblem und Scheitern Gutes 
und Neues entstehen kann und man nicht sein Unglück als Glück ausgeben 
muss, um als glücklich zu gelten. Wer auf Gott, die Quelle alles Möglichen, 
setzt, muss sich nicht mit der Dialektik des Absurden begnügen, die bei 
den Enttäuschungserfahrungen des Wirklichen stehen bleibt. Wirkliches 
vergeht, aber Mögliches bleibt. Auf Gott und die Möglichkeit des Guten zu 
hoffen, ist allemal die bessere Option, als einen Sinn zu suchen, der sich 
nicht finden lässt. Oder kurz und knapp gesagt: Lachen ist gut, Beten ist 
besser.

Literaturverzeichnis

Camus, Albert: Le Mythe de Sisyphe : Essai sur l’absurde. Nouvelle édition augmentée 
d’une étude sur Franz Kafka. Paris 1942, Édition électronique réalisée par Charles 
Bolduc : [https://www.anthropomada.com/bibliotheque/CAMUS-Le-mythe-de-sisy
phe.pdf] (Letzter Zugriff: 26.4.2025).

Hamer, Thom: A Critique of Humoristic Absurdism: Problematizing the Legitimacy of 
a Humoristic Disposition Toward the Absurd. Utrecht 2020: [https://philarchive.org
/archive/HAMACO-13] (Letzter Zugriff: 26.4.2025).

Hamer, Thom: Metamodern Absurdism: What is Metamodern Absurdism?, in: ders: A 
Critique of Humoristic Absurdism. Utrecht 2020, 141-154.

Kant, Immanuel: Das Ende aller Dinge, AA VIII, 331, in: Berlinische Monatsschrift 24 
(1794), 495-523.

Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, III: Von dem Primat der reinen 
praktischen Vernunft in ihrer Verbindung mit der spekulativen, in: Kants Gesam­
melte Schriften. Band 5. Berlin 1788.

Malkus, Jan-Lukas: Die Philosophie des Absurden: Skeptischer Ursprung und depressi­
ve Wirkung. Norderstedt 2021.

Pölzler, Thomas: Absurdism as Self-Help: Resolving an Essential Inconsistency in Camus 
Early Philosophy, in: Journal of Camus Studies (2014), 91-102.

Pölzler, Thomas: Wie schlüssig ist Albert Camus’ frühe „Logik des Absurden“?, in: 
Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 41 (2016), 59-76: [https://philarchive.org/arch
ive/PLZWSI] (Letzter Zugriff: 26.4.2025).

Surhone, Lambert M. et al. (Hg.): Absurdismus: Philosophie, Universum, Existentialis­
mus, Nihilismus, Søren Kierkegaard, Albert Camus, Susan F. Beau. Bassin 2010.

Thomas von Aquin: Summa Theologiae, Band 1, hrsg. von der Commissio Leonina. 
Rom 1888.

Ingolf Dalferth

116

https://doi.org/10.5771/9783748965695-97 - am 10.02.2026, 01:12:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.anthropomada.com/bibliotheque/CAMUS-Le-mythe-de-sisyphe.pdf
https://philarchive.org/archive/HAMACO-13
https://philarchive.org/archive/PLZWSI
https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.anthropomada.com/bibliotheque/CAMUS-Le-mythe-de-sisyphe.pdf
https://philarchive.org/archive/HAMACO-13
https://philarchive.org/archive/PLZWSI

	Nahaufnahme: Zur Systematik des Absurden
	Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden|Ingolf Dalferth
	1. Die Komik des Absurden
	2. Die Logik des Absurden
	3. Philosophie und Theologie
	4. Christliche Rede von der Schöpfung
	5. Reale Möglichkeit und Schöpfung
	6. Absurde Existenz
	7. Vollzug vs. Narrativ
	8. Logik, Komik und Tragik des Absurden
	9. Theologische Alternativen
	10. Mit Absurdem leben



