Nahaufnahme: Zur Systematik des Absurden

- am 10.02.2026, 01412:56. [


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 10.02.2026, 01412:56.


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

Ingolf Dalferth

Abstract

The absurd manifests itself in the contradiction between our quest for meaning, intelligibility
and comprehensibility and the constant failure to find a definite solution. The paper examines
the logic, the comedy, and the tragedy of the absurd, which throws people back on their own
narratives in their search for meaning and at the same time proves them to be inadequate and
aporetic. The world is more than we understand, and the meaning we give it is always insufficient,
inadequate, and doomed to failure. Appealing to God does nothing to change this. God does not
make the meaningless meaningful but enables us to live with the meaningless and to be content
with the islands of meaning in the sea of meaninglessness that we build in order to be able to live,
but which always remain precarious because we cannot guarantee them. We must always do what
we can do. But we must be aware that it will not be enough and that we will not be spared having
to live with meaningless and absurd experiences. This requires courage, humor, and trust in God,
which thrives on prayer. It is not us and our search for meaning that has the last word, but God.

Key-Words
Comedy, Tragedy, Logic of the Absurd, Meaninglessness, Humor, God, Creation, World

1. Die Komik des Absurden

Wir leben in einer Zeit wohlfeiler Apokalypsen. Landauf und landab wer-
den Zukunftsszenarien beschworen, die niemand erleben will. Ein Zeichen
unserer Zeit? Nein, nicht wirklich. Derartige Einstellungen begleiten die
Menschheit seit langem, vielleicht schon immer. Vor 230 Jahren gab ihnen
Kant in seiner Schrift ,Das Ende aller Dinge“ (1794) beredten Ausdruck.
Nachdriicklich wendet er sich gegen die verbreitete Klage, die Welt sei doch
vollig ,,zwecklos® und nirgendwo in ihr lasse sich eine ,verniinftige Absicht“
erkennen. Ohne ,die Anlage zum Guten in der menschlichen Natur einiger
Aufmerksamkeit zu wiirdigen’, hétten ,sich diinkende Weise (oder Philoso-
phen) [...] unsere Erdenwelt® als ein Wirtshaus, ein Zuchthaus, ein Tollhaus,
oder eine Kloake beschrieben.

Zu allen Zeiten haben sich diinkende Weise (oder Philosophen), ohne
die Anlage zum Guten in der menschlichen Natur einiger Aufmerksam-
keit zu wiirdigen, sich in widrigen, zum Theil ekelhaften Gleichnissen
erschopft, um unsere Erdenwelt, den Aufenthalt fiir Menschen, Recht
verachtlich vorzustellen: 1) Als ein Wirthshaus (Karavanserai), wie jener

97

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

Derwisch sie ansieht: wo jeder auf seiner Lebensreise Einkehrende ge-
falt sein muf3, von einem folgenden bald verdringt zu werden. 2) Als
ein Zuchthaus, welcher Meinung die brahmanischen, tibetanischen und
andre Weisen des Orients (auch sogar Plato) zugethan sind: ein Ort
der Ziichtigung und Reinigung gefallner, aus dem Himmel verstofiner
Geister, jetzt menschlicher oder Thier=Seelen. 3) Als ein Tollhaus: wo
nicht allein Jeder fiir sich seine eignen Absichten vernichtet, sondern
Einer dem Andern alles erdenkliche Herzeleid zufiigt und obenein die
Geschicklichkeit und Macht das thun zu kénnen fiir die grofSte Ehre halt.
Endlich 4) als ein Kloak, wo aller Unrath aus andern Welten hingebannt
worden. Der letztere Einfall ist auf gewisse Art originell und einem persi-
schen Witzling zu verdanken, der das Paradies, den Aufenthalt des ersten
Menschenpaars, in den Himmel versetzte, in welchem Garten Baume
genug, mit herrlichen Friichten reichlich versehen, anzutreffen waren,
deren Uberschuf nach ihrem Genuf8 sich durch unmerkliche Ausdiins-
tung verlor; einen einzigen Baum mitten im Garten ausgenommen, der
zwar eine reizende, aber solche Frucht trug, die sich nicht ausschwitzen
liel. Da unsre ersten Eltern sich nun geliisten lieflen, ungeachtet des
Verbots dennoch davon zu kosten: so war, damit sie den Himmel nicht
beschmutzten, kein andrer Rath, als daf§ einer der Engel ihnen die Erde
in weiter Ferne zeigte mit den Worten: ,Das ist der Abtritt fiir das ganze
Universum,’ sie sodann dahinfithrte, um das Bendthigte zu verrichten,
und darauf mit Hinterlassung derselben zum Himmel zuriickflog. Davon
sei nun das menschliche Geschlecht auf Erden entsprungen (Kant 1794:
AA VIII, 331).

Die Erde ein Wirtshaus, ein Zuchthaus, ein Tollhaus, oder eine Kloake,
und wir alle Kloakensprdsslinge? Ist das ernst zu nehmen? Die drastischen
Zuspitzungen klingen widersinnig, {iberzogen, absurd, weil sie von der Er-
de, verstanden als der Aufenthaltsort der Menschen, in ,Gleichnissen® aus
der menschlichen Lebenswelt reden, die ginzlich unangemessen zu sein
scheinen. Man muss lachen - nicht, weil es um etwas Lécherliches geht,
sondern weil einen die Inkongruenz zwischen dem Gewicht des Themas
und der Abwegigkeit, so von ihm zu reden, zum Lachen bringt. Nicht das
Thema ist absurd, sondern wie davon geredet wird.

Thom Hamer hat das als die Strategie eines Absurdismus analysiert,
swhich revolves around a post-ironic oscillation between humor and
earnestness” (2020: 9). ,Absurdismus ist eine Philosophie, welche besagt,
dass die Anstrengungen der Menschheit einen Sinn im Universum zu fin-

98

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

den unweigerlich fehlschlagen miissen (und daher absurd sind), da kein
solcher Sinn existiert, zumindest in Bezug auf die Menschheit* (Surhone
et al. 2010).! Hamer zufolge geht es im Absurdismus nicht darum, etwas
Ernstes durch witzige Darstellung liacherlich zu machen, ihm also seinen
Ernst zu nehmen. Im Gegenteil, der Humor soll die Absurditét des Pha-
nomens heraustreiben - es also gerade darin ernst nehmen, dass es uns
mit dem nicht aufzulgsenden Widerspruch (insurmountable contradiction)
konfrontiert ,between one’s ceaseless striving and the absence of an ultima-
te resolution“ (Hamer 2020: 9): Wir miissen die Sache ernst nehmen, also
versuchen, ihr einen Sinn abzugewinnen. Aber gerade das gelingt nicht -
und statt zu verzweifeln, versuchen wir unser Versagen wegzulachen, indem
wir das Streben nach Sinn ironisch ins Leere laufen lassen, uns also davon
distanzieren.

Doch wir bleiben ja betroffen, auch wenn wir so tun, als wiren wir
es nicht. Hamer unterscheidet deshalb zwischen einem ,,Humoristic Ab-
surdism“ und einem ,Metamodern Absurdism® Der Erste ,portrays as
frivolous what is earnest, thereby renouncing the gravity of the desire
for ultimate resolution, which is fundamental to the notion of the Ab-
surd“ (Hamer 2020: 9). Der Zweite dagegen stellt nicht den Ernst des
thematisierten Phdnomens in Frage, sondern oszilliert zwischen ,ironic
detachment® und ,,sincere engagement® (vgl. Hamer 2020: 9).2 Es geht um
etwas filir uns entscheidend Wichtiges, aber wir kénnen es nicht sinnvoll
fassen und fliichten uns in die Distanzierung des Humors. Es ist ein La-
chen, das die Sache nicht licherlich macht, sondern einem im Hals stecken
bleibt, weil es den Ernst der Lage nicht leugnen kann.

Kants ,Gleichnisse unserer Erdenwelt belegen diese Strategie. Lebens-
weltlich reden wir von uns und unserer Welt stets so, wie wir uns und sie
individuell erleben und gemeinsam erfahren. Es geht in diesen Gleichnis-
sen nicht primér um das, von dem man redet, sondern vor allem um die,
die davon reden. Wir sind das Problem, nicht das, wovon wir reden. Wer
auf etwas Absurdes mit Humor reagiert, zieht sich selbst die Maske vom
Gesicht. Man ist betroffen, und zeigt es gerade dadurch, dass man so tut, als
wire man es nicht.

1 Vgl. Polzler 2014; Malkus 2021

2 Thom Hamer zitiert James MacDowells Definition des Metamodernismus (https://tho
mhamer.wordpress.com/2021/01/22/a-critique-of-humoristic-absurdism-chapter-5-2
-metamodern-absurdism-what-is-metamodern-absurdism/).

99

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://thomhamer.wordpress.com/2021/01/22/a-critique-of-humoristic-absurdism-chapter-5-2-metamodern-absurdism-what-is-metamodern-absurdism
https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://thomhamer.wordpress.com/2021/01/22/a-critique-of-humoristic-absurdism-chapter-5-2-metamodern-absurdism-what-is-metamodern-absurdism

Ingolf Dalferth

2. Die Logik des Absurden

Genau das kennzeichnet die Logik des Absurden. ,Die menschliche Exis-
tenz,” so fasst Thomas Pélzer die von Camus im ,,Mythos des Sisyphos®
entwickelte ,Logik des Absurden® zusammen, ist ,,gepréagt durch ein Span-
nungsverhiltnis zwischen unserem Streben nach Sinn und einer dieses
Streben fortwahrend enttauschenden Welt“ (2016: 59). Zwei Momente sind
hier entscheidend: das Streben nach Sinn und dessen Enttduschung.

Sinn gibt es nur dort, wo etwas so und nicht anders ist, obwohl es auch
anders sein konnte, wo also die Méglichkeit des Andersseins besteht. Was
immer so ist, wie es ist, und nicht anders sein konnte, hat keinen Sinn. Sinn
baut sich uber Alternativen und Differenzen auf, und wo es keine Differen-
zen gibt, gibt es auch keinen Sinn. Handeln und Reden lebt von solchen
Differenzen, und deshalb haben Handeln und Reden einen Sinn, der sich
verstehen lésst. Ereignisse dagegen sind, was sie sind. Es konnte sie nicht
geben, aber sie konnen nicht anders sein, sondern an ihrer Stelle konnte
allenfalls ein anderes Ereignis sein. Handlungen und Aussagen kann man
wiederholen, Ereignisse nicht. Sie lassen sich nur durch andere Ereignisse
ersetzen oder fortsetzen.

Das menschliche Leben besteht aus beidem, aus Handlungen und Ereig-
nissen, die uns als Widerfahrnisse betreffen und in deren Zusammenhénge
wir eingebettet sind. Es gibt daher Vorgdnge, die Sinn haben und sich
verstehen lassen, und Vorgénge, die nicht verstanden werden kdnnen, weil
sie keinen Sinn haben oder Sinn zerstdren, also sinnlos, unsinnig oder
widersinnig sind. Doch wihrend es im Leben sowohl Verstehbares als
auch nicht Verstehbares gibt, ist das Leben insgesamt kein verstehbarer
Handlungszusammenhang, sondern ein Ereignis im Universum.? Deshalb
muss man unterscheiden: Aus sinnvollen Handlungen im Leben kann man
nicht auf einen Sinn des Lebens insgesamt schlieflen. Sinninseln im Leben
lassen sich nicht auf das ganze Leben ausweiten. Im Leben gibt es Sinn
und Nichtsinn, aber das Leben insgesamt hat keinen Sinn. Es ist nicht
durchgehend sinnvoll, weil es Handlungen mit Sinn und Ereignisse ohne
Sinn einschlief3t. Und es hat insgesamt keinen Sinn, weil es ein komplexes
kontingentes Ereignis, aber keine Handlung ist.

Sinn, Sinnstreben und Sinnenttduschung sind Lebensphdnomene, die es
nicht ohne uns, sondern nur durch uns, mit uns und fiir uns gibt. Wer

3 Anders augustinische Tradition, die alles als Handlung verstehet — als Handlung von
Geschopfen oder als Handlung des Schopfers.

100

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

die Welt absurd nennt, spricht deshalb immer auch von sich bzw. von
denen, die sie fiir absurd halten, weil sie ihr Sinnstreben standig enttduscht.
Ohne uns hat die Welt keinen Sinn, wir dagegen streben nach Sinn, um
uns im Leben orientieren und situationsgerecht verhalten zu kénnen. Das
Spannungsverhaltnis, das Camus unter dem Stichwort des Absurden the-
matisiert, pragt also nicht die Welt, sondern die menschliche Existenz in
der Welt. Nicht die Welt ist absurd, sondern unsere Existenz in der Welt.

Anders gesagt: Der Satz ,x ist absurd® ist kein Sachurteil, sondern ein
Urteil der Urteilenden iiber sich selbst und ihre Einstellung zum Leben in
der Welt. Die korrekte Form dieses Urteils ist deshalb nicht ,x ist absurdS,
sondern ,Ich halte bzw. wir halten x fiir absurd®. Geurteilt wird nicht {iber
x, sondern dariiber, wie x sich den Urteilenden darstellt, und dieses Urteil
wird nicht in der Perspektive der dritten, sondern der ersten Person gefallt.
Grammatikalisch wird zwar in der dritten Person gesprochen (,Das ist
absurd“), aber logisch und rhetorisch spricht die erste Person (,Ich halte
bzw. wir halten das fiir absurd“). Die Pointe solcher Aussagen ist nicht, dass
etwas absurd ist, sondern dass es fiir mich bzw. fiir uns so ist.

3. Philosophie und Theologie

Das ist die logische Tiefenstruktur vieler, wenn nicht aller philosophischen
Aussagen. Sie reden nicht nur iiber etwas bzw. denken iiber etwas nach,
sondern sie entfalten ein Involviertsein der Sprechenden bzw. Denkenden
in das, wovon sie sprechen und iiber das sie nachdenken. Philosophische
Anthropologie ist deshalb keine wissenschaftliche Theorie des Menschen,
wie lebenswissenschaftliche Anthropologien biologischer, ethnologischer
oder sozialwissenschaftlicher Provenienz, und philosophische Kosmologie
ist keine faktenbasierte Theorie des Universums wie die wissenschaftliche
Kosmologie. Sie spricht, wie Kant, anthropozentrisch von der ,Erdenwelt*
als dem “Aufenthaltsort der Menschen und entfaltet unsere erfahrungsge-
trankte Sicht der Welt bzw. des Menschen aus der Perspektive der Lebens-
welt, in der zwischen unserer Erfahrung, und dem, was wir erfahren, nicht
streng unterschieden wird. Die Lebenswelt ist so, wie sie erlebt wird, und
wie sie erlebt wird, so wird in ihr gelebt. Das expliziert die Philosophie kri-
tisch, indem sie vor dem Hintergrund alternativer Moglichkeiten fragt, mit
welchem Recht das geschieht, im Hinblick auf die Welt und im Hinblick auf
die Menschen.

101

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

Anders die Theologie. Sie ist weder Erklarungswissenschaft noch religio-
se Lebensweltphdnomenologie, und ihre Bildsprache ist auch nicht nur
eine rhetorische Variante der Begriffssprache des philosophische Weltdis-
kurses. Sie spricht von der Welt als Schopfung, versteht sie also theozen-
trisch als Wirkfeld Gottes und nicht nur anthropozentrisch als Aufenthalts-
ort der Menschen. Zur Schépfung gehoren viele andere Geschopfe, nicht
nur die Menschen, und Menschen leben in der Schépfung nur richtig,
wenn sie sich als Geschopfe unter Geschopfen in der Gegenwart des
Schopfers verstehen und verhalten. Dass sie das nicht tun, also anthropo-
zentrisch die Schopfung zu ihrem Aufenthaltsort, zu ihrer Welt, zum ihrem
Wirkfeld verkiirzen und verkehren, ist das Schépfungsdrama, das die bibli-
sche Tradition erzahlt und die theologische Schopfungslehre entfaltet. Weil
sie das aber eben unter Bedingung der Verkiirzung der Schopfung auf die
Welt und ihre Anthropozentrik tut, ist sie selbst von dem betroffen, was
sie entfaltet. Sie kann von der Welt als Schopfung nicht deskriptivim Wirk-
lichkeitsmodus des Seins, sondern nur normativ im Méglichkeitsmodus des
Sollens reden: die Welt ist nicht Schopfung, sondern sie soll das werden,
was sie als Schopfung sein kann und sein soll. Und das heif’t vor allem, dass
sie nicht zum Wirkfeld der Menschen verkiirzt wird, mit allen Folgen, die
uns derzeit in Atem halten, sondern dass sie als Wirkfeld Gottes ernst zu
nehmen ist.

Die theologische Schopfungslehre bietet daher keine Theorie der Welt,
wie sie ist, und keine Sicht der Welt, wie sie von uns erfahren wird, sondern
ein Bild der Welt und des menschlichen Lebens, wie sie sein kdnnten
und sollten. Sie ist eine Erkundung normativer Méglichkeiten, die deutlich
macht, wie verkiirzt unser Weltverstandnis ist, wenn wir uns nur von unse-
rem Erleben und Erfahren leiten lassen. Wir bleiben dann beim Wirklichen
stehen und ignorieren das Mogliche, halten uns an das, was ist, aber achten
nicht auf das, was sein kénnte und sein sollte.

Diese Leerstellen fiillen die Ideologien der Weltgeschichte, die aus den
tiblen Erfahrungen der Wirklichkeit — die Welt als Wirtshaus, Zuchthaus,
Tollhaus, oder Kloake - die Gegenbilder einer Wunschwelt ableiten, in
der nicht das gottgewollte Mdgliche, sondern das menschlich Postulierte
dominiert. Das Erwiinschte tritt dann an die Stelle des Wirklichen, der
Wunschtraum an die des Moglichen, das Wollen an die des Kénnens und
Sollens. Man entwirft ein Konstrukt der Welt, des Menschen, des Lebens
als Gegenentwurf zur oft bitteren Erfahrungswirklichkeit, ohne nach den
realen Moglichkeiten und existenziellen Bedingungen menschlicher Exis-
tenz in der Welt zu fragen. Das Wunschbild steht im Zentrum, nicht die

102

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

kritische Frage nach den Bedingungen, Herausforderungen, Aufgaben und
realen Moglichkeiten menschlicher Existenz in der Welt.

Doch ist das kein Scheingegensatz? Was man gerne hitte und sein wiir-
de, mag ja etwas anderes sein als das, was man haben kann und werden
sollte. Aber ist der Unterschied praktisch relevant? Mdglich ist vieles, und
nicht immer wird an der Wirklichkeit, die man uberwinden will, unter-
schieden zwischen dem, was fragwiirdig ist, und dem, was festzuhalten ist,
wenn man nicht ins Irreale abdriften und den Boden unter den Fiissen
verlieren will. Wer die Wirklichkeit verandern will, muss zwischen dem,
was abzubauen und zu vermeiden ist, und dem, was festzuhalten und fort-
zusetzen ist, zu unterscheiden lernen. Wer das nicht tut, ist ein weltfremder
Traumer, auch wenn er das Beste fiir unsere Welt anstrebt.

4. Christliche Rede von der Schopfung

Doch wie kann man zwischen idealistischen Wunschbildern und realisti-
schen Utopien, romantischem Traum und kritischer Hoffnung unterschei-
den? Wirklichkeitskritisch ist beides, aber auf gegenldufige Weise. Das ers-
te flichtet vor der Realitdt der Erfahrungswelt in eine erwiinschte und
ertraumte Gegenwelt. Das zweite versteht den gegenwirtigen Zustand der
Welt nur als Durchgangspunkt auf dem langen Weg des Werdens zu dem,
was sie als Schopfung sein kann, sein soll und sein wird. Beides gibt es auch
in der christlichen Tradition. Im ersten Sinn ist die Rede von Gottes Schop-
fung eine vielleicht verstdndliche, aber haltlose Illusion, die der Ideologie-
kritik der sich aufgekldrt dilnkenden Moderne nichts entgegenzusetzen hat.
So von Schépfung zu reden, ist Opium fiir das Volk, von dem sich die
Menschen befreien miuissen, wenn das Leben besser werden soll.

Im zweiten Sinn dagegen verweist christliche Schopfungsrede auf den
realen Hoffnungshorizont der Welt, der iiber alle gegenwartige Wirklichkeit
hinausweist. Das setzt voraus, dass Gott und Gottesgedanke nicht zusam-
menfallen, sondern real unterschieden sind. Von Gott ist deshalb im Modus
der Wirklichkeit und nicht nur im Mdglichkeitsmodus des Als Ob und
Vielleicht zu reden. Gottes Wirklichkeit ist aber kein Moment oder Aspekt
der Wirklichkeit der Welt, sondern diese verdankt ihre Mdoglichkeit der
Wirklichkeit Gottes. Schopfungsrede spricht daher notwendig von Gott
und ist nicht nur eine semantische Alternative zum Weltdiskurs — wo die
Philosophie Welt sagt, sagt die Theologie Schopfung -, weil sich die Wirk-
lichkeit der Welt Gott verdankt, Gott als Gott aber in der Welt nicht in

103

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

Erscheinung tritt. Schopfungsrede kann es nur im Modus der Hoffnung
geben, weil sie an der Wirklichkeit der Welt nicht nur scheitern kann, son-
dern stindig scheitert. Wer die Welt Schopfung nennt, sagt immer mehr,
als sich an dieser ausweisen ldsst. Nicht die Sehnsucht nach einer besseren
Welt motiviert solche Schopfungsrede, sondern die Zuversicht auf Gottes
Schopfermacht.

Die Hoffnung auf Gott ist aber etwas anderes als Flucht vor der Wirk-
lichkeit. Sie ist keine Form des Eskapismus, sondern des Realismus. Die
existenzielle Herausforderung ist nicht, werden zu kénnen, was man will
und sich wiinscht, sondern zu werden, was man ist, auch wenn man
noch nicht weif3, was es ist und sein wird. Realisten richten sich an der
Wirklichkeit aus, nicht diese an sich. Zur Wirklichkeit gehort aber nicht
nur das, was war und ist, sondern auch das vergangene Mogliche, das
nicht mehr verfiigbar ist, und das zukiinftige Mogliche, das sich jetzt noch
nicht absehen lasst. Und zur Wirklichkeit gehort Gott, der Schopfer alles
Méglichen, ohne den nichts wirklich und méglich sein kénnte.

Wer auf Gott setzt, fliichtet sich daher nicht in einen Wunschtraum,
sondern vertraut auf das unerschopfliche Mehr der schopferischen Liebe
gegeniiber allem Geschaffenen und kiinftigen Schaffen, ohne die es nichts
Wirkliches und nichts Mogliches gibt. Nicht wer auf Gott setzt, lebt in einer
Traumwelt, sondern wer meint, darauf verzichten zu konnen.

5. Reale Méglichkeit und Schépfung

Weil sie von Gottes Wirklichkeit ausgeht, ist Theologie kein Fiktionsdis-
kurs, sondern eine normative Moglichkeitswissenschaft. Sie handelt nicht
nur vom Moglichen, sondern vom real Moglichen, und nicht nur vom
Winschen, Mochten und Wollen, sondern vom Miussen, Konnen und Sol-
len. Real moglich ist aber nicht schon das, was sich an den jeweiligen
Zustand der Welt anschlieflen ldsst, ohne einen Widerspruch zu erzeugen,
sondern von allem jeweils so Moglichen nur das, was mit Gottes Wesen
und Willen vereinbar ist. Nur das ist nicht nur méglich (also prinzipiell
oder hier und jetzt nicht unméglich), sondern kann und soll geschaffen
werden, ist also nicht nur ein possibile, sondern ein factibile, wie Thomas
von Aquin sagte (vgl. ST I q. 25). Der Mafistab des real Moglichen ist
der Wille des Schopfers, nicht der Zustand der Schopfung. Der Schopfer
aber ist die géttliche Wirklichkeit, ohne die nichts anderes méoglich oder
wirklich sein kann. Er bestimmt nicht nur, was sein kann, sondern was

104

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

sein soll. Die christliche Schépfungstheologie entfaltet dementsprechend
kein Wunschbild der Welt als Gegenentwurf zur realen Welt, sondern die
eschatologische Utopie eines wirklich menschlichen Lebens in einer fiir alle
Geschopfe lebensfreundlichen Welt, die Gott verheiflen hat. Die Welt soll
nicht nur anders sein, als sie ist, sondern auch anders, als sie von sich aus
werden kann oder von uns ertrdumt wird, ndmlich so, dass der Schopfer sie
als gut beurteilen kann.

Theologie, die von Schépfer, Schépfung und Geschépf spricht, sagt da-
mit immer mehr tiber die Welt und das Leben, als diese von sich aus zu
sagen erlauben. Schopfungsrede ist selbstinvolvierende Rede, sie bringt eine
Einstellung zur Welt zum Ausdruck, die sich nicht an der Welt gewinnen
lasst, sondern am Ort der Redenden bzw. Denkenden ihren Ankerpunkt
hat. Nur wer sich selbst als Geschopf versteht, kann auch die Welt als
Schépfung ansprechen, und man versteht sich nicht als Geschopf, weil
die Welt einem das aufdringt, sondern weil Gott einem die Augen, den
Verstand und das Herz dafur offnet, dass man sich nicht sich selbst, ande-
ren oder anderem verdankt, sondern Gott. Nirgends in der Erfahrungswelt
lasst sich der Schopfer aufweisen oder zwischen Geschopfen und Nicht-
Geschopfen unterscheiden. Der Schopfungsdiskurs aber spricht wesentlich
vom Schopfer und von Geschopfen und ist nicht nur eine semantische
Variante des Weltdiskurses. Im Weltdiskurs gibt es keine Geschopfe, und
der Schopfungsdiskurs ist nicht nur eine semantische Variante des Weltdis-
kurses, sondern spricht von Gott. Gibt es tiberhaupt einen Grund, von
Schopfung zu reden, dann ist von allem, was nicht Gott ist, so zu reden,
und der einzige gute Grund dafiir ist, dass Gott es zu seiner Schopfung
macht, indem er sich als Schopfer davon unterscheidet. Nicht die Welt
erweist sich als Schopfung, sondern der Schopfer erweist sie so, indem er
Menschen die Augen und die Herzen dafiir 6ffnet, dass sie Geschépfe sind.
Schopfungstheologie sagt damit stets mehr, als die Welt belegt. Sie spricht
der Welt einen Sinn zu, den diese fortwdhrend enttduscht, weil das, was ihr
zugesprochen wird, sich an ihr nicht ausweisen lasst.

Theologische Rede von der Welt als Schopfung tragt damit Ziige des
Absurden. Sie spricht vom Schopfer, Schopfung und Geschépf unter den
Bedingungen einer Welt, die sich nicht als Schopfung kennt und sich dage-
gen straubt, das zu sein. Das erzeugt einen Widerspruch zwischen dem,
was gesagt wird, und dem, was erfahren wird, den die Theologie nicht
auflésen kann. Fiir viele ist die Rede von Gott und Schépfung daher nicht
unterscheidbar vom Kindertraum des Osterhasen oder vom Spotterkult

105

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

des Spaghettimonsters. Alles haltlose Mystifikationen ohne Anhalt an der
Wirklichkeit.

Das gilt nicht nur fiir diejenigen, die — wie Kant sagt — ,,nach der Kano-
nik des Epikurs alles als leere Verniinftelei aus[]schlagen, was seine objekti-
ve Realitdt nicht durch_augenscheinliche, in der Erfahrung aufzustellende
Beispiele beglaubigen kann® (1788: AA V, 120). Man muss kein engstirniger
Empiriker sein, um theologische Gottes- und Schépfungsrede fiir absurd zu
halten. Wer auf Erfahrungsbelege besteht, kommt in Schwierigkeiten. Gott
ist kein Erfahrungsdatum, und dass es keine Erfahrungsdaten gibe ohne
Gott, springt nicht in die Augen. Wer im Horizont der Welt denkt, wird
immer nur auf Weltliches, aber nicht auf Gott oder Géttliches stoflen. Wer
dagegen in der Orientierung an Gott lebt und denkt, wird iiberall Spuren
Gottes in der Schopfung finden. Unter Bedingungen der Welt auf Gott zu
setzen, sieht wie Wunschdenken aus, unter Bedingungen der Schopfung
nicht auf den Schopfer zu setzen dagegen wie Realititsverweigerung. Wer
Schopfung sagt, sagt Schopfer, und wer das nicht will oder kann, kann auch
nicht ernsthaft von Schépfung reden.

Zur Logik des Absurden gehort daher stets eine Hintergrundontologie.
Sie zeigt sich an dem, was man fiir absurd erklart. Womit die einen rech-
nen, damit konnen die anderen nichts anfangen. Entsprechend gegenldufig
wird geurteilt. Hingt einem Wunschbild nach, wer die Welt als Schépfung
ansieht oder wer das nicht tut? Im ersten Fall erscheint es absurd, im Leben
nicht auf Gott zu setzen, im zweiten Fall dagegen, das zu tun.

6. Absurde Existenz

Aber warum absurd? Aus mehr als einem Grund:

Zum ersten geht es um ein Problem, das sich nicht in neutraler Drittper-
sonperspektive, sondern nur in der Perspektive der ersten Person Singular
oder Plural stellt. Es geht nicht um etwas Wahres oder Falsches, tiber das
ein Beobachter entscheiden konnte, aber auch nicht um etwas Sinnloses,
was weder wahr noch falsch sein kann, sondern um ein Streben nach Sinn,
das immer wieder am Sinnwidrigen, Sinnlosen und Unsinnigen scheitert
- und genau dadurch wieder in Gang gesetzt wird. Niemand kann leben,
ohne_nach Sinn zu streben, niemand kann das tun, ohne zu scheitern, und
niemand kann scheitern, ohne es wieder zu versuchen, weil man nicht
leben kann, ohne zu versuchen, dem Scheitern zu entkommen. Streben,

106

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

scheitern und es erneut versuchen gehdren alle zum Vollzug eines Lebens,
und dieser Vollzug findet immer in der ersten Person statt.

Als Vollzugsphdanomen in der ersten Person hat das Absurde - das ist
das Zweite — seinen Ort im Leben und nicht nur im Reden iiber das
Leben oder im Versuch, das Leben zu verstehen. Im Leben aber gibt es
Herausforderungen, die gelegentlich auftreten, und Herausforderungen, die
immer da sind, ob man sie beachtet und thematisiert oder nicht. Treten
Absurdheitserfahrungen bei Gelegenheitsphdnomenen auf, dann kann man
sich wundern oder érgern, sie auf sich beruhen lassen und sich wieder
anderem zuwenden. Ist das Absurde aber ein Existenzphdnomen, dann
kann man so nicht mit ihm umgehen, weil es immer auftritt, was immer
man auch tut.

Eben das macht Camus am Sisyphosmythos deutlich. Selbst wenn man
beiseite ldsst, dass es eine Strafe ist, der man sich nicht entziehen kann, geht
es um ein Bemihen, dem sich keiner entziehen kann, der lebt, das sich
aber auch nicht zum Abschluss bringen lésst, solange man lebt, weil man es
immer wieder neu in Angriff nehmen muss. Ist es nur sinnlose Miihe, was
hier beschrieben wird? Oder ist es ein sinnstiftendes Tun, wie es Camus
nahelegt, wenn er meint, dass wir uns Sisyphos als einen gliicklichen Men-
schen vorstellen miissen?*

Viele sind Camus gefolgt, aber es geht nicht um ein Entweder/Oder zwi-
schen Sinnlosigkeit und Sinnstiftung. Es geht um eine Existenzbewegung
mit zwei gegenldufigen Komponenten, dem Hinaufrollen des Felsens und
dessen Herabrollen, die keine dritte Position erlauben - kein Liegenbleiben
des Felsens am Gipfel, kein Wiederhinabstof3en, kein Pausieren, um einmal
auszuruhen, aber auch kein Uberstieg in ein Jenseits von Sinnlosigkeit und
Sinnstiftung, das der Spannung der gegenldufigen Dynamik des Lebens zu
entkommen ermdglichte. Als Parabel auf das Leben taugt der alte Mythos
nur, wenn es zum stindigen Hinaufrollen und Herabrollen des Felsens
keine Alternative gibt. Jeder vollzieht diese Bewegung, stindig, ohne Ende,
solange er lebt. Das Hinaufrollern ist eine Aktivitit des Menschen, eine
in sich sinnvolle Handlung, die sein Leben pragt. Das Herabrollen aber
ist keine Handlung, sondern ein Ereignis ohne Sinn und Zweck, das den
Menschen als Widerfahrnis immer wieder betrifft und ihn immer wieder
zum Handeln veranlasst und nétigt. Aus beidem besteht das Leben: aus
mehr oder weniger sinnvollen Handlungen, die wir vollziehen, und aus
sinnfreien Ereignissen, die uns widerfahren. Beides ldsst sich nicht auf nur

4 Il faut imaginer Sisyphe heureux.“ (Camus 1942:112).

107

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

eines reduzieren: Nicht alles im Leben ist sinnbestimmte Handlung, und
nicht alles im Leben ist sinnfreies Ereignis. Beides prigt das Leben, in
unterschiedlicher Mischung.

Existenziell ist das Absurde deshalb kein Gelegenheitsphdnomen. Es cha-
rakterisiert die menschliche Existenz stets, was immer man tut oder lasst.
Unsere Existenz ist absurd, weil wir anderes Leben brauchen, um leben
zu konnen, und nicht leben konnen, ohne anderes Leben zu zerstoren:
Wer leben will, muss toten; weil wir nicht leben konnen, ohne nach Sinn
zu streben, aber neuen Sinn nur aufbauen konnen, indem wir alten Sinn
abbauen: Nach Sinn zu streben ist immer auch ein Beitrag zur allgemeinen
Verunsicherung; weil unser Leben nicht nur aus Handlungen besteht, die
Sinn haben, sondern immer auch aus Ereignissen, die keinen Sinn haben:
Wer alles verstehen will, wird scheitern. Die Liste ist leicht zu erweitern.
Kaum zu bestreiten aber ist die Tatsache, dass das Leben absurde Ziige hat,
weil wir aufbauen, indem wir abbauen, was wir aufbauen, wir konnen nicht
leben, ohne nach Sinn zu fragen, wir problematisieren den Sinn, der uns
zum Fragen bewegt, und wir stellen jede Antwort wieder in Frage.

7. Vollzug vs. Narrativ

Auch wenn es gelegentlich Sinn im Leben gibt, hat das Leben insgesamt
keinen Sinn. Keinen offenkundigen, aber auch keinen verborgenen, den
man aufdecken konnte. Jeder Mensch lebt, wie er lebt, und das lasst
sich erzdhlen. Man kann erzahlen, was Menschen tun und erleiden, was
sie bewirken und was ihnen widerfdhrt, was ihnen gelingt und wo sie
scheitern. Erzéhlen gehort zum Leben. Aber das Leben selbst ist keine
Erzéhlung, sondern schafft allenfalls Anldsse fiir Narrative. Erzahlungen
haben Liicken, sie lassen aus, was auch dazu gehort, sagen manches, aber
nicht alles, was sich sagen liefle. Das Leben hat Briiche und Sackgassen, in
diesem Sinn aber keine Liicken, es ldsst nichts aus, was zu ihm gehort, auch
wenn es in tiefe Abstiirze oder ekstatische Hohen fithrt. Wir leben niemals
nur auf Probe, wir kénnen nichts riickgangig machen, und wir kénnen es
nicht unterbrechen, nicht fiir einige Zeit aussetzen oder es noch einmal von
vorne versuchen. Unser Leben hat seine Einheit in der Kontinuitat seines
Vollzugs, nicht in der Erzahlung oder Erzdhlbarkeit dieses Vollzugs. Man
kann auch von denen erzahlen, die nicht mehr oder noch nicht leben. Man
kann erzahlen, was man nicht erlebt hat. Man kann nicht alles erzahlen,
was man durchlebt hat. Und man kann erleben, was andere erzahlen. Aber

108

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

keine Erzdhlung eines Lebens kann dessen Vollzug ersetzen. Man muss
leben, um erzdhlen zu kénnen, und man kann leben, ohne davon zu erzah-
len. Aber zu leben und ein Leben zu erzidhlen bleiben immer verschieden.

Man muss daher unterscheiden: Das Leben hat keinen Sinn, aber man
kann sinnvoll leben, seinem Leben also fiir eine gewisse Zeit und in einer
gewissen Hinsicht einen Sinn geben, und man kann sinnvoll {iber das
Leben reden oder von ihm erzdhlen. Wir erleben unser Leben und kénnen
erzahlen, was wir erleben. Aber unser Handeln und Erleben sind nicht
koextensiv mit unserem Leben, und unsere Erzdhlungen auch nicht. Wir
konnen mehr erzéhlen als wir erlebt haben (wir sind phantasiereiche We-
sen). Wir kdnnen mehr erleben, als sich in unserem eigenen Leben ereignet
(wir sind empathische und mitfithlende Wesen, die miterleben kénnen, was
andere erleben). Wir konnen nicht alles erzahlen, was wir durchleben (der
Anfang und das Ende unseres Lebens sind uns unzuginglich). Aber wir
kénnen nur erleben, handeln und erzéhlen, wenn und solange wir leben,
also weder vor dem Beginn noch nach dem Ende unseres Lebens. Zu leben
ist eines, unser Leben zu erzdhlen ein anderes.

8. Logik, Komik und Tragik des Absurden

Sich dessen bewusst zu werden, ist der Anfang der Einsicht in den Zusam-
menhang der Logik, Komik und Tragik des Absurden. Absurd ist das Leben
nicht, weil es sinnlos ist, sondern weil sich zwischen dem Leben, Erleben
und Erzdhlen des Lebens unvermeidlich Sinn-Paradoxe einstellen. Nicht
alles im Leben ist sinnlos, aber auch nicht alles ist sinnvoll. Es gibt sinn-
volles Handeln, sinnwidrige Widerfahrnisse und sinnlose Ereignisse. Das
Leben ist voller Widerspriiche und Gegensitze. Menschen streben nach
Sinn, um sich im Leben orientieren und ihr Leben sinnvoll gestalten zu
konnen. Sie schaffen sich Sinninseln im Sinnlosen, aber sie konnen nicht
verhindern, dass das immer wieder scheitert, weil das Streben nach Sinn
das Leben nicht sinnvoll macht, sondern den Widerspruch zwischen Sinn
und Unsinn, Nichtsinn und Widersinn im Leben heraustreibt. Man will
verstehen, und sieht immer deutlicher, was man alles nicht versteht. Es ist
die existenzielle Logik des Absurden, dass man den Sinn-Widerspruch, den
man auflosen will, gerade dadurch erzeugt, dass man ihn auflosen will.
Das Streben nach Sinn scheitert, weil es den Widerspruch zwischen Sinn
und Widersinn nicht iberwindet, sondern steigert. Existenzwiderspriiche
sind Sinn-Widerspriiche, die sich nicht ausrdumen lassen. Es ist daher ver-

109

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

gebens, sie ausraumen zu wollen. Man kann nur seine Einstellung zu ihnen
verandern. Darum geht es bei der Komik des Absurden. Durch unpassende
Uberspitzung und widersinnige Ubertreibung von Sinn-Spannungen bringt
sie zum Lachen und das distanziert vom Ernst des eigenen Verflochtenseins
in die Existenzprobleme. Statt zu leiden, muss man lachen, und statt zu
verzweifeln, lacht man tber sich selbst. Sich so von den unvermeidlichen
Sinnwiderspriichen des Lebens zu distanzieren, schafft die Mdglichkeit,
sich differenziert zu ihnen zu verhalten. Man ist ihnen nicht mehr einfach
ausgeliefert, sondern man kann - in gewissem Rahmen - seine Einstellung
zu ihnen wihlen.

Die Pointe der Komik des Absurden besteht also nicht darin, das, was
sich nicht vermeiden ldsst, doch als vermeidbar vorzugaukeln. Sie besteht
auch nicht darin, die Existenzparadoxien menschlichen Lebens zu ver-
harmlosen. Sie zielt vielmehr auf die Einsicht, dass es im Leben Probleme
gibt, die wir nicht aufldsen konnen, selbst wenn wir es wollten. Wir ver-
nichten Leben, um leben zu kénnen; wir eigenen uns andere Kulturen an,
um unsere eigene Kultur zu schaffen; wir wollen unser Dasein in transhu-
manem Uberschwang auf Dauer stellen, und zerstoren dazu unser Mensch-
sein, also das, was uns zu Menschen macht. Wer hier lacht, verschluckt sich
an seinem Lachen, weil er sich lachend von dem distanziert, was er nicht
loswerden und von dem er sich nicht absetzen kann. Die Pointe der Komik
des Absurden ist die Einsicht, dass wir mit Existenzparadoxien konfrontiert
sind, die wir nicht auflosen konnen, sondern mit denen wir leben miissen.

Die Komik des Absurden treibt so die Tragik des Absurden heraus. Das
Absurde hat keine Losung fiir die Paradoxien anzubieten, die es aufdeckt
und auf die es hinweist. Seine Komik entpuppt unsere Tragik, weil die
Distanzierungsstrategie der Komik des Absurden zeigt, dass wir die Para-
doxien unserer Existenz bemerken, sie aber nicht tiberwinden konnen.
Jeder Versuch, das zu tun, bestitigt sie. Die Vernichtung anderen Lebens
lasst sich nur beenden, indem wir unser Leben beenden. Die Aneignung
anderer Kulturen konnen wir nur vermeiden, indem wir darauf verzichten,
als Menschen leben wollen. Die Leiden des Lebens enden nicht im Leben,
sondern nur mit dem Leben. Die Komik des Absurden tiberldsst uns der
Tragik, immer wieder das tun zu miissen, was wir nicht tun wollen, um
es nicht tun zu miissen. Der Versuch, den Paradoxien unserer Existenz zu
entgehen, scheitert an der Logik, Komik und Tragik des Absurden. Er fiihrt
nur tiefer in diese Paradoxien hinein, aber nicht aus ihnen heraus.

110

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

9. Theologische Alternativen

Bietet der Glaube oder die Theologie einen Ausweg? Ja, aber einen ande-
ren als man meist meint. Die Theologie hat keinen Zauberschliissel, um
die Existenzparadoxien zu iiberwinden und kontrafaktisch einen Sinn zu
erschlieflen, wo es keinen gibt oder zu geben scheint. Zwar wird immer
wieder Gott ins Spiel gebracht, um der Welt und dem Leben einen Sinn
zuzusprechen, den sie von sich aus nicht aufweisen, aber das fiihrt selten
weiter als zu dem Postulat, es gebe einen Sinn, auch wenn man ihn nicht
erfassen kann. Doch ein Sinn, der sich nicht erfassen lisst, ist kein Sinn.
Und ein Sinn, den nur Gott erfassen kann, ist ein sinnfreies Postulat, weil
Gott keinen Sinn bendtigt, um sich in der Schopfung zu orientieren, und
die Geschopfe sich in der Schopfung nicht orientieren konnen, wenn diese
einen Sinn hat, den nur Gott kennt.

Christliche Theologie beansprucht daher nicht, dass sie trotz allen Wi-
dersinns in der Welt und im Leben einen Sinn der Welt oder des Lebens
kennt, den andere nicht kennen. Sie verweist vielmehr auf den Glauben,
durch den Geschopfe im Leben des Schopfers verankert sind und an die-
sem partizipieren. Aber was genau heifst das?

Wird der Glaube epistemisch oder kognitiv verstanden, dann heif3t das:
Der Glaube erschlieft nicht den Sinn der Welt als Schépfung, sondern gibt
Teil am Schopfungsverstindnis des Schopfers. Doch der Schopfer schafft
die Welt, und wenn er etwas versteht, dann ist es nicht die Welt, sondern
sein Schaffen. Nicht was er bewirkt, hat einen Sinn, sondern sein Wirken:
Es verfolgt ein Ziel, wirkt also etwas ganz Bestimmtes und nicht nur irgend-
etwas Mogliches. Nur wo etwas auch nicht oder anders hitte sein konnen,
kann ihm Sinn zugesprochen werden. Das aber gilt im Schopfungskontext
nicht fiir die Welt, sondern nur fiir Gott. Gott hitte auch nicht Schopfer
sein konnen, aber die Welt hatte nie etwas anderes sein konnen als Gottes
Schépfung. Wire sie nicht Gottes Schopfung, dann wire sie nicht etwas
anderes, sondern es gibe sie nicht. Als Schopfung hat sie keinen Eigensinn,
der sich ohne Rekurs auf Gott verstehen liefSe. Sie ist das Feld von Gottes
Wirken: Was Gott will, ist ihr Sinn.

Gottes Wille aber lasst sich nicht an der Welt ablesen, sondern erschlief3t
sich in Kreuz und Auferweckung als die Schopfermacht, Leben aus Tod,
Gutes aus Ublem, Sein aus Nichtsein zu schaffen. Es ist der fundamentale
Wechsel vom Tod zum Leben, der deutlich macht, was Gott will: Nichts,
was wir tun konnten, sondern ein Leben, das nur er moglich macht, durch
das, was er uns gibt. Es geht um ein anderes Leben, nicht nur um ein

111

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

besseres Verstehen des Lebens. Es ist eines, nicht alles verstehen zu kon-
nen (also am Sinnlosen zu scheitern), ein anderes, nicht alles verstehen
zu missen (also mit Sinnlosem leben zu kénnen), weil nicht das eigene
Verstehen, sondern das Urteil Gottes iiber das Gelingen oder Misslingen
des Lebens entscheidet. Nicht, ob wir unserem Leben einen Sinn geben
oder abgewinnen konnen, ist deshalb entscheidend, sondern was Gott aus
ihm macht.

Hier kommt der Glaube ins Spiel - nicht kognitiv als eine Schwachform
des Wissens, sondern fiduzial als eine Starkform des Vertrauens. Er ist kein
Sinndetektor, der auch dort noch Sinn findet, wo es keinen gibt, auch keine
kognitive Teilhabe am Wissen des Schopfers, sondern die Gottesgabe einer
Lebenseinstellung, die zum Ertragen von Sinnlosigkeit und Widersinnigem
befihigt, weil sie Kraft und Zuversicht gibt, im Leben und Sterben auf
Gottes Gegenwart zu setzen. Glaubende kennen keinen Sinn der Welt, der
nur ihnen erschlossen wire. Sie leben in derselben Erfahrungswelt wie die
Nichtglaubenden, die sie ja immer auch selbst sind. Aber sie verstehen sie
nicht nur anthropozentrisch als Welt, sondern theozentrisch als Schépfung,
weil sie auf den Schopfer setzen und sich selbst als Geschopfe bekennen.
Es gibt keine Schopfung ohne Schépfer, und es gibt keine Anerkennung
des Schopfers, ohne sich selbst als Geschopf zu verstehen. Der Dual von
Mensch und Welt muss zur Triade von Gott, Mensch und Welt erweitert,
von einem anthropozentrischen also zu einem theozentrischen Standpunkt
gewechselt werden, wenn ernsthaft von Schopfung gesprochen werden soll.
Erst Gottes Beziehung zur Welt erschliefit diese als Schopfung. Von Gottes
Beziehung zur Welt aber kann nur reden, wer sich selbst als Gottes Ge-
schopf versteht. Hier muss man ansetzen, wen man von Schopfung spricht,
nicht bei der Welt, in der man mehr oder weniger sinnvoll leben kann.
Gottes Urteil entscheidet iiber das Leben, nicht unsere bruchstiickhafte
Einsicht.

Wir miissen daher hermeneutisch und theologisch unterscheiden: Von
der Welt zu reden, ist eines; von der Schépfung zu reden, ein anderes;
und von der Welt als Schopfung zu reden, ein Drittes. Das erste orientiert
sich an der Leitunterscheidung von Ich und Welt; das zweite an der Leitun-
terscheidung von Schépfer und Geschdpf; das Dritte konkretisiert die Unter-
scheidung von Ich und Welt im Licht der Unterscheidung von Schépfer
und Geschopf als die Triade von Schépfer, Geschopf (Ich) und Schépfung
(Welt). Vom Schopfer ist dabei in der zweiten Person die Rede (Du), vom
Geschopf in der ersten Person (Ich/Wir), von der Schopfung in der dritten
Person (Es).

112

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

Diese Perspektivenkombination ist entscheidend fiir die christliche
Schopfungstheologie. Nur in der Perspektive der ersten Person (Ich/Wir)
kann von Schopfung gesprochen werden, also nur, wenn man sich selbst
als Geschopf versteht: Ich bin Dein Geschdpf. Als Geschopf aber versteht
man sich nur im Gegeniiber zum Schépfer, auf den sich das Ich bzw. Wir
in der zweiten Person als Du bezieht: Du bist mein/unser Schopfer. Auf die
Welt als Schopfung in der dritten Person (ES) dagegen beziehen wir uns
nie direkt, sondern immer nur vermittelt iiber den Schépfer (das Dritte!):
Alles ist Deine Schopfung.

Dadurch ist es im Ansatz ausgeschlossen, Schopfer und Schopfung zu
verwechseln, vom Schopfer also in der Drittpersonperspektive der Schép-
fung oder in der Erstpersonperspektive des Geschopfs zu sprechen. Gott
ist gegeniiber dem Geschopf und der Schépfung stets ein Drittes, von
dem weder in den Erstperson-Kategorien des Geschopfs noch in den Dritt-
person-Kategorien der Schopfung sachgerecht gesprochen werden kann,
sondern nur in der Zweitpersonkategorie des schopferischen Du, die die
Differenz zwischen Schopfer und Schopfung wahrt. Gott ist weder ein
Ich unter anderen noch ein Es in der Welt, sondern derjenige, ohne den
es weder ein Ich noch eine Welt geben konnte. Er ist der Schopfer, alles
andere seine Schopfung. Anders als die Rede von der Welt ist die Rede von
der Schopfung daher abhingig von der Zweitpersonperspektive auf den
Schopfer und der Erstpersonperspektive des Geschopfs. Nur wer sich als
Geschopf versteht, kann ernsthaft von der Welt als Schopfung reden, und
als Geschopf versteht man sich nur, wenn man Gott als seinen Schopfer
versteht. Das Argumentationsgefille ist also eindeutig: vom Schopfer iiber
das Geschopf zur Schopfung, nicht von der Welt zu Gott, vom Ich zu Gott
oder von der Welt {iber das Ich zu Gott.

Sich als Geschopf oder die Welt als Schopfung zu bezeichnen, geht also
immer iiber das hinaus, was man erlebt und erfdhrt. Es ldsst sich nicht
aus den Sinn- oder Sinnlosigkeitserfahrungen des Lebens entwickeln. Es
gibt keinen haltbaren Schluss von ,Ich habe mich nicht selbst ins Dasein
gebracht® auf ,Gott hat mich geschaffen®. Nur das Umgekehrte gilt: ,Wenn
Gott mich geschaffen hat, dann habe ich mich nicht selbst ins Dasein
gebracht®.

113

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

10. Mit Absurdem leben

Sobald Gott ins Spiel kommt, verandern sich die Argumentationsmoglich-
keiten und das Argumentationsgefiige. Das zeigt sich auch am Umgang
mit den Sinnparadoxien des Absurden. Man kann sie nicht weglachen. Sie
bleiben. Wie aber kann man mit ihnen leben?

Wer lebt, erlebt, wie er lebt und baut so am Sinn seines Lebens. Das
kann man erzéhlen. Aber die Geschichten unseres Lebens sind stets etwas
anderes als unser Leben. Jede Geschichte eines Lebens lasst vieles aus,
nicht nur, was andere Geschichten erzdhlen konnten, sondern auch was
keine Geschichte erzihlen kann. Jedes Leben ermdglicht Narrationen und
Gegennarrationen, aber keines ist selbst eine Narration. Narrationen haben
Liicken, ohne die sie keinen Sinn hétten. Sie blenden vieles aus, um man-
ches erzéhlen zu konnen. Das Leben nicht. Es hat Anfang und Ende, es
nimmt seinen Lauf, es hat seine Wahrheit, aber es hat keinen Sinn.

Sinn ist das, was wir aus etwas machen, Wahrheit das, was es vor und
fiir Gott ist. Um sein Leben sinnvoll erzahlen zu kénnen, muss man vieles
auslassen. Das wird damit aber nicht ausgeldscht. Das Ausgelassene, das
Sinnlose und das Widersinnige bleiben vielmehr eine stindige Bedrohung.
Keine Sinnerzahlung kann sie aus dem Weg rdumen. Die unerbittliche
Logik des Absurden hat hier alles im Griff, weil unser Streben nach Sinn
durch die Welt und das Leben fortwahrend enttauscht wird.

Es hilf wenig, dieser Enttduschung dadurch entkommen zu wollen, dass
man sie zum Gliick des Lebens erklart. Das Lob der Sinnlosigkeit gibt dem
Leben keinen Sinn, und man wird nicht dadurch ein gliicklicher Mensch,
dass man sein Ungliick preist. Das unterschitzt die Korruptionsmacht des
Widersinnigen und verharmlost die Ubel, die sie anrichtet. Uberwinden
lasst sich die Sinnlosigkeit nicht, solange man nach Sinn strebt, und ver-
harmlosen sollte man sie nicht, wenn einem das eigene Leben und das
Leben anderer nicht egal ist. Das Ziel kann nur der Versuch sein, mit der
Sinnlosigkeit des Lebens zu leben, ohne ihr das Leben und seine Wahrheit
zu tiberlassen.

Eben darum geht es bei der Hoffnung des Glaubens. Wer auf Gott und
die Wahrheit seines Lebens vor Gott setzt, muss sich nicht mit der Sisy-
phusarbeit der Uberwindung von Sinnlosigkeit durch das Schaffen oder
Entdecken von Sinn abfinden oder sein Scheitern in Miinchhausenmanier
zum Sinn des Lebens erkldren. Er kann vielmehr gelassen und zuversicht-
lich das tun, was zu tun ist und sich tun lasst, ohne dem einen héheren
Sinn zuzuschreiben oder mehr von ihm zu erwarten, als es verdient, und

114

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden

er kann hoffen, mit dem unvermeidlichen Sinnlosen und Widersinnigen
im Leben leben zu konnen, ohne an ihm zu verzweifeln. Entscheidend ist
nicht das, was wir aus unserem Leben machen, sondern was Gott aus ihm
macht. Nicht wir sorgen dafiir, dass unser Tun und Lassen Gutes bewirkt,
sondern Gott sorgt dafiir, dass gut ist, was wir bewirken. Wir kénnen und
sollen uns bemiihen, Gutes zu tun oder wenigstens Ubles zu vermeiden.
Aber wir sollen und konnen es nicht uns zuschreiben, wenn aus dem, was
wir tun oder nicht tun, etwas Gutes wird. Wir haben es nicht in der Hand,
denn wir haben keine Kontrolle iiber die iiblen Wirkungen unserer guten
Taten oder die guten Wirkungen unserer bosen Taten. Wir sind nicht die
Herren des Lebens, aber auch nicht nur die Opfer unserer Umstande. Wir
sind verantwortlich fiir das, was wir verantworten konnen, aber nicht fir
das, was zu bewirken nicht in unserer Macht liegt.

Das Streben nach Sinn ist unerlasslich, um sich im Leben orientieren
und das Leben gestalten zu konnen. Aber es scheitert immer wieder daran,
dass im Leben vieles geschieht, was nicht sinnvoll ist, und das Leben
insgesamt keinen Sinn hat, nach dem man streben kénnte. Das Streben
nach Sinn wird vielmehr absurd, wenn man durch die Arbeit am Sinn
das Erleben von Sinnlosigkeit nicht abbaut, sondern steigert. Wir konnen
unserem Leben nicht gegeniibertreten und es von auflen betrachten. Wir
kénnen nur von innen an ihm arbeiten. Das ldsst alle Arbeit gegen die
Sinnlosigkeit scheitern, und es verstellt uns den Blick auf die Wahrheit
unseres Lebens. Diese lasst sich nicht in diesem, sondern nur in Gottes
Urteil Giber unser Leben finden. Wir konnen nach Sinn streben, aber unser
Leben nicht wahr machen. Dass kann, wenn iiberhaupt, nur Gott. Darauf
zu vertrauen, setzt nicht voraus, dass das Leben sinnvoll ist, sondern dass
Gott es nimmt, wie es ist, und es so gelten ldsst, wie er es beurteilt und
wozu er es macht. Deshalb richtet sich der Glaube auf Gott und seine
Wahrheit, die frei macht, und nicht auf das Leben und seinen Sinn, der
sich nicht finden lésst. Sinnvolles und Sinnloses im Leben vergehen, seine
Wahrheit aber bleibt, und iber diese entscheiden nicht wir, sondern Gott.

Wer auf Sinn setzt, wird am Sinnlosen scheitern, weil wir nicht Herren
unseres Lebens sind und weder die iiblen Folgen unserer guten Taten noch
die guten Folgen unserer iiblen Taten unter Kontrolle haben, von dem,
was sonst in der Welt geschieht ganz zu schweigen. Wer dagegen auf Gott
setzt, kann hoffen, dass im Leben mehr Gutes geschieht, als sich aufweisen
lasst, weil Gott in ihm am Werk ist. Das andert nichts an der Wirklichkeit
des Widersinnigen und Sinnlosen im Leben. Und es entbindet uns nicht
von der Verantwortung, alles in unserer Macht Stehende zu tun, um Boses

115

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ingolf Dalferth

zu verhindern und einzudimmen und Gutes zu ermdglichen und zu bef6r-
dern. Aber auch wenn wir immer wieder scheitern werden, halt es die kon-
trafaktische Moglichkeit offen, dass auch aus Ublem und Scheitern Gutes
und Neues entstehen kann und man nicht sein Ungliick als Gliick ausgeben
muss, um als gliicklich zu gelten. Wer auf Gott, die Quelle alles Mdglichen,
setzt, muss sich nicht mit der Dialektik des Absurden begniigen, die bei
den Enttduschungserfahrungen des Wirklichen stehen bleibt. Wirkliches
vergeht, aber Mogliches bleibt. Auf Gott und die Moglichkeit des Guten zu
hoffen, ist allemal die bessere Option, als einen Sinn zu suchen, der sich
nicht finden ldsst. Oder kurz und knapp gesagt: Lachen ist gut, Beten ist
besser.

Literaturverzeichnis

Camus, Albert: Le Mythe de Sisyphe : Essai sur I'absurde. Nouvelle édition augmentée
d’une étude sur Franz Kafka. Paris 1942, Edition électronique réalisée par Charles
Bolduc : [https://www.anthropomada.com/bibliotheque/CAMUS-Le-mythe-de-sisy
phe.pdf] (Letzter Zugriff: 26.4.2025).

Hamer, Thom: A Critique of Humoristic Absurdism: Problematizing the Legitimacy of
a Humoristic Disposition Toward the Absurd. Utrecht 2020: [https://philarchive.org
/archive/HAMACO-13] (Letzter Zugriff: 26.4.2025).

Hamer, Thom: Metamodern Absurdism: What is Metamodern Absurdism?, in: ders: A
Critique of Humoristic Absurdism. Utrecht 2020, 141-154.

Kant, Immanuel: Das Ende aller Dinge, AA VIII, 331, in: Berlinische Monatsschrift 24
(1794), 495-523.

Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, III: Von dem Primat der reinen
praktischen Vernunft in ihrer Verbindung mit der spekulativen, in: Kants Gesam-
melte Schriften. Band 5. Berlin 1788.

Malkus, Jan-Lukas: Die Philosophie des Absurden: Skeptischer Ursprung und depressi-
ve Wirkung. Norderstedt 2021.

Polzler, Thomas: Absurdism as Self-Help: Resolving an Essential Inconsistency in Camus
Early Philosophy, in: Journal of Camus Studies (2014), 91-102.

Polzler, Thomas: Wie schliissig ist Albert Camus’ frithe ,Logik des Absurden“?, in:
Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 41 (2016), 59-76: [https://philarchive.org/arch
ive/PLZWSI] (Letzter Zugriff: 26.4.2025).

Surhone, Lambert M. et al. (Hg.): Absurdismus: Philosophie, Universum, Existentialis-
mus, Nihilismus, Seren Kierkegaard, Albert Camus, Susan F. Beau. Bassin 2010.

Thomas von Aquin: Summa Theologiae, Band 1, hrsg. von der Commissio Leonina.
Rom 1888.

116

- am 10.02.2026, 01412:56. [r—


https://www.anthropomada.com/bibliotheque/CAMUS-Le-mythe-de-sisyphe.pdf
https://philarchive.org/archive/HAMACO-13
https://philarchive.org/archive/PLZWSI
https://doi.org/10.5771/9783748965695-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.anthropomada.com/bibliotheque/CAMUS-Le-mythe-de-sisyphe.pdf
https://philarchive.org/archive/HAMACO-13
https://philarchive.org/archive/PLZWSI

	Nahaufnahme: Zur Systematik des Absurden
	Absurde Welt? Zur Logik, Komik und Tragik des Absurden|Ingolf Dalferth
	1. Die Komik des Absurden
	2. Die Logik des Absurden
	3. Philosophie und Theologie
	4. Christliche Rede von der Schöpfung
	5. Reale Möglichkeit und Schöpfung
	6. Absurde Existenz
	7. Vollzug vs. Narrativ
	8. Logik, Komik und Tragik des Absurden
	9. Theologische Alternativen
	10. Mit Absurdem leben



