IV. Am Ende

»Gott bewahre mich davor, dafd ich je etwas
vollende. Dies ganze Buch ist nur ein Entwurf—
ach, nur der Entwurf eines Entwurfes. Oh! Zeit,
Kraft, Geld, Geduld!«

(Herman Melville, Moby Dick)

»[D]er Philosoph sucht nicht nach Abkiirzungen,
sondern nimmt den ganzen Weg.«
(Merleau-Ponty 2007a, S. 266)

»Denn dies ist eine Forschung, die noch unter-
wegs ist.«
(Barthes 2007, S. 62)

Am Ende dieser Erkundung politischen Denkens kann weder eine finale Definition der
Demokratie noch die Entdeckung ihrer wahren Essenz oder die Auszeichnung eines be-
stimmten Modells ihrer Ordnung stehen. Die hier versuchte Anniherung an das verlorene
Eine im Denken der Demokratie begniigte sich mit einer reflexiven Analyse ihrer Axiolo-
gie, also der Organisation ihrer Begriindung, in deren Fokus die multiplen Manifestatio-
nen politischen Konsenses standen. Die Annahmen des Einen traten im Denken der De-
mokratie an verschiedenen Orten und in unterschiedlichen Formen und Formaten her-
vor, ohne dass ihnen eine fixe Position, genuine Qualitit oder allgemeine Funktion ent-
sprach. In Anbetracht der Unzulinglichkeit jeden Versuchs, den politischen Konsens vorab
zu definieren, gingen wir seinen Ausprigungen in verschiedenen Theorien der Demo-
kratie nach, wobei sich unser Zugang eigener Setzungen enthalten musste, um fiir die
Pluralitit seiner Varianten offen zu bleiben. Den Spuren des Einen folgten wir ebenso
in den konzeptionellen Grundlagen und beildufigen Behauptungen des Selbstverstind-
lichen wie in den konkreten Entwiirfen politischer Ordnung: Neben den Prinzipien und
Axiomen der jeweiligen Theorien mussten auch soziale, kulturelle und historische Kon-
texte sowie die Inanspruchnahmen politischer Qualitit, sei es der Stabilitit, Effizienz
oder Transmission, unsere Beachtung finden. Ferner liefSen sich Annahmen des Einen in
den Postulaten der Identitit des Demos und der Giite des Krateins sowie in den Struk-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —



https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

690

Tobias Braun: Der politische Konsens

turen des politischen Raums, der Faktizitit des Sozialen und den Attributen politischer
Sub- und Objektivitit ausmachen. Mit Blick auf den Begrift des Konsenses wurde das Ei-
ne nicht nur in der Distinktion von Ubereinstimmung und Ubereinkunft greifbar, sondern
auch in den Aspekten des Ko und des Sens. Schlief3lich traten selbst in der Ordnung des
Vielen und der Ausrichtung des Konflikts, seiner Kom- und Op-Position, sublime Spuren
des Konsenses zutage. In der Folge konnte das Eine der Demokratie sowohl itber- und un-
ter-, vor- und nachgeordnet werden als auch an zentralen und peripheren Orten sowie in
latenten und manifesten Formen vorliegen. Die Axiologie demokratischen Denkens lief
sich anhand der unterschiedlichen Positionen, Funktionen und Qualititen des politischen
Konsenses darlegen und mit Hilfe der Annahmen des Einen die komplexe Beziehung zwi-
schen der Demokratie, ihrer Konzeption und ihrer Begriindung ausweisen. Neben dem
diffizilen Spiel des Einen und Vielen und den ungleichen Formen der Inanspruchnahme
politischen Konsenses traten in der spezifischen Ausrichtung dieses Ansatzes auch die ver-
schiedenen Arten hervor, mit der Grundlosigkeit der Moderne umzugehen.

Weil es unserem Anliegen weniger um eine konzeptionelle Bestimmung der Demo-
kratie bestellt war als vielmehr darum zu verstehen, ob, wo und wie sich in ihrem Denken
Formen politischen Konsenses manifestierten, war es notwendig, sich Postulaten objektiver
Evidenz ebenso wie eigener Ambitionen und Initiativen zu enthalten, um die Annahmen
des Einen in den Versuchen ihrer Begriindung offenlegen zu kénnen: In der Absicht, sich
der Demokratietheorie im Horizont ihrer axiologischen Referenzen und Reverenzen zu
nihern, musste unser Zugang ein distanziertes Verhiltnis zu seinem Objekt bewahren
und gegeniiber der Vielfalt des Einen und dessen unterschiedlichen Bedeutungen und
Aufgaben ebenso reserviert wie sensibel bleiben. Zugleich bedurfte es eines flexiblen und
adaptiven Umgangs sowohl mit dem Konzept des Konsenses als auch mit demjenigen der
Demokratie, um dem Einen selbst in seinen sublimen Ausdrucksformen und Kontexten
nachspiiren zukénnen. Auch wenn sich der Gegenstand dieser Untersuchung in der wei-
ten Streuung seines Feldes ebenso wie in der Heterogenitit seiner Typen zu verlieren
drohte, war es allein mittels einer konsequenten epistemologischen Offenheit méglich,
das Verstindnis demokratietheoretischer Konzeptionen um deren Postulate des Konsen-
ses zu erweitern und in ihrem Umgang mit dem Fehlen des Einen zu fassen. Als problema-
tische Hypothek dieses Ansatzes erwies es sich indes, dass sich weder im Objekt noch im
Kontext oder in der Methode der Untersuchung ein sicherer Grund ausmachen lieR: Da
keinem dieser Aspekte eine iibergeordnete Validitit attestiert werden konnte, musste
sich unsere Suche in jedem Fall und immer wieder aufs Neue orientieren, organisieren
und austarieren.' Aus der methodischen Anlage ergab sich demnach eine gewisse Diffu-
sitit des Gegenstands und Gangs der Untersuchung, ohne dass sich diese Komplikation
jedoch umgehen lieRe.

1 Mit der Offenheit des Zugangs verlor sich zudem in einem gewissen Mafie die Uibergeordnete Po-
sition des Vergleichs: Weil die Aufdeckung der Formen und Formate des Einen eine intensive, kon-
zentrierte Einlassung auf die jeweilige Theorie erforderte, bestand die Gefahr einer unwillkiirli-
chen Segmentierung in unverbundene Einzelstudien. Diesem Risiko wurde hier versucht zu be-
gegnen, indem der Fokussierung neben einer rahmenden Struktur der Unterscheidung dreier Orte
des Konsenses in den Einleitungs- und Fazitteilen derjeweiligen Studien Hinweise zur Seite gestellt
wurden, die der Erweiterung und dem Abgleich dienten.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

Unser Vorhaben leitete die These, dass die Demokratie das Eine zwar nicht (mehr)
einholen kann, es aber im Horizont ihrer Begriindung prisent bleibt, zugleich verloren
und aufgegeben. Diesem Fehlen des Einen, dem komplexen Verhiltnis seines simultanen
An- und Abwesens, gingen wir im Selbstverstindnis verschiedener Demokratietheorien
nach, in ihren Figuren, Gesten und Momenten des Konsenses, in ihren Annahmen der
Einheit, Einigkeit und Einigung, in ihren Suchen des Grundes, Ausweisen des Ursprungs
und Versprechen des Sinns. Im Zuge dessen wurde die Frage virulent, wie sich die Be-
stimmung der Demokratie zu dem Verlust der Grenzmarken der Sicherheit verhilt, der laut
Lefort die Moderne charakterisiert: Auch wenn sich die Demokratie einerseits durch die
Grundlosigkeit im Sinne der Annahme ihrer Imperfektion und Kontingenz auszeichnet,
steht sie andererseits in der Pflicht, die Autoritit ihrer Ordnung ebenso zu begriinden
wie ihren Zweck, ihre politische Qualitit und ihre normative Eminenz auszuweisen. Mit
der Aussetzung in den Un-Grund, der Absenz hoherer Instanzen (Gott, Schicksal), vor-
gegebener Quellen (einer Substanz, Essenz oder Natur) und eherner Gesetze (der Ge-
schichte, des Klassenkampfs, des Marktes), wurde die Selbstbegriindung der Demokra-
tie in der Moderne zugleich méglich, notwendig und diffizil.> Maglich, weil sich infol-
ge ihrer radikalen Diesseitigkeit der Status der politischen (6konomischen und sozia-
len) Organisation wandelte und nun seine eigene Mach-, Gestalt- und Verinderbarkeit
offenbarte: Mit dem Abschied natiirlicher Ordnung, monarchischer Einverleibung und
sakraler Weihen wurde die Ein- und Ausrichtung des Zusammenlebens zugleich zum
Subjekt und Objekt politischer Selbstbestimmung. Notwendig, weil die Demokratie selbst
nicht in einem Arrangement gegebener Institutionen aufgeht, sondern ihr immer auch
ein infinites und transgressives Potential kollektiver Autokreation innewohnt: Als Prinzip
verweist die Demokratie auf die unberuhigbare Dynamik des Griindens im Sinne der Au-
tonomie und Emanzipation, kurzum auf die unendliche Bewegung ihrer Verwirklichung.
Und diffizil, weil der Demokratie in der Moderne keine hoheren Griinde fiir ihre eigene
Autorisierung zur Verfiigung stehen, weder im Telos eines Fortschritts noch in der Emi-
nenz ihrer Prinzipien oder der Qualitit ihrer Ordnung, sondern sie ihren Grund selbst le-
gen muss, immer wieder und aus sich selbst, ohne je an ein Ende zu gelangen. Die Aver-
sion gegeniiber dufSeren Quellen ihrer Konstitution, gegeniiber jeder Essenz und Sub-
stanz, Immanenz, Antezedenz und Transzendenz, ist zugleich die notwendige Voraus-
setzung der Demokratie und ein heikles Pfand ihrer eigenen Begriindung: Ohne noch auf
einen externen Garanten ihrer Ordnung abstellen zu kénnen, steht sie vor der unerfiill-
baren Aufgabe, sich selbst zu bestimmen. Gleich einem variierten Miinchhausen muss
sie selbst ihren Grund schaffen — und weicht ihn im selben Schritt immer wieder auf.
Die gleichzeitige Omniprisenz und Ambiguitit der Demokratie, die wir in der Einlei-
tung als eine Eigenschaft des politischen Selbstverstindnisses der Gegenwart ausmach-
ten, ldsst sich im Sinne dieser Grundlosigkeit deuten. Im Lichte der radikalen Aussetzung
der Moderne in das unbedingte Diesseits wird die Demokratie zum einzig verbliebenen
Versprechen des Sinns: Weil der Moderne jede Gewissheit ihrer Bestimmung abhanden-
gekommen ist, wendet sie sich an die Demokratie, die so den ideellen und normativen

2 Die drei Aspekte sind offensichtlich auf unterschiedlichen Ebenen anzusiedeln, so ist die Maglich-
keit situativ, die Notwendigkeit prinzipiell und die Diffizilitdt axiologisch zu verstehen.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

691


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

692

Tobias Braun: Der politische Konsens

Fundus des politischen Selbstverstindnisses der Moderne bildet.? Trotz ihrer konstituti-
ven Relevanz bleibt die Demokratie selbst vage, kontur- und ortlos und steht unentschie-
den zwischen der Idee der Volkssouverinitit und einer konkreten politischen Ordnung:
So ldsst sie sich ebenso als das Prinzip kollektiver Autonomie verstehen, das auf Partizi-
pation, Emanzipation und Egalitit verweist, wie sie eine politische Organisationsform
vorstellt, eine bestimmte Art und Weise der Regierung und Verfahren der Herrschaft.*
Ferner kann die Demokratie auch als eine genuine soziale Formation gedeutet werden,
deren Selbstreprisentation durch die Abstinenz dufSerer Quellen und Garantien gekenn-
zeichnet ist. Das Verhiltnis von Demokratie und Moderne ist somit weniger fest und ein-
deutig als es unterschiedliche Konstellationen annimmt, in denen der Demokratie ver-
schiedene Positionen, Funktionen und Qualititen zukommen, ohne dass es eine wahre
Form gibe. Weil die Demokratie selbst dem Un-Grund ausgesetzt ist und im Sinne einer
unendlichen Griindung ohne Grund bleibt, entzieht sie sich ihrer Festschreibung: In dem
Moment, in dem die Moderne in der Demokratie einen Halt sucht, unterstellt sie ihr ei-
ne Bestimmtheit, eine Objektivitit und Autoritit, die sich an der Grundlosigkeit letzterer
reibt. Auch wenn also beide gleichermafien von der Aussetzung in den Un-Grund betroffen
sind und die Demokratie gerade aufgrund ihrer integralen Offenheit den Anspriichen
der Moderne entspricht, kann diese die Grundlosigkeit jener in Folge ihrer eigenen Un-
sicherheit nur schwer aushalten. Der Sinn, den die Moderne in der Demokratie findet,
schwankt zwischen einem Versprechen kollektiver Autonomie und einer Versicherung legi-
timer Ordnung, wobei beide Aspekte zugleich divergieren und sich gegenseitig begriin-
den. Die Demokratie steht in der Moderne so vor zweli, sich widersprechenden Heraus-
forderungen: Sie muss ihre eigene Offenheit wahren, ihre Kontingenz und Imperfekti-
bilitit, um ihrem unendlichen Griinden einen Raum, eine Stitte des Wirkens zu geben, und
zugleich, um der Moderne als jener Fundus zu dienen, ihre eigene Bestimmtheit, ihre
Evidenz und Eminenz, behaupten.® Auch wenn die Demokratie im politischen Selbst-

3 Eine andere, mithin duflere Grundlage politischer Ordnung, ihrer Autoritit und Legitimitat, ist
schlicht nicht mehr denkbar — selbst die post-politischen Formen pragmatischen Managements
stellen sich noch in den Dienst des Demos und dessen Beauftragung, und verbleiben so im Re-
gister demokratischer Begriindung. Die Omniprasenz der Demokratie wird auch daran deutlich,
dass sie, wie es Nancy treffend vermerkte, jedwede tugendhafte Politik vereinnahmt und ihre Be-
deutung nebst Politik, Ethik und Recht auch den Status der Zivilisation umfasst. Zugleich geht mit
dieser Ausdehnung ein Verlust ihrer Bestimmtheit einher, eine Beliebigkeit ihrer Qualitat, woran
sich zeigt, dass die Omniprisenz und Ambiguitat der Demokratie zumindest in gewissen MaRen
interferieren.

4 Die ideologische Spannung zwischen einem normativen Prinzip und einer konkreten Manifesta-
tion zeigt sich neben dem Streit zwischen direkten und indirekten Formen der Demokratie auch
am Vorwurf des Populismus, ist doch die politische Ausrichtung an der Volksstimmung im Kontext
der Demokratie eher naheliegend —fraglich ist eher, wie sich deren Inhalt bestimmt. Das Problem
scheint darin zu bestehen, dass die Demokratie zugleich als normatives Prinzip beansprucht, der
kollektiven Autonomie zu entsprechen und diese zu verwirklichen, und als politisches Ordnungs-
modell genau dieses transgressive Potential nicht nur einzuhegen, sondern zu anzuhalten. Es ist
die von Lefort ausgewiesene Spannung des politischen Raums zwischen Dominanz und Emanzi-
pation, zwischen Macht und Zivilgesellschaft, die sich hier offenbart.

5 Im Fokus der demokratietheoretischen Konzeptionen steht die notwendige Vermittlung dieser
Spannung, die die konstitutive Grundlage demokratischer Ordnung bildet.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

verstindnis unserer post-modernen Moderne als letzte Versicherung politischen Sinns in Er-
scheinung tritt, bleibt sie selbst auf der unendlichen Suche nach ihrem Grund, immer
offen und im Kommen: Dieser Suche der Demokratie, ihren Annahmen des Einen und ih-
ren Umgangsweisen mit seinem Fehlen, widmete sich unsere Betrachtung des politischen
Konsenses.

Die Versuche der Bestimmung, Begriitndung und Beruhigung demokratischen Den-
kens verfolgten wir in zwei konzeptionellen Horizonten, die in ihrem Verstindnis der
Demokratie jeweils eigene Akzente setzten und diverse axiomatische Logiken aufwie-
sen. Obwohl dem Un-Grund im Denken des Postfundamentalismus eine ungleich promi-
nentere Rolle zukam und dieser im selbstkritischen und -reflexiven Riickzug ausgehend
von der Erfahrung der Ungewissheitsgewissheit methodo- und epistemologische Konse-
quenzen zeitigte, prigte die Abkehr vom Einen auch die liberalen Varianten der Demo-
kratietheorie.® Infolge der totalitiren Erfahrungen der ersten Hilfte des Zwanzigsten
Jahrhunderts (und teils als distinkte Absetzung vom politischen Modell des Sowjetkom-
munismus) wurde der Verzicht auf das Eine vor allem in der Ablehnung kollektiver Iden-
tititen (Volk, Klasse oder Nation) und einer Priferenz gegeniiber dem Vielen, den Indivi-
duen und den pluralen Interessen, deutlich. Die homogene Einheit des Demos trat wie
jede Voraussetzung der Einigkeit im Sinne eines apriorischen Allgemeinwohls zuriick
und wurde von prozeduralen Modellen ersetzt, deren politische Organisationsform die
Pluralitit erhalten und totalitire Anmafiungen vermeiden sollte. Kurz ging es weniger
um die Bestimmung des Einen als um die Ordnung des Vielen: Es galt Formen der Poli-
tik zu entwickeln, welche die verschiedenen Akteure und Interessen in ein konstruktives
Arrangement stellten und die Dynamik des Pluralen aufnahmen, ohne dieses zu tiberfor-
men. Die Heterogenitit und Partikularitit des Sozialen wurde dabei ebenso als Faktum
anerkannt wie die Diversitit und Antagonalitit der Interessen als Grundmotiv politi-
scher Ordnung deklariert. Im Sinne der Wahrung der Pluralitit distanzierten sich die-
se Theorien der Demokratie von Idealen kollektiver Autonomie und sozialer Identitit, da
sie in deren Behauptungen des Einen willkiirliche Setzungen sahen, deren heteronome
Uberordnung sich weder rechtfertigen lief} noch die Risiken totalitirer Hybris umgehen
konnte. Zugleich wurde ihre Vorstellung politischer Ordnung von der Ubersetzung des
Vielen zum Einen vor Herausforderungen gestellt: Die Einigung im Sinne eines emergen-
ten Resultats der Interessenvermittlung, die Autoritit und Neutralitit des Reglements
und die Erzeugung, Kontrolle und Durchsetzung der Einvernahme waren ebenso heikle
Aspekte wie die konstruktive Einbindung, Verwirklichung und Wahrung des Vielen. Auch
wenn dieses Verstindnis der Demokratie Vorannahmen des Einen zuriickwies, blieben
diese in den Prinzipien der Ordnung, in den Prozederen der Ubereinkunft und der Aus-
richtung der Interessen sowie im Kontext des politischen Raums prisent.

Konnten sich die liberalen Demokratietheorien noch in den Dienst einer zuriickge-
nommenen, ent-substantialisierten Wohlordnung stellen, verschob sich der Status der
Demokratie im Denken des Postfundamentalismus vom Politischen hin zum Sozialen und
markierte nunmehr eine genuine gesellschaftliche Formation, die sich durch die radikale

6 Zur Klarheit sei nochmals erwdhnt, dass wir die Kategorie des Liberalismus in einem weiten Sinne
verstehen.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

693


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

694

Tobias Braun: Der politische Konsens

Grundlosigkeit ihrer Konstitution und den Verlust der Grenzmarken der Sicherheit auszeich-
nete. Diese Aussetzung in den Un-Grund wurde als spezifische Situation der Moderne ge-
deutet, dessen Verstindnis wiederum einen eigenen Zugang verlangte: Ohne noch ei-
nen archimedischen Punkt geltend zu machen oder in bestimmten Idealen oder Modellen
politischer Ordnung ein valides Fundament anzunehmen, ging es diesen Ansitzen um
die komplexen Momente gesellschaftlicher Instituierung, um die Ausbildung von Objek-
tivitit, Faktizitit und Sinn, von Wissen, Wahrheit und Wirklichkeit. Thre Hinwendung
an Formen gesellschaftlicher Selbstreprisentation, an ihr Selbstverhiltnis, -verstindnis
und -bild, fuf’te auf ambitionierten Theorien des Sozialen, die neben einem hohen Grad
an Abstraktion auch einen kritischen Anspruch epistemologischer Selbstreflexivitit auf-
wiesen. Kurzum war es diesen sozialontologischen Zugingen weniger um eine Konstruk-
tion politischer Ordnung als um die Rezeption der sozialen Formation bestellt, womit sich
nicht nur der Fokus und Inhalt, sondern auch das Format und der Charakter der Demo-
kratietheorie wandelte.” Auch wenn das Eine nur in seinem Abwesen anwesend war, liefRen
postfundamentale Konzepte einen anderen Umgang mit diesem Fehlen zu, wobei den An-
nahmen des Einen zwar keine Faktizitit zukam, diese Perspektive aber ihre kritische Wiir-
digung erlaubte: Anders als in den liberalen Demokratietheorien blieb der Horizont des
Einen als eine Bewegung prasent, inform der Hypostase der Macht, der Behauptung der
Autoritit, Identitit und Objektivitit, die zugleich in einem diffizilen Verhiltnis zu ihrem
Gegenpol stand, der Autonomie, Dispersion und Kontingenz der Zivilgesellschaft. Die An-
nahme des Einen wurde so zu einer Geste, die zwar irreduzibel im Status des Quasi blieb,
jedoch eine konstitutive Relevanz behielt. Zugleich stellte sich die Frage, wie die Forma-
tion des Sozialen und die Selbstreprasentation der Gesellschaft mit diesem Mangel ihrer
kollektiven Identitit umgingen. Obschon die Demokratie diesen Theorien als genuiner Zu-
gang zu den multiplen Konstellationen und Korrelationen des Sozialen diente, blieb ih-
re Bestimmung dabei offen und ambig, lief} sie sich doch ebenso als die Erfahrung des
Un-Grunds wie als Projekt des Griindens und Autoritit des Grunds begreifen: Die Gewissheit
der Ungewissheit (als der Mangel jeder essentiellen, substantiellen oder transzendenten
Garantie), das Versprechen kollektiver Autonomie (als das infinite Potential der Verwirkli-
chung) und die Faktizitit objektiver Ordnung (als die Geltung des Rechts) befanden sich
in einem komplexen Verhiltnis gegenseitiger Verweise, der Destitution ebenso wie der
Affirmation, dessen Detektion wiederum eine genuine Perspektive verlangte. Der me-
thodische Zuschnitt postfundamentaler Ansitze wurde jedoch zugleich fiir die Versuche
demokratischer Gestaltung zu einem Hemmnis: Die reservierte Beobachtung der Insti-
tuierung fithrte in eine selbst auferlegte Ohnmacht, in der sich die politische Dimension
demokratischer Ordnung zu verlieren drohte.® Dennoch erlaubte es der Postfundamen-

7 Diese Verschiebung tangiert die Annahme einer glatten, progressiven Kontinuitit der beiden hier
ins Auge gefassten Typen demokratischen Denkens, geht mitihrdoch die Errichtung einer Schwel-
le zwischen ihnen einher: Offen ist dabei, ob aus ihrer Distanz notwendig eine Aversion folgt oder
beide doch in ein gegenseitiges, kooperatives Erganzungsverhaltnis tberfihrbar sind. Wir kom-
men auf dieses Verhiltnis im Weiteren zurtick.

8 Letztlich stellt sich die Frage, ob es iiberhaupt eine postfundamentale Theorie der Demokratie ge-
ben kann, geht doch mit jedem Modell eine Objektivierung einher, die die Dynamik und Komple-
xitat der Instituierung Gberformt: lhre Beobachtung der Demokratie im Sinne einer sozialen For-
mation wird durch die Konzeption einer politischen Ordnung nur verstellt. Auch wenn im Ansatz

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

talismus, die Demokratie im Sinne einer genuinen Formation des Sozialen zu begreifen
und in Hinsicht der radikalen Grundlosigkeit der Moderne zu deuten: Auch wenn die spe-
zifischen Konditionen dieses Zugangs zu beriicksichtigen sind, bietet sich in ihm eine
produktive Erweiterung des Denkens der Demokratie um die Selbstreprisentation mo-
derner Gesellschaften. So lief sich der Postfundamentalismus als eine Metaebene ver-
stehen, auf der die Demokratietheorie selbst zu einem Zeugnis gesellschaftlicher Selbst-
bestimmung, im beiderlei Sinne, wurde. Im Lichte unserer Klirung des politischen Konsen-
ses trat ferner eine Verschiebung im spezifischen Status des Einen zutage: Den postfun-
damentalen Ansitzen ging es weder darum, das Eine konzeptionell zu bestimmen oder
zu begriinden, herzustellen oder abzusichern, noch das Viele in einer politischen Ord-
nung zu bewahren, sondern darum, das Fehlen des Einen in der Konstruktion der sozialen
Wirklichkeit zu beobachten. Um sich dem komplexen Spiel des Einen und Vielen zu ni-
hern, sahen diese Modelle konsequent von Annahmen kollektiver Identitit, Integritit
und Authentizitit ab: Das Eine firmierte weder als Ziel noch als Grundlage oder Element
konzeptioneller Ausweise, vielmehr wurden die verschiedenen Figuren, Gesten und Mo-
mente seiner Annahme zum eigentlichen Gegenstand der Rezeption. Daneben wurde die
Demokratie weniger als politisches Modell denn als soziale Formation begriffen, wodurch
diese Ansitze die Transformation des Einen zum Vielen ebenso wenig ausweisen mussten
wie die politischen Qualititen demokratischer Ordnung oder die Evidenz und Eminenz
ihrer Prinzipien. Auch wenn die liberalen Theorien ebenfalls Postulate des Einen vermie-
den, blieb es vermittelt iiber die Wahrung des Vielen konstitutiver Bestandteil ihrer Theo-
rie, wohingegen der methodische und epistemologische Anspruch postfundamentaler
Ansitze ihnen eine ebenso strikte wie kritische Distanz auch zu eigenen Behauptungen
des Einen abverlangte. Kurzum befand sich das Eine in den liberalen Ansitzen noch im
Inneren der Theorie und verschob sich im Postfundamentalismus explizit in ihr AufSen.

Die hier vorgestellte Auslotung des politischen Konsenses sollte nicht der Auszeichnung ei-
nes bestimmten Modells der Demokratie dienen, sondern dem Verstindnis demokra-
tischen Denkens selbst: Wie, wann und warum Konzeptionen der Demokratie auf Be-
dingungen, Garantien und Gewissheiten abstellen, die sie selbst nicht einzuholen ver-
mégen (i.S. Béckenfordes), war dabei ebenso zu kliren wie die Frage, ob aus der Oko-
nomie (i.S. Foucaults) ihrer Annahmen des Einen und der ihnen zukommenden Qualitit,
Funktion und Position Riickschliisse auf die komplexe Organisation ihrer Axiome und
die innere Logik ihrer Begriindung gezogen werden konnen. Auch wenn sich dabei keine
generelle Definition des politischen Konsenses ausmachen lief3, ihm keine bestimmte Aus-
richtung, Bedeutung oder Stellung zugeordnet werden konnte und er weder mit einem
spezifischen Typ der Demokratie zusammenfiel noch eine verallgemeinerbare Funktion

des Postfundamentalismus keine klassische Demokratietheorie formuliert werden kann, so ldsst
sich in diesem mit den komplexen, ambivalenten und ambigen Bewegungen der gesellschaftlichen
In-Form-, In-Szene- und In-Sinn-Setzung ein Aspekt der Demokratie fassen, der in den Modellen der
Demokratietheorie eherverdeckt wird. Letztlich scheint es notwendig, die verschiedenen Perspek-
tiven auf die Demokratie zu kombinieren, ohne sie dabei undifferenziert zu vermischen.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

695


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

696

Tobias Braun: Der politische Konsens

innerhalb ihrer politischen Ordnung erfiillte, war es doch méglich, ihn als eine genuine
Disposition demokratischen Denkens zu beschreiben und an den Bemithungen der De-
mobkratie abzuzeichnen, ihre Griinde auszuweisen, ihren Ursprung einzuholen und ihren
Sinn zu versprechen.

Anhand der axiologischen Referenzen und Reverenzen lief3 sich das diffizile Verhiltnis
der Demokratie und ihrer Theorie offenlegen und als eine Matrix dialektischer Verweise
ausarbeiten: So stand die Grundlosigkeit der Demokratie den Versuchen der Begriindung
in ihren Konzeptionen gegeniiber, dem end- und ortlosen Griinden die Grundlegung ihrer
Ordnung. Die Demokratietheorie bezog sich auf die Demokratie nicht nur als Gegen-
stand der Konzeption, sie diente ihr auch als Motiv und normativer Fundus. Zugleich
blieb ihr die Demokratie jedoch immer partiell entzogen, konnte sie deren transgres-
sive Dynamik der Autonomie selbst nie vollends einfangen, definieren oder disziplinie-
ren. Die Demokratietheorie berief sich also ebenso auf den konstitutiven Sinnhorizont
der Demokratie wie ihr das autonome Potential des Griindens bestindig entglitt und ihr
als dufSere Kritik, als Mangel ihrer eigenen Verfiigung, begegnete. Die Theorie ermog-
lichte der Demokratie dagegen ihre konzeptionelle Prisentation und ihre Verwirklichung
in Gestalt einer politischen Ordnung. Zugleich wurde die Demokratie von ihrer Theo-
rie entmiindigt: In dem Bestreben, die Demokratie zu definieren, positionierte sich ih-
re Theorie iiber der Demokratie und reklamierte ihre eigene Kompetenz und Validitit.
Die Theorie erlaubte der Demokratie ihre Bestimmung und zwang sie zugleich in einen
konzeptionellen Rahmen. Innerhalb der Demokratietheorie liefd sich die Demokratie so-
wohl als Subjekt als auch als Objekt verstehen: Als Subjekt bezeichnete sie das immanen-
te Potential unendlichen Griindens, eine anarchische Autonomie, die stets im Kommen blieb
und mit ihrem Werk fremdelte. Die Theorie wurde so selbst zu einem Moment der un-
endlichen Verwirklichung der Demokratie, deren innere Wahrheit sich nur perspektivisch
in einer konkreten Gestalt autheben lief3. So iiberstieg das Prinzip der Demokratie je-
den Versuch ihrer Setzung. In Hinsicht des Objekts setzte sich die Demokratietheorie
dagegen iiber die Demokratie und bemithte sich darum, nicht nur methodischen An-
spriichen (wie der Konsistenz und Stringenz) zu geniigen, sondern auch um die kon-
zeptionelle Definition der Demokratie und ihre Fixierung in einem Modell politischen
Ordnung. Die Demokratie wurde zu einem Gegenstand, dessen Sinn nicht in der Umset-
zung eines Potentials lag, sondern in seinem Nutzen fiir den Zweck der Konzeption. Die
Innerlichkeit des Subjekts stand der Auflerlichkeit des Objekts unverséhnlich gegeniiber.
Somit konnte das Verhiltnis zwischen der Demokratie und ihrer Theorie als komplexer
und ambivalenter Verweisungszusammenhang beschrieben werden, der ebenso innere
und duflere, positive und negative sowie subjektive und objektive Beziige umfasste und
in dem sich beide als Moglichkeit und Grenze, als Fundus und Abgrund und als Partner
und Kontrahenten begegneten, wobei sich ihre gespannte Beziehung weder entscheiden
noch beruhigen oder auflgsen lie3. Ohne einen Aspekt zu praferieren, ging es in unserer
Beschiftigung mit dem politischen Konsens um die diffizile Beziehung der Annahmen des
Einen, um die Systematik, Organisation und Korrelation der Referenzen und Reverenzen
ihrer Begriindung, die in jedem Modell der Demokratie ein eigenes Gefiige, eine genuine
Anordnung, annahmen.

Schliefilich traten im Horizont der Axiologie bestimmte Ziige demokratischen Den-
kens und seiner Einholung des Einen hervor. Auch wenn das Fehlen des Einen bereits im

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

postfundamentalen Verstindnis der Demokratie Kontur gewann, erlaubte die Bestim-
mung der axiologischen Verweise eine weitere Klirung demokratischen Denkens und sei-
ner Annahmen des Einen. Postfundamentale Zuginge setzten sich dem Fehlen des Einen
im Un-Grund der Moderne konsequent aus und itbertrugen dessen Konditionen auf ih-
ren methodischen und epistemologischen Anspruch: Die Demokratie, hier verstanden
als genuine Formation des Sozialen, zeichnete sich durch eine irreduzible Grundlosigkeit
aus, wobei sein Fehlen ebenso die Versuche seiner Einholung und dessen notwendiges
Scheitern umfasste. Daneben legten postfundamentale Theorien das komplexe Spiel des
Einen und Vielen im demokratischen Denken offen, das neben der Behauptung des Einen
im Sinne der Macht auch die Emanzipation des Vielen umfasste und sich als ein diffiziler
Verweisungszusammenhang ausnahm. Auch wenn die Demokratie versuchte, das Eine
einzuholen, wurde die Pluralitit und Heterogenitit des Sozialen von ihr zugleich aner-
kannt und die Diversitit und Antagonalitit politischer Interessen eben nicht als Malus
begriffen, sondern innerhalb ihrer politischen Ordnung aufgehoben.® Das Viele fiihrte
hier nicht zur Negation des Einen, vielmehr entfaltete sich in der politischen Ordnung
der Demokratie ein kooperatives Verhiltnis beider Aspekte, in dem sich diese vermit-
teln, erginzen und unterstiitzen sollten. Im Lichte der Axiologie lieRen sich verschiedene
Quellen des Einen im demokratischen Denken differenzieren und im Sinne einer axio-
logischen Spannung zwischen der Demokratie und ihrer Theorie ausweisen: So verlegte
die Demokratie den Ursprung des Einen einerseits in den unendlichen Prozess des Griin-
dens, der Verwirklichung eines inneren Potentials. Ihr Begehren, sich zu verwirklichen,
musste indes unerfillbar bleiben, trat der kollektiven Autonomie doch jedes Werk als he-
teronome Setzung gegeniiber. Andrerseits versicherte sich die Demokratie dem Einen
in der Faktizitit und Geltung ihrer Konstitution, in der Objektivitit des Rechts und der
Verbindlichkeit der Verfahren politischer Autorisierung. Ihr Begehren, sich zu begriin-
den, blieb dabei unerfiillbar, ginge sie mit der Offnung doch ebenso ihrem iibergeord-
neten Status verlustig wie sie als Resultat der kollektiven Selbstbestimmung unweiger-
lich zu deren immer aktuellen Gegenstand wiirde. Auch wenn sie mit der Einholung ihres
Ursprungs und dem Versuch ihrer normativen Begriitndung dem Vorwurf heteronomer
Willkiir begegnen wiirde, stitnde diese ihrem Anspruch der Unverfiigbarkeit entgegen. In
ihren jeweiligen Mingeln verwiesen die Aspekte der Demokratie somit aufeinander, oh-
ne dass sie aber ihre Distanz und Divergenz tiberwinden konnten: Weder in ihrem Setzen
noch in ihrer Setzung fand die Demokratie ihren wahren Sinn, ihren Grund und ihre Voll-
endung, vielmehr oszillierte sie unentschieden zwischen den Polen der kreativen Anarchie
des Griindens und der Einrichtung einer rechtmdfSigen Ordnung. Gerade weil sich der De-
mobkratie ihr eigener Grund bestindig entzog und sie im selben Schritt jede 2uflere Auto-
ritit negierte und in keiner konkreten Ordnung aufging, und sie zugleich der Versiche-
rung einer Grundlage bedurfte, blieb ihr die Suche nach dem Einen, nach ihrem Sinn und
ihrer Bestimmung unendlich aufgegeben. Mit dem Verlust der Grenzmarken der Sicherheit
wurde der Ausweis des Einen fiir die Demokratie zu einer diffizilen Herausforderung und

9 Auch wenn die politische Ordnung der Demokratie dem Vielen eine Stdtte der Entfaltung anbot,
wurde im selben Schritt die Frage nach der Begriindung der Ordnung, ihrer Legitimitat, Autori-
tat und Neutralitat, sowie der Transformierbarkeit des Vielen hin zum Einen und nicht zuletzt der
Wahvrheit der Demokratie, also der Erfahrung des Sinns, akut.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

697


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

698

Tobias Braun: Der politische Konsens

zugleich zur obligaten Bedingung ihrer Konstitution, zugleich notwendig und aussichts-
los. Dieser ambivalente Status des Einen schrieb sich auch in die Demokratietheorien
ein, die zugleich vor dem Problem standen, ihren eigenen Grund zu finden. Demokratie-
theorien mussten die verschiedenen Aspekte der Demokratie aufnehmen und trotz ih-
rer Differenz vermitteln, ohne dass die Versuche des Ausgleichs der Spannung zwischen
dem Einen und dem Vielen oder der Subjektivitit des Griindens und der Objektivitit der Ord-
nung zu einer Losung fithren konnten oder sich in einem bestimmten Modell autheben
lieRRen. Somit galt es eine politische Ordnung zu entwerfen, in der sich die normativen
Anspriiche der Demokratie mit den praktischen Erwidgungen politischer Organisation
und der Bindungskraft politischer Entscheidungen, ihrer Autoritit und Autorisierung,
vermittelten: Demokratietheorien versuchen nicht nur, dem grundlosen Griinden der De-
mobkratie eine Grundlage (Ursprung und Sinn) zu verleihen, sondern auch die emanzipa-
tive Dynamik kollektiver Autonomie in eine adiquate politische Form zu iibertragen und
die Geltung des Gesetzes an das gemeinsame Seizen zu binden, also die Spannung zwi-
schen Adressaten- und Urheberschaft des Rechts (Habermas) in einem Arrangement kollekti-
ver Selbstbestimmung aufzuheben. Letztlich konnte die Theorie der Demokratie weder
in der Verwirklichung der Autonomie noch in der Konstitution einer politischen Ordnung
ihren alleinigen Grund, ihre Wahrheit oder ihren Sinn finden, sondern nur zwischen den
verschiedenen Aspekten, Anspriichen und Ambitionen eine konzeptionelle Balance eta-
blieren, in der sich die Spannungen wenn nicht unterstiitzten, so doch wenigstens nicht
unterminierten. So lief3 sich die unendliche Suche der Demokratie nach dem verlorenen
Einen auch als Motiv der Demokratietheorie ausmachen und an den Versuchen ihrer Be-
griindung abzeichnen: Anhand der verschiedenen Formen und Formate der Ubereinstim-
mung und Ubereinkunft, der Einheit, Einigkeit und Einigung konnte die komplexe Organisa-
tion der Axiome demokratischen Denkens ausgewiesen und im Sinne der Annahmen poli-
tischen Konsenses geordnet werden. Bevor wir uns abschliefend den verschiedenen Orten,
Funktionen und Qualititen der Figuren politischen Konsenses im demokratischen Denken
mit dem Ziel einer Systematik zuwenden, soll nochmals die begriffliche Komplexitit des
Konsenses, seine Dimensionen und Logiken in Erinnerung gerufen werden.

1. Konsens, Ko, Sens

Im Begriff des Konsenses liefRen sich zwei Bedeutungen unterscheiden, deren Distinktion
sich zwar subtil ausnahm, aber relevante Konsequenzen gerade in Hinsicht der Annah-
men des Einen zeitigte: Kurzum konnte der Konsens eine Ubereinstimmung und eine Uber-
einkunft meinen, eine Konsonanz und eine Konvention der Stimmen. Im Sinne der Uberein-
stimmung entsprach dem Konsens ein antezedentes Einverstindnis, dessen Einigkeit sich
nicht aus der Addition einzelner Stimmen ergab, sondern aus der Kongruenz einer ge-
teilten Stimmung: Die Konsonanz musste demnach nicht hervorgebracht werden, son-
dern bestand in einer Atmosphire des Einklangs, einem harmonischen Zusammenklang
der Vielen. In der Ubereinkunft trat die Stimmung zugunsten der Herstellung als Quelle
des Einen zuriick: Die Einigkeit wurde zu dem Ergebnis eines Prozesses der Einigung.
Auch wenn am Ausgang der Verstindigung der Ubereinkunft die Uneinigkeit stand, mit-
hin nicht der Ein-, sondern der Vielklang der Stimmen, nahm sie zugleich eine bestimmte

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

Qualitit der Transformation in Anspruch, der Ubersetzung des Vielen hin zum Einen in
einem Akt der Konversion. Daneben gingen mit der Ubereinkunft in Hinsicht der Ord-
nung der Differenz (im Sinne der Op-Position) und der Intention der Kooperation (im
Sinne der Kom-Position) weitere Vorannahmen einher: Die Uneinigkeit der Vielen war
ebenso in einer bestimmten Beziehung ausgerichtet wie die Ubereinkunft das Interesse
und den Willen der Beteiligten bedingte. Somit stand dem Ursprung des Einen in einer
polyphonen Konsonanz seine Aufspaltung zwischen dem Anfang und Ende eines Trans-
formationsprozesses gegeniiber. Neben den Quellen des Einen unterschieden sich auch
die Konstitution, die Qualitit und die Funktion der Konsense: Die Ubereinstimmung lies
sich als eine Symphonie der Stimmen verstehen, in der sich eine grundlegende Einigkeit
mit der Manifestation einer pluralen Diversitit verband. Die Stimmung blieb dabei eben-
so vage wie entriickt und entzog sich direkter Zugrifte und Versuche der Kontrolle. Die
Ubereinkunft nahm hingegen neben der Einvernahme einer geteilten Absicht in dem Ziel
der Einigung Aspekte des Einen inform des prozeduralen Arrangements und der Anerken-
nung des Gegeniibers als Teilhabenden an. Auch wenn das Eine als Resultat an das Ende
des Prozesses riickte, blieb es zugleich als Grundlage der Kooperation prisent. Schlief3-
lich fithrte die Einigung zu einem greifbaren Ergebnis, zu einem giiltigen, expliziten Ein-
verstindnis.” Stellte sich in Hinsicht der Ubereinstimmung die Frage des Ursprungs des
Einklangs und seiner Verbindlichkeit, so war im Fall der Ubereinkunft offen, wie sich die
einhellige Zustimmung und die Entproblematisierung der prozeduralen Regeln erga-
ben und wie sie sich zugleich ihrer Autoritit versicherten. Hinsichtlich der Konversion
innerhalb der Konvention blieb zu kliren, ob sich das Eine vor, im und iiber dem Vielen
positioniert: Die Transformation konnte ebenso auf vorausgesetzten Anlagen, Modi der
Verwirklichung oder iibergeordneten Strukturen beruhen." Zudem war unklar, ob die
Einigung die Pluralitit weitertrigt oder ob ihr eine eigene Qualitit zukommt, sie also ei-
nen emergenten Effekt bezeichnet. Dem Einen kam im Begriff des Konsenses letztlich kein
fester Ort zu, gleichzeitig war es méglich, diese Ambiguitit produktiv zu wenden.

Uber den Begriff des Konsenses hinaus lieRen sich in seinen Komponenten, dem Ko
und dem Sens, genuine Figuren des Einen ausmachen und in das Denken politischer Ord-
nung iibertragen. Wihrend sich das Ko als ein Horizont der kollektiven Identitit ausnahm
und auf eine spezifische Qualitit der Assoziation abstellte, bezog sich der Sens auf den

10  Der Abschluss des Prozesses taucht hier wiederum als Problem auf: Wie im deliberativen Diskurs
im Sinne Habermas stellt sich die Frage, wann, wie und durch wen die Einigung anihr Ende gelangt.
Wenn wir uns eine Einigung als Aushandlungsprozess vorstellen, der ein gegenseitiges Geben und
Nehmen verlangt, und wir zugleich keine ideale Aufhebung der vielen Stimmen annehmen, kann
die Beendigung des Prozesses negative Folgen zeitigen, weil sich einige Teilnehmervon dem dann
fixierten Resultat der Einigung bevor-, andere benachteiligt wihnen: Gerade im Angesicht partiel-
ler Unzufriedenheit muss dann die Verbindlichkeit des Prozesses gegeniiber den Beteiligten re-
klamiert werden. Letztlich kann die Ubereinkunft so eine bleibende Dissonanz verdecken.

11 Die Trennung zwischen diesen Aspekten ist sicher diffizil und zuweilen kinstlich in Anbetracht
der flieRenden Uberginge. Gleichwohl lassen sich Konditionen wie kulturelle Situationen oder
anthropologische Dispositionen (der consensus omnium Fraenkels, die entgegenkommende Kultur
Rawls’ oder das antagonistische Bedirfnis Mouffes) und die Funktionen und Mechanismen eines
Prozesses (die Resultante Fraenkels, die Performanz Eastons oder die biirgerschaftliche Kooperation
Barbers) von umgreifenden konzeptionellen Modellen (Habermas kommunikativer Vernunft, Eas-
tons System, die Starke Demokratie Barbers oder Mouffes negativer Ontologie) absetzen.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

699


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

700

Tobias Braun: Der politische Konsens

Kontext eines Sinnraums. Das Ko stand in einem semantischen Feld von gemeinsam, zu-
sammen und mit und verwies auf einen kollektiven Konnex, der zwischen Gemeinschaft und
Gemeinsamkeit changierte und dabei verschiedene Formen, Quellen und Qualititen des
Einen annahm: Das Schwanken zwischen einem substantiellen Status und einer formalen
Relation war bereits in dem Begriff des Gemeinen angelegt und liefd sich nicht in einer Aus-
legung fixieren. Eine Exkursion in das Denken der Gemeinschaft diente dem Zweck, das
Verstindnis des kollektiven Einen anhand der Entwiirfe Ténnies und Plessners und jenen
Baumans, Espositos und Spittas zu erschliefden: Auch wenn sich im Denken der Gemein-
schaft der Schwerpunkt auf die Bestimmung der kollektiven Identitit verschob, blieb die
begriffliche Ambivalenz des Ko bestehen und an den versuchten Ausweisen des Einen ab-
lesbar. In einem sozialphinomenologischen Zugang meinte die Gemeinschaft einen Mo-
dusdes Sozialen, der ebenso auf eine bestimmte Form der Koexistenz abstellte wie auf einen
genuinen Kontext des Kommunen, der Intimitit und Vertrautheit, der mitgeteilten Sorge
und Verantwortung. Dieser Auslegung im Sinne der Lebenswelt stand ein eher diskurs-
analytischer Zugang unverbunden gegeniiber: Gemeinschaften markierten hier diskur-
sive Figuren und ideologische Narrative, die in bestimmten, politisch-strategischen Zu-
sammenhingen platziert wurden. Behauptungen der Gemeinschaft dienten der retro-
spektiven Erbauung und der prospektiven Verbindung anhand politischer Ziele, Projekte
und Ideale: Die kollektive Identitit fithrte zu einem rigorosen Purismus, entweder einer
Essenz oder einer Mission. Auch wenn sich die Typen der Gemeinschaft unterschieden,
blieben zugleich Parallelen bestehen: Neben der Annahme des Weltverlusts wiesen die
Modelle ebenso auf den latenten Status und die harmonisch-ausgeglichene Konnotation
der Gemeinschaft hin. Die Berufung auf die Gemeinschaft wurde somit als Reaktion auf
die Verunsicherung der Moderne und die Anomien der Gesellschaft begriffen, obschon
sich die Stellung dieser Diagnose und die aus ihr gefolgerten Therapien mafgeblich un-
terschieden. Die verschiedenen Ansitze wiesen der Gemeinschaft zudem tbergreifend
einen reservierten, sublimen und impliziten Charakter zu, was ihre Fass- und Erkenn-
barkeit ebenso anbetraf wie sie die Vorhaben ihrer Lenkung einschrinkte. Auch wenn der
positive Beiklang geteilt wurde, blieb seine Wertung an unterschiedliche Standpunkte
gebunden und mit einer kritischen Distanzierung von itberkommenen Idealen homo-
gener, identischer und tibersichtlicher Gemeinschaften verkniipft. Die Bestimmungen
der Gemeinschaften fithrten somit iiber eine Verstindigung ihrer Relevanz und der An-
erkennung ihrer potentiellen Risiken zu Entwiirfen, die dem Versprechen der kollektiven
Identitit einen Ort in der Moderne zuzuweisen beabsichtigten: Ohne dabei der Identitit
eine Essenz oder Substanz zuzusprechen, wurde das soziale Band zu einer offenen, plu-
ralen und heterogenen Verbindung, zu einem Prozess, der tiber selbstkritische und -re-
flexive Mechanismen die Bestimmung des kollektiven Einen als permanente gesellschaft-
liche (Selbst-)Versicherung ermdéglichte. Letztlich lief3 sich das Versprechen kollektiver
Identitat, Integritit und Authentizitit als grundlegendes Motiv des Denkens der Gemein-
schaft begreifen und anhand der verschiedenen Positionen, Funktionen und Qualititen
des Ko differenzieren: Neben substantiellen und formalen Qualititen konnte das kollektive
Eine ebenso in- und externen Quellen entstammen sowie im- und explizite Formen an-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —



https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

nehmen."” Im Horizont demokratischen Denkens wurde die kollektive Identitit des Demos
relevant: Dem Ursprung des Gemeinsamen galt es ebenso nachzugehen wie der Qualitit
der Gemeinschaft, ihrer Subjektivitit, Objektivitit und Intentionalitit. In den Annahmen
des Ko trat ein spezifischer Aspekt demokratischen Selbstbegriindung hervor: In Anbe-
tracht der Bedeutung des Vielen im Denken moderner Demokratie stellte sich die Frage,
welche Stellung die kollektive Identitiit des Demos noch einzunehmen vermochte, und an-
dersherum wann, wie und warum moderne Demokratietheorien noch auf Annahmen
des Ko abstellen (konnten).

Der Sens lief? sich hingegen als Kontext, Kontur und Kontakt eines Sinnraums ver-
stehen, der sich nicht nur in der Kontinuitit und Kohirenz einer Umwelt manifestierte,
sondern auch in der genuinen Erfahrung eines Bezugs- und Handlungsraums. Da der
Sens diverse Bereiche umfasste, erwies sich seine Definition als schwierig: Neben der
sinnlichen Perzeption bezog er sich auf den kulturellen Fundus des Sag- und Unsagba-
ren, des Denk- und Undenkbaren sowie der geteilten Ideen, Narrative und Mythen. Au-
Rerdem verwies der Sens auf die Orientierung an einem Ort, das Zurechtfinden in einer
Umgebung, und die Méglichkeit der Positionierung: Die Umwelt ist nicht nur vertraut,
iberschaubar und geordnet, sie bietet dem Einzelnen auch einen festen Grund, die Ge-
wissheit eines sinnvollen Ganzen und der eigenen Stellung in diesem."” Der Sens bezeich-
nete einen objektiven Kontext ebenso wie das subjektive Potential eines Handlungsraums.
In Anbetracht der diffizilen Bestimmung des Sens bot sich ein Rickgriff auf zwei An-
schliisse an das Denken des Ko an. Im Denken Nancys lief} sich der Sinn als spezifische
Erfahrung des Mit-Seins deuten und mit dem Horizont des Ko kombinieren: Neben der
Gegenwart und Anwesenheit (im Sinne der Koprisenz/s) umfasste die Ko-Existenz auch die
Mit-Teilung kollektiver Beziige (im Sinne der Kommunikation) und die Ausrichtung eines
gemeinsamen Sinn-Raums (im Sinne des Konsenses). Welt und Sinn sind im Verstind-
nis Nancys aufeinander verwiesen: Welt ist als Sinn und Sinn als Welt strukturiert. Der
gemeinsame Sinn-Raum formiert sich demnach in und als Welt, als ein geordneter, ein-
heitlicher Raum, mit dem Vertrautheit und Gewissheit, Orientierung und Ubersicht ein-
hergehen. Nicht zuletzt kam dem Sens im Denken Nancys ein genuiner Status zu, der
wiederum einen spezifischen Zugang verlangte: Weil wir uns immer in einer Welt be-
finden, kann die Ausrichtung des Sinn-Raums nicht iiber externe Zugriffe erschlossen

12 Das Ko kann auf die gemeinsame Substanz und geteilte Essenz einer Gemeinschaft abstellen, also
aufihre intime, kollektive Identitit. Zugleich kann das Ko einen spezifischen Modus des Sozialen be-
zeichnen, einen Kontext und Kontakt der Koexistenz. Neben diesen entzogenen, latenten Varianten
kann die Gemeinschaft auch ein konkretes Narrativ, eine diskursive Figur oder auch eine politische
Ideologie meinen. Zwischen diesen verschiedenen Formen der Gemeinschaft unterscheidet sich
nicht nurdie Position, der Status und die Funktion des angenommenen Einen im Sinne des Ko, son-
dern ebenso das Verhiltnis zum Vielen.

13 Die Bewegung der Einordnung kann zugleich mit soziologischen Untersuchungen der Risiko- und
Prekarisierungsgesellschaften und sozialphdnomenologischen Arbeiten zur Erfahrung lebens-
weltlicher Ordnung und sozialer Anerkennung verbunden werden. Letztlich ist die Frage, welche
Funktion und Bedeutung, um mit Bauman zu sprechen, ethisch-solidarische Gemeinschaftsfor-
men im menschlichen Zusammenleben aufweisen und wie sie in moderne Gesellschaften tiber-
tragbar wiren. An diesem Punkt kénnten dann wiederum sozialpolitische Vorschlidge entwickelt
werden, die dem Primat 6konomischer Prosperitidt mit Hinweisen auf die Bedingungen mensch-
lichen Zusammenlebens begegnet.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

701


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

702

Tobias Braun: Der politische Konsens

werden, sondern sich nur im Dasein selbst erffnen. Ein weiterer Ansatz der Vermittlung
von Ko und Sens bot sich mit dem sensus communis als dem Modus politischer Urteilskraft
im Denken Arendts: Der Gemeinsinn lief3 sich hierbei als das Prinzip gemeinsamen, 6f-
fentlichen Handelns verstehen, das Formen der Kommunikation ebenso umfasste wie
solche der Kooperation. Das Handeln selbst meinte nach Arendt die unendliche, imper-
fekte und unkontrollierbare Titigkeit menschlicher Interaktion, die sich von technischen
Aspekten der Politik, der Herstellung und Umsetzung, abgrenzen lie. Die Offentlich-
keit bestand in einem kollektiven Raum der gemeinsamen Begegnung und Beratung, in
dem sich die politische Urteilskraft in einer Praxis kollektiver Verstindigung manifestier-
te. Mit der Wahrnehmung der Pluralitit ging eine Erweiterung der Perspektive einher,
in der sich den Einzelnen die Multiplizitit der Weltzuginge und menschlicher Lebens-
zusammenhinge eréffneten. Der Gemeinsinn diente dabei als MaRstab und Bedingung
des Handelns und sollte die privaten und 6ffentlichen sowie die singuliren und pluralen
Positionen vermitteln. Letztlich markierte der Sens einen Sinnraum, dessen Annahmen
des Einen sich eher als koordinierende Strukturen eines Kontextes ausnahmen: Es ging
weniger um greifbare Formen — wie sie die kollektive Identitit des Ko vorstellte — als um
die sublime Ausrichtung einer latenten Ordnung. Dariiber hinaus eréfinete sich im Sens
eine genuine Dimension politischer Ordnung, die fiir das Denken der Demokratie von
Relevanz war: Der Sinn bezog sich dabei nicht nur auf politischen Institutionen und die
Formen ihrer Organisation, sondern auch auf die subjektive Erfahrung politischer Wirk-
michtigkeit. Die Demokratie bedarf dieser Wahrnehmung als einem kooperativen, kol-
lektiven Handlungsraum, mit dem sich die Méglichkeit der Partizipation und die Chan-
cen politischer Einflussnahme ebenso verbindet wie die Sinnhaftigkeit der politischen
Ordnung selbst.

Auch wenn der Begriff des Konsenses ohne eine finale Definition bleiben musste, er-
laubte die hier unternommene Ausbreitung seiner konzeptionellen Komplexitit nicht
nur die Differenzierung seiner verschiedenen Varianten, sondern auch den produkti-
ven Umgang mit seinen ambivalenten Anlagen. So lieRen sich in der Bestimmung des
Konsenses verschiedene Positionen, Funktionen und Qualititen des Einen herausarbeiten
und mit dem Vielen in Bezug setzen. Zudem konnten mit dem Konsens Figuren, Formen
und Formate des Einen beschrieben werden, die fiir die Axiologie demokratischen Den-
kens relevant blieben.

2. Die Axiologie im Denken der Demokratie

Die Taxierung der Axiologie demokratischen Denkens im Sinne der Organisation seiner
Begriindung musste dem politischen Konsens folgen, den distinkten Annahmen des Einen,
seinen Qualititen und Quellen, Formen und Funktionen, Positionen und Potentialen.
Die begriffliche Komplexitit des Konsenses als Instrument der Auslotung verwendend
zielte dies dezidiert auf den Status des Konsenses innerhalb demokratietheoretischer Ent-
wiirfe: Die anvisierte Exploration konsensualer Figuren lief} die Ambivalenz der Annah-
men des Einen bewusst zu, um die Organisation der Begriindung in den Theorien nicht zu
verdecken. Zugleich musste die Recherche der multiplen Figuren die inharente Logik der
Demokratie ebenso beachten wie der subtilen Ausrichtung von Ordnungen nachgehen: Die

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

offene und verdeckte kollektive Identitit des Demos stand ebenso im Fokus wie die Perform-
anz des Kratein und der Fundus von Sinnrdumen. Die Bestimmung des politischen Konsenses
konnte sich nicht auf explizite Formen reduzieren, sondern musste den Annahmen des
Einen in einem weiten Verstindnis nachgehen: So konnte im hier gewihlten offenen Zu-
gang die konzeptionelle Okonomie des Konsenses Beriicksichtigung finden, also sein Sinn,
seine Funktion im spezifischen Kontext politischer Theorien und ihrer axiologischen For-
mation.

Als Orientierung wurde am Anfang dieser Arbeit eine Unterscheidung dreier Positio-
nen des Konsenses vorgeschlagen, anhand derer sich die genuinen Organisationsformen
der Annahmen des Einen exponieren lassen sollten: Der Konsens konnte ebenso einen Ort
iiber wie neben und in der Konzeption einnehmen. Um den Kreis zu schlief3en, sollen zum
Abschluss dieser Arbeit die konsensualen Formen und Formate nochmals in den Fokus
treten und in Hinsicht der Axiologie systematisch anhand der Demokratietheorien aus-
gearbeitet werden.

Die konsensualen Figuren iiber den Konzeptionen liefRen sich als latente Rahmen verste-
hen, die den Theorien Halt gaben und in denen sich zugleich ihre Ordnung ausrichtete:
Als Konstituens und Definiens, als Initial und Integral ihrer Bestimmung umfasste dieser
Fundus die iibergeordneten Prinzipien der Konzepte ebenso wie ihre genuinen Griinde,
ihren Sinn und ihre Wahrheit. Seine Annahmen des Einen manifestierten sich inform von
Grundsitzen, -lagen und -itberzeugungen, auf die sich die jeweiligen Theorien stiitzten:
Ohne selbst zum Gegenstand der Ausweise zu werden, schloss der Fundus neben epis-
temischen und methodischen auch materielle und normative Aspekte mit ein, welche
die Konzeptionen nicht nur orientierten, sondern zugleich strukturierten, stabilisierten
und koordinierten. Auch wenn sein Status uneindeutig blieb, bestand er doch gleich-
zeitig als Rahmen iiber und als Grund unter den Konzeptionen, lie? sich im Fundus ei-
ne diffizile Logik der Begriindung offenlegen. Zunichst traten beide Formate auseinan-
der: In seiner Stellung iiber der Konzeption bezog sich der Konsens auf Prinzipien, deren
Validitit sich aus dem Vorhaben selbst ergaben und diesem als antezedentes Telos vor-
ausgingen. In seiner Stellung unter der Konzeption verwies der Konsens auf konstitutive
Konditionen, die die objektive Basis der Ansitze stellten und als gegebene Grundlagen
die Integritit der Theorie versicherten. Somit stand der Geltung héherer Ideale die An-
nahme eines tragfihigen Fundamentes gegeniiber, ein absoluter Zweck einem gesicher-
ten Grund. Auch wenn sich beide Formate in ihrer Stellung innerhalb der Konzeptionen
unterschieden, lie sich zwischen ihnen zugleich eine axiologische Verschiebung ausma-
chen, mit der die iibergeordneten Annahmen selbst zu substantiellen Grundlagen wur-
den: Das Vorhaben prigte die innere Disposition der Konzeption, indem es ihre Ordnung
ausrichtete, ihr Griinde verlieh und sie mit Sinn ausstattete. Auch wenn ihre Form ebenso
implizit und indirekt blieb wie ihre Verschiebung diskret, hatte diese Begriindung eine
konstitutive Funktion fiir die Konzeptionen. Ferner lief3en sich auch die basalen Kondi-
tionen als Setzungen verstehen, wodurch die Grundlagen selbst zu Komponenten des
Vorhabens wurden. Kurzum bestand der Fundus aus einer komplexen Korrespondenz

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

703


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

704

Tobias Braun: Der politische Konsens

innerer und duflerer Versicherungen der Konzepte, die sich ebenso unterschieden wie
aufeinander bezogen.

Als Grundlage der Konzeption und Ausweis ihres Sinns konnte der Fundus weder
selbst zu einem Objekt werden noch seine Annahmen des Einen eigens ausweisen, her-
oder ableiten. Im Sinne von Grundsitzen, die keines Beweises bediirfen, standen diese
konsensualen Figuren demnach nicht nur iiber und unter, sondern auch aufSerhalb der
Theorien: Weil der Fundus den Grund der Theorien bildete, konnten sie ihn nicht selbst
begriinden. Im Unterschied zu den liberalen Demokratietheorien war es den postfun-
damentalen Ansitzen weniger um die Ausarbeitung einer bestimmten Form politischer
Ordnung bestellt als um ein Verstindnis der Instituierung des Sozialen, der Formen ge-
sellschaftlicher Selbstreprisentation und die Organisation des politischen Raums, wobei sie
sich um eine selbstreflexive Offenlegung ihrer eigenen Zuginge bemiithten und so eine
epistemologisch, ideologisch und methodologisch sensible Haltung entwickelten, in
der ihr eigener Ansatz prekir wurde. Der Fundus wurde so selbst Teil der Auseinander-
setzung, wenngleich es diesen Zugingen nicht um die Erlangung seiner Kontrolle ging,
sondern um den konsequenten Ausschluss von Faktoren der Verstellung. Generell blieb
der Status des Einen in Hinsicht des Fundus zu kliren, wobei dieser zwischen verschiede-
nen Formen schwankte: Das Eine changierte dabei nicht nur in seiner Stellung zwischen
der Uber- und Unterordnung, sondern zudem zwischen der Immanenz eines konstitu-
tiven Grundes und der Antezendenz eines konzeptionellen Rahmens. Das Eine konnte
demnach gleichzeitig als Komponente der konzeptionellen Setzung verstanden werden
wie es aus der Innenperspektive der Konzeptionen als duflere Grundlage erschien: Blieb
der Fundus als Postulat selbst Gegenstand der Konzeption, lag er dieser als valide und
zugleich entriickte Kondition voraus. Die mit dem Fundus markierten Annahmen des
Einen oszillierten also ebenso zwischen der aktiven Affirmation einer Begriindung und
der passiven Ausrichtung eines Rahmens wie zwischen inneren und duferen Positionen
und expliziten und impliziten Status.

Der Fundus lief3 sich in dem System Eastons wie auch im Pluralismus Fraenkels aus-
machen. Diese Setzungen markierten tragende Ausrichtungen der Konzeptionen, mit de-
nen sich neben ihren Grundlagen auch die Versicherung ihrer Evidenz und Plausibilitit
verkniipfte: Fiir Easton stand die systemische Konstitution politischer Ordnung ebenso
aufler Frage wie fiir Fraenkel die Faktizitit des Pluralismus, die Heterogenitit der Inter-
essen und die positive Konnotation der Interessenverfolgung. Eastons Fokus lag auf der
Persistenz: Das politische System und seine Mechanismen garantierten die Identitit und
Stabilitit der politischen Ordnung. Ein vom System ausgehendes Verstindnis erlaubte
ferner die Sichtung integraler Strukturen, Prozesse und Funktionen, die von anderen,
normativen Zugingen verdeckt witrden. Eine politische Ordnung, und sei es die De-
mokratie, musste als systematische Einheit gedacht werden. Zugleich zeigten sich in Eas-
tons Schwanken zwischen einem systemfunktionalen und einem demokratischen Pri-
mat zwei distinkte konzeptionelle Gravitationspunkte, mit denen unterschiedliche und
teils in Spannung stehende Prinzipien einhergingen. Fraenkels Konzept bemithte sich
dagegen um die Ausarbeitung des Pluralismus und die Auszeichnung sozialer Heteroge-
nitit und Antagonalitit: Wenn Easton auf die funktionale Organisation des politischen
Systems abhob, um deren Stabilitit auch unter Bedingungen des Stresses zu garantie-
ren, verwies Fraenkel auf die konstitutive und konstruktive Funktion des Konflikts par-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —



https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

tikularer Interessen. Eine politische Ordnung hat demnach den Pluralismus nicht nur or-
ganisatorisch zu verwalten, sondern muss sich um seine Annahme und Verwirklichung
bemithen. So diente die Logik der Reprasentation zugleich als Mechanismus der Abbil-
dung, der Transformation und des Ausgleichs des/r Vielen: Nur dann, wenn der Dissens
ohne Verzerrungen und Verstellungen ausgetragen wird, kann sich das Gemeinwohl a
posteriori bilden und die Heteronomie apriorische Setzungen vermieden werden. Das
Eine durfte weder vorausgesetzt noch festgeschrieben werden, sondern musste die fle-
xible, offene und adaptive Form eines leeren Rahmens bleiben.

Zwischen den Vernunftpostulaten von Rawls und Habermas lief? sich eine dezente
Verschiebung des Fundus ausmachen: Auch wenn beide der Vernunft eine integrale Rolle
zumafden, unterschied sich doch der Status des Einen. Verortete Rawls die Vernunft als
Garant des Einen noch auf einer absoluten Position, verlegte sie Habermas in der Pra-
xis der Kommunikation selbst, wodurch das Eine nicht mehr iiber dem Vielen schwebte,
sondern im intersubjektiven Modus der Verstandigung entstand. Im Politischen Liberalis-
mus Rawls’ bildete die Vernunft den Nomos, Logos und Ethos der Offentlichkeit: Neben ei-
nem Modell der politischen Ordnung und den Regeln 6ffentlicher Auseinandersetzung
leitete Rawls aus der Vernunft auch ein Ideal des Biirgers ab, seiner kooperativen Praxis
und seiner Tugend. Die Vernunft diente nicht nur als Grundlage der politischen Ordnung,
sondern ebenso als performatives und normatives Fundament. Im Unterschied zu Fra-
enkel bildete sich das Eine nicht in der Konfrontation der Vielen, sondern in der Uberein-
stimmung in der vor- und iiberordneten Vernunft: Mit dieser verpflichtete Rawls 6ffentli-
che Diskurse auf die Wahrung der Normen der Allgemeinheit, also der Rationalitit, der
Reziprozitit und der argumentativen Praxis nachvollziehbarer Begriindung und Recht-
fertigung. Die kommunikative Vernunft war mit Habermas als das integrale Medium der
Verstindigung zu sehen: Als Urmodus der Integration, Interrelation und -aktion garan-
tierte sie ebenso das gegenseitige Verstehen wie die Herstellung von Einverstandnis. In der
kommunikativen Vernunft verband sich der Status des Einen im Sinne der Ubereinstimmung
(in einer Vernunft) mit einem genuinen Modus des Austauschs im Sinne der Ubereinkunft:
Beide Formate des Konsenses liefen sich letztlich nicht trennen, verwies der Status doch
ebenso auf den Modus wie vice versa. Der kommunikative Austauschprozess bedurfte
einer reziproken reflexiven und kritischen Offnung, wobei die intersubjektive Koordina-
tion in der Moderne zugleich vor den Herausforderungen gestiegener Komplexitit, der
Pluralisierung und der Aufldsung des Gewissen stand. Ausgehend von den Bedingungen
der Verstindigung erarbeitete Habermas das Modell einer diskursiven, deliberativen Of-
fentlichkeit, das den verniinftigen Austausch zulief} und unterstiitzte. Die kommunikative
Vernunft markierte somit nicht nur den Rahmen, sondern auch die Basis von Habermas
Denken: Als Telos der Sprache bildete die Verstindigung den Fundus seiner Theorie.

Die Starke Demokratieliefd sich als das substantielle Prinzip einer politischen Ordnung
verstehen, der Barber das genuine Potential der Realisierung menschlicher Anlagenin der
partizipativen Kooperation einer aktiven Biirgerschaft attestierte. Im Zentrum dieses An-
satzes stand die Konzeption eines kollektiven Kommunikations- und Handlungsraums,
der nicht nur eine spezifische politische Gemeinschaft (Ko) umfasste, sondern ebenso ei-
ne Praxis politischer Mitbestimmung (Operation) und die kommunale Einbindung in ein
gemeinsames Projekt der Verwirklichung einer Gemeinschaft (Opus). Das Objekt der po-
litischen Gemeinschaft Eastons und die kooperative Biirgerschaft Rawls wurden hier gemifd

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

705


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

706

Tobias Braun: Der politische Konsens

eines normativen Leitbilds republikanisch aufgeladen und in die Praxis einer gemein-
schaftlichen Beratung der Mitbiirger tibertragen: Mit der Ein- und Ausiibung staatsbiir-
gerlicher Verantwortung wiirden sich ebenso positive Auswirkungen auf das Engage-
ment der Biirger, ihre intersubjektiven Beziehungen und kommunikativen Austausch-
prozesse ergeben wie ein einsichtiges Verstindnis in die Defizite, die Notwendigkeiten
und Zwinge politischer Arbeit. Neben einer bestimmten Qualitit politischer Ordnung
(der Konstitution eines Gemeinwesens) ging die Starke Demokratie auch mit einem Mo-
dus der Mitteilung (Kooperation, Koexistenz und Kommunikation) und einem Medium
des Ausgleichs (zwischen Konsens und Dissens, Autonomie und Heteronomie, Allgemein-
wohl und Partikularinteressen) einher.

Im Horizont des Postfundamentalismus verschob sich der Status des Fundus: Ohne
weiterhin seine Position iiber und unter der Konzeption einnehmen zu kénnen, wurden
die Annahmen des Einen, des Grundes und des Sinns selbst zu prekiren Objekten der Beob-
achtung. Obgleich der Fundus im Zuge dieser Verschiebung ins Nach seine konstitutive
Qualitit einbiifite, fanden diese Ansitze in der ontologischen Grundlosigkeit noch eine
Grundlage sowie einen Rahmen, an dem sie sich ausrichten konnten. In der Gewissheit
der Ungewissheit wurde das Fehlen einerseits selbst zum Grund und andererseits zur Be-
dingung der ontischen Formation des Sozialen, wobei seine Ambivalenz fiir das Verstind-
nis der Instituierung und die Selbstprisentation modernen Gesellschaften leitend blieb: Das
Eine war in seiner Abwesenheit immer auch anwesend, seine Einholung gleichzeitig auf-
gegeben und unmoglich. Zugleich nahm sich das Verhiltnis von Ontologie und Ontik
komplex aus: Zwar blieb die Distinktion beider Sphiren signifikant, dennoch lieRen sich
zwischen ihnen Relationen, Referenzen und Reverenzen offenlegen, die sich der Tren-
nung widersetzten und mit denen eine spezifische Ausrichtung und Ordnung des sozialen
und politischen Raums einherging. Unter dem Vorzeichen des Wegfalls der Grenzmar-
ken der Sicherheit beriefen sich die postfundamentalen Theorien zudem auf die spezifi-
sche Situation der Moderne: Mit der Auflésung aller antezedenten, transzendenten und
substantiellen Garantien kam der Gesellschaft ihr fester Grund, ihr Ursprung und Sinn,
abhanden: Die Formation des Sozialen wurde radikal in Diesseits gezogen und jeder ab-
soluten Versicherung bar. Mit der Grundlosigkeit als dem Signum der Moderne traten
Fragen nach dem Ausweis kollektiver Identitit, Integritit und Authentizitit ebenso her-
vor wie solche nach der Ausbildung von Realitit, Objektivitit und Subjektivitit. Nicht
zuletzt wurde das Fehlen des Einen im Postfundamentalismus selbst zum epistemologi-
schen und methodologischen Kriterium und fithrte zu einer selbstreflexiven Hinterfra-
gung der Verstellung ihres Zugangs: Um sich den komplexen Formen der Instituierung
und der Formation des Sozialen anzunihern, mussten absolute Positionen ebenso vermie-
den werden wie antezedente Evidenzen und programmatische Postulate.

Mouffes Denken wurde von der negativen Ontologie geprigt, mit der das Fehlen des
Einen in das konzeptionelle Zentrum riickte: Weder lie? sich noch ein Grund der Gesell-
schaft ausmachen noch ihre Dissonanz autheben. Aufgrund der Irreduzibilitit der Unei-
nigkeit konnten sich (kollektive) Identititen nicht positiv bilden, sondern nur in der De-
stitution von einem konstitutiven AufSen herstellen, wobei neben der inneren Unbestimmt-
heit der Beziehung die reale Bedrohung des Anderen in jeder Form der Assoziation prisent
blieb. Die Absenz des Einen, Definiten und Perfekten wies Mouffe nicht nur als ontolo-
gische Kondition aus, sondern ebenso als Disposition der Ontik und nahm diese zum

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

Mafstab ihrer sozialen und politischen Theorie. Die negative Ontologie wurde selbst zum
Fundus: Verlangte die Beobachtung der Instituierung einen Zugang, der von jeder Voran-
nahme des Einen absehen musste, markierte die Ontologie nunmehr selbst einen Grund
im Sinne einer ebenso evidenten wie unhintergehbaren Bedingung des Politischen. Die
Annahme der Grundlosigkeit stand einer konstitutiven Qualitit gegeniiber, was letztlich
zu einem unklaren epistemologischen Status der negativen Ontologie fithrte. Anders als
Mouffe vermied Lefort die Auszeichnung einer bestimmten Ontologie und setzte sich
dem Fehlen des Einen entschiedener aus: Keine Methode, kein Konzept und keine Theo-
rie konnte einen archimedischen Punkt einnehmen und die Gesellschaft iiberblicken, ge-
schweige denn verstehen, kontrollieren oder gestalten. Um den ambivalenten Momen-
ten, Figuren und Gesten der gesellschaftlicher Informsetzung folgen zu kénnen und ge-
geniiber den Defiziten der sozialen Formation offen zu bleiben, bedurfte es eines reser-
vierten Zugangs, der Annahmen von Identitit, Definitit und Kausalitit weder seinem
Objekt noch Subjekt oder Modus voraussetzte. Die Grundlosigkeit markierte eine kon-
stitutive und zugleich antezedente Bedingung der Informsetzung: Ubertrug Mouffe die
negative Essenz der Ontologie auf den Bereich der Ontik, konzentrierte sich Lefort auf
den Umgang der Instituierung mit dem Abwesen des Einen. Ohne dessen Verlust zu leug-
nen, delegitimierte die ontologische Ungewissheitsgewissheit nicht die ontischen Phino-
mene seiner Affirmation: Die Versuche der Einholung des Einen waren ebenso notwendi-
ge Bestandteile der Ein- und Ausrichtung des Sozialen wie die Dispersion des Vielen. Die
Versuche der Begriindung, der Behauptung des Einen und des Ausweises des Ursprungs
wurden so selbst zu Figuren der Instituierung. Obgleich sich Lefort Annahmen des Einen
ebenso enthielt wie Setzungen des Fundus, markierte die irreduzible Teilung der Gesell-
schaft eine Struktur, die sich an der Maf3gabe unbedingter Grundlosigkeit rieb und zu-
gleich als itbergeordnetes Prinzip seiner Sozialphinomenologie zu sehen war. Nancy be-
mithte sich hingegen um den Ausweis einer speziellen Ontologie: Im Zuge seiner funda-
mental-ontologischen Analytik des Mit-Seins ging es ihm um Bestimmung dessen, wie
wir zusammen sind, also um die Formen unseres Mit-Daseins. Anders als Mouffe und Le-
fort stellte Nancy nicht den Mangel in das Zentrum seiner Philosophie, sondern das Mit:
Das singulir plurale Sein erwies sich dabei als basale Form unserer Existenz, die zwischen
der Besonderung und dem Zwischen-Raum einer gemeinsamen Welt oszillierte, immer in
und als unendliche Verriumlichung des Zusammen-Seins. Nancy ging es um die Formen
und Formate des Ko in der Mit-Teilung der Existenz, um ein Sein, das zwischen dem
Einen und dem Vielen ebenso pulsierte wie zwischen der Grundlosigkeit und den Versu-
chen der Griindung. Neben dem Mit blieb die Aussetzung in den Un-Grund ein integraler
Bestandteil seines Denkens, also die Grundlosigkeit des Daseins: Ohne eine antezenden-
te Garantie des kollektiven Einen konnte das Zusammen-Sein nur noch ein Kommen be-
zeichnen, die unendliche Aufgabe (und Verantwortung) einer gemeinsamen Schopfung
im Un-Grund. Nicht zuletzt zeichnete sich auch Nancys Zugang durch die Annahme des
Fehlens des Einen aus: Der Riickzug verlangte eine methodische Distanz zu Postulaten der
Objektivitit, Kontinuitit und Identitit, um so fiir das Spiel der Bedeutung, der Offen-
heit des Sinns und der Spannungen der Referenzen sensibel zu bleiben. Die ontologische
Grundlosigkeit diente den postfundamentalen Ansitzen zusammenfassend als Grundlage,
mit der das Fehlen des Einen zu einem konstitutiven Prinzip ihrer Konzeptionen wurde.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

707


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

708

Tobias Braun: Der politische Konsens

Neben der Versicherung des Grundes lief? sich die ontologische Gewissheit der Unge-
wissheit auch als Rahmen verstehen, an und in dem sich die postfundamentalen Ansitze
ausrichteten. Dabei verschob sich der Fokus von der ontologischen Disposition hin zur
Formation des Sozialen und der Organisation des politischen Raums, im Sinne des Politi-
schen ebenso wie der Politik: Die Grundlosigkeit pragte dabei nicht nur die Selbstreprisen-
tation der Gesellschaft, sondern auch ihr Verhiltnis zur politischen Ordnung, die nun zu
etwas Gemachtem wurde, ohne dabei auf Ideale kollektiver Autonomie oder gesellschaft-
licher Einheit und Transparenz abzustellen. So konnte eine sozialtheoretische von einer
politischen Position abgesetzt und ihre unterschiedlichen Schwerpunkte, Ziele und Kon-
ditionen ausgewiesen werden. Ferner nahm die Relation zwischen Ontologie und Ontik
in den Theorien jeweils eine eigene Gestalt an, unterlag eigenen Bedingungen und fithr-
te zu eigenen Spannungen. Neben der Ubertragbarkeit ontologischer Einsichten auf den
Bereich der Ontik stellte sich die Frage, ob das Denken politischer Ordnung oder der De-
mokratie ebenso Verzicht auf das Eine leisten konnten, bzw. wie sie mit diesem Verlust
des Fundus umgingen.

Nach Mouffe blieb die Uneinigkeit in jeder Form politischer und sozialer Ordnung
préasent: Unter Verzicht auf jede Annahme des Einen ging es ihr um die komplexen Pro-
zesse der Instituierung, den Modus der Setzung (das Politische) ebenso wie den Status
des Gesetzten (das Soziale). Mit dem Ansatz der Hegemonie fithrte sie die objektive Ord-
nung und den kulturellen Sinnraum auf etablierte Machtstrukturen zuriick: Auch wenn
sich der Status quo einer sozialen Formation somit als hegemoniale Setzung verstehen lief3,
nahm sich diese ihrem eigenen Anspruch widersprechend zugleich als politisch, also kon-
tingent, prekir und verdnderbar, aus und rieb sich bestindig an ihrer gegen-hegemo-
nialen Infragestellung.” Der politische Raum organisierte sich in den Bewegungen von
Schliefung und Offnung, wobei die Versuche der Fixierung die Uneinigkeit nicht auf-
heben konnten und jede Setzung mithin notwendig defizitir blieb, also jede Ordnung
unvollkommen, jede Bestimmung prekir und jede Einigung dissonant. Die Uneinigkeit
erwies sich in Mouffes Augen als das unhintergehbare Wesen des Politischen, das ebenso
ihrer Inanspruchnahme der negativen Essenz entsprach wie es ihr zugleich als Maf3stab
der Kritik am liberalen politischen Denken diente: Die Antagonalitit lieR sich demnach
ebenso im Sinne der ontologischen Grundlosigkeit verstehen wie sie eine integrale poli-
tische Qualitit markierte, die nicht in Entwiirfen dialogischer Politik oder Idealen ratio-
nalen Einverstindnisses geleugnet werden durfte. Auch wenn Mouffe in Hinsicht der
politischen Praxis die Notwendigkeit von Dissens und Destitution reklamierte, versuchte
sie den Streit zugleich in produktiven Rahmenbedingungen einzuhegen und die Feind-
in Gegnerschaftsbeziehungen zu iibersetzen. Im Gegensatz zu Barbers Akzentuierung
der kollektiven Kooperation begriff Mouffe, hier Fraenkel nicht fern, die Uneinigkeit als
Konstituens politischer Ordnung: Annahmen des Einen blieben nicht nur defizitir, sie ver-
fehlten auch die grundsitzliche Bedingung des Politischen.

14 Mouffes Verstindnis der Hegemonie schwankte zwischen zwei Zugdngen, wobei einer diskurs-
analytischen Beobachtung der Etablierung von Objektivitat einer Ausbildung politischer Autoritat
gegeniiberstand. Die Distinktion lief sich anhand der jeweiligen Positionierung einer Opposition
konturieren: Konnte es einmal nur um die Er6ffnung der Formen des Sinns gehen, waren gegen-
liber dem zweiten Typ der Hegemonie emanzipative, autonome und kritische Praxen geboten.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

Im Zentrum von Leforts Interesse stand die komplexe Organisation der gesellschaft-
lichen In-Form-, In-Szene- und In-Sinn-Setzung. Ohne dabei von einer kollektiven Identitit
auszugehen, ging es ihm um den Umgang der Instituierung mit der Grundlosigkeit: Die
Frage war, wie sich unter den Bedingungen des Abwesens des Einen und der Teilung eine
soziale Identitit ausbildete, wie sich die Gesellschaft also formierte, sich (selbst) prasen-
tierte und mit Sinn ausstattete. Mit der Integration des Staates und der Dispersion der
Zivilgesellschaft verwies er hierbei auf das komplexe Spiel zweier Riume, deren Verhilt-
nis sich als ein symbolischer Verweisungszusammenhang beschreiben lie3. Im Sinne ei-
nes diffizilen Geftiges ihrer gegenseitigen Begriindung umfasste diese Beziehung neben
verschiedenen Spannungen (Dominanz und Emanzipation, Autoritit und Autonomie)
auch positive und negative Bezugnahmen: So bedurfte die gesellschaftliche Selbstrepri-
sentation einer alteritiren Referenz im Spiegel der Macht wie die staatliche Ordnung
ihre Autoritit und Legitimitit aus der Gesellschaft und dem Vielen ableitete. In diesem
schwebenden korrelativen Konnex verschiedener Momente blieb das Eine nicht nur si-
multan an- und abwesend, bestimmt und vage sowie disponibel und entriickt, sondern
auch einer komplexen Beziehung zum Vielen — just diese Ambiguitit erméglichte die ge-
sellschaftliche Informsetzung, da sie in ihrer ambivalenten Offenheit distinkte Phinome-
ne verkniipfen konnte. Anders als Mouffe stellte Lefort der Organisation des politischen
Raums nicht den Primat der Negativitit voran, vielmehr verwies er auf das komplexe
Spiel des Einen und Vielen und ihren symbolischen Verweisungszusammenhang: Trotz
seiner Absenz blieb das Eine ein Pol des politischen Raums. Die Demokratie begriff Le-
fort weniger als eine Form politischer Organisation denn als eine genuine Formation des
Sozialen in der Moderne, deren Selbstverstindnis durch den Verlust der Grenzmarken der
Sicherheit gekennzeichnet war. Demokratie und Totalitarismus stellten dabei zwei unter-
schiedliche Varianten im Umgang mit der Ungewissheit dar: Der Grundlosigkeit der Demo-
kratie stand mit dem Totalitarismus ein Versprechen der Ein- und Ganzheit gegentiber.
Versuchte sich der Totalitarismus an einer SchliefRung des politischen Raums und der
Authebung der Entkirperung, Sikularisierung und Differenzierung, zeichnete sich die De-
mokratie durch ihre konstitutive Offenheit aus: Neben ihrer sozialen Formation entsprach
auch ihre politische Ordnung dem Fehlen des Einen, konnte in ihr doch kein Akteur die
Einheit versichern, die Pluralitit aufheben oder die Wahrheit behaupten. Zugleich blieb
der Ort der Macht als reprisentative Instanz des kollektiven Einen leer, seine Besetzung
stets unvollkommen und umkimpft. Die politische Ordnung der Demokratie wurde so-
mit von dem unentschiedenen Oszillieren zwischen dem Einen und dem Vielen geprigt,
dem Spiel ihrer gegenseitigen Destitution und simultanen Affirmation. Nicht zuletzt zeig-
te sich das Fehlen des Einen an den Mingeln der gesellschaftlichen Teilung, an der sich
Leforts Ansatz im Sinne einer universellen Struktur des politischen Raums ausrichtete:
In Folge ihrer Teilung konnte die Gesellschaft weder in noch mit sich zusammenfallen,
sich weder fassen noch tiberblicken. Einerseits rieb sich die antezedente Positionierung
der Teilung an der radikalen Aussetzung in die Gegenwart, andererseits stand die Univer-
salitit der Teilung der Arbitraritit ihrer Konkretisierung in sozialen Formationen recht un-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

709


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7o

Tobias Braun: Der politische Konsens

vermittelt gegeniiber.” Auch wenn sich Leforts Sympathie fiir politische Ordnungsmo-
delle parlamentarischer Reprisentation letztlich als eine problematische Verkniipfung
ontologischer und ontischer Bereiche verstehen lief3, barg diese Relation keine mit dem
Antagonismus Mouffes vergleichbare theoretische Relevanz.

Die Philosophie Nancys bemiihte sich weniger die Konzeption einer politischen Ord-
nung als um die Analytik des Mit-Daseins. Weil seine Ontologie des Mit dabei nicht den
Mangel in ihr Zentrum stellte, nahm seine Auffassung der Organisation des Sozialen ei-
nen anderen Charakter an: Nicht die Formen der versuchten Einholung des Einen stan-
den in seinem Fokus, nicht die Spaltungen, Reibungen oder Teilungen, sondern der Zwi-
schen-Raum gemeinsamen Anwesens und Erscheinens in einer mit-geteilten Welt, also die
Kontexte, Konturen und Kontakte der Ko-Existenz. Dem Zusammen-Sein ging dabei kei-
ne Ordnung, kein Grund und Sinn zuvor, es bestand einzig in der Aktualitit seiner Ver-
wirklichung. Dabei durfte auch die Assoziation des Sozialen nicht als Einheit gedacht wer-
den, weder als intime Gemeinschaft noch als formale Gesellschaft: Das soziale Band im
Sinne einer kollektiven Identitit bestand in der unendlichen Praxis des Verbindens. Die Re-
levanz seiner Ontologie trug Nancy an der genuinen Krise der Moderne ab, die er auf
eine Marginalisierung des Mit zuriickfithrte: Der Moderne war der Sinn der Welt abhan-
dengekommen, als korrelative Strukturen war es beiden Formen unméglich, einen Raum
zu bilden, einen Halt zu bieten. Der Moderne fehlten nicht nur alle dufSeren Quellen ih-
rer Versicherung, sie erwies sich auch selbst als unfihig, ihrer Welt Sinn zu verleihen.
Auch wenn das moderne Selbstverstindnis individualistisch geprigt war und kommu-
nalen Horizonten skeptisch gegeniiberstand, blieben die Beziige des Mit nach Nancy in
der negativen Logik des Fehlens prisent, als uneingestandene Beziige. Die Ausrichtung
des Sinn-Raums zeichnete Nancy in Hinsicht in der gesellschaftlichen Ideologie nach, in
den Paradoxien, Friktionen und Leerstellen von Begriffen, wobei es ihm hier nicht um
richtige Definitionen bestellt war, sondern um die Auslotung der Pole unserer Selbstdeu-
tung, die sich in diesem Denken und seinen immanenten Verschiebungen ausmachen
lief?. Dabei legte er in Begriften wie der Demokratie, der Gemeinschaft und der Souverinitit
die komplexe Topographie und -logie unseres kulturellen Selbstverstindnisses offen und
versuchte zugleich die ideologischen Konstellationen und Korrelationen in der Ambigui-
tit zu markieren. Neben der Ontologie des Mit und der Ideologie unseres Sinn-Raums
bestand in der Aussetzung in den Un-Grund ein weiteres zentrales Motiv von Nancys Den-
ken, die sich ebenso anhand der Sinnlosigkeit der Welt wie der Ursprungslosigkeit des
Daseins und der Grundlosigkeit der Schépfung zeigte. Trotz der Akzentuierung der Ab-
senz des Einen, Absoluten und Perfekten plidierte Nancy weder fiir eine resignative Flucht
in den Nihilismus noch fiir eine Rehabilitierung obsoleter Garantien kollektiver Identitit,
sondern fiir die explizite Annahme der Ungewissheit. Einzig in der geteilten Aussetzung in
den Un-Grund war demgemifd noch ein gemeinsamer Grund auszumachen. Die entwerkte
Gemeinschaft und die unendliche Demokratie fasste Nancy als spezifische Formen, die ei-
nerseits die Haltlosigkeit des Un-Grunds aushielten, andererseits aber noch eine positive
Wendung ermoglichten: Das Eine markierte dabei nicht mehr den Grund, sondern das

15 Nicht nur die Grundlosigkeit reibt sich an der Grundstruktur der Teilung, auch die Heterogenitat
sozialer Formen geht mit der unbedingten Geltung der Teilung nicht ohne weiteres einher, wie
auch der Konflikt zwischen Lefort und Clastres verdeutlichte.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

nie zu erreichende Ziel eines Werdens, mit dem sich die Offenheit in den unendlichen
Prozess des An-Kommens selbst eintrug.

Im Sinne der Axiologie markierte der Fundus letztlich eine komplexe Struktur der
Begriindung, deren Annahmen des Einen vielfiltig blieben. Zugleich iiber, unter und aufSer-
halb der Konzeptionen bot sich den Demokratietheorien mit dem Fundus ebenso eine
Grundlage ihrer Bestimmung wie ein Rahmen ihrer Ordnung und eine Ausrichtung ih-
res Sinns. Zugleich zeichnete sich der Postfundamentalismus durch ein spezifisches Ver-
hiltnis zum Fundus aus: Auch wenn die postfundamentalen Positionen im Un-Grund der
Moderne die Moglichkeit ihrer Begriindung verloren, nahmen sie die Gewissheit der Unge-
wissheit nicht nur konsequent an, sondern machten das Fehlen des Einen selbst zur Maf3-
gabe ihres Zugangs. Der Fundus biiRte somit zwar seine antezedente Versicherung ein,
zugleich wurde aber das Fehlen zur Bedingung, an und in der sich die Ansitze ausrichte-
ten.

Die Annahmen des Einen, die hier als Figuren peripheren Konsenses verhandelt wurden, wa-
ren zwar ebenfalls Teil der konzeptionellen Begriindung, sie verblieben jedoch in einer ge-
nuinen Stellung neben den Theorien. Anders als der Fundus, der sowohl als Grund als auch
als Rahmen die Konzeptionen selbst tangierte, bestanden periphere Konsense in promo-
tiven Postulaten adiquater Konditionen, die als externe Faktoren die Implementierung
der Konzepte begiinstigten. In seinem Verhiltnis zu den Konzeptionen erhob dieser Kon-
sens also nicht den Anspruch einer Uber- oder Unterordnung, sondern kombinierte eine
Beiordnung mit der affirmativen Auszeichnung konkreter Bedingungen, Anlagen oder
auch Situationen: Die Ubereinstimmung verwies auf iulere Umstinde, die einerseits ge-
geben waren und die andererseits ein attraktives Potential in Bezug auf die Konzeptio-
nen aufwiesen und deren Anwendung erlaubten, férderten oder verlangten. Neben der
Differenz ihrer Position trennte beide Formate des Konsenses auch ihre axiologische Funk-
tion: Zwar stiitzte dieser Konsens die Theorien, er entzog sich aber dem Kontext ihrer
Begriindung und ging aus anderen Quellen hervor. Inform von kulturellen Kontexten, an-
thropologischen Konstanten oder historischen Kontinuititen dienten seine Annahmen
des Einen den Theorien nicht als explizite, direkte Grundlagen, sondern als permittie-
rende Konditionen und Dispositionen ihrer Umgebung. Zugleich blieb das Verhiltnis
des peripheren Konsenses zu den Konzeptionen und deren Begriindung diffizil: Einerseits
zeichnete sich der Konsens durch eine Distinktion von den Konzeptionen aus, eine gewis-
se Unabhingigkeit und objektive Validitit. Anders als der Fundus, der sich als Grundlage
von den Konzeptionen absetzte, gingen periphere Konsense eher von der selbstverstind-
lichen, nativ und intuitiv einsehbaren Giiltigkeit ihres Bestehens aus. So erklirten sich
die peripheren Konsense zwar zur Nebensache, setzten ihre Evidenz dabei aber stillschwei-
gend und generalisierend voraus. Auch wenn beide Formate des Konsenses also neben ih-
rer externen Stellung auch den impliziten Charakter ihrer Begriindung teilten, folgten sie
unterschiedlichen axiologischen Dynamiken: Der Verschiebung des Fundus stand im pe-
ripheren Konsens eine Marginalisierung gegeniiber, in der sich dessen konstitutive Funk-
tion verschleierte. Andererseits blieben die Annahmen des Einen selbst Setzungen: Auch
wenn sich die Konsense auf duflere Griinde bezogen, entstammte deren Kenn- und Aus-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

m


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Tobias Braun: Der politische Konsens

zeichnung wiederum den jeweiligen Theorien. Kurzum beanspruchten die Situationen,
Konditionen und Dispositionen, auf die sich die Konzeptionen beriefen, einerseits ei-
ne objektive Geltung, andererseits verblieb ihre Qualitit eine Zuschreibung. Gerade weil
die peripheren Annahmen des Einen am Rande der Theorien standen, konnten sie zwischen
dem Innen und dem Auflen der Konzeptionen oszillieren.

Im Konzept Eastons lief} sich die diffuse Unterstiitzung als peripherer Konsens verstehen,
wobei sie zugleich in einem engen Zusammenhang mit den konsensualen Annahmen in
den Konzepten stand. Easton wollte kliren, wie sich ein Reservoir an Vertrauen sowie
zuerkannter Legitimitit und Autoritit gegeniiber der Ordnung als solcher, ihren Proze-
duren und Funktionstrigern, ausbilden konnte und stabil blieb. Die diffuse Unterstiitzung
beschrieb dabei eine basale Form der kollektiven Uberein- und Zustimmung zu den Kom-
ponenten der politischen Ordnung, die nicht an den direkten output gebunden war. Auch
wenn sich Easton damit befasste, wie politische Systeme diesen Speicher sichern konn-
ten, blieb die diffuse Unterstiitzung als Grundlage der politischen Ordnung jeder direkten
Verfiigung entzogen und nahm eine periphere Position ein. Neben den affektiven Bindun-
gen an Institutionen ging es Easton um spezifische kulturelle Kontexte, die die politische
Ordnung stiitzten: Einerseits wiesen politische Ordnungen immanente Bindungskrifte
auf, die neben dem Glauben und Vertrauen auch den Gehorsam umfassten und die sich
mit dem Bestehen des politischen Systems selbst ergaben. Im Sinne der diffusen Unter-
stiitzung lief sich diese Attraktion nicht als ein Objekt verstehen, sondern als latenter,
emergenter Effekt, dessen Bedingung im Funktionieren des Systems bestand. Anderer-
seits verwies Easton auf die konstitutive Relevanz kollektiver Kontexte, deren Integration
wichtige Implikationen fir die Stabilitit der politischen Ordnung und ihre Funktion in-
newohnte. Die soziale Konformitit einer geteilten Kultur, Religion und Sprache entlastete
dabei nicht nur das System von Eingingen und erhéhte die Kompatibilitit seiner Aus-
gaben, sie ordnete auch den politischen Raum. So wurde die eigentliche Funktion des
Systems, die Konversion, durch periphere Konditionen sekundiert, die das System selbst
nicht oder nur indirekt generieren konnte.

Der neo-pluralistische Ansatz Fraenkels zeichnete sich zwar durch eine generelle
Skepsis gegeniiber Annahmen peripheren Konsenses aus, die konstruktive Austragung
des Konflikts erforderte jedoch neben einem normativen Kodex auch einen integralen
kulturellen Kontext, der als kom-positionelle Basis des Dissenses fungierte. Der consensus
omnium bestand in substantiellen Prinzipien, Normen sowie Regeln und bildete die
Grundlage der politischen Ordnung: Aus ihm ging der unkontroverse Sektor hervor, auf
dem der kontroverse Sektor und dessen politische Praxis ruhte. Auch wenn seine konsti-
tutive Qualitit eine Ndhe zum Fundus suggerierte, platzierte Fraenkel diesen Konsens
neben seiner Theorie. Neben der Konsistenz der Theorie diente die Marginalisierung der
konzeptionellen Relevanz der Wahrung der integrativen Funktion: Um die Einvernahme
zu stiften, durfte der Konsens nicht politisiert werden. Nur in dieser Distanz zu Versu-
chen politischer Aneignung konnte er als natiirliches Produkt historischer, gesellschaftlicher
und ideologischer Kriifte erscheinen und eine neutrale, native und intuitive Geltung bean-
spruchen. Die periphere Stellung des consensus omnium war demnach fiir sein Bestehen
notwendig und schrinkte seine konstitutive Bedeutung mitnichten ein. Versicherte der
consensus die Grundstrukturen der politischen Ordnung, so manifestierte sich in der
Nation ein kultureller Kontext, der als kollektiver Bezugspunkt und integratives Moment

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

diente. Ohne selbst ein Erzeugnis politischer Setzungen zu sein, bildete sich die kollektive
Identitit der Nation in autoharmonischen, quasi-natirlichen Ausgleichsprozessen: Wie
der consensus omnium war die Nation ein Produkt des freien Spiels des Vielen, das seine
reprisentative Qualitit nur durch die konsequente Vermeidung ihrer Politisierung be-
wahren konnte. Im Sinne der Axiologie iiberlagerten sich hier die konsensualen Formen
des Fundus und der Peripherie: Um dem Vielen Raum zu geben, musste jede Versicherung
des Einen an den Rand verschoben werden, wobei das Eine aber zugleich die Grundlage
ihrer Organisation bildete. Die Ordnung des Vielen musste nach Fraenkel neben diesem
stehen und es begleiten, ohne aus ihm hervorgehen zu kénnen.

Bei Rawls lief3 sich der periphere Konsens in dem Spannungsfeld von idealer und nicht-
idealer Theorie abzeichnen, wobei deren Differenz in der Frage der kulturellen Anbindung
bestand. Die ideale Theorie befasste sich mit der Darstellung einer Konzeption der Gerech-
tigkeit, die sich auf die Vorgaben der Vernunft und deren Ma3gaben von Neutralitit, Ver-
allgemeinerbarkeit und Nachvollziehbarkeit stiitzte. Rawls praktischer Philosophie ging
es mithin weniger um konkrete Fragen politischer Organisation als um die Ausarbeitung
einer verniinftigen Wohlordnung der Gesellschaft, die der Konzeption der Gerechtigkeit eben-
so entsprach wie dem Fakt des Pluralismus gerecht wurde. Dabei nahm er Abstand von
Annahmen des peripheren Konsenses, berief sich sein Konzept der Gerechtigkeit als Fairness
doch einzig auf die diskursive Qualitit der Vernunft. Im Rahmen der nichi-idealen Theorie
lieR sich die entgegenkommende Kultur als peripherer Konsens deuten, die sich jedoch an dem
abstrakten Universalismus der idealen Theorie rieb. Auch die politische Ordnung des Poli-
tischen Liberalismus setzte konkrete Umstinde voraus, die seine Anwendung sekundier-
ten: Neben der Hintergrundkultur mussten adiquate Auffassungen der Gerechtigkeit und
entsprechende politische Institutionen schon gegeben sein. Zudem bedurfte es einer Kon-
formitit des Sozialen, mit der sich die Heterogenitit und Antagonalitit der Gesellschaft
reduzieren sollte: Der soziale Kitt umfasste dabei Formen der kollektiven Identitit, Solida-
ritit und Kommunalitit, die neben der Begrenzung sozialer Spannungen (wie der Radi-
kalitat wirtschaftlicher Ungleichheit) auch die normative Geltung der Fairness als Tugend
der Biirger gewihren sollte. Gerade die Annahmen des peripheren Konsenses widerstreb-
ten der abstrakten Idealitit der Konzeption der Gerechtigkeit und nahmen sich zugleich als
notwendige Bedingung ihrer Implementierung aus.

Im Denken von Habermas lief? sich die Lebenswelt als ein latenter Kontext beschrei-
ben, der als Vorrat geteilten Wissens die kommunikative Verstindigung koordinierte.
Inform gewisser Hintergrundiiberzeugungen erlaubte sie die Orientierung an kollektiven
Sinnbziigen, Haltungen und Einstellungen und diente so als intersubjektives Medium.
Kurzum ging mit der Lebenswelt eine hintergriindige Ubereinstimmung einher, die als
mitgeteilte Ausrichtung des Sinns ebenso die Kommunikation fundierte wie sie half, Dissens
im Sinne von Missverstindnis zu vermeiden. In Abgrenzung von der klassischen Form
der Lebenswelt wies Habermas eine moderne Variante aus, die zwar weiter als Rahmen
der Kommunikation fungieren sollte, deren Status sich aber verschob: Infolge ihrer Ra-
tionalisierung nahm sich die Lebenswelt in der Moderne nicht mehr als antezedenter
Kontext aus, sondern wurde selbst zu einem Produkt reflexiver Diskurse und verlor
dabei ihren impliziten Charakter. Weitere Figuren des peripheren Konsenses traten inform
von Widerstinden gegeniiber den Prozessen reflexiver Verfliissigung zu Tage: Neben den
konkreten Bedingungen rationaler Verstindigung setzte auch die politische Ordnung der

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

N3


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Tobias Braun: Der politische Konsens

deliberativen Demokratie eine bestimmte politische Kultur voraus, deren Qualitit an indi-
vidueller Freiheit und pluralistischer Vielfalt sie stiitzte. Diese entgegenkommenden vor-
politischen Quellen ordneten nicht nur Diskurse und stiften Formen kollektiver Identitit
(Nation und Staatsbiirgerschaft), sie dienten auch der Zivilgesellschaft als integratives
Moment. Der Hintergrundkonsens sekundierte die politische Ordnung und das System
der Rechte, indem er inform biirgerlicher Solidaritit affektive Bindungen bereitstellte.
Abschliefiend ist noch das Telos der Verstindigung zu erwihnen, welcher der Sprache
nicht nur eine genuine diskursiv-rationale Qualitit im kommunikativen Austausch,
sondern auch ein inhirentes Streben zu gegenseitiger Einvernahme attestierte. Auch
wenn Rawls und Habermas im Zuge ihrer Priferenz reflexiver Rationalitit von periphe-
ren Konsensen absahen, blieben diese als kulturelle, soziale und politische Grundlagen
prasent und markierten mithin konzeptionelle Konditionen, deren Gegebenheit und
konstitutive Funktion implizit vorausgesetzt wurde.

Der Kommunitarismus kritisierte am liberalen Denken dessen Leugnung bestehen-
der kommunaler Bande: Den individualistischen Atomismus wertete er dabei ebenso
als Chimire wie den abstrakten Formalismus sozialer Verhiltnisse und die reibungslose
Konstruierbarkeit kollektiver Identititen. Mit Barber lief3 sich das soziale Band als Kontext
einer gemeinsamen Lebenswelt deuten, als ein kollektiver Sinn- und Bezugsraum, dessen
Ausrichtung implizit zwar blieb, zugleich aber Formen kollektiver Identitit ebenso stifte-
te wie einen konkreten historischen, kulturellen und ideologischen Fundus. Die biirger-
schaftliche Gemeinschaft beschrieb Barber als eine genuine Lebensform, in der sich kom-
munale Formen der Koexistenz verkniipften und einen Konnex im Mit ausbildeten, der
ebenso den Kontakt und die Koprisens/z im Sinne einer gegenseitigen Wahrnehmung
und Anerkennung wie Aspekte der partizipativen Kooperation umfasste: In dieser Mit-
teilung manifestierte und materialisierte sich ein Arendtscher Raum gemeinsamen Erschei-
nens, eine Stitte der Realisierung eines kreativen Konsenses, einer biirgerschaftlichen Teil-
habe tiber die faktische Grundlage des Gegebenen hinaus. Auch wenn sich das Denken
Barbers um die Wiirdigung der kommunalen Strukturen bemiihte und ihre konstitu-
tiven, integrativen und koordinativen Qualititen akzentuierte, standen diesen mit der
politischen Beteiligung eine weitere Form kollektiver Integration gegeniiber, die sich an
ithrem peripheren Status rieb: Kurzum stellte Barber dem konkreten Kontext, in der die
Einzelnen schon je standen, ein Modell aktiver Integration per direkter Partizipation in
starkdemokratischen Institutionen entgegen. Neben der Differenz zur lebensweltlichen Ein-
bindung ergab sich eine Spannung zwischen der bestehenden politischen Gemeinschaft
und der radikalen Autonomie einer souverdnen Biirgerschaft: Der emanzipative Impe-
tus biirgerschaftlicher Selbstverantwortung konnte keine wie auch gearteten Vorgaben
akzeptieren und musste diese als heteronome Setzungen zuriickweisen. Ahnlich wie die
Umstellung der Lebenswelt im Konzept von Habermas bedurften Einlassungen auch nach
Barber der positiven Aneignung inform kollektiver Selbstbindung: Kurzum lief3 sich die
verwurzelte Gemeinschaft mit dem Anspruch einer autonomen Aktivbiirgerschaft kaum
vermitteln. Zuletzt muss im Sinne des peripheren Konsenses noch auf die anthropologi-
schen Annahmen hingewiesen werden, die nicht nur ein bestimmtes Menschenbild mit
einem Modell politischer Ordnung koppelten, sondern letzterem dariiber hinaus trans-
formatorische Potentiale zuschrieben, durch die sich die Biirger einer Starken Demokratie
zuadiquaten Teilnehmern wandelten. Zusammenfassend dienten die Annahmen periphe-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

ren Konsenses in den liberalen Varianten der Demokratietheorie als promotive, uflere Be-
dingungen ihrer Implementierung, die sich aber zugleich als substantielle Grundlagen
ihrer politischen Ordnung ausnahmen. Inform externer Konditionen stiitzten sich die
Theorien auf Annahmen des Einen, ohne sie selbst explizit zu thematisieren.

Wie im Falle Fundus standen die postfundamentalen Ansitze auch zu den Annahmen
peripheren Konsenses in einer Distanz: Mit dem Fehlen des Einen wurden die Konditionen
des beigeordneten Konsenses selbst prekir und seine Permission duflerer Umstinde zu
einer fragwiirdigen Setzung, die weder ihre Objektivitit noch ihre natiirliche Harmonie
oder intuitive Evidenz versichern konnte. Auch wenn diese Zuginge selbst gegeniiber ih-
ren eigenen Annahmen des Einen sensibel blieben, konnten sie diese doch zugleich selbst
nicht ginzlich vermeiden. Dabei war allerdings die Umstellung ihrer Anlage zu beach-
ten, ging es diesen Ansitzen doch weniger um den Ausweis einer bestimmten politischen
Ordnung als um ein Verstindnis der Formation des Sozialen. In dieser Hinsicht nahm sich
die Distanzierung von den Annahmen des Einen zwar als methodische Strategie aus, den-
noch blieben die Konsequenzen fiir die Momente zu klaren, in denen die postfundamen-
talen Theorien selbst Modelle politischer Ordnung entwickelten: Die Frage war, ob auch
diese Theorien auf adiquate Konditionen zuriickgriffen oder welche Folgen dieser Ver-
zicht fur ihre Begriindung und die Affirmation ihrer Implementierung zeitigte.

Das Denken Mouffes zeichnete sich durch ein generelles Misstrauen gegeniiber kon-
sensualen Annahmen aus: Im Zuge der negativen Ontologie und dem antagonistischen We-
sen des Politischen wurden alle Garantien des Einen zu defizitiren Hypostasen. Weder be-
stimmte Bedingungen noch Anlagen oder Situationen konnten als Grundlage des Sozia-
len dienen oder das Eine versichern: Die konstitutive Uneinigkeit machte jede antezedente
Ubereinstimmung unméglich. Dennoch liefen sich in ihrem Denken sowohl positive als
auch negative Figuren des peripheren Konsenses ausmachen: Die positiven Formen um-
fassten die verschiedenen Aspekte des Ko, die Mouffe als konstitutive Strukturen der
Konflikte einfithrte. Neben den Sedimenten und den ethisch-politischen Prinzipien betraf
dies den 6ffentlichen Raum einer respublica. Die Sedimente liefRen sich als Ausrichtung ei-
nes Sinnraums deuten, die als Hypostasen hegemonialer Macht objektive Kontexte des kol-
lektiven Imagindren stifteten. Wie die Nation Fraenkels waren die Sedimente das Resultat
sozialer Formationsprozesse, die sich jeder Verfiigung iiber ihren quasi-natiirlichen Ur-
sprung entzogen. Die ethisch-politischen Prinzipien hingegen bezeichneten kollektiv gilti-
ge Werte, um deren Bestimmung dennoch bestindig gerungen wurde: Wie der Wertkodex
Fraenkels fungierten die Prinzipien als Bezugspunkte kollektiver Identitit und Formen der
Integration, die zugleich durch ihre Offenheit der Pluralitit Raum liefen. Unter ande-
rem sah Mouffe in dem Konzept der Demokratie eine grundlegende Spannung zwischen
der Freiheit und Gleichheit angelegt, um deren Auslegung und Austarierung sich die ge-
sellschaftlichen Akteure bemiihten. Mit den Prinzipien bildete sich demnach eine symbo-
lische Grundstruktur, die sich variabel und adaptiv ausnahm und gleichzeitig als koordi-
nierender Rahmen gesellschaftlicher Antagonismen diente. Die kollektiven Umgangs-
formen der Respublika etablierten einen genuinen kommunalen Konnex, der ebenso auf
der geteilten Gegenwart einer Offentlichkeit wie auf einer gemeinsamen Einbindung in
gegebene Kontexte und einem kulturellen Kodex beruhte. Die verschiedenen Facetten
des sozialen Bandes teilten einen ambigen Charakter. Gerade weil Versuche positiver De-
finition unmoglich blieben, mussten die Annahmen eines peripheren Konsenses materielle

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

75


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Tobias Braun: Der politische Konsens

und konkrete Festlegungen weitestgehend vermeiden: Nur wenn sie dem Vielen gegen-
iiber offenblieben und diesem flexible Anschlussmoglichkeiten boten, konnten sie selbst
integrierende und koordinierende Potentiale entfalten. Somit sind die negativen Formen
des peripheren Konsenses schon angesprochen, die in verschiedenen Leeren bestanden: Die
destitutive Logik zeichnete sich ebenso wie der Prozeduralismus des agon und die Aspek-
te des Ko durch einen Verzicht auf positive Bestimmungen aus. Letztlich zeigte sich hier
wiederum die negative Essenz an, die als eine unabdingbare Kondition der Ontik und der
politischen Formation des Sozialen zu verstehen war. Die positiven wie negativen Annahmen
des peripheren Konsenses pragten die Ein- und Ausrichtung eines politischen Raums, in-
dem sie als Kontext und Kondition seine Konstitution begleiteten. Ihrer Relevanz stand
die Vermeidung ihrer Politisierung gegeniiber: Weil Mouffe einerseits die Annahmen des
peripheren Konsenses benétigte, um integrale Aspekte des Ko und kom-positionelle Grund-
lagen des Konflikts einzufithren, und diese andererseits aufgrund ihrer Inkompatibilitit
mit dem Antagonismus konzeptionell nicht einbinden konnte, verschob sie diesen Kon-
sens in einen fundamental-latenten Bereich. Auch wenn beide weiter signifikante Unter-
schiede trennten, lieR sich zwischen den Entwiirfen Mouffes und Fraenkels eine struk-
turelle Aquivalenz der Axiologie in Hinsicht des peripheren Konsenses festhalten: In beiden
Ansitzen wurde der Konflikt betont, ohne dabei auf positive kollektive Beziige abstel-
len zu kénnen. Weil der Konflikt aber den Grund seiner Kom-Position und die Ausrichtung
seiner Op-Position bedurfte, verschoben beide Ansitze diese Ordnung an den Rand ihrer
jeweiligen Theorie und marginalisierten deren Relevanz, ebenso in Hinsicht des konzep-
tionellen Anspruchs wie des politischen Charakters.

Den Annahmen peripheren Konsenses entsprachen im Denken Leforts zunichst die
fundamental-ontischen Strukturen, die als Konditionen der gesellschaftlichen Informset-
zung zwar weder explizit noch konkret wurden, die Instituierung jedoch begleiteten und
organisierten. Mit der Teilung verlor die Gesellschaft nicht nur ihre Einheit, Grund und
Ursprung, sie blieb auch inneren Divisionen, Differenzen und Dissensen ausgesetzt. Jedoch
ging mit der Teilung immer auch eine Verbindung einher, ein positiver Bezug auf das
Absente, dessen Geste der Einholung zwar scheitern musste, aber einen kollektiven
Konnex stiftete: Weder der Division noch der Union kam Prioritit zu, eher befanden sie
sich in einem korrelativen, reziproken Bezug. Auch die Partizipation als dritte Form der
Teilung stand zwischen dem Einen und Vielen, erdffnete sie doch ebenso die Teilhabe an
einem kollektiven Projekt wie sie auf die Mitwirkung der Unterschiedenen abstellte.
Neben den Formen der Teilung wurde die Informsetzung von der komplexen Korrelation
der Integration und Dispersion inform der Riume des Staats und der Zivilgesellschaft
und ihren Bestrebungen der Dominanz und Emanzipation bestimmt. Das kollektive
Eine changierte zwischen den Momenten, ohne von einem der beiden vereinnahmt zu
werden: Just im Konnex von Autoritit und Autonomie wurde die chiastische Verschrinkung
deutlich, die die Informsetzung pragte. Auch in der Organisation des politischen Raums
und den verschiedenen Formen der Reprisentation blieb die symbolische Logik rele-
vant: So ermdglichte die Biihne zugleich das Versprechen des Einen und die Wahrung des
Vielen. Auch wenn der Ort der Macht leer bleiben musste, prisentierte sich die kollektive
Identitit der Gesellschaft auf ihrer Bithne ebenso wie sie die Wahrheit eines Ursprungs
offenbarte und die Aneignung im Sinne der gesellschaftlichen Selbstbestimmung er-
laubte. Neben diesen fundamental-ontischen Aspekten konnte in Hinsicht des peripheren

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

Konsenses noch auf die Ausbildung eines kollektiven Sinnraums verwiesen werden, den
Kontext einer Welt. Wie die Konditionen der Ontik blieb auch dessen Ordnung latent.
Kurzum ging es um den Sinn, die Sinnhaftigkeit und das Sinnmachen der Erfahrung
der Wirklichkeit, die Lefort einerseits keiner extrasoszialen Instanz zuweisen konnte,
in der andererseits aber die Ontik stand. Zuletzt verblieb das Reale neben der Formation
der Gesellschaft: Trotz der Konstruktion sozialer Wirklichkeit zeichnete Lefort hier eine
Faktizitit aus, die sich der Uberformung der Gesellschaft verweigerte und auf ihre
Aufnahme drang. Wenn aber die Gesellschaft sich nur im Spiegel der Macht wahrnehmen
konnte, blieb offen, welchen Ursprung diese Wirklichkeit hatte.

Auch der philosophische Zugang Nancys versuchte sich weitestgehend den Annah-
men peripheren Konsenses zu enthalten, wobei es ihm wie Lefort nicht darum ging, die
Formen des Einen in toto zu negieren, sondern sie in ihrem objektiven Anspruch zu be-
schneiden und als Figuren der sozialen Formation zu begreifen. Der Sinn-Raum einer Welt
bestand in einer polyphonen Konsonanz der Stimmen und prigte die Kontexte, Konturen
und Kontakte der Ko-Existenz: Die Welt lief3 sich als eine latente Ordnung verstehen, in
der das Dasein nicht nur einen Halt fand, sondern sich auch sein Sinn ausrichtete. Die Mit-
Teilung des Daseins nahm sich als simultane Anwesenheit in einem Erscheinungsraum aus,
als gemeinsamen Gegenwart in Raum und Zeit. Neben diesen Formen der Koexistenz ging
Nancy dem kulturellen Selbstverstindnis des Abendlandes nach und legte dieses in den
Spannungen, Liicken und Leeren seines Denkens offen. Dabei widmete er sich weniger der
Klirung als der Darstellung dessen Oszillierens dieses Denkens zwischen verschiedenen
Polen, dem unentschiedenen Schwanken und Umschlagen zwischen der Innerlichkeit
und Auflerlichkeit, Intimitit und Formalitit sowie Einheit und Vielfalt. Mit einem eige-
nen, ideologischen Schwerpunkt ging Nancy so den komplexen symbolischen Verweisungs-
zusammenhdingen der kulturellen Kontexte und gesellschaftlichen Selbstbilder, -verstind -
nisse und -verhaltnisse nach.

Zwar gingen die drei Autoren postfundamentaler Prigung unterschiedlich vor, doch
entnahmen sie alle der ontologischen Kondition Maf3gaben fiir ihre Vorstellung der sozia-
len und politischen Ordnung, die diesen Anspriichen auf die eine oder andere Weise zu
geniigen hatten. Die zuriickgenommene Beobachtung des Fehlens des Einen in der For-
mation des Sozialen wurde so um eine normative Komponente erweitert, die sich zwar als
peripherer Konsens ausnahm, dessen Beiordnung sich aber auf dufSere Bedingungen der
Ontologie berief. Auch wenn die postfundamentalen Ansitze also gegeniiber den periphe-
ren Konsensen der liberalen Theorien der Demokratie skeptisch blieben, lief3 sich in ihrer
Referenz auf die ontologische Gewissheit der Ungewissheit und deren Ubertragung auf die
Organisation des politischen Raums doch gleichzeitig eine analoge axiologische Struktur
nachzeichnen. So blieb die ontologische Grundlosigkeit fiir diese Theorien von konstitu-
tiver Relevanz, in ihrer Organisation der Ontik trat sie jedoch in eine Position neben der
Konzeption, in der sie zugleich ein Versprechen der Objektivitit (negativ) beinhaltete
und eine Marginalisierung ihrer begriindenden Funktion aufwies. Nicht zuletzt berie-
fen sich auch die postfundamentalen Autoren, gleichwohl dezent, aufkonkrete kulturelle
Dispositionen, die eine bestimmte politische Ordnung nach sich zogen: Die parlamen-
tarische Konfrontation im Sinne Mouffes, die Offenheit reprisentativer Strukturen im
Sinne Leforts und die plurale Offnung der Demokratie im Sinne Nancys koppelten gege-
bene Bedingungen mit bestimmten politischen Organisationsformen. Die Promotivitit

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

ni


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ng

Tobias Braun: Der politische Konsens

des Gegebenen, die wir als Charakteristikum des peripheren Konsenses ausmachten, zeig-
te sich anhand der konstitutiven Offenheit der Demokratie, die der Diesseitigkeit der
Moderne entsprach, und anhand bestimmter Umstinde, die politische Ordnungen se-
kundierten. So blieb festzuhalten, dass die Begriindung tiber periphere Voraussetzungen
auch hier eine genuine Ausrichtung der politischen Ordnung anzeigte. Im Vergleich mit
denliberalen Theorien der Demokratie blieben die axiologischen Momente bestehen, al-
sodie Promotion, die Marginalisierung und das Oszillieren des peripheren Konsenses, auch
wenn diese im postfundamentalen Denken noch weiter an den Rand riickten.

Die konsensualen Figuren in den Konzeptionen bezogen sich auf die Prozesse der Her-
stellung von Einigkeit: Die Formen, Formate und Verfahren der Einigung lieRen sich als
performative Konsense beschreiben (hier weniger im Sinne der Sprechakttheorie Austins
denn in der generellen Bedeutung von Verrichtung, Ausfiithrung und Leistung), deren An-
nahmen des Einen nicht mehr in antezedenten Grundlagen oder Bedingungen bestan-
den, sondern in einer transformativen Operation. Neben den diversen Modi der Uberset-
zuny, die die Konversion des Vielen zum Einen koordinierten und konsolidierten, riickten
mit diesem Konsens auch jene Spannungen von Macht und Emanzipation, Einigkeit und
Uneinigkeit sowie Autonomie und Heteronomie in den Fokus, die sich aus dem komple-
xen Verhiltnis der Riume des Politischen und Sozialen ergaben. Fraglich war, wo, wie und
wann es zur Ubereinkunft kam: Beruhte sie auf der Intention und dem Engagement der
Beteiligten, war sie ein sekundirer, emergenter Effekt oder entstammte sie einer laten-
ten Ubereinstimmung? Ging das Eine dem Vielen also zuvor, entstand es aus ihm oder be-
zeichnete es den prozeduralen Rahmen der Einigung? Weder der Status des Einen noch
seine Rolle innerhalb der Konversion liefen sich vorab definieren: Die Bestimmung der
Strukturen der Transformation war eine ebenso diffizile Aufgabe wie die Klirung ihrer
axiologischen Funktion, wobei neben den Konditionen der Ubereinkunft auch jene der Ko-
operation zu beriicksichtigen waren. Gleichwohl der performative Konsens von Primissen
der Einigkeit Abstand nahm, blieben genuine Aspekte der Ubereinstimmung in den Mo-
dellen der Einigung aktiv. In Hinsicht der Organisation des politischen Raums und dessen
Verhiltnis zum Sozialen war zuletzt nicht nur nach den Annahmen des Einen zu fragen,
sondern auch der Umgang mit der Uneinigkeit in Betracht zu ziehen: Auch die Ordnung
des Vielen und die Ausrichtung des Dissenses liefRen sich als subtile Formen performativen
Konsenses verstehen und im Sinne der Organisation der Begriindung deuten.

Im Unterschied zu den anderen Typen wurde das Eine im Falle des performativen Kon-
sens zu einem expliziten Objekt, dessen Annahmen weniger auf antezedenten Vorgaben
beruhten als sie auf einen postzedenten Zweck rekurrierten, dessen Mission wiederum
selbst als innere Begriindung der Konzeptionen fungierte: Auch wenn die Erzeugung der
Einigkeit Gegenstand der Konzeptionen war und sich diesen nicht wie der Fundus oder
die Permission entzog, nahmen sich die Eventualitit der Einigung und die Qualifikation
der transformativen Operation als konstitutive Bedingungen aus, die die Modelle politi-
scher Ordnung stiitzten und diesen zugleich vorangingen. So konnten in den Formen
und Formaten der Einigung verschiedene konsensuale Figuren und Logiken offengelegt
werden, die ebenso in expliziten Modellen der Konversion wie in ihren impliziten Grund-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

lagen bestanden. Dariiber hinaus mussten die Konzeptionen das Eine und Viele in ei-
nen konstruktiven Zusammenhang iiberfithren, der beide trotz ihrer Differenz in einer
politischen Organisationsform verschrinkte. Einerseits lief3 sich die Diskrepanz beider
Riume nicht beseitigen, also die Spannung zwischen der Pluralitit, Heterogenitit und
Emanzipativitit des Sozialen und der Unitit, Identitit und Autoritit des Politischen. An-
dererseits kam der politischen Ordnung die Aufgabe zu, das Viele zu integrieren und in
sich aufzuheben, wobei sich die Demokratietheorien in der Frage des Status des Vielen
ebenso unterschieden wie in den Bedingungen, Moglichkeiten und Grenzen seiner in-
stitutionellen Einbindung: Dabei war nicht nur strittig, in welcher Beziehung das Eine
und Viele standen, sondern auch, welche Position, Funktion und Relevanz dem Vielen in-
nerhalb der politischen Ordnung zukam. Prinzipiell diente das Viele der Demokratie als
normative Grundlage: Zwar war der Demos keine Einheit mehr, weder in seiner Form noch
in seinem Willen, und dennoch fungierte er als die hochste Instanz demokratischer Be-
griindung, Legitimation und Autorisierung. So nahm es sich die Demokratie zur Aufga-
be, die Voten der Vielen zum Material ihrer politischen Organisation zu machen: Im Sin-
ne des Prinzips der Volkssouverinitit wurde sie zu einem Medium kollektiver Autonomie,
das die Willensbildung des pluralen Demos realisierte und es zugleich vermied, diese mit
eigenen Imperativen zu verstellen. Der Transformation kam somit eine politische Qualitit
im engeren Sinne zu, die sich auch in den Konzeptionen der Demokratie manifestier-
te und tiber die reine Translation hinausging: Angesichts der Uneinigkeit des Vielen waren
neben der Konversion auch die Reprisentativitit und Partizipativitit politischer Struktu-
ren auszuweisen. Kurzum changierte die politische Ordnung der Demokratie zwischen
der Dispersion des Vielen und der Identitit des Einen und musste beide Pole trotz ihrer
Divergenz miteinander verbinden. In den Theorien nahm sich das Spiel des Einen und
Vielen als komplexes Gefiige*® symbolischer Verweise aus, an deren Oszillieren zwischen
positiven und negativen Referenzen und Reverenzen sich die Organisation der Begriin-
dung im Sinne der Axiologie nachzeichnen lief: Der ambivalente Status des Einen zeigte
sich in diesem Schwanken zwischen ante- und postzedenten Formaten, materialen und
prozeduralen Formen, direkten und indirekten Genesen und inneren und dufleren Posi-
tionen. Schliefdlich lief’ sich die Herstellung der Einigkeit zugleich als explizites Projekt der
Theorien und als implizite Extension ihrer eigenen Programmatiken verstehen.

Die Transformation von Ein- zu Ausgaben stand im Zentrum des Systemmodells Eas-
tons: Auch wenn es verschiedene Formen der Ubersetzung gab, markierte die Verarbei-
tung die konstitutive Leistung politischer Systeme. Neben den unterschiedlichen Modi
von Transmission und Selektion traten am Eingang in das System auch die Formate der
Aufnahme und Eingabe auseinander: So lief sich einerseits eine passive Rezeption von ei-
ner aktiven Regulierung trennen, die mit Filtern, Schwellen und Kanilen eine qualitative
und quantitative Auswahl der weiterzuleitenden, relevanten Informationen traf, und an-
dererseits eine grundlegende Differenz zwischen einem funktionalen und einem politi-
schen Schwerpunkt ausmachen. Speziell in Hinsicht der systemischen Verarbeitung war
im Weiteren eine Automatik der Umsetzung (im Sinne der Fabrik) von einer politischen
Direktion (bottom-up) und einer Systemerhaltung (Persistenz) abzusetzen, wobei sich
die Modelle nicht nur in der Logik ihrer Produktion des Einen unterschieden, sondern

16  Wirentlehnen diesen Begriff Deleuze und Guatarri.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

720

Tobias Braun: Der politische Konsens

ebenso in dessen Funktion. Mit der Umsetzung trat die Operation der Verarbeitung im
Sinne einer reinen Mechanik in den Fokus, also die reibungsfreie Ubersetzung von Ein-
zu Ausgingen. Die Direktion stellte die Verarbeitung in den Rahmen politischer Teilha-
be: Neben der Umsetzung wies das System somit eine bestimmte Qualitit der Uberset-
zung auf, also der Transmission politischen Willens im Sinne der Delegation. Die reine
Produktion wurde um die Aufgabe der Partizipation erweitert. Zuletzt zielte die System-
erhaltung weniger auf die Verarbeitung als auf die Wahrung der Integritit: Es ging al-
so nicht mehr um eine Aufnahme duferer Anreize und deren Transformation, sondern
um das nach innen gerichtete Bestehen des Systems. Kurzum trat neben das Primat der
Funktion und der Direktion nun die Protektion. So blieb, auch wenn sich Easton im Kern mit
der Beschreibung der Erzeugung verbindlicher politischer Entscheidungen befasste, die
Ubersetzung des Vielen zum Einen unklar: Neben der beschriebenen diffusen Anlage des
Eingangs und der Verarbeitung verbarg sich auch das Zentrum der Transformation in ei-
ner black box. Ohne sich genauer ausweisen zu lassen, nahm sich die Ubereinkunft als ein
Produkt des politischen Systems und seiner Konversion aus.

Auch im neo-pluralistischen Ansatz Fraenkels lie? sich der performative Konsens nur
schwer fixieren, wobei hierfir der ambivalente Status der Reprisentation verantwortlich
zeichnete. Gerade weil im Zentrum dieses politischen Denkens der Pluralismus stand,
also die Autonomie und politische Einbindung partikularer Interessen, stellte sich die
Frage, wie sich die verbindlichen Entscheidungen gegeniiber diesem Anspruch legiti-
mieren und autorisieren kénnen. Die Pointierung des Vielen ging dabei mit dem Erfor-
dernis einer Klirung der Mechanismen der Einigung einher. Die Reprisentation, die die-
ser Vermittlungsaufgabe nach Fraenkel nachkommen sollte, blieb jedoch selbst unein-
deutig: Einerseits diente die parlamentarische Reprisentation als Verwirklichung der
pluralistischen Vielfalt multipler Interessen, deren Wettstreit das Parlament nicht nur
einen Raum, sondern auch einen bestirkenden Resonanzboden bot. Um die Diversitit
zu wahren, durfte die Vertretung des Vielen nicht beschrinkt werden, da nur ihre unge-
hinderte Teilnahme eine ausbalancierte Ubereinkunft sicherstellen konnte. Andererseits
sprach Fraenkel der Reprisentation und den Reprisentanten eine genuine Qualitit zu:
Weil die reprisentative Logik den Austausch und den Ausgleich der Interessen anreg-
te und die Reprisentanten zu einer sachverstindigen Expertise und kompromissorien-
tierten Handlungsweise befihigte, gewihrleistete sie das Gelingen politischer Organi-
sation, Kommunikation und Willensbildung und erlaubte den Reprisentanten nicht zu-
letzt die Einnahme einer iibergeordneten, ausgezeichneten Position. Somit waren die
Reprisentanten der Vertretung partikularer Interessen und dem Gemeinwohl zugleich
verpflichtet, ohne deren Spannung jedoch auftheben zu kénnen: Die Transformation des
politischen Prozesses schwankte zwischen einer direkten Reprisentation und einer ver-
mittelten Konversion. Um den Pluralismus als offene Form zu bewahren, fasste Fraenkel
die Ubereinkunft nicht material, sondern prozedural: Wie sich das Gemeinwohl nicht a
priori, sondern a posteriori ergab, bestand die Einigkeit weniger in einer faktischen Eini-
gung verschiedener Interessen als in einer Resultante von Krifteverhiltnissen. Nicht die
Beteiligten mussten demnach iibereinkommen, vielmehr ergab sich ihre Einigkeit indirekt
im Zuge der pluralistischen Interessenvertretung: Die Transformation war mithin selbst
kein Bestandteil des reprisentativen Wettstreits, da jede politische Festlegung und Be-
stimmung das Risiko heteronomer Verstellung barg, sondern ein nachlaufenden, emer-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

genter Effekt parlamentarischer Reprisentation. Obwohl Fraenkel der Wahl eine genuin
politische Qualitit zusprach, changierte auch diese in Folge der Ambivalenz der Repri-
sentation zwischen den Modi einer projektiven Direktion, einer aposteriorischen Kontrolle
und eines autorisierenden Appendix: Nicht nur unterschieden sich hierbei der Ursprung,
die Position und die Funktion des Einen, sondern auch der Status der Transformation
und seine Beziehung zur Reprisentation.

Im politischen Denken von Rawls lief3 sich ebenfalls keine materielle Konversion aus-
machen, zielte der Politische Liberalismus doch nicht auf die Herstellung von Einigkeit, son-
dern auf die Darstellung einer schon geteilten Ubereinstimmung in der Vernunft, an der
sich die Argumente im dffentlichen Raum auszurichten hatten. Somitverschob sich der Fo-
kus von der Organisation der Einigung hin zur Er6ffnung einer vorliegenden Konsonanz.
Auch wenn Rawls wie Fraenkel den Pluralismus akzentuierte, entstand das Eine nicht aus
der Konfrontation rivalisierender Interessen und ihrem emergenten Ausgleich in einer
Resultante, sondern aus der vernunftgeleiteten Praxis politischer Verstindigung: Nicht nur
verlagerte sich der Konsens von einer post- hin zu einer antezedenten Position, auch die
Transformation selbst wies nun einen prozeduralen Schwerpunkt auf. Im Gffentlichen Ver-
nunftgebrauch situierte Rawls eine genuine diskursive Reflexivitit, die von den Beitrigen
eine unbedingte Verallgemeinerbarkeit und Reziprozitit verlangte. Die politische Pra-
xis der Biirger bedurfte unter Voraussetzung des Pluralismus und zu dessen Schutz ein
bestimmtes Reglement: In Abgrenzung zum Privaten gewihrte die vorbehaltlose Annah-
mefihigkeit publiker Argumente den diskursiven Austausch diverser Gruppen, Doktri-
nen und Ideologien. Wollte Fraenkel den Pluralismus vor Heteronomie schiitzen, indem
er die politischen Prozesse von antezedenten Annahmen des Einen und Behauptungen kol-
lektiver Identitit befreite und die materielle Einigung als einen duf3eren Eftekt fasste, konzi-
pierte Rawls mit der Offentlichkeit einen neutralen politischen Raum, der nur annehmba-
re Positionen zulassen und so der kollektiven Bindung politischer Ordnung die Risiken
der Fremdbestimmung nehmen sollte. Auch wenn der Politische Liberalismus durchaus
Formen der biirgerlichen Kooperation bereithielt, visierte Rawls eher das formale Arran-
gement der Einigung an, deren Wahrung er in die Ausrichtung an einer allgemeinen, an-
tezedenten Ubereinstimmung verlegte: Mit diesem Zuschnitt limitierte sich zugleich der
politische Gestaltungsraum, ging es nunmehr eher um die Einhaltung des Allgemeinen als
um Fragen kollektiver Autonomie und der verbindlichen Herstellung der Einigkeit. Kurzum
zielte Rawls nicht auf die Produktion von Einigkeit, sondern auf die Organisation politi-
scher Kommunikation und die basalen Bedingungen ihres Gelingens in pluralistischen
Gesellschaften.

Auch das politische Denken von Habermas orientierte sich mafigeblich an der Ver-
nunft: Wie Rawls entwarf er ein Konzept politischer Ordnung, das den Anspriichen an
Universalitit, Reflexivitit und Reziprozitit geniigen und die Rationalititspotentiale mo-
derner Gesellschaften konstruktiv umlegen sollte. Mit der Theorie kommunikativen Han-
delns stellte Habermas den politischen Prozessen eine Logik intersubjektiver Verstindi-
gung voran, mit Hilfe derer er die Strukturen, Bedingungen und Mechanismen sozialer
Integration im Kontext gesellschaftlicher Rationalisierung eruieren wollte: Die leitende
Frage war, auf welcher Basis infolge der Uniibersichtlichkeit der Moderne und dem Aufbre-
chen lebensweltlicher Kontexte noch geteiltes Sinnverstehen moglich war. Dabei nahm
sich die kommunikative Rationalitit als Form, Modus und Norm wechselseitigen Verstehens

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

72


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Tobias Braun: Der politische Konsens

aus, ohne aber materielle Vorgaben zu machen, sondern strukturell aus und in der Ver-
standigung selbst zu bestehen. Neben dem formalen Einverstindnis der Sprache verwies
Habermas zur Koordination reziproker Bezugnahmen noch auf einen kulturellen Wis-
sensvorrat, der als integrativer Konnex intersubjektiven Verstehens diente, sich aber zu-
gleich an der Abstraktheit des kommunikativen Handelns rieb. Kurzum ging mit der kom-
munikativen Verstindigung ein transformativer Effekt einher, mit dem sich das Viele in ei-
nem Horizont verniinftiger Ubereinstimmung unabhingig von politischen Organisations-
formen ausrichtete. Neben der Orientierung an der Vernunft trat mit dem prozedura-
len Charakter politischer Ordnung eine weitere Parallele zu Rawls zu Tage: So zielte der
performative Konsens nicht auf das Produkt, sondern auf den Prozess der Einigung. Weil
mit der Moderne jede Gewissheit kollektiver Identitit unsicher geworden war, musste sich
die politische Ordnung auf flexible, rationale und diskursive Verfahren umstellen, um
die Potentiale politischer Integration nutzen zu kénnen. Das institutionelle Arrange-
ment der deliberativen Demokratie kam diesen Anspriichen nach und etablierte koopera-
tive Praxen der Ubereinkunft anstelle der Berufung auf Status antezedenter Ubereinstim-
mung: Die Verstindigung einer aufgeklirten Offentlichkeit lief3 sich als verfliissigte Form der
Volkssouverdnitit verstehen, die den Normen an Reflexivitit und Reziprozitit ebenso
entsprach wie sie die Prekaritit und Fallibilitit der politischen Willens- und Entschei-
dungsfindung aushielt. So fiel die kollektive Autonomie mit dem endlosen Prozess argu-
mentativen Austauschs der Zivilbiirgerschaft zusammen, aus deren Diskursen die po-
litischen Institutionen Anst6Re, Impulse und Hinweise auf Probleme aufnahmen und
in den politischen Prozess iiberfithrten. Die etablierte Politik (Parlamente, Parteien und
Biirokratien) musste einerseits responsiv und sensibel auf den Druck der Offentlichkeit
reagieren und andererseits ihre funktionalen Aufgaben politischer Steuerung erfillen.
Wenn Rawls den dffentlichen Vernunftgebrauch betonte und Fragen konkreter Anwendbar-
keit beiseitelieR, bemiihte sich Habermas um den Konnex beider Sphiren, also der Of-
fentlichkeit und der Politik, wobei die Ubersetzung kommunikativer Macht in politisches
Handeln abstrakt-universale und konkret-partikulare Momente vermitteln musste: Mit
dem egalitiren und hierarchielosen Diskursraum der Offentlichkeit und dem politischen
Tagesgeschift, das sich an Mastiben der Funktionalitit, der Effizienz und Effektivitit
orientierte, standen sich zwar zwei Sphiren gegeniiber, die distinkten Imperativen ge-
horchten, die aber ihrer konstruktiven Kopplung bedurften, um eine politische Ordnung
im Sinne der Demokratie zu etablieren. Weder eine wirkungslose Offentlichkeit noch
eine autarke Verwaltung konnten demokratischen Anspriichen geniigen, sondern nur
ihre Verkniipfung, also die iiber die politischen und administrativen Strukturen organi-
sierte kollektive Autonomie. Obgleich Habermas verschiedene Kombinationen vorschlug,
lief3en sich die Bedingungen der Implementierung nicht mit den Anspriichen kommuni-
kativer Rationalitit in Einklang bringen: Die ethisch-politischen Diskurse sollten einerseits
einen Zugang zur kollektiven Selbstbestimmung im Sinne der Aneignung und Gestal-
tung eines konkreten Gemeinwesens ermdoglichen, andererseits blieben die Anspriiche
unbedingter Reflexivitit und Reziprozitit jedoch bestehen und machten die Beschrin-
kung auf ein kommunales Projekt, sofern sich dieses nicht universalistisch ausnahm, un-
méglich. Auch die Reprisentation, die Offentlichkeit und die Verfassung dienten dazu,
die kommunikative Macht zu ordnen, auf ein Objekt zu beziehen und der Vermittlung der
Sphiren zu assistieren. Als Ausrichtung ordneten sich diese Beziige dem freien Flottieren

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

der Argumente iiber, zugleich blieb jedoch der Anspruch der Autonomie bestehen, nach
dem jede Bindung der kommunikativen Macht nur aus ihr selbst erfolgen kann. Mit dieser
Anforderung setzte sich wiederum die Logik des kommunikativen Handelns durch: Wie die
moderne Lebenswelt den Strukturen der Reflexivitit, Kritik und rationaler Begriindung
gerecht werden musste, so wurden auch die konkreten Beziige in Sog der Problemati-
sierung gezogen und konnten ihrer koordinierenden Funktion nicht mehr nachkom-
men. Nur der Administration erkannte Habermas einen autonomen Status gegeniiber
der Offentlichkeit zu: Gerade weil sie ihrer eigenen Logik gehorchte und sich gemify
ihrer autopoietischen Selbstreferenzialitit von dufieren Eingaben (weitestgehend) ab-
schloss, konnte sie politische Auftrige erfilllen, Entscheidungen fillen und sich an kon-
kreten Umstinden orientieren. Die kommunikative Macht, erzeugt in der Verstindigung der
Vielen, stand dem politischen System und seinen Imperativen der Implementierung wei-
ter unverbunden gegeniiber: Zugleich war es genau dieser Konnex der beiden Sphiren,
der die Transformation im Sinne der Ubertragung des Vielen zum Einen zu leisten hitte.
Die Kopplung von Offentlichkeit und politischem System und die konstruktive Einbin-
dung der Mechanismen ihrer Ubertragung blieben von der deliberativen Demokratie un-
geloste Aufgaben. Abschliefend ist die doppelte Autonomie der Staatsbiirger anzumerken,
die zwar keine transformative Operation leistete, aber die Setzung mit der Aussetzung in das
Recht verkniipfte: Kurzum stand einem kreativ-emanzipativen Moment die Einbindung
in eine gegebene, legitime Ordnung gegeniiber. Das Recht vermochte es nach Habermas,
die subjektive und objektive Seite kollektiver Autonomie zu vermitteln und zugleich beiden
Momenten integrative Potentiale zu entnehmen.

Die Starke Demokratie Barbers setzte sich von den rationalen, prozeduralen und uni-
versalistischen Prinzipien der liberalen Theorien ab und akzentuierte stattdessen die
partizipative Kooperation einer politischen Gemeinschaft. Die transformative Operation wurde
nicht mehr wie bei Rawls und Habermas durch die Vernunft geleistet, sondern von einem
kommunalen Kontext, in dem sich die Einbindung in eine konkrete Umgebung mit ihrer
kreativen, kooperativen Gestaltung verband. Der Status des performativen Konsenses blieb
uneindeutig: Anders als Rawls und Habermas ging es Barber nicht um formale Bedin-
gungen der Verstindigung, sondern neben einer bestehenden Ubereinstimmung im Sinn-
raum einer Gemeinschaft auch um die genuinen Formen der Partizipation in den Struk-
turen Starker Demokratie, die nicht nur eine ausgezeichnete politische Ordnung meinte,
sondern eine bestimmte Lebensform. Beide Typen der Integration zeitigten, wenn auch
diverse, transformative Effekte: So lief} sich politische Beteiligung eher im Sinne der Eini-
gung verstehen wie sich die Einlassung in kollektive Kontexte eher im Sinne der Einig-
keit ausnahm, wobei beide Aspekte im Denken Barber konvergierten. Auch wenn sich
die Kommunalitit und die Vernunft unterschieden, hatten beide eine analoge Funktion in
der Begriindung politischer Ordnung. Daneben nahm der Kommunitarismus Barbers von
der Betonung partikularer Rivalitit, wie es den Neopluralismus Fraenkels kennzeichne-
te, Abstand und hob stattdessen den geteilten Bezugsraum einer politischen Gemeinschaft
hervor: Weil die Biirger schon je Teil eines Kollektivs waren, bedurfte es keiner Konfronta-
tion des Partikularen, sondern der Rezeption des Gemeinsamen. Dieser Kontext diente als
konstitutiver, integrativer und koordinierender Rahmen politischer und sozialer Bezii-
ge, wobei er eben nicht auf einer Identitit beruhte, sondern auf der Wahrnehmung einer
kommunalen Komposition, einer gemeinsamen Gegenwart. Das Viele wurde dabei nicht be-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

723


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Tobias Braun: Der politische Konsens

seitigt, sondern aufgehoben: Im Zuge einer multiperspektivischen Reformulierung wur-
de die Pluralitdt im 6ffentlichen Diskursraum einer Biirgerschaft gewahrt und die Risi-
ken der Uneinigkeit im selben Schritt absorbiert, wobei die Konflikte zwar entschirft,
aber nur in das AuRere des nach innen einigen Kollektivs verschoben wurden: Die Ge-
meinschaft trat nach innen als objektive Autoritit auf und etablierte nach aufSen eine un-
iiberwindliche Schwelle gegentiber dem Nonkonformen. Neben diesem kommunalen Kon-
text entwickelte Barber das republikanische Modell einer aktiven Biirgerschaft, mit dem das
Gemeinschaftliche in die Verantwortung der Gemeinschaft gelang: Die Kooperation der
Biirger umfasste einerseits die deliberative Verstindigung in Strukturen politischer Be-
ratung, Beurteilung und Entscheidung und andererseits die Beteiligung, die selbst wie-
derum zwischen einer aktiven Teilnahme und einer passiven Teilhabe in dem politischen
Projekt einer Gemeinschaft changierte. Der 6ffentliche Raum erlaubte den egalitiren, re-
ziproken und reflexiven Austausch ebenso wie er die Ausbildung affektiver kollektiver
Beziige unterstiitzte, mithin Solidaritit, Empathie und Zugehérigkeit. Neben der Partizi-
pation und der Kommunalitit entfaltete sich in der 6ffentlichen Verstindigung eine Form
des Gemeinsinns, der eine bestimmte Qualitit und einen Modus des Urteilens umfasste.
Gerade weil die letzten Griinde fehlten und es keine absolute Versicherung des Wahren,
Wirklichen und Richtigen mehr geben konnte, erlangte die Selbstbegriindung einer ak-
tiven Biirgerschaft eine epistemologische Qualitit: Die Produktion des Wissens wurde
selbst zu einer politischen Praxis und die Starke Demokratie zu einer politischen Orga-
nisationsform, in der sich ein genuines politisches Urteilsvermagen ausbildete. Letztlich
unterschied sich dieser Zugang von den prozeduralen Modellen, wie sie Habermas und
Rawls entwarfen, indem er den konkreten Nahbereich einer gemeinsamen und (mit-)ge-
teilten Welt akzentuierte, in der sich die Beziige des Ko ebenso présentierten wie sich die
Existenz im Ko realisierte, also verwirklichte, vergegenwirtigte und wahrnahm. Der Kon-
sens materialisierte sich im Sinnraum einer politischen Gemeinschaft und in der Konstituie-
rung und Kooperation einer aktiven Biirgerschaft: Der performative Konsens bestand eben-
so in Praxen kollektiver Autonomie inform einer partizipativen Demokratie wie in einem
kommunalen Kontext, der die Biirger verband und in eine gegebene Umwelt einlief3.

Wie im Falle der anderen Konsense nahm sich die Beziehung zwischen dem Postfun-
damentalismus und dem performativen Konsens diffizil aus, ging diesem doch sein Objekt
verloren: Weder lief} sich das Eine auffinden noch erzeugen, weder bestand es in impli-
ziten Formen der Einigkeit noch konnte es aus expliziten Praxen der Einigung hervorge-
hen. Kurz: Im Fehlen des Einen musste jede transformative Operation scheitern. Mit der
Umstellung der konzeptionellen Anlage von Modellen politischer Ordnung hin zu ei-
ner Sozialphilosophie des Politischen verschob sich der Gegenstand, die Methodik und
der epistemologische Status, wodurch sich die postfundamentalen Zuginge kaum mehr
mit jenen der liberalen Demokratietheorien vergleichen liefien: Nicht mehr die Mecha-
nismen der Konversion standen in threm Fokus, sondern die komplexen Prozesse der In-
stituierung. Zudem wandelte sich mit der konsequenten Annahme der Grundlosigkeit die
axiologische Organisation der performativen Konsense. Neben dieser Transition traten im
politischen Denken des Postfundamentalismus mit der sozialen Formation und der politi-
schen Ordnung zwei Typen der Demokratie auseinander. Als Formation des Sozialen bezog
sich die Demokratie auf die Organisation der Instituierung: Die Frage war, wie sich unter
den Bedingungen der Grundlosigkeit Gesellschaften ein- und ausrichten, mit Sinn ver-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

sehen und Verhiltnisse der Selbstreprisentation ausbilden konnten. Im strengen Sinne
einer sozialen Konstruktion der Wirklichkeit ging es hier ebenso um die Etablierung von Ob-
jektivitit, Subjektivitit und Realitit wie um Formen kollektiver Identitit. Ferner lief sich
der politische Raum als Struktur gesellschaftlicher Selbstreferenzialitit fassen, iiber die
der Gesellschaft ein Zugriff auf ihre eigene Konstitution moglich wurde, ebenso im Sin-
ne der Rezeption wie der Gestaltung. Ohne noch auf substantielle Grundlagen, essenzielle
Dispositionen oder genetische Kausalititen zu rekurrieren, lag der Fokus auf dem Spiel
verschiedener Momente, Riume und Logiken, die die Instituierung begleiteten, wie der
Spannung zwischen den Polen der Integration (des Einen) und der Dispersion (des Vie-
len). Dabei behielt die Behauptung des Einen trotz dessen Absenz eine konstitutive Re-
levanz fiir die Prozesse der Informsetzung und die Begriindung politischer Ordnung: Ob-
schon die Demokratie als soziale Formation weder auf Formen der Ubereinstimmung noch
der Ubereinkunft abstellte, markierte sie einen integrativen Konnex. Als politische Organisa-
tionsform setzte sich die Demokratie weiter von Annahmen des Einen ab, bezog sich jedoch
auf Strukturen, Institutionen und Prozedere, die das Viele zwar nicht vereinigten, aber
formatierten: Anders als in den liberalen Modellen der Demokratie zielte ihre politische
Ordnung nicht auf die Produktion des Einen oder die Konversion des Vielen, sondern auf
den konstruktiven Umgang mit der Uneinigkeit, ebenso in Hinsicht des Fehlens des Einen
wie der Kontingenz alles Gesetzten und der Pluralitit des Sozialen. Demnach lief3 sich der
performative Konsens hier als Ausrichtung des Dissenses verstehen, die dem Vielen eine po-
litische Qualitit zumaf und es in produktive Formen und Formate iibertrug, wobei sich
die politischen Funktionen des Vielen zwischen den Konzeptionen ebenso unterschieden
wie ihre institutionellen Arrangements. Wichtig war es hierbei die ontologische Unei-
nigkeit im Sinne der Grundlosigkeit von den ontischen Formen sozialen und politischen
Konflikts abzusetzen, die zwar beide die politische Ordnung der Demokratie prigten,
dabei aber ebenso diversen Imperativen folgten wie distinkte Logiken der Begriindung
aufwiesen. Auch lief3en sich die Versuche ihrer Verkniipfung, also der Ableitung politi-
scher Strukturen aus Vorgaben der Ontologie, als problematische Ubertragungen ver-
stehen, die zu axiologischen Spannungen innerhalb der postfundamentalen Demokratie-
theorien fiithrten. Ferner mussten die antezedenten Postulate bedacht werden, die den
konstruktiven Umgang der politischen Ordnungen mit der Uneinigkeit ermédglichten: Auch
wenn es in diesen Strukturen nicht um die Herstellung von Einigkeit ging, lief3en sie sich
als konzeptionelle Grundlagen verstehen, die der postfundamentalen Gewissheit der Unge-
wissheit vorausgingen und ihre politische Ordnung fundierten. Anders als die Vernunft
bei Rawls und Habermas oder die Kommunalitit Barbers blieben diese Axiome implizit,
woran sich der verinderte Charakter des performativen Konsenses zeigte. In Hinsicht ihrer
Begriindung lief} sich einerseits das Fehlen des Einen als explizites Motiv postfundamentaler
Theorien anfithren, das diesen als methodisches und epistemologisches Kriterium dien-
te; andererseits beriefen sich ihre Konzeptionen politischer Ordnung auf ontologischen
Dispositionen, die sie im Sinne impliziter Grundlagen stiitzten. Diese axiologische Span-
nung gilt es im Weiteren abschliefend zu exponieren.

Die Bestimmung des performativen Konsenses im Denken Mouffes musste sich zu-
nichst der negativen Ontologie zuwenden, also dem irreduziblen Fehlen des Einen: Einigkeit
konnte sich weder als Status noch als Modus realisieren, also weder in irgendeiner Uber-
einstimmung bestehen noch aus einer Ubereinkunft hervorgehen. Mit der Grundlosigkeit

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

725


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

726

Tobias Braun: Der politische Konsens

wurde jede positive Form, jede Manifestation und Materialisation des Einen unmog-
lich. Von der negativen Ontologie und der Prominenz des Vielen inform der Pluralitit,
Antagonalitit und Heterogenitit ausgehend bemiihte sich Mouffe einerseits um eine
Klirung der Instituierung des Sozialen, indem sie die Konstitution politischer Identititen
und gesellschaftlicher Machtverhiltnisse auf hegemoniale Diskursformationen zuriick-
fithrte: Auch wenn die Hegemonie mit der Deutungshoheit in einem kulturellen Sinnraum
und einer politischen Vormachtstellung zwei distinkte Formate umfasste, verwiesen
doch beide auf die Ausbildung einer objektiven Ordnung im Sinne des Validen, Realen
und Normalen. Allerdings blieb jede Setzung prekir, jede Fixierung umstritten: Da es
keine Quellen des Einen mehr gab, weder absolute Garantien noch unbedingte Griinde,
riickte die Formation des Sozialen ins Diesseits und musste als politische Praxis verstanden
werden, die keine Perfektion, Determination und Destination erreichen konnte. Die
Hegemonie markierte demnach die versuchte SchliefSung des sozialen Raums, der sich je-
doch nie vollstindig fixieren lief3. Andererseits bemiihte sich Mouffe mithilfe der Logik
der Destitution die Formen der Assoziation unter Magabe des fehlenden Einen zu fassen:
Die Ausbildung kollektiver Beziige beruhte auf der negativen Absetzung von einem
konstitutiven Auferen und bedurfte weder einer positiven Annahme der Komposition noch
einer antezedenten Basis. Auch wenn die Uneinigkeit jede Setzung des Einen verhinderte,
ermoglichte die Destitution die Integration, Relation und Koordination des Sozialen und
Ausbildung politischer Identititen iiber Aquivalenzketten bei gleichzeitiger Wahrung
des anti-essentialistischen Status: Diese Ordnung des Vielen lieR sich im Sinne des
performativen Konsenses deuten, der zwar keine Einigkeit herstellte, aber die Uneinigkeit
organisierte. Daneben fithrte Mouffe mit dem agon eine politische Struktur ein, die
einen produktiven Umgang mit der Uneinigkeit erlaubte. Einerseits lieR sich das agonale
Modell radikaler Demokratie im Sinne einer Realisierung und Transformation des Antago-
nismus verstehen: Indem es die Uneinigkeit, die Pluralitit und Heterogenitit anerkannte
und den Dissens in das Zentrum riickte, kam der Agonismus dem Fehlen des Einen nach.
Das Viele wurde dabei nicht iiberformt, sondern in seiner Differenz und Offenheit
gewahrt. Andererseits erlaubte das agonale Modell eine Einhegung der Radikalitit des
Konflikts, indem es Feindschaften in bedingt konstruktive Gegnerschaften iiberfithrte:
Zwischen Gegnern bestand keine existentielle Bedrohung, vielmehr anerkannten sie
sich sowohl in ihren geteilten Status und ihrer Berechtigung wie sie das gemeinsame
Spiel und dessen Regeln akzeptierten. Dem agon und der Austragung des Dissenses
gingen bestimmte Bedingungen inform der Ordnung der Kom- und der Ausrichtung
der Op-Position zuvor: Neben dem geteilten Fundus unter (Logik des politischen Raums)
und dem Reglement iiber (Spielregeln demokratischer Verfahren) dem agon war auf den
Rahmen neben (ethisch-politischen Prinzipien) dem Kontroversen hinzuweisen. Wie
Fraenkel akzentuierte Mouffe den Konflikt und riickte die Organisation seiner Austra-
gung in das Zentrum politischer Ordnung: Der performative Konsens bestand folglich
nicht in transformativen Operationen der Einigung, sondern in der Implementierung und
konstruktiven Einhegung der Uneinigkeit. Die Integration wurde durch den Streit selbst
geleistet, nicht von einer Uberstimmung oder Ubereinkunft. Zugleich wurde so die Achtung
der Gegnerschaft und die Entpolitisierung des Reglements zur notwendigen Bedingung:
Die Priferenz des Dissenses ging mit dem obligaten Ausweis der prozeduralen Struktu-
ren einher, die als Grundlage selbst kein Objekt politischer Entscheidung sein konnten.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

Die Garantie der Performanz im Sinne der Ermoglichung des Konflikts verschob sich in
das Auflere der politischen Ordnung. Die Spannung zwischen der Integration mittels
der Ausweitung der Konfrontation, der Absetzung vom Anderen und dem emphatischen
Eintreten fiir die eigene Seite, und der notwendigen, gegenseitigen Anerkennung des
Spiels, der Spielenden und seiner Regeln, lief? sich letztlich nicht l6sen.

Auch im Denken Leforts bezeichnete die Demokratie weniger ein Modell politischer
Ordnung als eine genuine Formation des Sozialen, die von dem Verlust der Grenzmarken
der Sicherheit gepragt wurde. Gesellschaften konnten in der Moderne weder eine Einheit
bilden noch ihren Grund ausmachen oder eine iibergeordnete Position einnehmen, in
der sie sich selbst fassen oder zu kontrollieren vermochten. Die Effekte dieser Grundlo-
sigkeit auf die Instituierung der Gesellschaft standen im Fokus Leforts: Sein Interesse galt
nicht den institutionellen Arrangements der Einigung oder der Uneinigkeit, nicht der Or-
ganisation der Willensbildung oder der Konversion des Vielen hin zum Einen, sondern den
symbolischen Verweisungszusammenhingen gesellschaftlicher In-Form-, In-Sinn- und
In-Szene-Setzung. Die Instituierung vollzog sich dabei als komplexe Korrelation der Riume
des Staates und der Zivilgesellschaft, die sich als ein Oszillieren zwischen Integration und
Dispersion, Dominanz und Emanzipation sowie Autoritit und Autonomie ausnahm und
deren Referenzen und Reverenzen zugleich negative (Destitution und Distinktion) und
positive Formen (Affirmation und Adaption) annahmen. Mit ihrer Teilung gingen den Ge-
sellschaften zwar jede Einheit, jeder Grund und Ursprung verloren, zugleich wohnten die-
ser jedoch integrative Potentiale inform gesellschaftlicher Spannungen und politischer
Beteiligung inne: Die Differenzen, die sie teilten, strukturierten nicht nur ihren politi-
schen Raum, sie etablierten gerade in ihrer oppositionellen Relation einen Konnex des
Gemeinsamen, einen indirekten Bezug auf das abwesende Verbindende. Auch die Parti-
zipation ermdglichte neben einer Unterscheidung gleichzeitig eine Inklusion, wobei sie
auf die Kooperation in und an einem kommunalen Projekt abstellte. Letztlich konnte die
Teilung das Fehlen des Einen nicht itberwinden und stand unentschieden zwischen den
positiven und negativen Formen ihrer terminologischen Ambivalenz, zwischen Division
und Union. Daneben attestierte Lefort der Demokratie spezifische Kompetenzen im Um-
gang mit dem fehlenden Einen: Nicht nur nahm sie die Offenheit, Kontingenz und Imper-
fektion konsequent als Maf3stab ihrer Konstitution an, auch ihre institutionellen Struk-
turen ermoglichten eine produktive Einbindung der Uneinigkeit. Einerseits entsprach die
Demokratie im Sinne einer genuinen Formation des Sozialen der Grundlosigkeit und radi-
kalen Diesseitigkeit der Moderne, indem sie sich jeder externen Autoritit ebenso verwei-
gerte wie Postulaten objektiver Validitit und definiter Entscheidungen: Jede Hypostase
des Einen wurde mit dem Verlust der Grenzmarken der Sicherheit unmoglich. Andererseits
ging mit der Demokratie eine bestimmte Organisation des politischen Raums einher, die,
ohne auf Status der Einigkeit oder Modi der Einigung abzustellen, die symbolische Ambi-
valenz der Instituierung in eine politische Ordnung tibersetzte: So stellte das Parlament
die Einheit der Gesellschaft dar und erlaubte in dieser Inszenierung eine Objektivierung
des Sozialen im Sinne seiner Vergegenwirtigung und Handhabung. Neben diesen For-
men symbolischer Reprisentation des Einen bot die Biihne jedoch auch dem Vielen eine Stiit-
te der Verwirklichung, indem sie die Auffithrung, Austragung und Authebung des Dissen-
ses zuliefR. Auch wenn der Ort der Macht in der Moderne leer bleiben muss, verkorper-
te die Biihne zugleich die Identitit des Ganzen (Totalitit) und die Diversitit des Plura-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

121


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

728

Tobias Braun: Der politische Konsens

len (Partikularitit). Daneben changierte die politische Reprisentation zwischen zwei Modi,
der Wahrung des Einen wie der Verwirklichung des Vielen, die sich auch als Spannung zwi-
schen (freien) Mandat und (gebundenen) Delegat beschreiben lieRR. Nicht zuletzt stand
die Wahl selbst unentschieden zwischen Identitit und Dispersion, zwischen der kollekti-
ven Einheit des Demos und dem Zerfall in individuelle Stimmen. Kurzum wurde die poli-
tische Ordnung der Demokratie von ihren symbolischen Ambivalenzen gepragt. Anders
als im Denken Mouffes ging die Integration des Sozialen nicht aus der Implementierung
des Dissenses hervor, sondern manifestierte sich in einem schwebenden Konnex distink-
ter Riume, Momente und Logiken, deren Organisation weder eine Einheit bildete noch
einem Plan gehorchte oder einem Zweck diente. Das Eine hatte im politischen Denken
Leforts letztlich keinen rechten Ort, konnte es doch weder in einer Ubereinstimmung be-
noch aus Praxen der Ubereinkunft entstehen: Auch wenn der performative Konsens somit
sein Objekt verlor, blieb er dennoch als Figur innerhalb der symbolischen Okonomie des
politischen Raums prisent. Die Einigung markierte nicht mehr eine transformative Opera-
tion, sondern ein Element im Spiel symbolischer Referenzen und Reverenzen.

Auch Nancy nahm die Grundlosigkeit der Moderne zum Ausgangspunkt seiner fun-
damental-ontologischen Analytik des Mit-Seins, in deren Zentrum das Bemithen um ein
Verstindnis dessen stand, wie wir zusammen sind. Dieser sozialphilosophische Ansatz
teilte mit den anderen postfundamentalen Konzepten nicht nur die Annahme des Fehlens
des Einen, der Gegenstand selbst verlangte seiner Beobachtung einen Riickzug ab: Weder
ein Objekt noch eine Methode oder eine sonstige Instanz konnten dem Begreifen der
Ko-Existenz einen Halt bieten. Wie Lefort blieb Nancy gegeniiber archimedischen Positio-
nen also reserviert und erhob in der Folge die ontologische Ungewissheit zum methodo-
und epistemologischen Kriterium seines Zugangs. Die Kontexte, Konturen und Kontakte
der Ko-Existenz, ihre Ausrichtung des Sinns und ihre Formen der Mit-Teilung eines Raums
lieRRen sich nicht in positiven, expliziten Kategorien fassen, sondern traten eher in den
Referenzen ihres Fehlens hervor, also in der Sinnlosigkeit der Welt, der Ursprungslosigkeit
des Daseins und der Grundlosigkeit der Schopfung. Unsere Ko-Existenz wies Nancy dabei
als Singuldr Plurales Sein aus, das zwischen der Besonderung und dem Zwischen-Raum
einer gemeinsamen Welt oszillierte, simultan in und als Verrdumlichung des Zusammen-
Seins: Das Mit hatte weder eine bestimmte Form noch einen festen Ort, sondern bestand
in einer infiniten Aktualisierung geteilter Beziige zwischen dem Einen und Vielen. Unser
Mit-Dasein vollzog sich kurzum als mit-geteilte Gegenwart und raum-zeitliche Koinzidenz
gemeinsamen Anwesens, Begegnens und Erscheinens. Neben diesem sozialphinomenolo-
gischen Schwerpunkt befasste sich Nancy in seinem politischen Denken mit der Demo-
kratie, ebenso im Sinne einer genuinen Formation des Sozialen wie einer bestimmten po-
litischen Ordnung. Dabei kam diese gerade in ihrer Konstitution den Bedingungen der
Moderne nach und markierte die radikale Aussetzung in das Diesseits, den Wegfall aller
Garantien des Einen und jeder externen Autoritit. Die Demokratie offenbarte somit die
absolute Grundlosigkeit der Gesellschaft. Zugleich entsprach sie dem Fehlen des Einen,
indem sie die Uneinigkeit in ithre symbolische Ordnung aufnahm und die Imperfektibi-
litdt in ihrer Organisation bewahrte. Dabei konnte sich ihre politische Ordnung jedoch
nicht der Aussetzung in den Un-Grund und dem Fehlen des kollektiven Einen entziehen:
Ohne die Identitit eines Demos oder die Richtigkeit eines Krateins zu behaupten, bezog
sich ihre Wahrheit auf die Erfahrung eines kommunalen Raums, in dem sich Praxen kol-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

lektiver Autonomie mit der Rezeption gemeinsamer Anwesenheit verbanden. Der Sinn der
Demokratie bestand nach Nancy nicht in der Produktion des Einen, sondern in der Er-
Offnung eines pluralen Raums der Mitteilung, Mitbestimmung und Mitsprache: Als Stitte
gemeinsamen Erscheinens, der Erfahrung, Realisierung und Realitit des Mit-Seins und der
mit-geteilten kommunalen Verantwortung verweigerte sie sich jeder Annahme des Einen,
ebenso der Ubereinkunft wie der Ubereinstimmunyg. Allerdings schwankte die Ausrichtung
der Demokratie zwischen einer Erdffnung, die der Verwirklichung der Pluralitit diente,
und einer Aneignung, die auf Praxen kollektiver Autonomie abstellte. Die zuriickgenomme-
ne Wahrung des Vielen und das unendliche Griinden im Sinne einer dauerhaften Selbst-
schopfung einer politischen Gemeinschaft verwiesen auf diverse performative Konsense:
Der Transformation inform einer Transmission stand dabei eine der Partizipation ge-
geniiber. Wie die Ubertragung des Vielen dem fehlenden Einen entsprach, indem sie keine
eigene Intervention vornahm und sich mit der Affirmation der Pluralitit begniigte, bot
die Kooperation der kollektiven Autonomie eine Wirkstitte, ohne sie zu binden oder in ein
Werk zu setzen. Kurzum lief3 sich diese Spannung als Differenz zwischen einem sozia-
len und einem politischen Kontext der Demokratie deuten, die zugleich eine konstruktive
Verkniipfung innerhalb eines Modells politischer Beteiligung verlangte: Als kommunaler
Handlungsraum konnte sich die Demokratie nicht mit der passiven Er6ffnung der Plu-
ralitit begniigen, sondern musste auch Strukturen bereitstellen, die die kollektive Auto-
nomie demokratischer Kooperation ermoglichten und erfahrbar machten. Letztlich blieb
diese Kopplung uneingelést. Zugleich zeigte sich in Kontrast zu Mouftes agonistischem
Modell die Eigenart der Demokratie als Eriffnung der Pluralitit, die sich eher im Sinne
Barbers Starker Demokratie verstehen lief: Es ging hier nicht um Konflikte, sondern um
den Kontext einer Kommune, in dem sich die Verwirklichung des Vielen mit der gemeinsa-
men Gestaltung eines kollektiven Raums verkniipfte. Auch wenn das Eine verloren blieb,
erlaubte die Demokratie einen konstruktiven Umgang mit seinem Fehlen. Anders formu-
liert bezog sich die Demokratie nicht auf Formen der Einigung, sondern auf die Annah-
me der Pluralitit, der multiplen Mit-Urspriinglichkeit einer Welt. Das Viele wurde somit
zum leitenden Prinzip der Demokratie, ohne dass das Eine aber seine Relevanz verlor.
Die Integration des Sozialen fithrte Nancy weder auf eine antagonistische Struktur noch
einen schwebenden Konnex distinkter Riume zuriick, sondern auf die Ambivalenz des
Mit zwischen dem Vielen und Einen, die er auch im Schwanken des Ursprungs des Sozialen
zwischen der Formalitit der Gesellschaft und der Intimitit der Gemeinschaft ausmachte.
Im Sinne der Sozialphilosophie hief3 dies, das soziale Band nicht als Struktur zu denken,
sondern als Praxis des Verbindens, des Kniipfens des Ko: Das kollektive Eine konnte nurin
der geteilten Annahme seines Fehlens bestehen, also dem Bewusstsein der gemeinsamen
Aussetzung in den Un-Grund im unendlichen Prozess des Werdens und An-Kommens.

Um die Funktion des performativen Konsenses abschlieflend dekuvrieren und seine Or-
ganisation der Begriindung evaluieren zu konnen, miissen die verschiedenen Formen der
Einigung innerhalb der Konzeptionen differenziert und der Ursprung, die Position und
Qualitit der Einigkeit reflektiert werden. Neben der Distinktion von Ubereinkunft und
Ubereinstimmung und ihren diversen Okonomien des Einen sind die axiologischen Mecha-
niken liberaler und postfundamentaler Ansitze zu exponieren, in deren Kontrast sich nicht
nur eine Transition der Zuginge, sondern auch unterschiedliche Logiken, Funktionen
und Konditionen der Begriindung verdeutlichen lassen. Performative Konsense selbst nah-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

729


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

730

Tobias Braun: Der politische Konsens

men von Annahmen des Einen Abstand, riickte im Prozess der Einigung doch das Eine als
Ziel an das prospektive Ende einer Konversion, in die dufSere Distanz einer Eventualitit. Auch
wenn sich die Einigkeit den Vorgingen der Einigung entzog, bildete sie zugleich als Zweck
ihre innere Grundlage. Beide Formen des Einen waren demnach ebenso aufeinander ver-
wiesen wie von einer Schwelle getrennt. So strebte die Einigung zwar die Einigkeit an, war
aber zugleich an eine bestehende Uneinigkeit gebunden: Weil ihr Sinn in der Produktion
ersterer bestand, blieb ihr die Perfektion des Einen fremd. Die Einigkeit verwies dage-
gen auf ein Einverstindnis, das sich von der Uneinigkeit absetzen musste, da es sich sonst
selbst wiederum in Dissens auflésen wiirde: Als Produkt der Konversion musste sich die Ei-
nigkeit der Einigung enthalten und die Verbindung zu ihrem Ursprung kappen. Zwischen
der Einigung und der Einigkeit entstand ein komplexes Verhiltnis von Beziigen, in deren
Korrelation sie sich zugleich gegenseitig stiitzten und voneinander absetzten. Die trans-
formative Operation markierte hingegen den Prozess einer Umwandlung, der einen spe-
zifischen Modus der Einigung auszeichnete und ein adiquates Mittel zur Erzeugung von
Einigkeit vorstellte: Im Sinne eines Scharniers verkniipfte die Konversion des performativen
Konsenses beide Formen des Einen, ohne von einer Seite vereinnahmt zu werden. Letzt-
lich konnte die Ambivalenz im Status des Einen und sein Oszillieren zwischen den Polen
der Einigkeit und der Einigung nicht beseitigt werden, sondern war als Grundzug dieses
Konsenses festzuhalten.”

Die Axiologie des performativen Konsenses innerhalb der liberalen Theorien der Demo-
kratie lief} sich anhand der komplexen Anlage der Ubereinkunft konturieren, in der die
Einigkeit zugunsten der Einigung zuriicktrat. Auch wenn hierbei zwei distinkte Forma-
te des Konsenses kollidierten, konnte in ihrem Abgleich die Organisation der Begriindung
der liberalen Modelle prizisiert werden. Im Unterschied zu den Konsensen der Uberein-
stimmung stellte die Ubereinkunft vorrangig auf eine transformative Bewegung ab und hielt
Abstand von Postulaten des Einen: Es ging ihr nicht um ein bestehendes Einverstindnis,
sondern um die Realisierung einer Konvention. Trotz dieser Abkehr liefRen sich in threm
internen Geflige sublime Referenzen auf die Ubereinstimmung ausmachen: Mit den an-
tezedenten Konditionen der Kooperation und der postzedenten kollektiven Einvernahme
verwies die Ubereinkunft sowohl an ihrem Anfang als auch ihrem Ende auf Annahmen
des Einen, die ihre eigene Ordnung iiberstiegen. Im Sinne der Axiologie entzogen sich ihr
diese Figuren ebenso wie sie ihr als implizite Griinde dienten. Ferner machte der Vorgang
der Ubereinkunft eine performative Qualitit als Basis der transformativen Operation geltend,
ohne diese wiederum selbst einholen zu kénnen. Die Axiologie der Ubereinkunft nahm sich
demnach als ein komplexes Spiel distinkter Beziige aus, deren Schwanken zwischen ex-
und impliziten Referenzen sowie positiven und negativen Reverenzen sich nicht beruhi-
gen liefR. Zugleich war es moglich, dieses Spiel auf die Axiologie der liberalen Konzeptio-
nen zu iibertragen, wobei die Ambivalenz des Status des Einen im Changieren zwischen
den Verfahren der Einigung und den duleren Umstinden gegebener Einigkeit hervortrat.
Anzumerken ist zunichst die Bedeutung der Herstellung des Einen, die selbst zur Mission
der Demokratie wurde: Die Aufgabe der Theorien bestand in der Konzeption politischer

17 Zwar weisen Einigkeit und Einigung strukturelle Parallelen zur Ubereinstimmung und Ubereinkunft
auf, dennoch sind sie auf den Prozess des performativen Konsenses bezogen. Anders als im Falle der
Ubereinstimmung ergibt sich demgemaf eine Anbindung der Einigkeit an Formen der Einigung.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

Ordnungen, die aufgrund bestimmter Eigenschaften die Einigung ermoglichten. Der per-
formative Konsens wurde somit inform politischer Prozeduren, Institutionen und Struk-
turen der Konversion zum expliziten Objekt der Theorien, dessen genuine Leistung in der
Transformation des Vielen zum Einen bestand. In ihrer Mission der Einigung setzten die li-
beralen Konzepte zugleich die Absenz des Einen logisch voraus, wobei sie die Uneinigkeit,
Heterogenitit und Antagonalitit in spezifische politische Ordnungen produktiv tiber-
setzten. Obwohl die Organisation der Einigung demnach ihren unmittelbaren Gegen-
stand bildete, blieb den Theorien zugleich eine gewisse Distanz zum Einen eigen, ebenso
in Hinsicht der Uneinigkeit des Vielen wie der Formalitit des Prozeduralismus. Einerseits
erkannten diese Ansitze die Pluralitit der Gesellschaft an und erhoben sie zur faktischen
Grundlage ihrer politischen Ordnung: Die liberalen Theorien der Demokratie leitete ei-
ne historisch motivierte Skepsis gegeniiber der Homogenitit des Sozialen, sei es in der
Einheit des Volkes, seines Raums oder Willens. Dementsprechend trat die Identitit des De-
mos zugunsten der Pluralitit des Sozialen zuriick: Auch wenn das Eine als Mission ihren
programmatischen Grund bildete, wurde das Viele zu einer unhintergehbaren Faktizitit
der Demokratie, mithin zu einem selbststindigen Pol in der Okonomie ihres politischen
Raums und der Organisation ihrer Begriindung. Andererseits manifestierte sich die Di-
stanz zum Einen auch in der prozeduralen Ausrichtung der politischen Ordnung liberaler
Konzeptionen, mit deren Pointierung formaler Arrangements sich die Modelle von dujSe-
ren Bedingungen des Einen losten: So setzte der Vorgang der Einigung weder eine expli-
zite Intention der Beteiligten noch ein direktes Engagement voraus, sondern begniigte
sich mit der Validitit bestimmter Verfahren, die allein die Konversion garantieren sollten.
Wie sich die Einigung materieller Vorgaben und Postulaten des Einen enthielt, verlor auch
das Produkt sein integratives Potential: Im Prozeduralismus ging die Einigkeit nicht aus
Praxen der Einigung hervor, sondern ergab sich als ein emergenter Effekt politischer Pro-
zedere, als indirekte Folge iibergeordneter Strukturen, in denen die politischen Praxen
der Vielen eingelassen und angeordnet waren (so im System Eastons, im Interessenplu-
ralismus Fraenkels oder im 6ffentlichen Vernunftgebrauch Rawls und Habermas). Ein-
zig Barber, der sich vom abstrakten Formalismus prozeduraler Modelle absetzen wollte,
nahm mit der kooperativen Partizipation einer Biirgerschaft direkt Bezug auf eine politische
Form der Einigung, obgleich sich die multiperspektivistische Erweiterung wiederum als ein
prozeduraler Mechanismus deuten lief, der von Inhalten Abstand nahm und die Eini-
gung dem Automatismus einer ausgezeichneten Struktur anheimstellte. Da die libera-
len Modelle in ihrer prozeduralen Ausrichtung weder auf antezedente Konditionen der
Einigkeit noch auf postzedente Evidenzen der Einigung rekurrierten, sondern einzig auf
der performativen Qualitit einer bestimmten politischen Ordnung beruhten, riickten sie
von jenen Annahmen des Einen ab, die hier als implizite Verweise der Ubereinkunft auf die
Ubereinstimmung ausgewiesen wurden. Aus der formalen Architektur des Prozeduralis-
mus folgte so eine Umstellung im Status des Einen, mit der sich die Produktion von seinem
Produkt 16ste und verselbststindigte: Zwar lief3 sich die Konversion weiter als Modus der
Einigung verstehen, an dessen Ende eine Einigkeit stand, zugleich trat mit der Akzentu-
ierung der Verfahren das Eine aus ihrer inneren Organisation und positionierte sich an
der dufleren Peripherie des prozeduralen Reglements. Die formale Abstraktion diente
den liberalen Theorien dazu, sich von heteronomen Primissen des Einen zu losen und
die Pluralitit des Vielen zugleich zuzulassen, ohne diese an ein Vorhaben der Einigung

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

731


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Tobias Braun: Der politische Konsens

zu binden. Im Sinne der Axiologie mussten die Konzeptionen jedoch eine Qualifikation
der Prozedere postulieren und fiir deren Begriindung iiber die reinen Verfahren hinaus-
gehen: Am Punkt der transformativen Operation entstand eine Leerstelle, changierte die
ihr attestierte Qualitit doch zwischen dem Innen und AufSen der Theorien, zwischen ei-
ner konzeptionellen Setzung und der Annahme eines hoheren Prinzips. Somit lief sich
das Viele und die Abkehr vom Einen als ein Pol in der Axiologie der liberalen Theorien be-
schreiben, dem aber zugleich mit der Einigung ein zweiter Gravitationspunkt gegeniiber-
stand: Die Formen und Formate der Herstellung von Einigkeit dienten ihnen ebenso als
konzeptionelles Objekt wie als normativer Grund, also ebenso als expliziter Gegenstand
wie als implizite Qualifikation ihrer Modelle politischer Ordnung. Dabei verkniipfte sich
ihre spezifische politische Leistung, die ihnen die Produktion des Einen und die Konversion
des Vielen erlaubte, mit ihrer Mission, mit dem Sinn und Zweck demokratischer Politik.
Die konstruktive Einbindung des Vielen blieb an ein Potential des Einen gebunden, das in
spezifischen Modellen politischer Ordnung abgerufen wurde: Die Uneinigkeit ging den
liberalen Modellen also in verschiedenen Formen voran und wurde zugleich von Axiomen
der Eventualitit und Qualifikation konzeptionell integriert. Gerade weil ihr Sinn in der
Einigung bestand, lief sich trotz der konstitutiven Relevanz des Vielen ein Primat des Ei-
nen ausmachen. Letztlich blieb der axiologische Status des performativen Konsenses unklar,
stand er doch zugleich im Inneren wie im Aufleren der Theorien und lieR sich als direk-
tes, explizites Objekt wie indirekte, implizite Grundlage verstehen, ohne diese Spannung
autheben zu konnen.

Im Denken des Postfundamentalismus nahm die Demokratie eine ambivalente Po-
sition sowohl zwischen Ontologie und Ontik als auch zwischen dem Einen und Vielen ein.
So erfiillte sie sowohl nach Lefort als auch nach Nancy Anforderungen moderner politi-
scher Ordnung: Ihre konstitutive Offenheit verweigerte sich jeder Behauptung von Iden-
titdt, Finalitit oder Objektivitit und bewahrte die radikale Aussetzung in die Diesseitigkeit
und die absolute Kontingenz der Grundlosigkeit, und zugleich erlaubte sie die Organisati-
on des politischen Raums in der Polaritit zweiter Momente. Nicht nur prisentierte sich
ihre Ordnung und ihre Setzungen als prekir und variabel, ihre politische Organisation
bemithte sich um die Wahrung des Vielen, ohne dies, wie es Mouffe ansinnte, mit ant-
agonistischen Verhiltnissen gleichzusetzen, sondern mit der versuchten Einholung des
Einen zu koppeln. Auch wenn Mouffe die Demokratie ebenso als politische Ordnung der
Moderne begriff, die der Offenheit des Sozialen entsprach, blieb die Uneinigkeit fiir ihr
Denken leitend. Den postfundamentalen Theorien kam ihrerseits das Objekt des perfor-
mativen Konsenses abhanden, verbanden sie die Demokratie doch nicht mehr mit den Ver-
fahren der Einigung, sondern mit einer genuinen Formation des Sozialen, die der radikalen
Grundlosigkeit Rechnung trug. Dabei verschob sich ihr Fokus von Modellen politischer
Ordnung hin zu einer Sozialphilosophie des Politischen, in der die Uneinigkeit zugleich
als begriindendes Prinzip, leitendes Motiv und analytischer Gegenstand firmierte. Un-
entschieden zwischen den Horizonten der Onto-, Sozio- und Politologie widmeten sich
diese Zuginge diversen Formen des Vielen, das nicht nur in unterschiedliche Kontexte
eingelassen war, mit denen je eigene Modi, Konditionen und Imperative einhergingen,
sondern welches auch in vielfiltigen Verhaltnissen zum Einen stand und genuinen Oko-
nomien der Begriindung unterlag. Wie es sich nicht zuletzt an seiner Axiologie bezeugte,
wurde der Postfundamentalismus tiefgreifend von dem Fehlen des Einen gepragt: Da alle

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

Griinde in den Status des Post riickten, wurde der Ausweis der Organisation der Begriin-
dung zu einer diffizilen Angelegenheit, die sich mit der Transition der Zuginge zusitzlich
verkomplizierte. Ihren Ausgang nahmen die postfundamentalen Ansitze von der ontolo-
gischen Pramisse absoluter Grundlosigkeit: Der Wegfall aller Garantien des Einen wurde zu
ihrer methodischen und epistemologischen Maxime, die Gewissheit der Ungewissheit ihr
leitendes Prinzip. Kurzum diente die Grundlosigkeit selbst als Grundlage, ohne allerdings
einen positiven Grund, einen Sinn oder Stoff zu stiften. Im Bereich der Ontik gingen die
Ansitze dem Fehlen des Einen in den komplexen Prozessen der Instituierung der Gesell-
schaft nach, ihren Referenzen und Reverenzen unter den Bedingungen des Wegfalls der
Grenzmarken der Sicherheit. Das Fehlen umfasste nicht nur den Verlust des Einen, der Griin-
de und Urspriinge, sondern auch eine akute Prisenz im Abwesen, aus der sich das Streben
zum Einen als Geste der Instituierung erklirte: Seine Einholung musste zwar scheitern, sie
bildete aber zusammen mit der Emanzipation des Vielen einen konstitutiven Konnex zwei-
er Momente, zwischen denen die Formation des Sozialen oszillierte. Der Sinn demokrati-
scher Ordnung stellte sich somit von einer Form politischer Herrschaft um auf ein Ver-
stindnis der Formation des Sozialen: Die Sozialphilosophien des Politischen thematisierten
das Eine nicht als Resultat transformativer Operationen der Politik, sondern als ephemeres
Phinomen einer reservierten Observierung. Dabei hob sich die Distanz zum Einen nicht
auf: Das Fehlen verlangte seiner Beobachtung ebenso einen Riickzug und die Enthaltung
von eigenen Interventionen, Initiativen und Imperativen ab wie eine adaptive Perzepti-
vitit gegeniiber der Ambiguitit seiner Manifestationen. Zuletzt flaggten die postfunda-
mentalen Theorien der Demokratie konkrete Modelle politischer Ordnung aus, die auf
konstruktive Umgangsformen mit der Uneinigkeit zielten: Ohne auf Produktionen des Ei-
nen oder Konversionen des Vielen abzustellen ging es jenen Modellen um eine spezifische
Ausrichtung des politischen Raums, die der Dialektik des Fehlens entsprach. Somit traten
neben die dezente Phinomenologie des Sozialen ambitionierte Konzepte politischer Or-
ganisation, deren Orientierung an ontologischen Vorgaben wiederum auf eine delikate
Ubertragung hindeutete: Die Implementierung des Konflikts und die Reprisentation der
Teilung standen ebenso wie die Etablierung eines kommunalen Sinnraums mit bestimm-
ten Ontologien im Zusammenhang, aus denen sich ihr Status, ihre Qualitit und Funk-
tion erklirte. An der Differenz der politischen Konzepte liefs sich die jeweilige Extension
ontologischer Einsichten ablesen, also die Verlingerung ihrer Dispositionen auf die Aus-
richtung des Politischen und der Politik: Auch wenn das Eine verloren blieb, entnahmen
die Theorien seinem Fehlen Konditionen politischer Ordnung und Qualititen ihrer Kon-
struktivitit. Jedoch lieRRen sich beide Aspekte nicht ohne Weiteres verbinden, war doch
die Ontologie der Grundlosigkeit anheimgestellt und konnte selbst nicht als Grund die-
nen: Die politische Ordnung richtete sich gleichzeitig an den Koordinaten der Ontologie
aus wie deren Ungewissheit jede Ableitung negierte, was sich als axiologische Spannung
in das politische Denken des Postfundamentalismus eintragen lieR. Am Punkt der Be-
griindung politischer Ordnung entstand so eine Leerstelle, changierte diese doch unent-
schieden zwischen dem Innen und AufSen der Theorien. Zudem biiRte der Pol des Einen
seine Funktion in der axiologischen Mechanik ein: Da die postfundamentalen Ansitze Ab-
stand nahmen von allen epistemologischen, methodischen und programmatischen Pos-
tulaten des Einen, kam diesen ihr konstitutives Potential abhanden. Mit dem Vielen ge-
wann ein zweiter Pol in der Axiologie dieser Theorien an Gewicht, der als Motiv und Sinn

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

133


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Tobias Braun: Der politische Konsens

fungierte, ohne selbst zum festen Grund zu werden. Mit dieser Verschiebung stellte sich
auch die Okonomie performativer Konsense um, die sich nun weder auf Formen der Eini-
gung noch auf Annahmen bestehender Einigkeit beriefen, sondern auf einen produktiven
Umgang mit der Uneinigkeit abstellten. Die Bestimmung des Status, der Qualitit und
Funktion dieses Konsenses in den postfundamentalen Theorien nahm sich indes schwie-
rig aus. Auch wenn der negative Grund des Un-Einen selbst keine transformative Struktur
barg und er sich von jeder Ubereinstimmung und Ubereinkunft distanzierte, ging mit der
spezifischen Anlage der Ontologie sowohl eine Ausrichtung des politischen Raums als auch
eine Qualitit der Performanz einher: Die Antagonalitit politischer Ordnung hing mit der
negativen Ontologie ebenso zusammen wie die Reprisentativitit politischer Strukturen mit
der gesellschaftlichen Teilung und die Ontologie des Mit mit der Mit-Teilung kommuna-
ler Kontexte. In der Soziologie trat hingegen die Korrelation der Momente des Einen und
Vielen hervor, zwischen denen die Instituierung oszillierte: Macht und Emanzipation bil-
deten ein Gefiige komplexer Beziige, ein ambivalentes Verhiltnis verschiedener Riume,
Formen und Logiken des Sozialen, die sich ebenso positiv wie negativ als Griinde dien-
ten. Die soziale Integration lief} sich als genuine Leistung dieses symbolischen Konnexes
deuten, ohne allerdings dessen direktes oder gar intendiertes Produkt zu sein. Die Be-
ziehung der Riume, ihre Referenzen und Reverenzen im Abwesen des Einen, nahm sich je
nach ontologischem Rahmen unterschiedlich aus und setzte eigene Akzente: Neben den
Momenten der Offuung und Schlieflung des gesellschaftlichen Raums lieR sich mit Mouf-
fe auch die Hegemonie als Form der Integration des Sozialen deuten und zugleich mit der
irreduziblen Uneinigkeit verkniipfen, wohingegen Lefort der Korrelation von Staat und Zi-
vilgesellschaft innerhalb der Instituierung folgte und Nancy sich auf die ideologischen Span-
nungen gesellschaftlicher Selbstverhiltnisse konzentrierte, die ebenso von dieser Figu-
ration gekennzeichnet waren, wie es sich unter anderem an der Reibung von Gemein-
schaft und Gesellschaft zeigte. Mit der Politologie trat nicht zuletzt die Ausrichtung des po-
litischen Raums in den Fokus, der ebenso Formate des Politischen wie der Politik umfasste:
Hierbei ging es neben den Attributen politischer Sub- und Objektivitit um eine kon-
krete Ordnung, die die ontologischen Vorgaben ebenso aufnehmen wie die korrelativen
Momente der Instituierung austarieren und in die Formen politischer Organisation tiber-
setzen sollte. Als politische Ordnung wahrte die Demokratie also nicht nur die Grundlo-
sigkeit, Imperfektibilitit und Kontingenz, sie nahm in ihren agonalen, reprisentativen und
kommunalen Modi auch die Vorgaben der Soziologie produktiv auf. Die performative Qualitit
ihrer politischen Ordnung beruhte dabei nicht auf Potentialen der Transformation im Sin-
ne der Erzeugung von Einigkeit, sondern auf einer spezifischen Ausrichtung des politischen
Raums: Thre Leistung bestand nicht mehr in der Konversion, sondern in einer Koordination.
Die Performanz loste sich von den Formen der Produktion, der VerdufSerung und Objekti-
vierung, und verwies stattdessen auf eine Anordnung, die einen konstruktiven Umgang
mit der Uneinigkeit erlaubte. Auch wenn sich diese Theorien also dem Fehlen des Einen
konsequent aussetzten, entnahmen sie seiner Absenz zugleich positive Impulse. So blieb
die axiologische Funktion der performativen Konsense in beiden Varianten politischer Theo-
rie letztlich analog, ging mit ihnen doch eine Grundlegung politischer Ordnung einher.
Dennoch stellte sich in den Theorien des Postfundamentalismus neben dem Status auch
der Kontext und die Qualitit des performativen Konsenses um, wie sich unter anderem an
dem Charakter der Demokratie, der Ausweitung der Performanz tiber die materielle Kon-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

version der Politik hinaus und der komplexen Korrelation des Einen und Un-Einen zeigte.
Zugleich fehlte das Eine in den postfundamentalen Ansitzen simultan auf verschiedene
Weise, ohne einen festen Platz zu haben: Neben einem konsequenten Ausschluss wurde
das Eine indirekt als Moment der Instituierung eingebunden und bildete einem sublimen
Referenzpunkt konstruktiver politischer Entwiirfe. Dem Einen kamen hierbei nicht nur
diverse Positionen und Qualititen zu, sondern je eigene axiologische Funktionen. Auch
stand das Eine in einem komplexen Verhiltnis zum Vielen: Obgleich sich die Logiken des
Einen und Vielen innerhalb der Organisation der Begriindung aneinander rieben, blieben
sie symbolisch verkniipft und ihr Spiel konstitutiv fiir die Ordnungen des Politischen und
der Politik. In der Axiologie der postfundamentalen Theorien der Demokratie lieRen sich
die performativen Konsense demnach nur schwer fassen, variierten sie doch zwischen ver-
schiedenen Ebenen mit je eigenen Logiken und Konditionen. Ihre Leistung wurde eben-
so konsequent verabschiedet wie auf die Integration des Sozialen tibertragen und indirekt
als konstruktiver Umgang mit der Uneinigkeit eingebunden. Die Begriindung der Theorien
oszillierte unentschieden zwischen dem Fehlen des Einen und der Aufgabe der Demokratie,
zwischen der Grundlosigkeit und der Griindung ebenso wie zwischen der dufSeren Exklusion
und der inneren Extension der Ontologie und den korrelativen Referenzen und Reverenzen
des Einen und Vielen.

Am Ende dieser Betrachtung ist es angezeigt, sich von der isolierten Analyse der Axiolo-
gie zu l6sen und ihren Ertrag fir das Verstindnis der Demokratie zumindest in Ansit-
zen zu skizzieren. Anhand der immanenten Polaritit der Demokratie, die in der Orga-
nisation ihrer Begriindung hervortrat und die diese Arbeit extensiv beschiftigte, soll eine
dritte Figur ausgewiesen werden, die ihre beiden Stringe produktiv vermittelt. Die Ab-
sicht dieser Unternehmung besteht nicht darin, nun eine richtige Theorie der Demokra-
tie vorzustellen und ihre Suche nach dem verlorenen Einen zu beenden, sondern mit der
Offenlegung ihrer Dialektik ein erweitertes Verstindnis der Demokratie und der Bedin-
gungen ihrer Konzeptualisierung anzubieten. Dabei wird nichts Neues gesagt, vielmehr
werden die Impulse, die an verschiedenen Stellen dieser Arbeit bereits markiert wur-
den, aufgenommen und verbunden. Nicht zuletzt sind diese Ausfithrungen als Plidoyer
dafiir zu verstehen, die Distanz zwischen den verschiedenen Spielarten demokratischen
Denkens zu iiberwinden: Das gegenseitige Befremden wissenschaftlicher Kulturen fithrt
nicht nur zum Abbruch ihrer Verstindigung, sondern auch zur Verdeckung der imma-
nenten Paradoxie der Demokratie, ohne diese konstruktiv wenden zu kénnen.

In der Demokratie stehen sich zwei Pole gegeniiber, die jeweils einen Schwerpunkt
in den beiden hier betrachteten Varianten der Demokratietheorie bildeten: Wie sich die
liberalen Modelle auf den hegemonialen Pol bezogen, in dem die Demokratie ein bestimm-
tes Regime politischer Ordnung markierte, kreisten die postfundamentalen Theorien um
den nomadischen Pol, der die Demokratie mit einer Formation des Sozialen unter den Be-
dingungen absoluter Grundlosigkeit verband. Dieses demokratische Paradox aus dem Be-
streben einer definiten Konstitution und jenem einer infiniten Griindung pragt die Okonomie
der Demokratie ebenso wie die Versuche ihrer Konzeptualisierung und ihre axiologische
Mechanik. Als Regime zielt die Demokratie auf die Autoritit, Definitit und Validitit poli-

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

135


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

736

Tobias Braun: Der politische Konsens

tischer Strukturen, auf eine Form der Herrschaft und Kontrolle sowie der Organisation
von Macht; als Formation stellt die Demokratie hingegen ab auf die unberuhigbare Dyna-
mik der Emanzipation, der bestindigen Reflexion, Infragestellung und Uberschreitung
sowie der Autonomie des Pluralen und Partikularen. Mithin steht Momenten der Bin-
dung und Integration der Entzug und die Dispersion gegeniiber, der Begriindung und
Durchsetzung von Ordnung die Einforderung von Souverinitit und die Abkehr von an-
tezedenten Normen, Instanzen und Strukturen. Lisst sich die erste Form eher mit den
Institutionen der Politik verbinden, verweist zweitere auf die Instituierung des Poltischen.
Kurzum nehmen sich beide Pole als distinkte Organisationsformen der Demokratie aus,
die ebenso in diversen Bereichen operieren wie je eigenen Konditionen unterliegen und
genuinen Imperativen gehorchen. Trotz ihrer Differenz sind beide Pole integrale Figuren
der Demokratie und zugleich prigende Momente der Axiologie ihrer theoretischen Mo-
delle: Auch wenn jeweils ein Pol dabei zum expliziten Gravitationszentrum einer Theorie
gerit, bleibt der andere Pol in der Organisation ihrer Begriindung anwesend, ebenso ne-
gativ als expliziter Absetzungspunkt wie positiv als implizite und latente Referenz und
Reverenz. Die Ordnung des Regimes setzt sich von der Ungebundenheit und Unsicherheit
der Griindung ab und betont deren anarchischen Charakter, gleichzeitig leitet sie ihren Ur-
sprung, ihre Autoritit und Legitimitit nicht nur aus einem Akt der souveranen Griindung
her, sie versucht auch, die Dynamik der Autonomie in eine institutionalisierbare Form
zu tiberfithren und so in sich aufzuheben. Die Griindung verwahrt sich gegen die Fixierung
der Ordnung und ihren Anspruch an Objektivitit und Definitit wie sie diese als heterono-
me Hypostasen hegemonialer Strukturen begreift, zugleich will sie selbst Werk werden,
sich also verwirklichen, umsetzen und in einer konkreten Setzung Gestalt nehmen. Wie
sich die Ordnung mit der Annahme der Griindung selbst auftheben wiirde, kann auch die
Griindung nicht selbst zur Ordnung werden, behindert doch jede geronnene Form die Au-
tonomie und wird so selbst zur Heteronomie. Beide Pole erfahren den anderen gleichzeitig
als duflere Grenze und inneren Sinn, ohne dass sich diese Spannunglésen lieRe. Kurzum
nimmt sich ihr korrelatives Verhiltnis in der Axiologie demokratischer Theorie als sym-
bolischer Konnex aus, da ein Pol immer auch auf den anderen rekurriert, sich auf ihn
stiitzt, ohne dies zu kénnen. Das Denken Eastons blieb zwar durch einen expliziten Ab-
stand von allen nomadischen Aspekten der Demokratie gepragt, dennoch lief3 sich neben
der Ferne auch eine gewisse Nihe zum normativen Potential der Autonomie ausmachen,
die in der Theorie selbst wiederum keinen Platz fand. Im Denken Nancys kehrte sich
diese Polung um: Gerade weil die Demokratie jenes grundlose Griinden meinte, konnte sie
nicht zu einem Werk werden, und zugleich blieben Ambitionen der Setzung vorhanden,
denen ebenfalls kein rechter Ort zukam. Im Zuge der Bestimmung des politischen Konsen-
ses traten diese unterschiedlichen Figuren, Gesten und Momente der Polaritit innerhalb
der Demokratie hervor und lief}en sich in dem komplexen Gefiige ihrer Axiologie verorten.

Ohne den Versuchen des Ausgleichs der Spannung in den Theorien der Demokratie
ihre Relevanz abzusprechen, soll hier fiir eine Figur plidiert werden, die vermittelnd
zwischen beide Pole tritt und zugleich ein eigenstindiges politisches Potential be-
reitstellt. Um die inhirente Polaritit der Demokratie produktiv zu wenden und die
Priorisierung eines Pols zu vermeiden, muss sich das Verstindnis der Demokratie um
die Realisierung der kollektiven Autonomie in einem kommunalen Sinn- und Handlungsraum
erweitern. Als Erfahrung politischer Bedeutung und Wirksambkeit stellt diese Figur

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

IV. Am Ende

ebenso auf den Horizont individueller Beteiligung wie auf den Rahmen einer konkreten
politischen Ordnung ab: In dieser Wahrnehmung eines politischen Potentials kollektiver
Selbst- und Mitbestimmung kreuzen sich die Beziige politischer Sub- und Objektivi-
tit, von Auto- und Heteronomie, ohne von der inneren Griindung oder dufleren Ordnung
vereinnahmt zu werden, sondern beide zu verkniipfen und bestindig aufeinander zu
beziehen. Nur wenn es die Demokratie schafft, selbst als Handlungsraums zu erscheinen
und sich als solcher kollektiv zu realisieren, also ebenso zu verwirklichen wie zu begreifen,
konnen politische Praxen, Strukturen und Prozeduren Sinn stiften und Akteuren Halt
bieten. Demokratie muss demnach eine Komponente praktischer Resonanz markieren,
die nicht nur auf die Responsivitit politischer Strukturen abstellt, sondern zugleich die
Biirger in die Ordnungen der Politik und des Politischen einbettet und ihr Handeln in
diesen mit Sinn ausstattet. Dies heif3t nicht der Romantisierung vollstindiger oder per-
manenter Ubernahme von Macht anheim zu fallen - ihr Ort muss mit Lefort leer bleiben
—, sondern die Konstitution, die Verfassung wie Verfasstheit, als politischen Ausdruck
zu verstehen, als gemachtes und verinderbares Werk, und dabei zugleich in einen
Kontext zu stellen, der Riume, Moglichkeiten und Strukturen der Mitgestaltung 6ffnet.
Mit Castoriadis (2006, S. 122) muss sich die Grundlosigkeit der Demokratie dezidiert als
Offenheit ihrer Setzung ausnehmen, ihre unbedingte Diesseitigkeit als Imperfektibilitit
ihres Status, und so mit dem Fehlen des Einen zugleich die politische Autonomie als
mitgeteilte Verantwortung prisentieren.”® Auch wenn sich die Demokratie somit als
Praxis unendlicher kommunaler Selbstschopfung ausnimmt, bleibt diese Griindung in den
konkreten Rahmen einer verbindenden und verbindlichen politischen Ordnung einge-
lassen, in eine bestimmte Verfassung ebenso wie in ein gesetztes Recht. Gleichwohl geht
damit keine Vor-Entscheidung gegeniiber direkten oder indirekten Formen politischer
Organisation einher, konnen doch beide prinzipiell als sinnvoll erfahren werden, wobei
es gerade in den reprisentativen Modellen angezeigt ist, die Formen der Abordnung,
Beauftragung und Kontrolle als politische Handlung Seitens des Demos auszuweisen.
An Fraenkels Schwanken zwischen distinkten Varianten der Einbindung wurde die
Komplexitit offenbar, die sich in Folge der Ambivalenz eines exklusiven (reprisentati-
ven) und einen inklusiven (partizipativen) Momentes in der Anlage der Reprisentation
selbst ergab. Thre Verkniipfung bleibt ein relevantes Problem politischen Denkens,
der liberalen wie der postfundamentalen Theorien der Demokratie.” In Hinsicht der
axiologischen Polaritit nimmt die Figur des Handlungsraums die positiven und negativen

18  Letztlich geht damit einher, selbst die Politik der Abschottung der EU im Mittelmeer noch als un-
sere Handlung aufzufassen, als Ausdruck unseres Willens, und so unserer Verantwortung anheim-
zustellen. Dies zielt zunichst auf eine Perspektivenverschiebung, in der systemische Output zu-
riickgebunden wird an den Input und die Trager der Entscheidung, also jene, von denen alle Macht
ausgeht. Die Auslagerung auf Reprasentanten kann diese Bindung in der Logik der Demokratie nur
vermitteln, aber nicht aufheben.

19  Ein Weg bietet sich hier mit dem gegen-demokratischen Modell Rosanvallons (2008), das zwar ver-
schiedenen Aspekte negativer Souverinitit aufnimmt, sich aber eher als Korrektiv reprasentativer
Defizite geriert. Auch wenn diese Arbeit der politischen Tatigkeit durchaus Relevanz zuspricht,
finden die positiven Formen der Beteiligung wenig Beriicksichtigung. Spatere Arbeiten Rosanval-
lons [DL] entfalten ebenso Mischkonzeptionen, die eher eine Bereitschaft zur ihrer Aufnahme in
gewissen Bereichen erkennen lassen.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —

137


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

738

Tobias Braun: Der politische Konsens

Aspekte beider Pole auf: Einerseits wird die Aktivitit der Griindung mit der Ordnung
des Regimes verbunden, also die Setzung mit dem Gesetz/ten. Die Konstitution wird zu
einem Ausdruck politischen Willens, deren Bindung sich durch ihren Ursprung in der
Mitbestimmung ausweist und sich zugleich durch die Anzeige ihrer eigenen Offenheit
politischer Gestaltung aussetzt. Die Innerlichkeit der Griindung und die Auferlichkeit der
Ordnung bestehen demnach zeitgleich zusammen und verweisen produktiv aufeinan-
der. Anderseits erlaubt diese Figur den Ausgleich der defizitiren Extreme, zu denen
die Pole tendierten: Neigte die Ordnung zur Hermetik, Hypostase und Entpolitisierung,
so zeigte sich in der Griindung eine Ohnmacht, eine Aufldsung und reine Negativitit.
Beide Defizite werden in der kollektiven Autonomie eines kommunalen Handlungsraums
zusammen aufgehoben, da diese ebenso die Ordnung an ihren politischen Ursprung
bindet wie sie die Griindung auf ein konkretes Projekt bezieht. Letztlich werden hier,
neben anderen, Vorschlige Barbers und Nancys verkniipft. Beide Autoren verbindet
die Rezeption eines kommunalen Kontextes, der, gleichwohl differenziert, den Formen
kollektiver Autonomie eine Stitte bietet. Auch wenn diese beiden Ansitze ebenso wenig wie
die anderen hier vorgestellten Theorien vollstindig iiberzeugen konnten, tritt mit dem
Horizont der kollektivieren Autonomie ein Ankniipfungspunkt zukiinftiger Theorien der
Demokratie hervor, der es vermag, der offenen und unendlichen Aufgabe der Bestim-
mung des demokratischen Sinns Gewicht und Bedeutung zu verleihen. Die Ausgestaltung
politischer Ordnungen der Demokratie, die als Sinn- und Handlungsriume erfahrbar
sind, bleibt indes eine Herausforderung anderer Arbeiten.

- am 12.02.2026, 22:26:32. e —


https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

