
IV. Am Ende

»Gott bewahre mich davor, daß ich je etwas

vollende. Dies ganze Buch ist nur ein Entwurf –

ach, nur der Entwurf eines Entwurfes. Oh! Zeit,

Kraft, Geld, Geduld!«

(Herman Melville, Moby Dick)

 

»[D]er Philosoph sucht nicht nach Abkürzungen,

sondern nimmt den ganzen Weg.«

(Merleau-Ponty 2007a, S. 266)

 

»Denn dies ist eine Forschung, die noch unter-

wegs ist.«

(Barthes 2007, S. 62)

Am Ende dieser Erkundung politischen Denkens kann weder eine finale Definition der

Demokratie noch die Entdeckung ihrer wahren Essenz oder die Auszeichnung eines be-

stimmtenModells ihrerOrdnung stehen.Die hier versuchteAnnäherung andas verlorene

Eine im Denken der Demokratie begnügte sich mit einer reflexiven Analyse ihrer Axiolo-

gie, also der Organisation ihrer Begründung, in deren Fokus die multiplen Manifestatio-

nen politischen Konsenses standen. Die Annahmen des Einen traten im Denken der De-

mokratie an verschiedenen Orten und in unterschiedlichen Formen und Formaten her-

vor, ohne dass ihnen eine fixe Position, genuine Qualität oder allgemeine Funktion ent-

sprach. In Anbetracht der Unzulänglichkeit jeden Versuchs, den politischenKonsens vorab

zu definieren, gingen wir seinen Ausprägungen in verschiedenen Theorien der Demo-

kratie nach, wobei sich unser Zugang eigener Setzungen enthalten musste, um für die

Pluralität seiner Varianten offen zu bleiben. Den Spuren des Einen folgten wir ebenso

in den konzeptionellen Grundlagen und beiläufigen Behauptungen des Selbstverständ-

lichen wie in den konkreten Entwürfen politischer Ordnung: Neben den Prinzipien und

Axiomen der jeweiligenTheorien mussten auch soziale, kulturelle und historische Kon-

texte sowie die Inanspruchnahmen politischer Qualität, sei es der Stabilität, Effizienz

oder Transmission, unsere Beachtung finden. Ferner ließen sich Annahmen des Einen in

den Postulaten der Identität des Demos und der Güte des Krateins sowie in den Struk-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


690 Tobias Braun: Der politische Konsens

turen des politischen Raums, der Faktizität des Sozialen und den Attributen politischer

Sub- und Objektivität ausmachen.Mit Blick auf den Begriff des Konsenseswurde das Ei-

ne nicht nur in der Distinktion von Übereinstimmung und Übereinkunft greifbar, sondern

auch in den Aspekten des Ko und des Sens. Schließlich traten selbst in der Ordnung des

Vielen und der Ausrichtung des Konflikts, seiner Kom- undOp-Position, sublime Spuren

des Konsenses zutage. In der Folge konnte das Eine der Demokratie sowohl über- und un-

ter-, vor- undnachgeordnetwerden als auch an zentralenundperipherenOrten sowie in

latenten und manifesten Formen vorliegen. Die Axiologie demokratischen Denkens ließ

sich anhandderunterschiedlichenPositionen,FunktionenundQualitätendes politischen

Konsenses darlegen und mit Hilfe der Annahmen des Einen die komplexe Beziehung zwi-

schen der Demokratie, ihrer Konzeption und ihrer Begründung ausweisen. Neben dem

diffizilen Spiel des Einen und Vielen und den ungleichen Formen der Inanspruchnahme

politischenKonsenses traten in der spezifischen Ausrichtung dieses Ansatzes auch die ver-

schiedenen Arten hervor,mit derGrundlosigkeit der Moderne umzugehen.

Weil es unserem Anliegen weniger um eine konzeptionelle Bestimmung der Demo-

kratie bestelltwar als vielmehrdarumzuverstehen,ob,woundwie sich in ihremDenken

FormenpolitischenKonsensesmanifestierten,war esnotwendig, sichPostulatenobjektiver

Evidenz ebensowie eigener Ambitionen und Initiativen zu enthalten, umdie Annahmen

des Einen in den Versuchen ihrer Begründung offenlegen zu können: In der Absicht, sich

der Demokratietheorie im Horizont ihrer axiologischen Referenzen und Reverenzen zu

nähern, musste unser Zugang ein distanziertes Verhältnis zu seinem Objekt bewahren

und gegenüber der Vielfalt des Einen und dessen unterschiedlichen Bedeutungen und

Aufgaben ebenso reserviertwie sensibel bleiben.Zugleichbedurfte es eines flexiblenund

adaptiven Umgangs sowohlmit demKonzept desKonsenses als auchmit demjenigen der

Demokratie, um dem Einen selbst in seinen sublimen Ausdrucksformen und Kontexten

nachspüren zukönnen.Auchwenn sichderGegenstanddieserUntersuchung inderwei-

ten Streuung seines Feldes ebenso wie in der Heterogenität seiner Typen zu verlieren

drohte, war es allein mittels einer konsequenten epistemologischen Offenheit möglich,

das Verständnis demokratietheoretischer Konzeptionen umderen Postulate desKonsen-

ses zu erweitern und in ihremUmgangmit dem Fehlen desEinen zu fassen.Als problema-

tischeHypothek dieses Ansatzes erwies es sich indes, dass sichweder imObjekt noch im

Kontext oder in der Methode der Untersuchung ein sicherer Grund ausmachen ließ: Da

keinem dieser Aspekte eine übergeordnete Validität attestiert werden konnte, musste

sich unsere Suche in jedem Fall und immer wieder aufs Neue orientieren, organisieren

und austarieren.1 Aus dermethodischen Anlage ergab sich demnach eine gewisse Diffu-

sität des Gegenstands und Gangs der Untersuchung, ohne dass sich diese Komplikation

jedoch umgehen ließe.

1 Mit der Offenheit des Zugangs verlor sich zudem in einem gewissen Maße die übergeordnete Po-

sition des Vergleichs: Weil die Aufdeckung der Formen und Formate des Einen eine intensive, kon-

zentrierte Einlassung auf die jeweilige Theorie erforderte, bestand die Gefahr einer unwillkürli-

chen Segmentierung in unverbundene Einzelstudien. Diesem Risiko wurde hier versucht zu be-

gegnen, indemder Fokussierung neben einer rahmenden Struktur der Unterscheidung dreier Orte

des Konsenses in den Einleitungs- und Fazitteilen der jeweiligen StudienHinweise zur Seite gestellt

wurden, die der Erweiterung und dem Abgleich dienten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 691

Unser Vorhaben leitete die These, dass die Demokratie das Eine zwar nicht (mehr)

einholen kann, es aber im Horizont ihrer Begründung präsent bleibt, zugleich verloren

und aufgegeben. Diesem Fehlen des Einen, dem komplexen Verhältnis seines simultanen

An- und Abwesens, gingen wir im Selbstverständnis verschiedener Demokratietheorien

nach, in ihren Figuren, Gesten und Momenten des Konsenses, in ihren Annahmen der

Einheit, Einigkeit und Einigung, in ihren Suchen desGrundes, Ausweisen des Ursprungs

und Versprechen des Sinns. Im Zuge dessen wurde die Frage virulent, wie sich die Be-

stimmungderDemokratie zu demVerlust derGrenzmarkender Sicherheit verhält, der laut

Lefort dieModerne charakterisiert: Auchwenn sich die Demokratie einerseits durch die

Grundlosigkeit im Sinne der Annahme ihrer Imperfektion und Kontingenz auszeichnet,

steht sie andererseits in der Pflicht, die Autorität ihrer Ordnung ebenso zu begründen

wie ihren Zweck, ihre politischeQualität und ihre normative Eminenz auszuweisen.Mit

der Aussetzung in den Un-Grund, der Absenz höherer Instanzen (Gott, Schicksal), vor-

gegebener Quellen (einer Substanz, Essenz oder Natur) und eherner Gesetze (der Ge-

schichte, des Klassenkampfs, des Marktes), wurde die Selbstbegründung der Demokra-

tie in der Moderne zugleich möglich, notwendig und diffizil.2 Möglich, weil sich infol-

ge ihrer radikalen Diesseitigkeit der Status der politischen (ökonomischen und sozia-

len) Organisation wandelte und nun seine eigene Mach-, Gestalt- und Veränderbarkeit

offenbarte: Mit dem Abschied natürlicher Ordnung, monarchischer Einverleibung und

sakraler Weihen wurde die Ein- und Ausrichtung des Zusammenlebens zugleich zum

SubjektundObjektpolitischerSelbstbestimmung.Notwendig,weil dieDemokratie selbst

nicht in einem Arrangement gegebener Institutionen aufgeht, sondern ihr immer auch

ein infinites und transgressives Potential kollektiver Autokreation innewohnt: Als Prinzip

verweist die Demokratie auf die unberuhigbare Dynamik desGründens im Sinne der Au-

tonomie und Emanzipation, kurzum auf die unendliche Bewegung ihrer Verwirklichung.

Und diffizil, weil der Demokratie in der Moderne keine höheren Gründe für ihre eigene

Autorisierung zur Verfügung stehen, weder im Telos eines Fortschritts noch in der Emi-

nenz ihrer Prinzipien oder derQualität ihrerOrdnung, sondern sie ihrenGrund selbst le-

genmuss, immer wieder und aus sich selbst, ohne je an ein Ende zu gelangen.Die Aver-

sion gegenüber äußeren Quellen ihrer Konstitution, gegenüber jeder Essenz und Sub-

stanz, Immanenz, Antezedenz und Transzendenz, ist zugleich die notwendige Voraus-

setzungderDemokratieundeinheiklesPfand ihrer eigenenBegründung:Ohnenochauf

einen externen Garanten ihrer Ordnung abstellen zu können, steht sie vor der unerfüll-

baren Aufgabe, sich selbst zu bestimmen. Gleich einem variierten Münchhausen muss

sie selbst ihren Grund schaffen – und weicht ihn im selben Schritt immer wieder auf.

Die gleichzeitige Omnipräsenz und Ambiguität der Demokratie, die wir in der Einlei-

tung als eine Eigenschaft des politischen Selbstverständnisses der Gegenwart ausmach-

ten, lässt sich im Sinne dieserGrundlosigkeit deuten. Im Lichte der radikalen Aussetzung

derModerne in das unbedingte Diesseits wird die Demokratie zum einzig verbliebenen

Versprechen des Sinns: Weil der Moderne jede Gewissheit ihrer Bestimmung abhanden-

gekommen ist, wendet sie sich an die Demokratie, die so den ideellen und normativen

2 Die drei Aspekte sind offensichtlich auf unterschiedlichen Ebenen anzusiedeln, so ist dieMöglich-

keit situativ, die Notwendigkeit prinzipiell und die Diffizilität axiologisch zu verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


692 Tobias Braun: Der politische Konsens

Fundusdes politischenSelbstverständnisses derModernebildet.3 Trotz ihrer konstituti-

venRelevanz bleibt dieDemokratie selbst vage,kontur- undortlos und steht unentschie-

den zwischen der Idee der Volkssouveränität und einer konkreten politischen Ordnung:

So lässt sie sich ebenso als das Prinzip kollektiver Autonomie verstehen, das auf Partizi-

pation, Emanzipation und Egalität verweist, wie sie eine politische Organisationsform

vorstellt, eine bestimmte Art und Weise der Regierung und Verfahren der Herrschaft.4

Ferner kann die Demokratie auch als eine genuine soziale Formation gedeutet werden,

deren Selbstrepräsentation durch die Abstinenz äußerer Quellen und Garantien gekenn-

zeichnet ist.DasVerhältnis vonDemokratieundModerne ist somitweniger fest undein-

deutig als es unterschiedliche Konstellationen annimmt, in denen der Demokratie ver-

schiedene Positionen, Funktionen und Qualitäten zukommen, ohne dass es eine wahre

Form gäbe.Weil die Demokratie selbst dem Un-Grund ausgesetzt ist und im Sinne einer

unendlichenGründung ohneGrund bleibt, entzieht sie sich ihrer Festschreibung: In dem

Moment, in dem die Moderne in der Demokratie einen Halt sucht, unterstellt sie ihr ei-

ne Bestimmtheit, eine Objektivität und Autorität, die sich an derGrundlosigkeit letzterer

reibt. Auchwenn also beide gleichermaßen vonderAussetzung in denUn-Grund betroffen

sind und die Demokratie gerade aufgrund ihrer integralen Offenheit den Ansprüchen

der Moderne entspricht, kann diese die Grundlosigkeit jener in Folge ihrer eigenen Un-

sicherheit nur schwer aushalten. Der Sinn, den die Moderne in der Demokratie findet,

schwankt zwischen einemVersprechen kollektiverAutonomieund einer Versicherung legi-

timer Ordnung, wobei beide Aspekte zugleich divergieren und sich gegenseitig begrün-

den. Die Demokratie steht in der Moderne so vor zwei, sich widersprechenden Heraus-

forderungen: Sie muss ihre eigene Offenheit wahren, ihre Kontingenz und Imperfekti-

bilität, um ihremunendlichenGründen einenRaum, eine Stätte desWirkens zu geben, und

zugleich, um der Moderne als jener Fundus zu dienen, ihre eigene Bestimmtheit, ihre

Evidenz und Eminenz, behaupten.5 Auch wenn die Demokratie im politischen Selbst-

3 Eine andere, mithin äußere Grundlage politischer Ordnung, ihrer Autorität und Legitimität, ist

schlicht nicht mehr denkbar – selbst die post-politischen Formen pragmatischen Managements

stellen sich noch in den Dienst des Demos und dessen Beauftragung, und verbleiben so im Re-

gister demokratischer Begründung. Die Omnipräsenz der Demokratie wird auch daran deutlich,

dass sie, wie es Nancy treffend vermerkte, jedwede tugendhafte Politik vereinnahmt und ihre Be-

deutung nebst Politik, Ethik und Recht auch den Status der Zivilisation umfasst. Zugleich geht mit

dieser Ausdehnung ein Verlust ihrer Bestimmtheit einher, eine Beliebigkeit ihrer Qualität, woran

sich zeigt, dass die Omnipräsenz und Ambiguität der Demokratie zumindest in gewissen Maßen

interferieren.

4 Die ideologische Spannung zwischen einem normativen Prinzip und einer konkreten Manifesta-

tion zeigt sich neben dem Streit zwischen direkten und indirekten Formen der Demokratie auch

am Vorwurf des Populismus, ist doch die politische Ausrichtung an der Volksstimmung im Kontext

der Demokratie eher naheliegend – fraglich ist eher, wie sich deren Inhalt bestimmt. Das Problem

scheint darin zu bestehen, dass die Demokratie zugleich als normatives Prinzip beansprucht, der

kollektiven Autonomie zu entsprechen und diese zu verwirklichen, und als politisches Ordnungs-

modell genau dieses transgressive Potential nicht nur einzuhegen, sondern zu anzuhalten. Es ist

die von Lefort ausgewiesene Spannung des politischen Raums zwischen Dominanz und Emanzi-

pation, zwischenMacht und Zivilgesellschaft, die sich hier offenbart.

5 Im Fokus der demokratietheoretischen Konzeptionen steht die notwendige Vermittlung dieser

Spannung, die die konstitutive Grundlage demokratischer Ordnung bildet.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 693

verständnis unserer post-modernenModerne als letzte Versicherung politischen Sinns in Er-

scheinung tritt, bleibt sie selbst auf der unendlichen Suche nach ihrem Grund, immer

offen und im Kommen: Dieser Suche der Demokratie, ihren Annahmen des Einen und ih-

ren Umgangsweisenmit seinem Fehlen, widmete sich unsere Betrachtung des politischen

Konsenses.

Die Versuche der Bestimmung, Begründung und Beruhigung demokratischen Den-

kens verfolgten wir in zwei konzeptionellen Horizonten, die in ihrem Verständnis der

Demokratie jeweils eigene Akzente setzten und diverse axiomatische Logiken aufwie-

sen.Obwohl demUn-Grund imDenken des Postfundamentalismus eine ungleich promi-

nentere Rolle zukam und dieser im selbstkritischen und -reflexiven Rückzug ausgehend

von der Erfahrung der Ungewissheitsgewissheit methodo- und epistemologische Konse-

quenzen zeitigte, prägte die Abkehr vom Einen auch die liberalen Varianten der Demo-

kratietheorie.6 Infolge der totalitären Erfahrungen der ersten Hälfte des Zwanzigsten

Jahrhunderts (und teils als distinkte Absetzung vom politischenModell des Sowjetkom-

munismus) wurde der Verzicht auf das Eine vor allem in der Ablehnung kollektiver Iden-

titäten (Volk, Klasse oder Nation) und einer Präferenz gegenüber dem Vielen, den Indivi-

duen und den pluralen Interessen, deutlich. Die homogene Einheit des Demos trat wie

jede Voraussetzung der Einigkeit im Sinne eines apriorischen Allgemeinwohls zurück

und wurde von prozeduralen Modellen ersetzt, deren politische Organisationsform die

Pluralität erhalten und totalitäre Anmaßungen vermeiden sollte. Kurz ging es weniger

um die Bestimmung des Einen als um die Ordnung des Vielen: Es galt Formen der Poli-

tik zu entwickeln,welche die verschiedenen Akteure und Interessen in ein konstruktives

Arrangement stellten und dieDynamik des Pluralen aufnahmen, ohne dieses zu überfor-

men. Die Heterogenität und Partikularität des Sozialen wurde dabei ebenso als Faktum

anerkannt wie die Diversität und Antagonalität der Interessen als Grundmotiv politi-

scher Ordnung deklariert. Im Sinne derWahrung der Pluralität distanzierten sich die-

se Theorien der Demokratie von Idealen kollektiver Autonomie und sozialer Identität, da

sie in deren Behauptungen des Einen willkürliche Setzungen sahen, deren heteronome

Überordnung sich weder rechtfertigen ließ noch die Risiken totalitärer Hybris umgehen

konnte. Zugleich wurde ihre Vorstellung politischer Ordnung von der Übersetzung des

Vielen zum Einen vor Herausforderungen gestellt: Die Einigung im Sinne eines emergen-

ten Resultats der Interessenvermittlung, die Autorität und Neutralität des Reglements

und die Erzeugung, Kontrolle und Durchsetzung der Einvernahme waren ebenso heikle

Aspektewiedie konstruktiveEinbindung,VerwirklichungundWahrungdesVielen.Auch

wenn dieses Verständnis der Demokratie Vorannahmen des Einen zurückwies, blieben

diese in den Prinzipien der Ordnung, in den Prozederen der Übereinkunft und der Aus-

richtung der Interessen sowie im Kontext des politischen Raums präsent.

Konnten sich die liberalen Demokratietheorien noch in den Dienst einer zurückge-

nommenen, ent-substantialisiertenWohlordnung stellen, verschob sich der Status der

Demokratie imDenken des Postfundamentalismus vom Politischen hin zum Sozialenund

markierte nunmehr eine genuine gesellschaftliche Formation, die sich durch die radikale

6 Zur Klarheit sei nochmals erwähnt, dass wir die Kategorie des Liberalismus in einemweiten Sinne

verstehen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


694 Tobias Braun: Der politische Konsens

Grundlosigkeit ihrerKonstitutionunddenVerlust derGrenzmarkenderSicherheit auszeich-

nete. Diese Aussetzung in denUn-Grundwurde als spezifische Situation derModerne ge-

deutet, dessen Verständnis wiederum einen eigenen Zugang verlangte: Ohne noch ei-

nen archimedischen Punkt geltend zu machen oder in bestimmten Idealen oder Modellen

politischer Ordnung ein valides Fundament anzunehmen, ging es diesen Ansätzen um

die komplexen Momente gesellschaftlicher Instituierung, um die Ausbildung von Objek-

tivität, Faktizität und Sinn, von Wissen, Wahrheit und Wirklichkeit. Ihre Hinwendung

an Formen gesellschaftlicher Selbstrepräsentation, an ihr Selbstverhältnis, -verständnis

und -bild, fußte auf ambitioniertenTheorien des Sozialen, die neben einem hohen Grad

anAbstraktion auch einen kritischenAnspruch epistemologischer Selbstreflexivität auf-

wiesen.Kurzumwar es diesen sozialontologischen Zugängenweniger umeineKonstruk-

tion politischer Ordnung als um die Rezeption der sozialen Formation bestellt, womit sich

nicht nur der Fokus und Inhalt, sondern auch das Format und der Charakter der Demo-

kratietheorie wandelte.7 Auchwenn das Eine nur in seinem Abwesen anwesendwar, ließen

postfundamentaleKonzepte einenanderenUmgangmit diesemFehlen zu,wobei denAn-

nahmendesEinen zwarkeineFaktizität zukam,diesePerspektive aber ihrekritischeWür-

digung erlaubte: Anders als in den liberalen Demokratietheorien blieb der Horizont des

Einen als eine Bewegung präsent, inform der Hypostase derMacht, der Behauptung der

Autorität, Identität undObjektivität,die zugleich in einemdiffizilenVerhältnis zu ihrem

Gegenpol stand, der Autonomie,Dispersion undKontingenz der Zivilgesellschaft.DieAn-

nahme des Einenwurde so zu einer Geste, die zwar irreduzibel im Status desQuasi blieb,

jedoch eine konstitutive Relevanz behielt. Zugleich stellte sich die Frage, wie die Forma-

tion des Sozialen und die Selbstrepräsentation der Gesellschaft mit diesemMangel ihrer

kollektiven Identität umgingen.ObschondieDemokratie diesenTheorien als genuinerZu-

gang zu den multiplen Konstellationen und Korrelationen des Sozialen diente, blieb ih-

re Bestimmung dabei offen und ambig, ließ sie sich doch ebenso als die Erfahrung des

Un-Grundswie als Projekt desGründensundAutorität desGrunds begreifen:DieGewissheit

der Ungewissheit (als der Mangel jeder essentiellen, substantiellen oder transzendenten

Garantie), das Versprechen kollektiver Autonomie (als das infinite Potential der Verwirkli-

chung) und die Faktizität objektiver Ordnung (als die Geltung des Rechts) befanden sich

in einem komplexen Verhältnis gegenseitiger Verweise, der Destitution ebenso wie der

Affirmation, dessen Detektion wiederum eine genuine Perspektive verlangte. Der me-

thodische Zuschnitt postfundamentaler Ansätzewurde jedoch zugleich für die Versuche

demokratischer Gestaltung zu einem Hemmnis: Die reservierte Beobachtung der Insti-

tuierung führte in eine selbst auferlegte Ohnmacht, in der sich die politische Dimension

demokratischer Ordnung zu verlieren drohte.8 Dennoch erlaubte es der Postfundamen-

7 Diese Verschiebung tangiert die Annahme einer glatten, progressiven Kontinuität der beiden hier

ins Auge gefassten Typen demokratischenDenkens, gehtmit ihr doch die Errichtung einer Schwel-

le zwischen ihnen einher: Offen ist dabei, ob aus ihrer Distanz notwendig eine Aversion folgt oder

beide doch in ein gegenseitiges, kooperatives Ergänzungsverhältnis überführbar sind. Wir kom-

men auf dieses Verhältnis imWeiteren zurück.

8 Letztlich stellt sich die Frage, ob es überhaupt eine postfundamentale Theorie der Demokratie ge-

ben kann, geht doch mit jedemModell eine Objektivierung einher, die die Dynamik und Komple-

xität der Instituierung überformt: Ihre Beobachtung der Demokratie im Sinne einer sozialen For-

mation wird durch die Konzeption einer politischen Ordnung nur verstellt. Auch wenn im Ansatz

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 695

talismus, die Demokratie im Sinne einer genuinen Formation des Sozialen zu begreifen

und inHinsicht der radikalenGrundlosigkeit derModerne zu deuten: Auchwenn die spe-

zifischen Konditionen dieses Zugangs zu berücksichtigen sind, bietet sich in ihm eine

produktive Erweiterung des Denkens der Demokratie um die Selbstrepräsentation mo-

derner Gesellschaften. So ließ sich der Postfundamentalismus als eine Metaebene ver-

stehen, auf der die Demokratietheorie selbst zu einem Zeugnis gesellschaftlicher Selbst-

bestimmung, im beiderlei Sinne,wurde. Im Lichte unserer Klärung des politischenKonsen-

ses trat ferner eine Verschiebung im spezifischen Status des Einen zutage: Den postfun-

damentalen Ansätzen ging es weder darum, das Eine konzeptionell zu bestimmen oder

zu begründen, herzustellen oder abzusichern, noch das Viele in einer politischen Ord-

nung zu bewahren, sondern darum, das Fehlen des Einen in der Konstruktion der sozialen

Wirklichkeit zu beobachten. Um sich dem komplexen Spiel des Einen und Vielen zu nä-

hern, sahen diese Modelle konsequent von Annahmen kollektiver Identität, Integrität

und Authentizität ab: Das Eine firmierte weder als Ziel noch als Grundlage oder Element

konzeptioneller Ausweise, vielmehrwurden die verschiedenen Figuren,Gesten undMo-

mente seiner Annahme zum eigentlichenGegenstand der Rezeption.Danebenwurde die

Demokratie weniger als politisches Modell denn als soziale Formation begriffen, wodurch

diese Ansätze die TransformationdesEinen zumVielen ebensowenig ausweisenmussten

wie die politischen Qualitäten demokratischer Ordnung oder die Evidenz und Eminenz

ihrer Prinzipien. Auchwenn die liberalenTheorien ebenfalls Postulate des Einen vermie-

den, blieb es vermittelt über dieWahrung des Vielen konstitutiver Bestandteil ihrerTheo-

rie, wohingegen der methodische und epistemologische Anspruch postfundamentaler

Ansätze ihnen eine ebenso strikte wie kritische Distanz auch zu eigenen Behauptungen

des Einen abverlangte. Kurzum befand sich das Eine in den liberalen Ansätzen noch im

Inneren derTheorie und verschob sich im Postfundamentalismus explizit in ihr Außen.

*

Die hier vorgestellte Auslotung des politischenKonsenses sollte nicht der Auszeichnung ei-

nes bestimmten Modells der Demokratie dienen, sondern dem Verständnis demokra-

tischen Denkens selbst: Wie, wann und warum Konzeptionen der Demokratie auf Be-

dingungen, Garantien und Gewissheiten abstellen, die sie selbst nicht einzuholen ver-

mögen (i.S. Böckenfördes), war dabei ebenso zu klären wie die Frage, ob aus der Öko-

nomie (i.S. Foucaults) ihrer Annahmen des Einen und der ihnen zukommenden Qualität,

Funktion und Position Rückschlüsse auf die komplexe Organisation ihrer Axiome und

die innere Logik ihrer Begründung gezogen werden können. Auch wenn sich dabei keine

generelle Definition des politischenKonsenses ausmachen ließ, ihm keine bestimmte Aus-

richtung, Bedeutung oder Stellung zugeordnet werden konnte und er weder mit einem

spezifischen Typ der Demokratie zusammenfiel noch eine verallgemeinerbare Funktion

des Postfundamentalismus keine klassische Demokratietheorie formuliert werden kann, so lässt

sich in diesemmit den komplexen, ambivalenten und ambigen Bewegungen der gesellschaftlichen

In-Form-, In-Szene- und In-Sinn-Setzung ein Aspekt der Demokratie fassen, der in denModellen der

Demokratietheorie eher verdecktwird. Letztlich scheint es notwendig, die verschiedenenPerspek-

tiven auf die Demokratie zu kombinieren, ohne sie dabei undifferenziert zu vermischen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


696 Tobias Braun: Der politische Konsens

innerhalb ihrer politischen Ordnung erfüllte, war es doch möglich, ihn als eine genuine

Disposition demokratischen Denkens zu beschreiben und an den Bemühungen der De-

mokratie abzuzeichnen, ihre Gründe auszuweisen, ihrenUrsprung einzuholen und ihren

Sinn zu versprechen.

AnhandderaxiologischenReferenzenundReverenzen ließ sichdas diffizileVerhältnis

der Demokratie und ihrerTheorie offenlegen und als eineMatrix dialektischer Verweise

ausarbeiten: So stand die Grundlosigkeit der Demokratie den Versuchen der Begründung

in ihrenKonzeptionen gegenüber,demend- und ortlosenGründendieGrundlegung ihrer

Ordnung. Die Demokratietheorie bezog sich auf die Demokratie nicht nur als Gegen-

stand der Konzeption, sie diente ihr auch als Motiv und normativer Fundus. Zugleich

blieb ihr die Demokratie jedoch immer partiell entzogen, konnte sie deren transgres-

sive Dynamik der Autonomie selbst nie vollends einfangen, definieren oder disziplinie-

ren. Die Demokratietheorie berief sich also ebenso auf den konstitutiven Sinnhorizont

der Demokratie wie ihr das autonome Potential des Gründens beständig entglitt und ihr

als äußere Kritik, als Mangel ihrer eigenen Verfügung, begegnete. Die Theorie ermög-

lichte der Demokratie dagegen ihre konzeptionelle Präsentation und ihre Verwirklichung

in Gestalt einer politischen Ordnung. Zugleich wurde die Demokratie von ihrer Theo-

rie entmündigt: In dem Bestreben, die Demokratie zu definieren, positionierte sich ih-

re Theorie über der Demokratie und reklamierte ihre eigene Kompetenz und Validität.

DieTheorie erlaubte der Demokratie ihre Bestimmung und zwang sie zugleich in einen

konzeptionellenRahmen. Innerhalb derDemokratietheorie ließ sichdieDemokratie so-

wohl als Subjekt als auch alsObjekt verstehen: Als Subjekt bezeichnete sie das immanen-

te Potential unendlichen Gründens, eine anarchische Autonomie, die stets im Kommen blieb

und mit ihremWerk fremdelte. Die Theorie wurde so selbst zu einem Moment der un-

endlichen Verwirklichung der Demokratie, deren innereWahrheit sich nur perspektivisch

in einer konkreten Gestalt aufheben ließ. So überstieg das Prinzip der Demokratie je-

den Versuch ihrer Setzung. In Hinsicht des Objekts setzte sich die Demokratietheorie

dagegen über die Demokratie und bemühte sich darum, nicht nur methodischen An-

sprüchen (wie der Konsistenz und Stringenz) zu genügen, sondern auch um die kon-

zeptionelle Definition der Demokratie und ihre Fixierung in einem Modell politischen

Ordnung. Die Demokratie wurde zu einem Gegenstand, dessen Sinn nicht in der Umset-

zung eines Potentials lag, sondern in seinemNutzen für den Zweck der Konzeption.Die

Innerlichkeit des Subjekts stand der Äußerlichkeit des Objekts unversöhnlich gegenüber.

Somit konnte das Verhältnis zwischen der Demokratie und ihrer Theorie als komplexer

und ambivalenter Verweisungszusammenhang beschrieben werden, der ebenso innere

und äußere, positive und negative sowie subjektive und objektive Bezüge umfasste und

in dem sich beide als Möglichkeit und Grenze, als Fundus und Abgrund und als Partner

undKontrahenten begegneten,wobei sich ihre gespannte Beziehungweder entscheiden

noch beruhigen oder auflösen ließ.Ohne einen Aspekt zu präferieren, ging es in unserer

Beschäftigung mit dem politischen Konsens um die diffizile Beziehung der Annahmen des

Einen, umdie Systematik,OrganisationundKorrelationderReferenzenundReverenzen

ihrerBegründung,die in jedemModell derDemokratie ein eigenesGefüge, eine genuine

Anordnung, annahmen.

Schließlich traten im Horizont der Axiologie bestimmte Züge demokratischen Den-

kens und seiner Einholung des Einen hervor. Auch wenn das Fehlen des Einen bereits im

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 697

postfundamentalen Verständnis der Demokratie Kontur gewann, erlaubte die Bestim-

mung der axiologischenVerweise eineweitere Klärung demokratischenDenkens und sei-

ner Annahmen des Einen. Postfundamentale Zugänge setzten sich dem Fehlen des Einen

im Un-Grund der Moderne konsequent aus und übertrugen dessen Konditionen auf ih-

ren methodischen und epistemologischen Anspruch: Die Demokratie, hier verstanden

als genuine Formation des Sozialen, zeichnete sich durch eine irreduzible Grundlosigkeit

aus, wobei sein Fehlen ebenso die Versuche seiner Einholung und dessen notwendiges

Scheitern umfasste.Daneben legten postfundamentaleTheorien das komplexe Spiel des

Einen und Vielen im demokratischen Denken offen, das neben der Behauptung des Einen

im Sinne derMacht auch die Emanzipation des Vielen umfasste und sich als ein diffiziler

Verweisungszusammenhang ausnahm. Auch wenn die Demokratie versuchte, das Eine

einzuholen, wurde die Pluralität und Heterogenität des Sozialen von ihr zugleich aner-

kannt und die Diversität und Antagonalität politischer Interessen eben nicht als Malus

begriffen, sondern innerhalb ihrer politischen Ordnung aufgehoben.9 Das Viele führte

hier nicht zur Negation des Einen, vielmehr entfaltete sich in der politischen Ordnung

der Demokratie ein kooperatives Verhältnis beider Aspekte, in dem sich diese vermit-

teln, ergänzen und unterstützen sollten. ImLichte der Axiologie ließen sich verschiedene

Quellen des Einen im demokratischen Denken differenzieren und im Sinne einer axio-

logischen Spannung zwischen der Demokratie und ihrer Theorie ausweisen: So verlegte

die Demokratie denUrsprung des Einen einerseits in den unendlichen Prozess desGrün-

dens, der Verwirklichung eines inneren Potentials. Ihr Begehren, sich zu verwirklichen,

musste indes unerfüllbar bleiben, trat der kollektiven Autonomie doch jedesWerk als he-

teronome Setzung gegenüber. Andrerseits versicherte sich die Demokratie dem Einen

in der Faktizität und Geltung ihrer Konstitution, in der Objektivität des Rechts und der

Verbindlichkeit der Verfahren politischer Autorisierung. Ihr Begehren, sich zu begrün-

den, blieb dabei unerfüllbar, ginge sie mit der Öffnung doch ebenso ihrem übergeord-

neten Status verlustig wie sie als Resultat der kollektiven Selbstbestimmung unweiger-

lich zu deren immer aktuellenGegenstandwürde. Auchwenn siemit der Einholung ihres

Ursprungs und dem Versuch ihrer normativen Begründung dem Vorwurf heteronomer

Willkür begegnen würde, stünde diese ihrem Anspruch derUnverfügbarkeit entgegen. In

ihren jeweiligenMängeln verwiesen die Aspekte der Demokratie somit aufeinander, oh-

ne dass sie aber ihreDistanz undDivergenz überwinden konnten:Weder in ihrem Setzen

noch in ihrer Setzung fand die Demokratie ihren wahren Sinn, ihren Grund und ihre Voll-

endung, vielmehr oszillierte sie unentschieden zwischen den Polen der kreativenAnarchie

des Gründens und der Einrichtung einer rechtmäßigen Ordnung. Gerade weil sich der De-

mokratie ihr eigenerGrund beständig entzog und sie im selben Schritt jede äußere Auto-

rität negierte und in keiner konkreten Ordnung aufging, und sie zugleich der Versiche-

rung einer Grundlage bedurfte, blieb ihr die Suche nach dem Einen, nach ihrem Sinn und

ihrer Bestimmung unendlich aufgegeben. Mit dem Verlust der Grenzmarken der Sicherheit

wurdederAusweisdesEinen fürdieDemokratie zueinerdiffizilenHerausforderungund

9 Auch wenn die politische Ordnung der Demokratie dem Vielen eine Stätte der Entfaltung anbot,

wurde im selben Schritt die Frage nach der Begründung der Ordnung, ihrer Legitimität, Autori-

tät und Neutralität, sowie der Transformierbarkeit des Vielen hin zum Einen und nicht zuletzt der

Wahrheit der Demokratie, also der Erfahrung des Sinns, akut.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


698 Tobias Braun: Der politische Konsens

zugleichzurobligatenBedingung ihrerKonstitution,zugleichnotwendigundaussichts-

los. Dieser ambivalente Status des Einen schrieb sich auch in die Demokratietheorien

ein, die zugleich vor demProblem standen, ihren eigenenGrund zu finden.Demokratie-

theorien mussten die verschiedenen Aspekte der Demokratie aufnehmen und trotz ih-

rer Differenz vermitteln, ohne dass die Versuche des Ausgleichs der Spannung zwischen

demEinenunddemVielen oder derSubjektivität desGründensundderObjektivität derOrd-

nung zu einer Lösung führen konnten oder sich in einem bestimmten Modell aufheben

ließen. Somit galt es eine politische Ordnung zu entwerfen, in der sich die normativen

Ansprüche der Demokratie mit den praktischen Erwägungen politischer Organisation

und der Bindungskraft politischer Entscheidungen, ihrer Autorität und Autorisierung,

vermittelten: Demokratietheorien versuchen nicht nur, dem grundlosen Gründen der De-

mokratie eineGrundlage (Ursprung und Sinn) zu verleihen, sondern auch die emanzipa-

tive Dynamik kollektiver Autonomie in eine adäquate politische Form zu übertragen und

die Geltung des Gesetzes an das gemeinsame Setzen zu binden, also die Spannung zwi-

schen Adressaten- undUrheberschaft des Rechts (Habermas) in einemArrangement kollekti-

ver Selbstbestimmung aufzuheben. Letztlich konnte die Theorie der Demokratie weder

in der Verwirklichung der Autonomie noch in der Konstitution einer politischen Ordnung

ihren alleinigen Grund, ihreWahrheit oder ihren Sinn finden, sondern nur zwischen den

verschiedenen Aspekten, Ansprüchen und Ambitionen eine konzeptionelle Balance eta-

blieren, in der sich die Spannungenwenn nicht unterstützten, so dochwenigstens nicht

unterminierten. So ließ sich die unendliche Suche der Demokratie nach dem verlorenen

Einen auch als Motiv der Demokratietheorie ausmachen und an den Versuchen ihrer Be-

gründung abzeichnen: Anhand der verschiedenen Formen und Formate der Übereinstim-

mungundÜbereinkunft,derEinheit,Einigkeit undEinigung konntedie komplexeOrganisa-

tion der AxiomedemokratischenDenkens ausgewiesenund imSinnederAnnahmen poli-

tischenKonsensesgeordnetwerden.Bevorwiruns abschließenddenverschiedenenOrten,

Funktionen undQualitäten der Figuren politischenKonsenses im demokratischenDenken

mit demZiel einer Systematik zuwenden, soll nochmals die begriffliche Komplexität des

Konsenses, seine Dimensionen und Logiken in Erinnerung gerufen werden.

1. Konsens, Ko, Sens

ImBegriff desKonsenses ließen sich zwei Bedeutungenunterscheiden,derenDistinktion

sich zwar subtil ausnahm, aber relevante Konsequenzen gerade in Hinsicht der Annah-

men des Einen zeitigte: Kurzum konnte der Konsens eine Übereinstimmung und eine Über-

einkunftmeinen, eine Konsonanz und eine Konvention der Stimmen. Im Sinne der Überein-

stimmung entsprach dem Konsens ein antezedentes Einverständnis, dessen Einigkeit sich

nicht aus der Addition einzelner Stimmen ergab, sondern aus der Kongruenz einer ge-

teilten Stimmung: Die Konsonanz musste demnach nicht hervorgebracht werden, son-

dern bestand in einer Atmosphäre des Einklangs, einem harmonischen Zusammenklang

der Vielen. In der Übereinkunft trat die Stimmung zugunsten der Herstellung als Quelle

des Einen zurück: Die Einigkeit wurde zu dem Ergebnis eines Prozesses der Einigung.

Auch wenn am Ausgang der Verständigung der Übereinkunft die Uneinigkeit stand,mit-

hinnicht derEin-, sondernderVielklangderStimmen,nahmsie zugleich eine bestimmte

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 699

Qualität der Transformation in Anspruch, der Übersetzung des Vielen hin zum Einen in

einem Akt der Konversion. Daneben gingen mit der Übereinkunft in Hinsicht der Ord-

nung der Differenz (im Sinne der Op-Position) und der Intention der Kooperation (im

Sinne der Kom-Position) weitere Vorannahmen einher: Die Uneinigkeit der Vielen war

ebenso in einer bestimmten Beziehung ausgerichtet wie die Übereinkunft das Interesse

und den Willen der Beteiligten bedingte. Somit stand dem Ursprung des Einen in einer

polyphonen Konsonanz seine Aufspaltung zwischen dem Anfang und Ende eines Trans-

formationsprozesses gegenüber. Neben den Quellen des Einen unterschieden sich auch

die Konstitution, die Qualität und die Funktion der Konsense: Die Übereinstimmung ließ

sich als eine Symphonie der Stimmen verstehen, in der sich eine grundlegende Einigkeit

mit derManifestation einer pluralenDiversität verband.Die Stimmung blieb dabei eben-

so vage wie entrückt und entzog sich direkter Zugriffe und Versuche der Kontrolle. Die

Übereinkunft nahm hingegen neben der Einvernahme einer geteilten Absicht in dem Ziel

derEinigungAspektedesEinen informdesprozeduralenArrangementsundderAnerken-

nung des Gegenübers als Teilhabenden an. Auch wenn das Eine als Resultat an das Ende

des Prozesses rückte, blieb es zugleich als Grundlage der Kooperation präsent. Schließ-

lich führte dieEinigung zu einemgreifbarenErgebnis, zu einemgültigen, expliziten Ein-

verständnis.10 Stellte sich in Hinsicht der Übereinstimmung die Frage des Ursprungs des

Einklangs und seiner Verbindlichkeit, so war im Fall der Übereinkunft offen, wie sich die

einhellige Zustimmung und die Entproblematisierung der prozeduralen Regeln erga-

ben und wie sie sich zugleich ihrer Autorität versicherten. Hinsichtlich der Konversion

innerhalb der Konvention blieb zu klären, ob sich das Eine vor, im und über dem Vielen

positioniert: Die Transformation konnte ebenso auf vorausgesetzten Anlagen,Modi der

Verwirklichung oder übergeordneten Strukturen beruhen.11 Zudem war unklar, ob die

Einigung die Pluralität weiterträgt oder ob ihr eine eigene Qualität zukommt, sie also ei-

nen emergentenEffekt bezeichnet.DemEinenkam imBegriff desKonsenses letztlich kein

fester Ort zu, gleichzeitig war es möglich, diese Ambiguität produktiv zu wenden.

Über den Begriff des Konsenses hinaus ließen sich in seinen Komponenten, dem Ko

unddemSens, genuine FigurendesEinen ausmachenund indasDenkenpolitischerOrd-

nung übertragen.Während sich das Ko als ein Horizont der kollektiven Identität ausnahm

und auf eine spezifische Qualität der Assoziation abstellte, bezog sich der Sens auf den

10 Der Abschluss des Prozesses taucht hier wiederum als Problem auf: Wie im deliberativen Diskurs

im SinneHabermas stellt sich die Frage, wann,wie und durchwen die Einigung an ihr Ende gelangt.

Wennwir uns eine Einigung als Aushandlungsprozess vorstellen, der ein gegenseitiges Geben und

Nehmen verlangt, und wir zugleich keine ideale Aufhebung der vielen Stimmen annehmen, kann

die Beendigung des Prozesses negative Folgen zeitigen, weil sich einige Teilnehmer von demdann

fixierten Resultat der Einigung bevor-, andere benachteiligt wähnen: Gerade im Angesicht partiel-

ler Unzufriedenheit muss dann die Verbindlichkeit des Prozesses gegenüber den Beteiligten re-

klamiert werden. Letztlich kann die Übereinkunft so eine bleibende Dissonanz verdecken.

11 Die Trennung zwischen diesen Aspekten ist sicher diffizil und zuweilen künstlich in Anbetracht

der fließenden Übergänge. Gleichwohl lassen sich Konditionen wie kulturelle Situationen oder

anthropologische Dispositionen (der consensus omnium Fraenkels, die entgegenkommende Kultur

Rawls’ oder das antagonistische Bedürfnis Mouffes) und die Funktionen und Mechanismen eines

Prozesses (die Resultante Fraenkels, die Performanz Eastons oder die bürgerschaftliche Kooperation

Barbers) von umgreifenden konzeptionellen Modellen (Habermas kommunikativer Vernunft, Eas-

tons System, die Starke Demokratie Barbers oder Mouffes negativer Ontologie) absetzen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


700 Tobias Braun: Der politische Konsens

Kontext eines Sinnraums. Das Ko stand in einem semantischen Feld von gemeinsam, zu-

sammen undmit und verwies auf einen kollektivenKonnex, der zwischenGemeinschaft und

Gemeinsamkeit changierte und dabei verschiedene Formen, Quellen und Qualitäten des

Einen annahm: Das Schwanken zwischen einem substantiellen Status und einer formalen

Relationwarbereits in demBegriff desGemeinen angelegt und ließ sichnicht in einerAus-

legung fixieren. Eine Exkursion in das Denken der Gemeinschaft diente dem Zweck, das

Verständnis des kollektiven Einen anhand der Entwürfe Tönnies und Plessners und jenen

Baumans, Espositos und Spittas zu erschließen: Auchwenn sich imDenken derGemein-

schaft der Schwerpunkt auf die Bestimmung der kollektiven Identität verschob, blieb die

begriffliche Ambivalenz desKo bestehen und an den versuchten Ausweisen des Einen ab-

lesbar. In einem sozialphänomenologischen Zugangmeinte die Gemeinschaft einenMo-

dusdesSozialen,der ebensoauf einebestimmteFormderKoexistenz abstelltewie auf einen

genuinen Kontext des Kommunen, der Intimität und Vertrautheit, der mitgeteilten Sorge

und Verantwortung. Dieser Auslegung im Sinne der Lebenswelt stand ein eher diskurs-

analytischer Zugang unverbunden gegenüber: Gemeinschaften markierten hier diskur-

sive Figuren und ideologische Narrative, die in bestimmten, politisch-strategischen Zu-

sammenhängen platziert wurden. Behauptungen der Gemeinschaft dienten der retro-

spektiven Erbauung und der prospektiven Verbindung anhand politischer Ziele, Projekte

und Ideale: Die kollektive Identität führte zu einem rigorosen Purismus, entweder einer

Essenz oder einer Mission. Auch wenn sich die Typen der Gemeinschaft unterschieden,

blieben zugleich Parallelen bestehen: Neben der Annahme des Weltverlusts wiesen die

Modelle ebenso auf den latenten Status unddie harmonisch-ausgeglicheneKonnotation

der Gemeinschaft hin.Die Berufung auf die Gemeinschaft wurde somit als Reaktion auf

die Verunsicherung der Moderne und die Anomien der Gesellschaft begriffen, obschon

sich die Stellung dieser Diagnose und die aus ihr gefolgertenTherapienmaßgeblich un-

terschieden. Die verschiedenen Ansätze wiesen der Gemeinschaft zudem übergreifend

einen reservierten, sublimen und impliziten Charakter zu, was ihre Fass- und Erkenn-

barkeit ebensoanbetrafwie siedieVorhaben ihrerLenkungeinschränkte.Auchwennder

positive Beiklang geteilt wurde, blieb seine Wertung an unterschiedliche Standpunkte

gebunden und mit einer kritischen Distanzierung von überkommenen Idealen homo-

gener, identischer und übersichtlicher Gemeinschaften verknüpft. Die Bestimmungen

der Gemeinschaften führten somit über eine Verständigung ihrer Relevanz und der An-

erkennung ihrer potentiellen Risiken zu Entwürfen, die dem Versprechen der kollektiven

Identität einen Ort in der Moderne zuzuweisen beabsichtigten: Ohne dabei der Identität

eine Essenz oder Substanz zuzusprechen, wurde das soziale Band zu einer offenen, plu-

ralen und heterogenen Verbindung, zu einem Prozess, der über selbstkritische und -re-

flexive Mechanismen die Bestimmung des kollektiven Einen als permanente gesellschaft-

liche (Selbst-)Versicherung ermöglichte. Letztlich ließ sich das Versprechen kollektiver

Identität, Integrität und Authentizität als grundlegendes Motiv des Denkens der Gemein-

schaft begreifen und anhand der verschiedenen Positionen, Funktionen und Qualitäten

des Ko differenzieren: Neben substantiellen und formalen Qualitäten konnte das kollektive

Eine ebenso in- und externen Quellen entstammen sowie im- und explizite Formen an-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 701

nehmen.12 ImHorizont demokratischenDenkenswurde die kollektive Identität desDemos

relevant: Dem Ursprung des Gemeinsamen galt es ebenso nachzugehen wie der Qualität

derGemeinschaft, ihrer Subjektivität,Objektivität und Intentionalität. In den Annahmen

des Ko trat ein spezifischer Aspekt demokratischen Selbstbegründung hervor: In Anbe-

tracht der Bedeutung des Vielen im Denkenmoderner Demokratie stellte sich die Frage,

welche Stellung die kollektive Identität desDemos noch einzunehmen vermochte, und an-

dersherum wann, wie und warum moderne Demokratietheorien noch auf Annahmen

des Ko abstellen (konnten).

Der Sens ließ sich hingegen als Kontext, Kontur und Kontakt eines Sinnraums ver-

stehen, der sich nicht nur in der Kontinuität und Kohärenz einer Umwelt manifestierte,

sondern auch in der genuinen Erfahrung eines Bezugs- und Handlungsraums. Da der

Sens diverse Bereiche umfasste, erwies sich seine Definition als schwierig: Neben der

sinnlichen Perzeption bezog er sich auf den kulturellen Fundus des Sag- und Unsagba-

ren, des Denk- und Undenkbaren sowie der geteilten Ideen, Narrative undMythen. Au-

ßerdem verwies der Sens auf die Orientierung an einemOrt, das Zurechtfinden in einer

Umgebung, und die Möglichkeit der Positionierung: Die Umwelt ist nicht nur vertraut,

überschaubar und geordnet, sie bietet dem Einzelnen auch einen festen Grund, die Ge-

wissheit eines sinnvollenGanzenundder eigenenStellung indiesem.13DerSensbezeich-

nete einen objektiven Kontext ebenso wie das subjektive Potential eines Handlungsraums.

In Anbetracht der diffizilen Bestimmung des Sens bot sich ein Rückgriff auf zwei An-

schlüsse an das Denken des Ko an. Im Denken Nancys ließ sich der Sinn als spezifische

Erfahrung desMit-Seins deuten und mit dem Horizont des Ko kombinieren: Neben der

Gegenwart undAnwesenheit (imSinne derKopräsenz/s) umfasste dieKo-Existenz auch die

Mit-Teilung kollektiver Bezüge (im Sinne der Kommunikation) und die Ausrichtung eines

gemeinsamen Sinn-Raums (im Sinne des Konsenses). Welt und Sinn sind im Verständ-

nis Nancys aufeinander verwiesen:Welt ist als Sinn und Sinn alsWelt strukturiert. Der

gemeinsame Sinn-Raum formiert sich demnach in und alsWelt, als ein geordneter, ein-

heitlicherRaum,mit demVertrautheit undGewissheit,OrientierungundÜbersicht ein-

hergehen. Nicht zuletzt kam dem Sens im Denken Nancys ein genuiner Status zu, der

wiederum einen spezifischen Zugang verlangte: Weil wir uns immer in einer Welt be-

finden, kann die Ausrichtung des Sinn-Raums nicht über externe Zugriffe erschlossen

12 Das Ko kann auf die gemeinsame Substanz und geteilte Essenz einer Gemeinschaft abstellen, also

auf ihre intime, kollektive Identität. Zugleich kann das Ko einen spezifischenModus des Sozialen be-

zeichnen, einenKontext undKontakt derKoexistenz. Nebendiesen entzogenen, latentenVarianten

kann die Gemeinschaft auch ein konkretesNarrativ, eine diskursive Figur oder auch eine politische

Ideologie meinen. Zwischen diesen verschiedenen Formen der Gemeinschaft unterscheidet sich

nicht nur die Position, der Status und die Funktion des angenommenen Einen im Sinne des Ko, son-

dern ebenso das Verhältnis zum Vielen.

13 Die Bewegung der Einordnung kann zugleich mit soziologischen Untersuchungen der Risiko- und

Prekarisierungsgesellschaften und sozialphänomenologischen Arbeiten zur Erfahrung lebens-

weltlicher Ordnung und sozialer Anerkennung verbunden werden. Letztlich ist die Frage, welche

Funktion und Bedeutung, um mit Bauman zu sprechen, ethisch-solidarische Gemeinschaftsfor-

men im menschlichen Zusammenleben aufweisen und wie sie in moderne Gesellschaften über-

tragbar wären. An diesem Punkt könnten dann wiederum sozialpolitische Vorschläge entwickelt

werden, die dem Primat ökonomischer Prosperität mit Hinweisen auf die Bedingungen mensch-

lichen Zusammenlebens begegnet.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


702 Tobias Braun: Der politische Konsens

werden, sondern sich nur imDasein selbst eröffnen. Einweiterer Ansatz der Vermittlung

von Ko und Sens bot sich mit dem sensus communis als dem Modus politischer Urteilskraft

im Denken Arendts: Der Gemeinsinn ließ sich hierbei als das Prinzip gemeinsamen, öf-

fentlichen Handelns verstehen, das Formen der Kommunikation ebenso umfasste wie

solche der Kooperation. Das Handeln selbst meinte nach Arendt die unendliche, imper-

fekteundunkontrollierbareTätigkeitmenschlicher Interaktion,die sichvon technischen

Aspekten der Politik, der Herstellung und Umsetzung, abgrenzen ließ. Die Öffentlich-

keit bestand in einem kollektiven Raum der gemeinsamen Begegnung und Beratung, in

dem sich die politische Urteilskraft in einer Praxis kollektiver Verständigung manifestier-

te. Mit der Wahrnehmung der Pluralität ging eine Erweiterung der Perspektive einher,

in der sich den Einzelnen die Multiplizität der Weltzugänge und menschlicher Lebens-

zusammenhänge eröffneten. Der Gemeinsinn diente dabei als Maßstab und Bedingung

desHandelns und sollte die privaten und öffentlichen sowie die singulären und pluralen

Positionen vermitteln. Letztlich markierte der Sens einen Sinnraum, dessen Annahmen

des Einen sich eher als koordinierende Strukturen eines Kontextes ausnahmen: Es ging

weniger um greifbare Formen – wie sie die kollektive Identität des Ko vorstellte – als um

die sublime Ausrichtung einer latenten Ordnung. Darüber hinaus eröffnete sich im Sens

eine genuine Dimension politischer Ordnung, die für das Denken der Demokratie von

Relevanz war: Der Sinn bezog sich dabei nicht nur auf politischen Institutionen und die

Formen ihrerOrganisation, sondern auch auf die subjektiveErfahrungpolitischerWirk-

mächtigkeit. Die Demokratie bedarf dieserWahrnehmung als einem kooperativen, kol-

lektivenHandlungsraum,mit dem sich dieMöglichkeit der Partizipation und die Chan-

cen politischer Einflussnahme ebenso verbindet wie die Sinnhaftigkeit der politischen

Ordnung selbst.

Auch wenn der Begriff des Konsenses ohne eine finale Definition bleiben musste, er-

laubte die hier unternommene Ausbreitung seiner konzeptionellen Komplexität nicht

nur die Differenzierung seiner verschiedenen Varianten, sondern auch den produkti-

ven Umgang mit seinen ambivalenten Anlagen. So ließen sich in der Bestimmung des

Konsenses verschiedene Positionen, Funktionen undQualitäten desEinen herausarbeiten

und mit dem Vielen in Bezug setzen. Zudem konnten mit dem Konsens Figuren, Formen

und Formate des Einen beschrieben werden, die für die Axiologie demokratischen Den-

kens relevant blieben.

2. Die Axiologie im Denken der Demokratie

Die Taxierung der Axiologie demokratischen Denkens im Sinne der Organisation seiner

Begründung musste dem politischen Konsens folgen, den distinkten Annahmen des Einen,

seinen Qualitäten und Quellen, Formen und Funktionen, Positionen und Potentialen.

Die begriffliche Komplexität des Konsenses als Instrument der Auslotung verwendend

zieltediesdezidiert aufdenStatusdesKonsenses innerhalbdemokratietheoretischerEnt-

würfe: Die anvisierte Exploration konsensualer Figuren ließ die Ambivalenz der Annah-

men des Einen bewusst zu, um die Organisation der Begründung in denTheorien nicht zu

verdecken.Zugleichmusste dieRecherchedermultiplenFigurendie inhärente Logikder

Demokratie ebenso beachtenwie der subtilenAusrichtung vonOrdnungennachgehen:Die

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 703

offene und verdeckte kollektive Identität desDemos stand ebenso imFokuswie die Perform-

anz desKratein und der Fundus von Sinnräumen.Die Bestimmungdes politischenKonsenses

konnte sich nicht auf explizite Formen reduzieren, sondern musste den Annahmen des

Einen in einemweiten Verständnis nachgehen: So konnte im hier gewählten offenen Zu-

gang die konzeptionelleÖkonomie desKonsenses Berücksichtigung finden, also sein Sinn,

seine Funktion im spezifischen Kontext politischerTheorien und ihrer axiologischen For-

mation.

AlsOrientierungwurde amAnfangdieserArbeit eineUnterscheidungdreier Positio-

nen des Konsenses vorgeschlagen, anhand derer sich die genuinen Organisationsformen

der Annahmen des Einen exponieren lassen sollten: Der Konsens konnte ebenso einen Ort

überwie nebenund inderKonzeption einnehmen.UmdenKreis zu schließen, sollen zum

Abschluss dieser Arbeit die konsensualen Formen und Formate nochmals in den Fokus

treten und in Hinsicht der Axiologie systematisch anhand der Demokratietheorien aus-

gearbeitet werden.

*

Die konsensualen Figuren über den Konzeptionen ließen sich als latente Rahmen verste-

hen, die denTheorien Halt gaben und in denen sich zugleich ihre Ordnung ausrichtete:

Als Konstituens undDefiniens, als Initial und Integral ihrer Bestimmung umfasste dieser

Fundus die übergeordneten Prinzipien der Konzepte ebenso wie ihre genuinen Gründe,

ihren Sinn und ihreWahrheit. Seine Annahmen des Einenmanifestierten sich inform von

Grundsätzen, -lagen und -überzeugungen, auf die sich die jeweiligenTheorien stützten:

Ohne selbst zum Gegenstand der Ausweise zu werden, schloss der Fundus neben epis-

temischen und methodischen auch materielle und normative Aspekte mit ein, welche

die Konzeptionen nicht nur orientierten, sondern zugleich strukturierten, stabilisierten

und koordinierten. Auch wenn sein Status uneindeutig blieb, bestand er doch gleich-

zeitig als Rahmen über und als Grund unter den Konzeptionen, ließ sich im Fundus ei-

ne diffizile Logik der Begründung offenlegen. Zunächst traten beide Formate auseinan-

der: In seiner Stellung über der Konzeption bezog sich der Konsens auf Prinzipien, deren

Validität sich aus dem Vorhaben selbst ergaben und diesem als antezedentes Telos vor-

ausgingen. In seiner Stellung unter der Konzeption verwies der Konsens auf konstitutive

Konditionen, die die objektive Basis der Ansätze stellten und als gegebene Grundlagen

die Integrität der Theorie versicherten. Somit stand der Geltung höherer Ideale die An-

nahme eines tragfähigen Fundamentes gegenüber, ein absoluter Zweck einem gesicher-

ten Grund. Auch wenn sich beide Formate in ihrer Stellung innerhalb der Konzeptionen

unterschieden, ließ sich zwischen ihnen zugleich eine axiologischeVerschiebung ausma-

chen, mit der die übergeordneten Annahmen selbst zu substantiellen Grundlagen wur-

den:DasVorhabenprägtedie innereDispositionderKonzeption, indemes ihreOrdnung

ausrichtete, ihrGründe verlieh und siemit Sinn ausstattete. Auchwenn ihre Form ebenso

implizit und indirekt blieb wie ihre Verschiebung diskret, hatte diese Begründung eine

konstitutive Funktion für die Konzeptionen. Ferner ließen sich auch die basalen Kondi-

tionen als Setzungen verstehen, wodurch die Grundlagen selbst zu Komponenten des

Vorhabens wurden. Kurzum bestand der Fundus aus einer komplexen Korrespondenz

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


704 Tobias Braun: Der politische Konsens

innerer und äußerer Versicherungen der Konzepte, die sich ebenso unterschieden wie

aufeinander bezogen.

Als Grundlage der Konzeption und Ausweis ihres Sinns konnte der Fundus weder

selbst zu einem Objekt werden noch seine Annahmen des Einen eigens ausweisen, her-

oder ableiten. Im Sinne von Grundsätzen, die keines Beweises bedürfen, standen diese

konsensualen Figuren demnach nicht nur über und unter, sondern auch außerhalb der

Theorien: Weil der Fundus den Grund der Theorien bildete, konnten sie ihn nicht selbst

begründen. Im Unterschied zu den liberalen Demokratietheorien war es den postfun-

damentalen Ansätzen weniger um die Ausarbeitung einer bestimmten Form politischer

Ordnung bestellt als um ein Verständnis der Instituierung des Sozialen, der Formen ge-

sellschaftlicher Selbstrepräsentation und die Organisation des politischen Raums, wobei sie

sich um eine selbstreflexive Offenlegung ihrer eigenen Zugänge bemühten und so eine

epistemologisch, ideologisch und methodologisch sensible Haltung entwickelten, in

der ihr eigener Ansatz prekär wurde. Der Fundus wurde so selbst Teil der Auseinander-

setzung, wenngleich es diesen Zugängen nicht um die Erlangung seiner Kontrolle ging,

sondern um den konsequenten Ausschluss von Faktoren der Verstellung. Generell blieb

der Status desEinen inHinsicht des Fundus zu klären,wobei dieser zwischen verschiede-

nen Formen schwankte: Das Eine changierte dabei nicht nur in seiner Stellung zwischen

der Über- und Unterordnung, sondern zudem zwischen der Immanenz eines konstitu-

tiven Grundes und der Antezendenz eines konzeptionellen Rahmens. Das Eine konnte

demnach gleichzeitig als Komponente der konzeptionellen Setzung verstanden werden

wie es aus der Innenperspektive der Konzeptionen als äußere Grundlage erschien: Blieb

der Fundus als Postulat selbst Gegenstand der Konzeption, lag er dieser als valide und

zugleich entrückte Kondition voraus. Die mit dem Fundus markierten Annahmen des

Einen oszillierten also ebenso zwischen der aktiven Affirmation einer Begründung und

der passiven Ausrichtung eines Rahmenswie zwischen inneren und äußeren Positionen

und expliziten und impliziten Status.

Der Fundus ließ sich in dem System Eastons wie auch im Pluralismus Fraenkels aus-

machen.Diese Setzungenmarkierten tragendeAusrichtungen der Konzeptionen,mit de-

nen sich neben ihren Grundlagen auch die Versicherung ihrer Evidenz und Plausibilität

verknüpfte: Für Easton stand die systemische Konstitution politischer Ordnung ebenso

außer Frage wie für Fraenkel die Faktizität des Pluralismus, die Heterogenität der Inter-

essen und die positive Konnotation der Interessenverfolgung. Eastons Fokus lag auf der

Persistenz: Das politische System und seineMechanismen garantierten die Identität und

Stabilität der politischen Ordnung. Ein vom System ausgehendes Verständnis erlaubte

ferner die Sichtung integraler Strukturen, Prozesse und Funktionen, die von anderen,

normativen Zugängen verdeckt würden. Eine politische Ordnung, und sei es die De-

mokratie, musste als systematische Einheit gedacht werden. Zugleich zeigten sich in Eas-

tons Schwanken zwischen einem systemfunktionalen und einem demokratischen Pri-

mat zwei distinkte konzeptionelle Gravitationspunkte, mit denen unterschiedliche und

teils in Spannung stehende Prinzipien einhergingen. Fraenkels Konzept bemühte sich

dagegen um die Ausarbeitung des Pluralismus und die Auszeichnung sozialer Heteroge-

nität und Antagonalität: Wenn Easton auf die funktionale Organisation des politischen

Systems abhob, um deren Stabilität auch unter Bedingungen des Stresses zu garantie-

ren, verwies Fraenkel auf die konstitutive und konstruktive Funktion des Konflikts par-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 705

tikularer Interessen.Eine politischeOrdnung hat demnach den Pluralismus nicht nur or-

ganisatorisch zu verwalten, sondern muss sich um seine Annahme und Verwirklichung

bemühen. So diente die Logik der Repräsentation zugleich als Mechanismus der Abbil-

dung, der Transformation und des Ausgleichs des/r Vielen: Nur dann, wenn der Dissens

ohne Verzerrungen und Verstellungen ausgetragen wird, kann sich das Gemeinwohl a

posteriori bilden und die Heteronomie apriorische Setzungen vermieden werden. Das

Eine durfte weder vorausgesetzt noch festgeschrieben werden, sondern musste die fle-

xible, offene und adaptive Form eines leeren Rahmens bleiben.

Zwischen den Vernunftpostulaten von Rawls und Habermas ließ sich eine dezente

Verschiebung des Fundus ausmachen: Auch wenn beide der Vernunft eine integrale Rolle

zumaßen, unterschied sich doch der Status des Einen. Verortete Rawls die Vernunft als

Garant des Einen noch auf einer absoluten Position, verlegte sie Habermas in der Pra-

xis der Kommunikation selbst, wodurch das Eine nicht mehr über dem Vielen schwebte,

sondern im intersubjektiven Modus der Verständigung entstand. Im Politischen Liberalis-

mus Rawls’ bildete die Vernunft den Nomos, Logos und Ethos derÖffentlichkeit: Neben ei-

nem Modell der politischen Ordnung und den Regeln öffentlicher Auseinandersetzung

leitete Rawls aus der Vernunft auch ein Ideal des Bürgers ab, seiner kooperativen Praxis

undseinerTugend.DieVernunft dientenichtnur alsGrundlagederpolitischenOrdnung,

sondern ebenso als performatives und normatives Fundament. Im Unterschied zu Fra-

enkel bildete sich das Eine nicht in der Konfrontation der Vielen, sondern in der Überein-

stimmung in der vor- und überordneten Vernunft: Mit dieser verpflichtete Rawls öffentli-

che Diskurse auf dieWahrung der Normen der Allgemeinheit, also der Rationalität, der

Reziprozität und der argumentativen Praxis nachvollziehbarer Begründung und Recht-

fertigung. Die kommunikative Vernunft war mit Habermas als das integrale Medium der

Verständigung zu sehen: Als Urmodus der Integration, Interrelation und -aktion garan-

tierte sie ebenso das gegenseitigeVerstehenwie dieHerstellung von Einverständnis. In der

kommunikativenVernunft verband sich der Status des Einen im Sinne derÜbereinstimmung

(in einer Vernunft) mit einem genuinenModus des Austauschs im Sinne derÜbereinkunft:

Beide Formate des Konsenses ließen sich letztlich nicht trennen, verwies der Status doch

ebenso auf den Modus wie vice versa. Der kommunikative Austauschprozess bedurfte

einer reziproken reflexivenund kritischenÖffnung,wobei die intersubjektiveKoordina-

tion in der Moderne zugleich vor den Herausforderungen gestiegener Komplexität, der

Pluralisierung und der Auflösung desGewissen stand.Ausgehend von denBedingungen

der Verständigung erarbeitete Habermas das Modell einer diskursiven, deliberativen Öf-

fentlichkeit, das den vernünftigen Austausch zuließ und unterstützte. Die kommunikative

Vernunft markierte somit nicht nur den Rahmen, sondern auch die Basis von Habermas

Denken: Als Telos der Sprache bildete die Verständigung den Fundus seinerTheorie.

DieStarkeDemokratie ließ sichalsdas substantiellePrinzipeinerpolitischenOrdnung

verstehen,derBarber das genuinePotential derRealisierungmenschlicherAnlagen inder

partizipativen Kooperation einer aktiven Bürgerschaft attestierte. Im Zentrum dieses An-

satzes stand die Konzeption eines kollektiven Kommunikations- undHandlungsraums,

der nicht nur eine spezifische politischeGemeinschaft (Ko) umfasste, sondern ebenso ei-

ne Praxis politischerMitbestimmung (Operation) und die kommunale Einbindung in ein

gemeinsames Projekt der Verwirklichung einer Gemeinschaft (Opus). DasObjekt der po-

litischen Gemeinschaft Eastons und die kooperative Bürgerschaft Rawls wurden hier gemäß

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


706 Tobias Braun: Der politische Konsens

eines normativen Leitbilds republikanisch aufgeladen und in die Praxis einer gemein-

schaftlichen Beratung derMitbürger übertragen:Mit der Ein- und Ausübung staatsbür-

gerlicher Verantwortung würden sich ebenso positive Auswirkungen auf das Engage-

ment der Bürger, ihre intersubjektiven Beziehungen und kommunikativen Austausch-

prozesse ergeben wie ein einsichtiges Verständnis in die Defizite, die Notwendigkeiten

und Zwänge politischer Arbeit. Neben einer bestimmten Qualität politischer Ordnung

(der Konstitution eines Gemeinwesens) ging die Starke Demokratie auch mit einem Mo-

dus der Mitteilung (Kooperation, Koexistenz und Kommunikation) und einem Medium

des Ausgleichs (zwischenKonsens undDissens, Autonomie undHeteronomie, Allgemein-

wohl und Partikularinteressen) einher.

Im Horizont des Postfundamentalismus verschob sich der Status des Fundus: Ohne

weiterhin seine Position über und unter der Konzeption einnehmen zu können, wurden

dieAnnahmendesEinen, desGrundesunddes Sinns selbst zu prekärenObjekten derBeob-

achtung. Obgleich der Fundus im Zuge dieser Verschiebung ins Nach seine konstitutive

Qualität einbüßte, fanden diese Ansätze in der ontologischen Grundlosigkeit noch eine

Grundlage sowie einen Rahmen, an dem sie sich ausrichten konnten. In der Gewissheit

der Ungewissheit wurde das Fehlen einerseits selbst zum Grund und andererseits zur Be-

dingung der ontischen Formationdes Sozialen, wobei seine Ambivalenz für das Verständ-

nis der InstituierungunddieSelbstpräsentationmodernenGesellschaften leitendblieb:Das

Eine war in seiner Abwesenheit immer auch anwesend, seine Einholung gleichzeitig auf-

gegeben und unmöglich. Zugleich nahm sich das Verhältnis von Ontologie und Ontik

komplex aus: Zwar blieb dieDistinktion beider Sphären signifikant, dennoch ließen sich

zwischen ihnen Relationen, Referenzen und Reverenzen offenlegen, die sich der Tren-

nungwidersetzten undmit denen eine spezifische Ausrichtung undOrdnung des sozialen

und politischen Raums einherging. Unter dem Vorzeichen des Wegfalls der Grenzmar-

ken der Sicherheit beriefen sich die postfundamentalen Theorien zudem auf die spezifi-

sche Situation derModerne: Mit der Auflösung aller antezedenten, transzendenten und

substantiellen Garantien kam der Gesellschaft ihr fester Grund, ihr Ursprung und Sinn,

abhanden: Die Formation des Sozialen wurde radikal in Diesseits gezogen und jeder ab-

soluten Versicherung bar. Mit der Grundlosigkeit als dem Signum der Moderne traten

Fragen nach demAusweis kollektiver Identität, Integrität und Authentizität ebenso her-

vor wie solche nach der Ausbildung von Realität, Objektivität und Subjektivität. Nicht

zuletzt wurde das Fehlen des Einen im Postfundamentalismus selbst zum epistemologi-

schen und methodologischen Kriterium und führte zu einer selbstreflexiven Hinterfra-

gung der Verstellung ihres Zugangs: Um sich den komplexen Formen der Instituierung

undder FormationdesSozialenanzunähern,mussten absolute Positionen ebenso vermie-

den werden wie antezedente Evidenzen und programmatische Postulate.

Mouffes Denken wurde von der negativen Ontologie geprägt, mit der das Fehlen des

Einen in das konzeptionelle Zentrum rückte: Weder ließ sich noch ein Grund der Gesell-

schaft ausmachen noch ihreDissonanz aufheben. Aufgrund der Irreduzibilität derUnei-

nigkeit konnten sich (kollektive) Identitäten nicht positiv bilden, sondern nur in der De-

stitution von einem konstitutiven Außenherstellen,wobei neben der inneren Unbestimmt-

heit derBeziehungdie realeBedrohungdesAnderen in jederFormderAssoziationpräsent

blieb. Die Absenz des Einen, Definiten und Perfekten wies Mouffe nicht nur als ontolo-

gische Kondition aus, sondern ebenso als Disposition der Ontik und nahm diese zum

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 707

Maßstab ihrer sozialen und politischenTheorie. Die negative Ontologiewurde selbst zum

Fundus: Verlangte die Beobachtung der Instituierung einen Zugang, der von jeder Voran-

nahme des Einen absehen musste, markierte die Ontologie nunmehr selbst einen Grund

im Sinne einer ebenso evidenten wie unhintergehbaren Bedingung des Politischen. Die

Annahme der Grundlosigkeit stand einer konstitutiven Qualität gegenüber, was letztlich

zu einem unklaren epistemologischen Status der negativen Ontologie führte. Anders als

Mouffe vermied Lefort die Auszeichnung einer bestimmten Ontologie und setzte sich

dem Fehlen des Einen entschiedener aus: Keine Methode, kein Konzept und keine Theo-

rie konnte einen archimedischen Punkt einnehmen und die Gesellschaft überblicken, ge-

schweige denn verstehen, kontrollieren oder gestalten. Um den ambivalenten Momen-

ten, Figuren und Gesten der gesellschaftlicher Informsetzung folgen zu können und ge-

genüber den Defiziten der sozialen Formation offen zu bleiben, bedurfte es eines reser-

vierten Zugangs, der Annahmen von Identität, Definität und Kausalität weder seinem

Objekt noch Subjekt oder Modus voraussetzte. Die Grundlosigkeit markierte eine kon-

stitutive und zugleich antezedente Bedingung der Informsetzung: Übertrug Mouffe die

negative Essenz der Ontologie auf den Bereich der Ontik, konzentrierte sich Lefort auf

den Umgang der Instituierungmit dem Abwesen des Einen. Ohne dessen Verlust zu leug-

nen, delegitimierte die ontologische Ungewissheitsgewissheit nicht die ontischen Phäno-

mene seinerAffirmation:DieVersuchederEinholungdesEinenwaren ebensonotwendi-

ge Bestandteile der Ein- und Ausrichtung des Sozialenwie die Dispersion des Vielen. Die

Versuche der Begründung, der Behauptung des Einen und des Ausweises des Ursprungs

wurden so selbst zu Figuren der Instituierung. Obgleich sich Lefort Annahmen des Einen

ebenso enthielt wie Setzungen des Fundus, markierte die irreduzible Teilung der Gesell-

schaft eine Struktur, die sich an der Maßgabe unbedingter Grundlosigkeit rieb und zu-

gleich als übergeordnetes Prinzip seiner Sozialphänomenologie zu sehenwar.Nancy be-

mühte sich hingegen umden Ausweis einer speziellen Ontologie: ImZuge seiner funda-

mental-ontologischen Analytik des Mit-Seins ging es ihm um Bestimmung dessen, wie

wir zusammen sind, also um die Formen unseres Mit-Daseins. Anders als Mouffe und Le-

fort stellte Nancy nicht denMangel in das Zentrum seiner Philosophie, sondern dasMit:

Das singulär plurale Sein erwies sich dabei als basale Formunserer Existenz, die zwischen

derBesonderungunddemZwischen-Raumeiner gemeinsamenWelt oszillierte, immer in

und als unendliche Verräumlichung des Zusammen-Seins. Nancy ging es um die Formen

und Formate des Ko in der Mit-Teilung der Existenz, um ein Sein, das zwischen dem

Einen und dem Vielen ebenso pulsierte wie zwischen der Grundlosigkeit und den Versu-

chen der Gründung. Neben demMit blieb die Aussetzung in den Un-Grund ein integraler

Bestandteil seines Denkens, also die Grundlosigkeit des Daseins: Ohne eine antezenden-

te Garantie des kollektiven Einen konnte das Zusammen-Sein nur noch ein Kommen be-

zeichnen, die unendliche Aufgabe (und Verantwortung) einer gemeinsamen Schöpfung

im Un-Grund. Nicht zuletzt zeichnete sich auch Nancys Zugang durch die Annahme des

Fehlens des Einen aus: Der Rückzug verlangte einemethodische Distanz zu Postulaten der

Objektivität, Kontinuität und Identität, um so für das Spiel der Bedeutung, der Offen-

heit des Sinnsundder SpannungenderReferenzen sensibel zu bleiben.Die ontologische

Grundlosigkeit dientedenpostfundamentalenAnsätzenzusammenfassendalsGrundlage,

mit der das Fehlen des Einen zu einem konstitutiven Prinzip ihrer Konzeptionen wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


708 Tobias Braun: Der politische Konsens

Neben der Versicherung des Grundes ließ sich die ontologische Gewissheit der Unge-

wissheit auch als Rahmen verstehen, an und in dem sich die postfundamentalen Ansätze

ausrichteten. Dabei verschob sich der Fokus von der ontologischen Disposition hin zur

Formation des Sozialen und der Organisation des politischen Raums, im Sinne des Politi-

schen ebensowie der Politik: DieGrundlosigkeit prägte dabei nicht nur die Selbstrepräsen-

tation der Gesellschaft, sondern auch ihr Verhältnis zur politischenOrdnung, die nun zu

etwas Gemachtem wurde, ohne dabei auf Ideale kollektiver Autonomie oder gesellschaft-

licher Einheit und Transparenz abzustellen. So konnte eine sozialtheoretische von einer

politischen Position abgesetzt und ihre unterschiedlichen Schwerpunkte, Ziele und Kon-

ditionen ausgewiesen werden. Ferner nahm die Relation zwischen Ontologie und Ontik

in denTheorien jeweils eine eigene Gestalt an, unterlag eigenen Bedingungen und führ-

te zu eigenenSpannungen.NebenderÜbertragbarkeit ontologischer Einsichten auf den

Bereich derOntik stellte sich die Frage, ob dasDenken politischerOrdnung oder derDe-

mokratie ebenso Verzicht auf das Eine leisten konnten, bzw. wie sie mit diesem Verlust

des Fundus umgingen.

Nach Mouffe blieb die Uneinigkeit in jeder Form politischer und sozialer Ordnung

präsent: Unter Verzicht auf jede Annahme des Einen ging es ihr um die komplexen Pro-

zesse der Instituierung, den Modus der Setzung (das Politische) ebenso wie den Status

des Gesetzten (das Soziale). Mit dem Ansatz der Hegemonie führte sie die objektive Ord-

nung und den kulturellen Sinnraum auf etablierte Machtstrukturen zurück: Auch wenn

sich der Status quo einer sozialen Formation somit als hegemonialeSetzung verstehen ließ,

nahmsichdiese ihremeigenenAnspruchwidersprechend zugleich als politisch, also kon-

tingent, prekär und veränderbar, aus und rieb sich beständig an ihrer gegen-hegemo-

nialen Infragestellung.14 Der politische Raum organisierte sich in den Bewegungen von

Schließung und Öffnung, wobei die Versuche der Fixierung die Uneinigkeit nicht auf-

heben konnten und jede Setzung mithin notwendig defizitär blieb, also jede Ordnung

unvollkommen, jede Bestimmung prekär und jede Einigung dissonant. Die Uneinigkeit

erwies sich in Mouffes Augen als das unhintergehbareWesen des Politischen, das ebenso

ihrer Inanspruchnahme der negativen Essenz entsprach wie es ihr zugleich als Maßstab

der Kritik am liberalen politischen Denken diente: Die Antagonalität ließ sich demnach

ebenso im Sinne der ontologischen Grundlosigkeit verstehen wie sie eine integrale poli-

tische Qualität markierte, die nicht in Entwürfen dialogischer Politik oder Idealen ratio-

nalen Einverständnisses geleugnet werden durfte. Auch wenn Mouffe in Hinsicht der

politischen Praxis die Notwendigkeit von Dissens und Destitution reklamierte, versuchte

sie den Streit zugleich in produktiven Rahmenbedingungen einzuhegen und die Feind-

in Gegnerschaftsbeziehungen zu übersetzen. Im Gegensatz zu Barbers Akzentuierung

der kollektiven Kooperation begriff Mouffe, hier Fraenkel nicht fern, die Uneinigkeit als

KonstituenspolitischerOrdnung:AnnahmendesEinenbliebennichtnurdefizitär, sie ver-

fehlten auch die grundsätzliche Bedingung des Politischen.

14 Mouffes Verständnis der Hegemonie schwankte zwischen zwei Zugängen, wobei einer diskurs-

analytischen Beobachtung der Etablierung vonObjektivität einer Ausbildung politischer Autorität

gegenüberstand. Die Distinktion ließ sich anhand der jeweiligen Positionierung einer Opposition

konturieren: Konnte es einmal nur um die Eröffnung der Formen des Sinns gehen, waren gegen-

über dem zweiten Typ der Hegemonie emanzipative, autonome und kritische Praxen geboten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 709

ImZentrumvon Leforts Interesse stand die komplexeOrganisation der gesellschaft-

lichen In-Form-, In-Szene- und In-Sinn-Setzung. Ohne dabei von einer kollektiven Identität

auszugehen, ging es ihm um den Umgang der Instituierung mit der Grundlosigkeit: Die

Frage war, wie sich unter den Bedingungen des Abwesens des Einen und der Teilung eine

soziale Identität ausbildete,wie sich die Gesellschaft also formierte, sich (selbst) präsen-

tierte und mit Sinn ausstattete. Mit der Integration des Staates und der Dispersion der

Zivilgesellschaft verwies er hierbei auf das komplexe Spiel zweier Räume, deren Verhält-

nis sich als ein symbolischer Verweisungszusammenhang beschreiben ließ. ImSinne ei-

nes diffizilen Gefüges ihrer gegenseitigen Begründung umfasste diese Beziehung neben

verschiedenen Spannungen (Dominanz und Emanzipation, Autorität und Autonomie)

auch positive und negative Bezugnahmen: So bedurfte die gesellschaftliche Selbstreprä-

sentation einer alteritären Referenz im Spiegel der Macht wie die staatliche Ordnung

ihre Autorität und Legitimität aus der Gesellschaft und dem Vielen ableitete. In diesem

schwebenden korrelativen Konnex verschiedener Momente blieb das Eine nicht nur si-

multan an- und abwesend, bestimmt und vage sowie disponibel und entrückt, sondern

auch einer komplexen Beziehung zumVielen– just diese Ambiguität ermöglichte die ge-

sellschaftliche Informsetzung, da sie in ihrer ambivalenten Offenheit distinkte Phänome-

ne verknüpfen konnte. Anders als Mouffe stellte Lefort der Organisation des politischen

Raums nicht den Primat der Negativität voran, vielmehr verwies er auf das komplexe

Spiel des Einen und Vielen und ihren symbolischen Verweisungszusammenhang: Trotz

seiner Absenz blieb das Eine ein Pol des politischen Raums. Die Demokratie begriff Le-

fort weniger als eine Form politischer Organisation denn als eine genuine Formation des

Sozialen in der Moderne, deren Selbstverständnis durch den Verlust der Grenzmarken der

Sicherheit gekennzeichnetwar.Demokratie undTotalitarismus stelltendabei zwei unter-

schiedlicheVarianten imUmgangmit derUngewissheit dar:DerGrundlosigkeit derDemo-

kratie standmit dem Totalitarismus ein Versprechen der Ein- und Ganzheit gegenüber.

Versuchte sich der Totalitarismus an einer Schließung des politischen Raums und der

Aufhebung der Entkörperung, Säkularisierung und Differenzierung, zeichnete sich die De-

mokratie durch ihre konstitutive Offenheit aus: Neben ihrer sozialen Formation entsprach

auch ihre politische Ordnung dem Fehlen des Einen, konnte in ihr doch kein Akteur die

Einheit versichern, die Pluralität aufheben oder dieWahrheit behaupten. Zugleich blieb

der Ort der Macht als repräsentative Instanz des kollektiven Einen leer, seine Besetzung

stets unvollkommen und umkämpft. Die politische Ordnung der Demokratie wurde so-

mit von dem unentschiedenen Oszillieren zwischen dem Einen und dem Vielen geprägt,

demSpiel ihrer gegenseitigenDestitution und simultanen Affirmation.Nicht zuletzt zeig-

te sich das Fehlen des Einen an den Mängeln der gesellschaftlichen Teilung, an der sich

Leforts Ansatz im Sinne einer universellen Struktur des politischen Raums ausrichtete:

In Folge ihrer Teilung konnte die Gesellschaft weder in noch mit sich zusammenfallen,

sich weder fassen noch überblicken. Einerseits rieb sich die antezedente Positionierung

der Teilung an der radikalen Aussetzung in die Gegenwart, andererseits stand die Univer-

salität der Teilung der Arbitrarität ihrer Konkretisierung in sozialen Formationen recht un-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


710 Tobias Braun: Der politische Konsens

vermittelt gegenüber.15 Auch wenn sich Leforts Sympathie für politische Ordnungsmo-

delle parlamentarischer Repräsentation letztlich als eine problematische Verknüpfung

ontologischer und ontischer Bereiche verstehen ließ, barg diese Relation keine mit dem

AntagonismusMouffes vergleichbare theoretische Relevanz.

DiePhilosophieNancys bemühte sichweniger dieKonzeption einer politischenOrd-

nung als um die Analytik desMit-Daseins. Weil seine Ontologie desMit dabei nicht den

Mangel in ihr Zentrum stellte, nahm seine Auffassung der Organisation des Sozialen ei-

nen anderen Charakter an: Nicht die Formen der versuchten Einholung des Einen stan-

den in seinemFokus, nicht die Spaltungen,Reibungen oder Teilungen, sondern der Zwi-

schen-Raum gemeinsamen Anwesens und Erscheinens in einer mit-geteiltenWelt, also die

Kontexte, Konturen und Kontakte der Ko-Existenz.Dem Zusammen-Sein ging dabei kei-

ne Ordnung, kein Grund und Sinn zuvor, es bestand einzig in der Aktualität seiner Ver-

wirklichung.Dabei durfte auch die Assoziation des Sozialennicht als Einheit gedachtwer-

den, weder als intime Gemeinschaft noch als formale Gesellschaft: Das soziale Band im

Sinne einer kollektiven Identität bestand in der unendlichen Praxis des Verbindens. Die Re-

levanz seiner Ontologie trug Nancy an der genuinen Krise der Moderne ab, die er auf

eine Marginalisierung desMit zurückführte: Der Moderne war der Sinn derWelt abhan-

dengekommen,als korrelative Strukturenwar es beidenFormenunmöglich, einenRaum

zu bilden, einen Halt zu bieten. Der Moderne fehlten nicht nur alle äußeren Quellen ih-

rer Versicherung, sie erwies sich auch selbst als unfähig, ihrer Welt Sinn zu verleihen.

Auch wenn das moderne Selbstverständnis individualistisch geprägt war und kommu-

nalen Horizonten skeptisch gegenüberstand, blieben die Bezüge desMit nach Nancy in

der negativen Logik des Fehlens präsent, als uneingestandene Bezüge. Die Ausrichtung

des Sinn-Raums zeichnete Nancy in Hinsicht in der gesellschaftlichen Ideologie nach, in

den Paradoxien, Friktionen und Leerstellen von Begriffen, wobei es ihm hier nicht um

richtigeDefinitionen bestellt war, sondern um die Auslotung der Pole unserer Selbstdeu-

tung, die sich in diesem Denken und seinen immanenten Verschiebungen ausmachen

ließ.Dabei legte er in Begriffenwie derDemokratie, derGemeinschaft und der Souveränität

die komplexeTopographie und -logie unseres kulturellenSelbstverständnisses offenund

versuchte zugleich die ideologischen Konstellationen und Korrelationen in der Ambigui-

tät zu markieren. Neben der Ontologie des Mit und der Ideologie unseres Sinn-Raums

bestand in der Aussetzung in denUn-Grund einweiteres zentralesMotiv vonNancys Den-

ken, die sich ebenso anhand der Sinnlosigkeit der Welt wie der Ursprungslosigkeit des

Daseins und der Grundlosigkeit der Schöpfung zeigte. Trotz der Akzentuierung der Ab-

senz des Einen, Absoluten und Perfekten plädierte Nancy weder für eine resignative Flucht

in den Nihilismus noch für eine Rehabilitierung obsoleter Garantien kollektiver Identität,

sondern für die expliziteAnnahmederUngewissheit.Einzig in der geteiltenAussetzung in

denUn-Grundwar demgemäßnoch ein gemeinsamerGrund auszumachen.Die entwerkte

Gemeinschaft und die unendliche Demokratie fasste Nancy als spezifische Formen, die ei-

nerseits die Haltlosigkeit desUn-Grunds aushielten, andererseits aber noch eine positive

Wendung ermöglichten: Das Eine markierte dabei nicht mehr den Grund, sondern das

15 Nicht nur die Grundlosigkeit reibt sich an der Grundstruktur der Teilung, auch die Heterogenität

sozialer Formen geht mit der unbedingten Geltung der Teilung nicht ohne weiteres einher, wie

auch der Konflikt zwischen Lefort und Clastres verdeutlichte.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 711

nie zu erreichende Ziel eines Werdens, mit dem sich die Offenheit in den unendlichen

Prozess des An-Kommens selbst eintrug.

Im Sinne der Axiologie markierte der Fundus letztlich eine komplexe Struktur der

Begründung, deren Annahmen des Einen vielfältig blieben. Zugleich über, unter und außer-

halb der Konzeptionen bot sich den Demokratietheorien mit dem Fundus ebenso eine

Grundlage ihrer Bestimmung wie ein Rahmen ihrer Ordnung und eine Ausrichtung ih-

res Sinns. Zugleich zeichnete sich der Postfundamentalismus durch ein spezifischesVer-

hältnis zum Fundus aus: Auch wenn die postfundamentalen Positionen imUn-Grund der

Moderne dieMöglichkeit ihrer Begründung verloren, nahmen sie dieGewissheit derUnge-

wissheit nicht nur konsequent an, sondernmachten das Fehlen des Einen selbst zurMaß-

gabe ihres Zugangs. Der Fundus büßte somit zwar seine antezedente Versicherung ein,

zugleich wurde aber das Fehlen zur Bedingung, an und in der sich die Ansätze ausrichte-

ten.

*

DieAnnahmen desEinen, die hier als Figuren peripherenKonsenses verhandelt wurden,wa-

ren zwar ebenfalls Teil der konzeptionellenBegründung, sie verblieben jedoch in einer ge-

nuinen Stellung neben denTheorien.Anders als der Fundus, der sowohl alsGrund als auch

als Rahmen die Konzeptionen selbst tangierte, bestanden periphere Konsense in promo-

tiven Postulaten adäquater Konditionen, die als externe Faktoren die Implementierung

derKonzepte begünstigten. In seinemVerhältnis zudenKonzeptionenerhobdieserKon-

sens also nicht den Anspruch einer Über- oder Unterordnung, sondern kombinierte eine

Beiordnung mit der affirmativen Auszeichnung konkreter Bedingungen, Anlagen oder

auch Situationen: DieÜbereinstimmung verwies auf äußere Umstände, die einerseits ge-

geben waren und die andererseits ein attraktives Potential in Bezug auf die Konzeptio-

nen aufwiesen und deren Anwendung erlaubten, förderten oder verlangten. Neben der

Differenz ihrer Position trennte beide Formate desKonsenses auch ihre axiologische Funk-

tion: Zwar stützte dieser Konsens die Theorien, er entzog sich aber dem Kontext ihrer

Begründungund ging aus anderenQuellen hervor. Inform von kulturellen Kontexten, an-

thropologischen Konstanten oder historischen Kontinuitäten dienten seine Annahmen

des Einen den Theorien nicht als explizite, direkte Grundlagen, sondern als permittie-

rende Konditionen und Dispositionen ihrer Umgebung. Zugleich blieb das Verhältnis

des peripheren Konsenses zu den Konzeptionen und deren Begründung diffizil: Einerseits

zeichnete sich derKonsensdurch eineDistinktion vondenKonzeptionen aus, eine gewis-

se Unabhängigkeit und objektive Validität. Anders als der Fundus, der sich als Grundlage

von den Konzeptionen absetzte, gingen periphere Konsense eher von der selbstverständ-

lichen, nativ und intuitiv einsehbaren Gültigkeit ihres Bestehens aus. So erklärten sich

die peripherenKonsense zwar zurNebensache, setzten ihre Evidenz dabei aber stillschwei-

gend und generalisierend voraus. Auchwenn beide Formate desKonsenses also neben ih-

rer externen Stellung auch den impliziten Charakter ihrer Begründung teilten, folgten sie

unterschiedlichen axiologischen Dynamiken: Der Verschiebung des Fundus stand im pe-

ripheren Konsens eine Marginalisierung gegenüber, in der sich dessen konstitutive Funk-

tion verschleierte. Andererseits blieben die Annahmen des Einen selbst Setzungen: Auch

wenn sich die Konsense auf äußere Gründe bezogen, entstammte deren Kenn- und Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


712 Tobias Braun: Der politische Konsens

zeichnung wiederum den jeweiligenTheorien. Kurzum beanspruchten die Situationen,

Konditionen und Dispositionen, auf die sich die Konzeptionen beriefen, einerseits ei-

ne objektive Geltung, andererseits verblieb ihre Qualität eine Zuschreibung. Gerade weil

die peripherenAnnahmendesEinen amRande derTheorien standen, konnten sie zwischen

dem Innen und dem Außen der Konzeptionen oszillieren.

ImKonzept Eastons ließ sich diediffuseUnterstützung als periphererKonsens verstehen,

wobei sie zugleich in einem engen Zusammenhangmit den konsensualen Annahmen in

den Konzepten stand. Easton wollte klären, wie sich ein Reservoir an Vertrauen sowie

zuerkannter Legitimität und Autorität gegenüber der Ordnung als solcher, ihren Proze-

duren und Funktionsträgern, ausbilden konnte und stabil blieb.Die diffuse Unterstützung

beschrieb dabei eine basale Form der kollektiven Überein- und Zustimmung zu den Kom-

ponenten der politischenOrdnung,die nicht an dendirekten output gebundenwar.Auch

wenn sich Easton damit befasste, wie politische Systeme diesen Speicher sichern konn-

ten, blieb die diffuse Unterstützung als Grundlage der politischen Ordnung jeder direkten

Verfügungentzogenundnahmeine peripherePosition ein.NebendenaffektivenBindun-

gen an Institutionen ging es Easton um spezifische kulturelle Kontexte, die die politische

Ordnung stützten: Einerseits wiesen politische Ordnungen immanente Bindungskräfte

auf, die neben dem Glauben und Vertrauen auch den Gehorsam umfassten und die sich

mit dem Bestehen des politischen Systems selbst ergaben. Im Sinne der diffusen Unter-

stützung ließ sich diese Attraktion nicht als ein Objekt verstehen, sondern als latenter,

emergenter Effekt, dessen Bedingung im Funktionieren des Systems bestand. Anderer-

seits verwies Easton auf die konstitutive Relevanz kollektiver Kontexte, deren Integration

wichtige Implikationen für die Stabilität der politischenOrdnung und ihre Funktion in-

newohnte.Die sozialeKonformität einer geteiltenKultur,ReligionundSprache entlastete

dabei nicht nur das System von Eingängen und erhöhte die Kompatibilität seiner Aus-

gaben, sie ordnete auch den politischen Raum. So wurde die eigentliche Funktion des

Systems, die Konversion, durch periphere Konditionen sekundiert, die das System selbst

nicht oder nur indirekt generieren konnte.

Der neo-pluralistische Ansatz Fraenkels zeichnete sich zwar durch eine generelle

Skepsis gegenüber Annahmen peripheren Konsenses aus, die konstruktive Austragung

des Konflikts erforderte jedoch neben einem normativen Kodex auch einen integralen

kulturellen Kontext, der als kom-positionelle Basis des Dissenses fungierte. Der consensus

omnium bestand in substantiellen Prinzipien, Normen sowie Regeln und bildete die

Grundlage der politischen Ordnung: Aus ihm ging der unkontroverse Sektor hervor, auf

dem der kontroverse Sektor und dessen politische Praxis ruhte. Auch wenn seine konsti-

tutive Qualität eine Nähe zum Fundus suggerierte, platzierte Fraenkel diesen Konsens

neben seinerTheorie. Neben der Konsistenz derTheorie diente die Marginalisierung der

konzeptionellen Relevanz derWahrung der integrativen Funktion: Umdie Einvernahme

zu stiften, durfte der Konsens nicht politisiert werden. Nur in dieser Distanz zu Versu-

chen politischer Aneignung konnte er als natürliches Produkt historischer, gesellschaftlicher

und ideologischer Kräfte erscheinen und eine neutrale, native und intuitive Geltung bean-

spruchen. Die periphere Stellung des consensus omnium war demnach für sein Bestehen

notwendig und schränkte seine konstitutive Bedeutungmitnichten ein. Versicherte der

consensus die Grundstrukturen der politischen Ordnung, so manifestierte sich in der

Nation ein kultureller Kontext, der als kollektiver Bezugspunkt und integratives Moment

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 713

diente.Ohne selbst einErzeugnis politischer Setzungen zu sein,bildete sich die kollektive

Identität der Nation in autoharmonischen, quasi-natürlichen Ausgleichsprozessen: Wie

der consensus omnium war die Nation ein Produkt des freien Spiels des Vielen, das seine

repräsentative Qualität nur durch die konsequente Vermeidung ihrer Politisierung be-

wahren konnte. Im Sinne der Axiologie überlagerten sich hier die konsensualen Formen

des Fundus und der Peripherie: Um dem Vielen Raum zu geben,musste jede Versicherung

des Einen an den Rand verschoben werden, wobei das Eine aber zugleich die Grundlage

ihrer Organisation bildete. Die Ordnung des Vielenmusste nach Fraenkel neben diesem

stehen und es begleiten, ohne aus ihm hervorgehen zu können.

Bei Rawls ließ sich der periphere Konsens in dem Spannungsfeld von idealer und nicht-

idealerTheorie abzeichnen,wobei derenDifferenz in der Frage der kulturellen Anbindung

bestand. Die ideale Theorie befasste sich mit der Darstellung einer Konzeption der Gerech-

tigkeit, die sich auf die Vorgaben der Vernunft und derenMaßgaben von Neutralität, Ver-

allgemeinerbarkeit undNachvollziehbarkeit stützte.Rawls praktischer Philosophie ging

esmithinweniger umkonkrete FragenpolitischerOrganisation als umdieAusarbeitung

einer vernünftigenWohlordnung der Gesellschaft, die der Konzeption der Gerechtigkeit eben-

so entsprach wie dem Fakt des Pluralismus gerecht wurde. Dabei nahm er Abstand von

Annahmen des peripheren Konsenses, berief sich sein Konzept der Gerechtigkeit als Fairness

doch einzig auf die diskursive Qualität der Vernunft. Im Rahmen der nicht-idealenTheorie

ließ sichdie entgegenkommendeKultur als periphererKonsensdeuten,die sich jedochandem

abstrakten Universalismus der idealenTheorie rieb. Auch die politische Ordnung des Poli-

tischen Liberalismus setzte konkrete Umstände voraus, die seine Anwendung sekundier-

ten: Neben der Hintergrundkultur mussten adäquate Auffassungen der Gerechtigkeit und

entsprechende politische Institutionen schon gegeben sein. Zudembedurfte es einerKon-

formität des Sozialen, mit der sich die Heterogenität und Antagonalität der Gesellschaft

reduzieren sollte: Der soziale Kitt umfasste dabei Formen der kollektiven Identität, Solida-

rität und Kommunalität, die neben der Begrenzung sozialer Spannungen (wie der Radi-

kalität wirtschaftlicher Ungleichheit) auch die normative Geltung der Fairness als Tugend

der Bürger gewähren sollte. Gerade die Annahmen des peripheren Konsenses widerstreb-

ten der abstrakten Idealität der Konzeption der Gerechtigkeit und nahmen sich zugleich als

notwendige Bedingung ihrer Implementierung aus.

Im Denken von Habermas ließ sich die Lebenswelt als ein latenter Kontext beschrei-

ben, der als Vorrat geteilten Wissens die kommunikative Verständigung koordinierte.

Inform gewisser Hintergrundüberzeugungen erlaubte sie die Orientierung an kollektiven

Sinnbzügen, Haltungen und Einstellungen und diente so als intersubjektives Medium.

Kurzum ging mit der Lebenswelt eine hintergründige Übereinstimmung einher, die als

mitgeteilte Ausrichtung des Sinns ebenso die Kommunikation fundierte wie sie half,Dissens

im Sinne von Missverständnis zu vermeiden. In Abgrenzung von der klassischen Form

der Lebenswelt wies Habermas eine moderne Variante aus, die zwar weiter als Rahmen

der Kommunikation fungieren sollte, deren Status sich aber verschob: Infolge ihrer Ra-

tionalisierung nahm sich die Lebenswelt in der Moderne nicht mehr als antezedenter

Kontext aus, sondern wurde selbst zu einem Produkt reflexiver Diskurse und verlor

dabei ihren impliziten Charakter.Weitere Figuren des peripherenKonsenses traten inform

von Widerständen gegenüber den Prozessen reflexiver Verflüssigung zu Tage: Neben den

konkreten Bedingungen rationaler Verständigung setzte auch die politische Ordnung der

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


714 Tobias Braun: Der politische Konsens

deliberativen Demokratie eine bestimmte politische Kultur voraus, deren Qualität an indi-

vidueller Freiheit und pluralistischer Vielfalt sie stützte. Diese entgegenkommenden vor-

politischen Quellen ordneten nicht nur Diskurse und stiften Formen kollektiver Identität

(Nation und Staatsbürgerschaft), sie dienten auch der Zivilgesellschaft als integratives

Moment. Der Hintergrundkonsens sekundierte die politische Ordnung und das System

der Rechte, indem er inform bürgerlicher Solidarität affektive Bindungen bereitstellte.

Abschließend ist noch das Telos der Verständigung zu erwähnen, welcher der Sprache

nicht nur eine genuine diskursiv-rationale Qualität im kommunikativen Austausch,

sondern auch ein inhärentes Streben zu gegenseitiger Einvernahme attestierte. Auch

wenn Rawls und Habermas im Zuge ihrer Präferenz reflexiver Rationalität von periphe-

ren Konsensen absahen, blieben diese als kulturelle, soziale und politische Grundlagen

präsent und markierten mithin konzeptionelle Konditionen, deren Gegebenheit und

konstitutive Funktion implizit vorausgesetzt wurde.

Der Kommunitarismus kritisierte am liberalen Denken dessen Leugnung bestehen-

der kommunaler Bande: Den individualistischen Atomismus wertete er dabei ebenso

als Chimäre wie den abstrakten Formalismus sozialer Verhältnisse und die reibungslose

Konstruierbarkeit kollektiver Identitäten. Mit Barber ließ sich das soziale Band als Kontext

einer gemeinsamen Lebenswelt deuten, als ein kollektiver Sinn- und Bezugsraum, dessen

Ausrichtung implizit zwar blieb, zugleich aber Formen kollektiver Identität ebenso stifte-

te wie einen konkreten historischen, kulturellen und ideologischen Fundus. Die bürger-

schaftliche Gemeinschaft beschrieb Barber als eine genuine Lebensform, in der sich kom-

munale Formen der Koexistenz verknüpften und einen Konnex imMit ausbildeten, der

ebenso den Kontakt und die Kopräsens/z im Sinne einer gegenseitigen Wahrnehmung

und Anerkennung wie Aspekte der partizipativen Kooperation umfasste: In dieserMit-

teilungmanifestierte undmaterialisierte sich einArendtscherRaum gemeinsamenErschei-

nens, eine Stätte der Realisierung eines kreativen Konsenses, einer bürgerschaftlichen Teil-

habe über die faktische Grundlage des Gegebenen hinaus. Auch wenn sich das Denken

Barbers um die Würdigung der kommunalen Strukturen bemühte und ihre konstitu-

tiven, integrativen und koordinativen Qualitäten akzentuierte, standen diesen mit der

politischen Beteiligung eine weitere Form kollektiver Integration gegenüber, die sich an

ihrem peripheren Status rieb: Kurzum stellte Barber dem konkreten Kontext, in der die

Einzelnen schon je standen, ein Modell aktiver Integration per direkter Partizipation in

starkdemokratischen Institutionen entgegen.Neben derDifferenz zur lebensweltlichenEin-

bindung ergab sich eine Spannung zwischen der bestehenden politischenGemeinschaft

und der radikalen Autonomie einer souveränen Bürgerschaft: Der emanzipative Impe-

tus bürgerschaftlicher Selbstverantwortung konnte keine wie auch gearteten Vorgaben

akzeptieren undmusste diese als heteronome Setzungen zurückweisen. Ähnlichwie die

Umstellungder Lebenswelt imKonzept vonHabermas bedurftenEinlassungen auchnach

Barber der positiven Aneignung inform kollektiver Selbstbindung: Kurzum ließ sich die

verwurzelte Gemeinschaft mit dem Anspruch einer autonomen Aktivbürgerschaft kaum

vermitteln. Zuletzt muss im Sinne des peripheren Konsenses noch auf die anthropologi-

schen Annahmen hingewiesen werden, die nicht nur ein bestimmtes Menschenbild mit

einemModell politischer Ordnung koppelten, sondern letzterem darüber hinaus trans-

formatorische Potentiale zuschrieben,durch die sich die Bürger einer StarkenDemokratie

zuadäquatenTeilnehmernwandelten.ZusammenfassenddientendieAnnahmenperiphe-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 715

renKonsenses in den liberalenVariantenderDemokratietheorie als promotive, äußereBe-

dingungen ihrer Implementierung, die sich aber zugleich als substantielle Grundlagen

ihrer politischen Ordnung ausnahmen. Inform externer Konditionen stützten sich die

Theorien auf Annahmen des Einen, ohne sie selbst explizit zu thematisieren.

Wie im Falle Fundus standen die postfundamentalen Ansätze auch zu den Annahmen

peripheren Konsenses in einer Distanz: Mit dem Fehlen des Einenwurden die Konditionen

des beigeordneten Konsenses selbst prekär und seine Permission äußerer Umstände zu

einer fragwürdigen Setzung, die weder ihre Objektivität noch ihre natürliche Harmonie

oder intuitiveEvidenz versichernkonnte.AuchwenndieseZugänge selbst gegenüber ih-

ren eigenen Annahmen des Einen sensibel blieben, konnten sie diese doch zugleich selbst

nicht gänzlich vermeiden. Dabei war allerdings die Umstellung ihrer Anlage zu beach-

ten,gingesdiesenAnsätzendochwenigerumdenAusweis einerbestimmtenpolitischen

Ordnung als umeinVerständnis der Formationdes Sozialen. In dieserHinsicht nahmsich

dieDistanzierung von den Annahmen desEinen zwar alsmethodische Strategie aus, den-

noch bliebendieKonsequenzen für dieMomente zu klären, in denendie postfundamen-

talenTheorien selbst Modelle politischer Ordnung entwickelten: Die Frage war, ob auch

diese Theorien auf adäquate Konditionen zurückgriffen oder welche Folgen dieser Ver-

zicht für ihre Begründung und die Affirmation ihrer Implementierung zeitigte.

Das DenkenMouffes zeichnete sich durch ein generelles Misstrauen gegenüber kon-

sensualen Annahmen aus: Im Zuge der negativen Ontologie und dem antagonistischenWe-

sen des Politischenwurden alle Garantien des Einen zu defizitärenHypostasen.Weder be-

stimmte Bedingungen noch Anlagen oder Situationen konnten als Grundlage des Sozia-

lendienen oder dasEine versichern:Die konstitutiveUneinigkeitmachte jede antezedente

Übereinstimmung unmöglich. Dennoch ließen sich in ihrem Denken sowohl positive als

auch negative Figuren des peripheren Konsenses ausmachen: Die positiven Formen um-

fassten die verschiedenen Aspekte des Ko, die Mouffe als konstitutive Strukturen der

Konflikte einführte. Neben den Sedimenten und den ethisch-politischen Prinzipien betraf

dies den öffentlichen Raum einer respublica. Die Sedimente ließen sich als Ausrichtung ei-

nesSinnraumsdeuten,die alsHypostasenhegemonialerMacht objektiveKontextedes kol-

lektiven Imaginären stifteten.Wie die Nation Fraenkels waren die Sedimente das Resultat

sozialer Formationsprozesse, die sich jeder Verfügung über ihren quasi-natürlichen Ur-

sprung entzogen.Die ethisch-politischen Prinzipien hingegen bezeichneten kollektiv gülti-

geWerte,umderenBestimmungdennochbeständiggerungenwurde:WiederWertkodex

Fraenkels fungierten die Prinzipien als Bezugspunkte kollektiver Identität und Formen der

Integration, die zugleich durch ihre Offenheit der Pluralität Raum ließen. Unter ande-

rem sahMouffe in demKonzept derDemokratie eine grundlegende Spannung zwischen

der Freiheit undGleichheit angelegt, umderen Auslegung und Austarierung sich die ge-

sellschaftlichen Akteure bemühten.Mit den Prinzipien bildete sich demnach eine symbo-

lische Grundstruktur, die sich variabel und adaptiv ausnahm und gleichzeitig als koordi-

nierender Rahmen gesellschaftlicher Antagonismen diente. Die kollektiven Umgangs-

formen der Respublika etablierten einen genuinen kommunalen Konnex, der ebenso auf

der geteilten Gegenwart einer Öffentlichkeit wie auf einer gemeinsamen Einbindung in

gegebene Kontexte und einem kulturellen Kodex beruhte. Die verschiedenen Facetten

des sozialen Bandes teilten einen ambigen Charakter. Gerade weil Versuche positiver De-

finition unmöglich blieben, mussten die Annahmen eines peripheren Konsensesmaterielle

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


716 Tobias Braun: Der politische Konsens

und konkrete Festlegungen weitestgehend vermeiden: Nur wenn sie dem Vielen gegen-

über offenblieben und diesem flexible Anschlussmöglichkeiten boten, konnten sie selbst

integrierendeundkoordinierendePotentiale entfalten.Somit sinddienegativenFormen

des peripherenKonsenses schon angesprochen, die in verschiedenen Leeren bestanden: Die

destitutive Logik zeichnete sich ebenso wie der Prozeduralismus des agon und die Aspek-

te des Ko durch einen Verzicht auf positive Bestimmungen aus. Letztlich zeigte sich hier

wiederum die negative Essenz an, die als eine unabdingbare Kondition der Ontik und der

politischen FormationdesSozialen zu verstehenwar.Die positivenwie negativenAnnahmen

des peripheren Konsenses prägten die Ein- und Ausrichtung eines politischen Raums, in-

dem sie als Kontext und Kondition seine Konstitution begleiteten. Ihrer Relevanz stand

die Vermeidung ihrer Politisierung gegenüber:Weil Mouffe einerseits die Annahmen des

peripherenKonsenses benötigte, um integrale Aspekte desKo und kom-positionelle Grund-

lagendesKonflikts einzuführen,unddiese andererseits aufgrund ihrer Inkompatibilität

mit dem Antagonismus konzeptionell nicht einbinden konnte, verschob sie diesen Kon-

sens in einen fundamental-latenten Bereich. Auchwenn beideweiter signifikanteUnter-

schiede trennten, ließ sich zwischen den Entwürfen Mouffes und Fraenkels eine struk-

turelle Äquivalenz der Axiologie in Hinsicht des peripheren Konsenses festhalten: In beiden

Ansätzen wurde der Konflikt betont, ohne dabei auf positive kollektive Bezüge abstel-

len zu können.Weil der Konflikt aber denGrund seinerKom-Position und die Ausrichtung

seinerOp-Position bedurfte, verschobenbeideAnsätze dieseOrdnung andenRand ihrer

jeweiligenTheorie undmarginalisierten derenRelevanz, ebenso inHinsicht des konzep-

tionellen Anspruchs wie des politischen Charakters.

Den Annahmen peripheren Konsenses entsprachen im Denken Leforts zunächst die

fundamental-ontischen Strukturen, die als Konditionen der gesellschaftlichen Informset-

zung zwar weder explizit noch konkret wurden, die Instituierung jedoch begleiteten und

organisierten. Mit der Teilung verlor die Gesellschaft nicht nur ihre Einheit, Grund und

Ursprung, sie blieb auch innerenDivisionen,Differenzen undDissensen ausgesetzt. Jedoch

ging mit der Teilung immer auch eine Verbindung einher, ein positiver Bezug auf das

Absente, dessen Geste der Einholung zwar scheitern musste, aber einen kollektiven

Konnex stiftete: Weder der Division noch der Union kam Priorität zu, eher befanden sie

sich in einem korrelativen, reziproken Bezug. Auch die Partizipation als dritte Form der

Teilung stand zwischen dem Einen und Vielen, eröffnete sie doch ebenso die Teilhabe an

einem kollektiven Projekt wie sie auf die Mitwirkung der Unterschiedenen abstellte.

Neben den Formen der Teilung wurde die Informsetzung von der komplexen Korrelation

der Integration und Dispersion inform der Räume des Staats und der Zivilgesellschaft

und ihren Bestrebungen der Dominanz und Emanzipation bestimmt. Das kollektive

Eine changierte zwischen den Momenten, ohne von einem der beiden vereinnahmt zu

werden: Just im Konnex von Autorität und Autonomie wurde die chiastische Verschränkung

deutlich, die die Informsetzung prägte. Auch in der Organisation des politischen Raums

und den verschiedenen Formen der Repräsentation blieb die symbolische Logik rele-

vant: So ermöglichte die Bühne zugleich das Versprechen des Einen und dieWahrung des

Vielen. Auch wenn der Ort der Macht leer bleiben musste, präsentierte sich die kollektive

Identität der Gesellschaft auf ihrer Bühne ebenso wie sie dieWahrheit eines Ursprungs

offenbarte und die Aneignung im Sinne der gesellschaftlichen Selbstbestimmung er-

laubte. Neben diesen fundamental-ontischen Aspekten konnte in Hinsicht des peripheren

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 717

Konsenses noch auf die Ausbildung eines kollektiven Sinnraums verwiesen werden, den

Kontext einerWelt. Wie die Konditionen der Ontik blieb auch dessen Ordnung latent.

Kurzum ging es um den Sinn, die Sinnhaftigkeit und das Sinnmachen der Erfahrung

der Wirklichkeit, die Lefort einerseits keiner extrasoszialen Instanz zuweisen konnte,

in der andererseits aber die Ontik stand. Zuletzt verblieb das Reale neben der Formation

der Gesellschaft: Trotz der Konstruktion sozialer Wirklichkeit zeichnete Lefort hier eine

Faktizität aus, die sich der Überformung der Gesellschaft verweigerte und auf ihre

Aufnahme drang.Wenn aber die Gesellschaft sich nur im Spiegel derMacht wahrnehmen

konnte, blieb offen, welchen Ursprung dieseWirklichkeit hatte.

Auch der philosophische Zugang Nancys versuchte sich weitestgehend den Annah-

men peripheren Konsenses zu enthalten, wobei es ihm wie Lefort nicht darum ging, die

Formen des Einen in toto zu negieren, sondern sie in ihrem objektiven Anspruch zu be-

schneiden und als Figuren der sozialen Formation zu begreifen. Der Sinn-Raum einerWelt

bestand in einer polyphonenKonsonanz der Stimmen und prägte die Kontexte, Konturen

und Kontakte der Ko-Existenz: DieWelt ließ sich als eine latente Ordnung verstehen, in

der dasDasein nicht nur einenHalt fand, sondern sich auch sein Sinn ausrichtete.DieMit-

Teilung des Daseins nahm sich als simultane Anwesenheit in einem Erscheinungsraum aus,

als gemeinsamenGegenwart in Raumund Zeit.Neben diesen Formen derKoexistenz ging

Nancy dem kulturellen Selbstverständnis des Abendlandes nach und legte dieses in den

Spannungen,LückenundLeeren seinesDenkens offen.Dabeiwidmete er sichweniger der

Klärung als der Darstellung dessen Oszillierens dieses Denkens zwischen verschiedenen

Polen, dem unentschiedenen Schwanken und Umschlagen zwischen der Innerlichkeit

und Äußerlichkeit, Intimität und Formalität sowie Einheit und Vielfalt.Mit einem eige-

nen, ideologischen Schwerpunkt ging Nancy so den komplexen symbolischen Verweisungs-

zusammenhängenderkulturellenKontexteundgesellschaftlichenSelbstbilder, -verständ-

nisse und -verhältnisse nach.

Zwar gingen die drei Autoren postfundamentaler Prägung unterschiedlich vor, doch

entnahmen sie alle der ontologischen KonditionMaßgaben für ihre Vorstellung der sozia-

len und politischen Ordnung, die diesen Ansprüchen auf die eine oder andere Weise zu

genügen hatten. Die zurückgenommene Beobachtung des Fehlens des Einen in der For-

mation des Sozialenwurde so um eine normative Komponente erweitert, die sich zwar als

peripherer Konsens ausnahm, dessen Beiordnung sich aber auf äußere Bedingungen der

Ontologie berief.AuchwenndiepostfundamentalenAnsätze also gegenüberdenperiphe-

ren Konsensen der liberalenTheorien der Demokratie skeptisch blieben, ließ sich in ihrer

Referenz auf die ontologischeGewissheit der Ungewissheit und deren Übertragung auf die

Organisation des politischen Raums doch gleichzeitig eine analoge axiologische Struktur

nachzeichnen. So blieb die ontologische Grundlosigkeit für diese Theorien von konstitu-

tiver Relevanz, in ihrer Organisation der Ontik trat sie jedoch in eine Position neben der

Konzeption, in der sie zugleich ein Versprechen der Objektivität (negativ) beinhaltete

und eine Marginalisierung ihrer begründenden Funktion aufwies. Nicht zuletzt berie-

fen sichauchdiepostfundamentalenAutoren,gleichwohldezent,auf konkretekulturelle

Dispositionen, die eine bestimmte politische Ordnung nach sich zogen: Die parlamen-

tarische Konfrontation im Sinne Mouffes, die Offenheit repräsentativer Strukturen im

Sinne Leforts und die plurale Öffnung der Demokratie im Sinne Nancys koppelten gege-

bene Bedingungenmit bestimmten politischen Organisationsformen. Die Promotivität

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


718 Tobias Braun: Der politische Konsens

des Gegebenen, die wir als Charakteristikum des peripheren Konsenses ausmachten, zeig-

te sich anhand der konstitutiven Offenheit der Demokratie, die der Diesseitigkeit der

Moderne entsprach, und anhand bestimmter Umstände, die politische Ordnungen se-

kundierten. So blieb festzuhalten, dass die Begründung über periphere Voraussetzungen

auch hier eine genuine Ausrichtung der politischen Ordnung anzeigte. Im Vergleich mit

den liberalenTheorien derDemokratie blieben die axiologischenMomente bestehen, al-

sodiePromotion,dieMarginalisierungunddasOszillierendesperipherenKonsenses, auch

wenn diese im postfundamentalen Denken noch weiter an den Rand rückten.

*

Die konsensualen Figuren in den Konzeptionen bezogen sich auf die Prozesse der Her-

stellung von Einigkeit: Die Formen, Formate und Verfahren der Einigung ließen sich als

performative Konsense beschreiben (hier weniger im Sinne der Sprechakttheorie Austins

denn in der generellen Bedeutung von Verrichtung, Ausführung und Leistung), deren An-

nahmen des Einen nicht mehr in antezedenten Grundlagen oder Bedingungen bestan-

den, sondern in einer transformativen Operation. Neben den diversen Modi der Überset-

zung, die die Konversion des Vielen zum Einen koordinierten und konsolidierten, rückten

mit diesem Konsens auch jene Spannungen vonMacht und Emanzipation, Einigkeit und

Uneinigkeit sowie Autonomie undHeteronomie in den Fokus, die sich aus dem komple-

xen Verhältnis der Räume des Politischen und Sozialen ergaben. Fraglich war,wo,wie und

wann es zur Übereinkunft kam: Beruhte sie auf der Intention und dem Engagement der

Beteiligten, war sie ein sekundärer, emergenter Effekt oder entstammte sie einer laten-

ten Übereinstimmung? Ging das Eine dem Vielen also zuvor, entstand es aus ihm oder be-

zeichnete es den prozeduralen Rahmen der Einigung? Weder der Status des Einen noch

seine Rolle innerhalb der Konversion ließen sich vorab definieren: Die Bestimmung der

Strukturen der Transformation war eine ebenso diffizile Aufgabe wie die Klärung ihrer

axiologischen Funktion, wobei neben den Konditionen der Übereinkunft auch jene der Ko-

operation zu berücksichtigen waren. Gleichwohl der performative Konsens von Prämissen

der Einigkeit Abstand nahm, blieben genuine Aspekte der Übereinstimmung in den Mo-

dellen der Einigung aktiv. In Hinsicht der Organisation des politischen Raums und dessen

Verhältnis zum Sozialen war zuletzt nicht nur nach den Annahmen des Einen zu fragen,

sondern auch der Umgang mit der Uneinigkeit in Betracht zu ziehen: Auch die Ordnung

des Vielen und die Ausrichtung des Dissenses ließen sich als subtile Formen performativen

Konsenses verstehen und im Sinne der Organisation der Begründung deuten.

ImUnterschied zu den anderen Typenwurde das Eine im Falle des performativen Kon-

sens zu einem expliziten Objekt, dessen Annahmen weniger auf antezedenten Vorgaben

beruhten als sie auf einen postzedenten Zweck rekurrierten, dessen Mission wiederum

selbst als innere Begründung der Konzeptionen fungierte: Auch wenn die Erzeugung der

Einigkeit Gegenstand der Konzeptionen war und sich diesen nicht wie der Fundus oder

die Permission entzog, nahmen sich die Eventualität der Einigung und die Qualifikation

der transformativen Operation als konstitutive Bedingungen aus, die die Modelle politi-

scher Ordnung stützten und diesen zugleich vorangingen. So konnten in den Formen

und Formaten der Einigung verschiedene konsensuale Figuren und Logiken offengelegt

werden, die ebenso in explizitenModellen der Konversionwie in ihren impliziten Grund-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 719

lagen bestanden. Darüber hinaus mussten die Konzeptionen das Eine und Viele in ei-

nen konstruktiven Zusammenhang überführen, der beide trotz ihrer Differenz in einer

politischen Organisationsform verschränkte. Einerseits ließ sich die Diskrepanz beider

Räume nicht beseitigen, also die Spannung zwischen der Pluralität, Heterogenität und

Emanzipativität des Sozialen und der Unität, Identität und Autorität des Politischen. An-

dererseits kam der politischen Ordnung die Aufgabe zu, das Viele zu integrieren und in

sich aufzuheben, wobei sich die Demokratietheorien in der Frage des Status des Vielen

ebenso unterschieden wie in den Bedingungen, Möglichkeiten und Grenzen seiner in-

stitutionellen Einbindung: Dabei war nicht nur strittig, in welcher Beziehung das Eine

und Viele standen, sondern auch,welche Position, Funktion und Relevanz dem Vielen in-

nerhalb der politischen Ordnung zukam. Prinzipiell diente das Viele der Demokratie als

normativeGrundlage: ZwarwarderDemos keineEinheitmehr,weder in seiner Formnoch

in seinemWillen, und dennoch fungierte er als die höchste Instanz demokratischer Be-

gründung, Legitimation und Autorisierung. So nahm es sich die Demokratie zur Aufga-

be, die Voten der Vielen zumMaterial ihrer politischen Organisation zumachen: Im Sin-

ne des Prinzips der Volkssouveränität wurde sie zu einemMedium kollektiver Autonomie,

das dieWillensbildung des pluralenDemos realisierte und es zugleich vermied, diesemit

eigenen Imperativen zu verstellen. Der Transformation kam somit eine politische Qualität

im engeren Sinne zu, die sich auch in den Konzeptionen der Demokratie manifestier-

te und über die reine Translation hinausging: Angesichts derUneinigkeit des Vielenwaren

neben derKonversion auch die Repräsentativität und Partizipativität politischer Struktu-

ren auszuweisen. Kurzum changierte die politische Ordnung der Demokratie zwischen

der Dispersion des Vielen und der Identität des Einen und musste beide Pole trotz ihrer

Divergenz miteinander verbinden. In den Theorien nahm sich das Spiel des Einen und

Vielen als komplexes Gefüge16 symbolischer Verweise aus, an deren Oszillieren zwischen

positiven und negativen Referenzen und Reverenzen sich die Organisation der Begrün-

dung im Sinne der Axiologie nachzeichnen ließ: Der ambivalente Status des Einen zeigte

sich in diesem Schwanken zwischen ante- und postzedenten Formaten,materialen und

prozeduralen Formen, direkten und indirektenGenesen und inneren und äußeren Posi-

tionen. Schließlich ließ sich dieHerstellung derEinigkeit zugleich als explizites Projekt der

Theorien und als implizite Extension ihrer eigenen Programmatiken verstehen.

Die Transformation von Ein- zu Ausgaben stand im Zentrum des Systemmodells Eas-

tons: Auch wenn es verschiedene Formen der Übersetzung gab, markierte die Verarbei-

tung die konstitutive Leistung politischer Systeme. Neben den unterschiedlichen Modi

von Transmission und Selektion traten am Eingang in das System auch die Formate der

Aufnahme und Eingabe auseinander: So ließ sich einerseits eine passive Rezeption von ei-

ner aktivenRegulierung trennen,diemit Filtern,Schwellen undKanälen eine qualitative

undquantitativeAuswahl derweiterzuleitenden, relevanten Informationen traf,undan-

dererseits eine grundlegende Differenz zwischen einem funktionalen und einem politi-

schenSchwerpunkt ausmachen.Speziell inHinsicht der systemischenVerarbeitungwar

imWeiteren eine Automatik der Umsetzung (im Sinne der Fabrik) von einer politischen

Direktion (bottom-up) und einer Systemerhaltung (Persistenz) abzusetzen, wobei sich

die Modelle nicht nur in der Logik ihrer Produktion des Einen unterschieden, sondern

16 Wir entlehnen diesen Begriff Deleuze und Guatarri.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


720 Tobias Braun: Der politische Konsens

ebenso in dessen Funktion. Mit der Umsetzung trat die Operation der Verarbeitung im

Sinne einer reinenMechanik in den Fokus, also die reibungsfreie Übersetzung von Ein-

zu Ausgängen. Die Direktion stellte die Verarbeitung in den Rahmen politischer Teilha-

be: Neben der Umsetzung wies das System somit eine bestimmte Qualität der Überset-

zung auf, also der Transmission politischen Willens im Sinne der Delegation. Die reine

Produktion wurde um die Aufgabe der Partizipation erweitert. Zuletzt zielte die System-

erhaltung weniger auf die Verarbeitung als auf die Wahrung der Integrität: Es ging al-

so nicht mehr um eine Aufnahme äußerer Anreize und deren Transformation, sondern

um das nach innen gerichtete Bestehen des Systems. Kurzum trat neben das Primat der

FunktionundderDirektionnundieProtektion.Soblieb,auchwennsichEaston imKernmit

der Beschreibung der Erzeugung verbindlicher politischer Entscheidungen befasste, die

Übersetzung des Vielen zum Einen unklar: Neben der beschriebenen diffusen Anlage des

Eingangs und der Verarbeitung verbarg sich auch das Zentrum der Transformation in ei-

ner black box. Ohne sich genauer ausweisen zu lassen, nahm sich dieÜbereinkunft als ein

Produkt des politischen Systems und seiner Konversion aus.

Auch im neo-pluralistischen Ansatz Fraenkels ließ sich der performative Konsens nur

schwer fixieren, wobei hierfür der ambivalente Status der Repräsentation verantwortlich

zeichnete. Gerade weil im Zentrum dieses politischen Denkens der Pluralismus stand,

also die Autonomie und politische Einbindung partikularer Interessen, stellte sich die

Frage, wie sich die verbindlichen Entscheidungen gegenüber diesem Anspruch legiti-

mieren und autorisieren können. Die Pointierung des Vielen ging dabei mit dem Erfor-

dernis einer Klärung der Mechanismen der Einigung einher. Die Repräsentation, die die-

ser Vermittlungsaufgabe nach Fraenkel nachkommen sollte, blieb jedoch selbst unein-

deutig: Einerseits diente die parlamentarische Repräsentation als Verwirklichung der

pluralistischen Vielfalt multipler Interessen, deren Wettstreit das Parlament nicht nur

einen Raum, sondern auch einen bestärkenden Resonanzboden bot. Um die Diversität

zu wahren, durfte die Vertretung des Vielen nicht beschränkt werden, da nur ihre unge-

hinderte Teilnahme eine ausbalancierte Übereinkunft sicherstellen konnte. Andererseits

sprach Fraenkel der Repräsentation und den Repräsentanten eine genuine Qualität zu:

Weil die repräsentative Logik den Austausch und den Ausgleich der Interessen anreg-

te und die Repräsentanten zu einer sachverständigen Expertise und kompromissorien-

tierten Handlungsweise befähigte, gewährleistete sie das Gelingen politischer Organi-

sation, Kommunikation undWillensbildung und erlaubte den Repräsentanten nicht zu-

letzt die Einnahme einer übergeordneten, ausgezeichneten Position. Somit waren die

Repräsentanten der Vertretung partikularer Interessen und dem Gemeinwohl zugleich

verpflichtet, ohne deren Spannung jedoch aufheben zu können: Die Transformation des

politischen Prozesses schwankte zwischen einer direkten Repräsentation und einer ver-

mittelten Konversion. Um den Pluralismus als offene Form zu bewahren, fasste Fraenkel

die Übereinkunft nicht material, sondern prozedural: Wie sich das Gemeinwohl nicht a

priori, sondern a posteriori ergab, bestand die Einigkeit weniger in einer faktischen Eini-

gung verschiedener Interessen als in einer Resultante von Kräfteverhältnissen. Nicht die

Beteiligtenmussten demnach übereinkommen, vielmehr ergab sich ihre Einigkeit indirekt

im Zuge der pluralistischen Interessenvertretung: Die Transformation war mithin selbst

kein Bestandteil des repräsentativen Wettstreits, da jede politische Festlegung und Be-

stimmung das Risiko heteronomer Verstellung barg, sondern ein nachlaufenden, emer-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 721

genter Effekt parlamentarischer Repräsentation. Obwohl Fraenkel der Wahl eine genuin

politische Qualität zusprach, changierte auch diese in Folge der Ambivalenz der Reprä-

sentationzwischendenModi einerprojektivenDirektion, einer aposteriorischenKontrolle

und eines autorisierendenAppendix: Nicht nur unterschieden sich hierbei derUrsprung,

die Position und die Funktion des Einen, sondern auch der Status der Transformation

und seine Beziehung zur Repräsentation.

Im politischen Denken von Rawls ließ sich ebenfalls keine materielleKonversion aus-

machen,zielte derPolitischeLiberalismusdochnicht aufdieHerstellungvonEinigkeit, son-

dern auf die Darstellung einer schon geteilten Übereinstimmung in der Vernunft, an der

sichdieArgumente im öffentlichenRaumauszurichtenhatten.Somit verschobsichderFo-

kus von der Organisation der Einigung hin zur Eröffnung einer vorliegendenKonsonanz.

Auch wenn Rawls wie Fraenkel den Pluralismus akzentuierte, entstand das Eine nicht aus

der Konfrontation rivalisierender Interessen und ihrem emergenten Ausgleich in einer

Resultante, sondern ausder vernunftgeleitetenPraxis politischerVerständigung: Nicht nur

verlagerte sich der Konsens von einer post- hin zu einer antezedenten Position, auch die

Transformation selbst wies nun einen prozeduralen Schwerpunkt auf. Im öffentlichen Ver-

nunftgebrauch situierte Rawls eine genuine diskursive Reflexivität, die von den Beiträgen

eine unbedingte Verallgemeinerbarkeit und Reziprozität verlangte. Die politische Pra-

xis der Bürger bedurfte unter Voraussetzung des Pluralismus und zu dessen Schutz ein

bestimmtesReglement: InAbgrenzungzumPrivatengewährte die vorbehaltloseAnnah-

mefähigkeit publiker Argumente den diskursiven Austausch diverser Gruppen, Doktri-

nen und Ideologien.Wollte Fraenkel den Pluralismus vorHeteronomie schützen, indem

erdiepolitischenProzesse vonantezedentenAnnahmendesEinenundBehauptungen kol-

lektiver Identität befreite unddiematerielleEinigung als einen äußerenEffekt fasste,konzi-

pierte Rawlsmit derÖffentlichkeit einen neutralen politischenRaum,der nur annehmba-

re Positionen zulassen und so der kollektiven Bindung politischer Ordnung die Risiken

der Fremdbestimmung nehmen sollte. Auch wenn der Politische Liberalismus durchaus

Formen der bürgerlichen Kooperation bereithielt, visierte Rawls eher das formale Arran-

gement der Einigung an, derenWahrung er in die Ausrichtung an einer allgemeinen, an-

tezedenten Übereinstimmung verlegte: Mit diesem Zuschnitt limitierte sich zugleich der

politischeGestaltungsraum, ging es nunmehr eher um die Einhaltung des Allgemeinen als

umFragen kollektiver Autonomieund der verbindlichenHerstellung der Einigkeit. Kurzum

zielte Rawls nicht auf die Produktion von Einigkeit, sondern auf die Organisation politi-

scher Kommunikation und die basalen Bedingungen ihres Gelingens in pluralistischen

Gesellschaften.

Auch das politische Denken von Habermas orientierte sich maßgeblich an der Ver-

nunft: Wie Rawls entwarf er ein Konzept politischer Ordnung, das den Ansprüchen an

Universalität, Reflexivität und Reziprozität genügen und die Rationalitätspotentiale mo-

derner Gesellschaften konstruktiv umlegen sollte. Mit der Theorie kommunikativen Han-

delns stellte Habermas den politischen Prozessen eine Logik intersubjektiver Verständi-

gung voran, mit Hilfe derer er die Strukturen, Bedingungen und Mechanismen sozialer

Integration im Kontext gesellschaftlicher Rationalisierung eruieren wollte: Die leitende

Fragewar,aufwelcherBasis infolgederUnübersichtlichkeit derModerneunddemAufbre-

chen lebensweltlicher Kontexte noch geteiltes Sinnverstehen möglich war. Dabei nahm

sich die kommunikativeRationalität als Form,Modus undNormwechselseitigenVerstehens

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


722 Tobias Braun: Der politische Konsens

aus, ohne aber materielle Vorgaben zu machen, sondern strukturell aus und in der Ver-

ständigung selbst zu bestehen. Neben dem formalen Einverständnis der Sprache verwies

Habermas zur Koordination reziproker Bezugnahmen noch auf einen kulturellen Wis-

sensvorrat, der als integrativer Konnex intersubjektiven Verstehens diente, sich aber zu-

gleich an der Abstraktheit des kommunikativen Handelns rieb. Kurzum ging mit der kom-

munikativen Verständigung ein transformativer Effekt einher, mit dem sich das Viele in ei-

nem Horizont vernünftiger Übereinstimmung unabhängig von politischen Organisations-

formen ausrichtete. Neben der Orientierung an der Vernunft trat mit dem prozedura-

len Charakter politischer Ordnung eine weitere Parallele zu Rawls zu Tage: So zielte der

performative Konsens nicht auf das Produkt, sondern auf den Prozess der Einigung. Weil

mit derModerne jedeGewissheit kollektiver Identität unsicher gewordenwar,musste sich

die politische Ordnung auf flexible, rationale und diskursive Verfahren umstellen, um

die Potentiale politischer Integration nutzen zu können. Das institutionelle Arrange-

ment der deliberativen Demokratie kam diesen Ansprüchen nach und etablierte koopera-

tive Praxen der Übereinkunft anstelle der Berufung auf Status antezedenter Übereinstim-

mung: Die Verständigung einer aufgeklärten Öffentlichkeit ließ sich als verflüssigte Form der

Volkssouveränität verstehen, die den Normen an Reflexivität und Reziprozität ebenso

entsprach wie sie die Prekarität und Fallibilität der politischen Willens- und Entschei-

dungsfindung aushielt. So fiel die kollektive Autonomie mit dem endlosen Prozess argu-

mentativen Austauschs der Zivilbürgerschaft zusammen, aus deren Diskursen die po-

litischen Institutionen Anstöße, Impulse und Hinweise auf Probleme aufnahmen und

in den politischen Prozess überführten. Die etablierte Politik (Parlamente, Parteien und

Bürokratien) musste einerseits responsiv und sensibel auf den Druck der Öffentlichkeit

reagieren und andererseits ihre funktionalen Aufgaben politischer Steuerung erfüllen.

Wenn Rawls den öffentlichen Vernunftgebrauch betonte und Fragen konkreter Anwendbar-

keit beiseiteließ, bemühte sich Habermas um den Konnex beider Sphären, also der Öf-

fentlichkeit und der Politik, wobei die Übersetzung kommunikativer Macht in politisches

Handeln abstrakt-universale und konkret-partikulare Momente vermitteln musste: Mit

dem egalitären und hierarchielosen Diskursraum der Öffentlichkeit und dem politischen

Tagesgeschäft, das sich anMaßstäben der Funktionalität, der Effizienz und Effektivität

orientierte, standen sich zwar zwei Sphären gegenüber, die distinkten Imperativen ge-

horchten,die aber ihrer konstruktivenKopplung bedurften,umeine politischeOrdnung

im Sinne der Demokratie zu etablieren. Weder eine wirkungslose Öffentlichkeit noch

eine autarke Verwaltung konnten demokratischen Ansprüchen genügen, sondern nur

ihre Verknüpfung, also die über die politischen und administrativen Strukturen organi-

sierte kollektive Autonomie. Obgleich Habermas verschiedene Kombinationen vorschlug,

ließen sich die Bedingungen der Implementierung nicht mit den Ansprüchen kommuni-

kativer Rationalität in Einklang bringen: Die ethisch-politischen Diskurse sollten einerseits

einen Zugang zur kollektiven Selbstbestimmung im Sinne der Aneignung und Gestal-

tung eines konkreten Gemeinwesens ermöglichen, andererseits blieben die Ansprüche

unbedingter Reflexivität und Reziprozität jedoch bestehen und machten die Beschrän-

kung auf ein kommunales Projekt, sofern sich dieses nicht universalistisch ausnahm, un-

möglich. Auch die Repräsentation, die Öffentlichkeit und die Verfassung dienten dazu,

die kommunikativeMacht zu ordnen, auf ein Objekt zu beziehen und der Vermittlung der

Sphären zu assistieren.Als Ausrichtung ordneten sich diese Bezüge dem freien Flottieren

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 723

der Argumente über, zugleich blieb jedoch der Anspruch der Autonomie bestehen, nach

dem jede Bindung der kommunikativenMacht nur aus ihr selbst erfolgen kann.Mit dieser

Anforderung setzte sichwiederumdie Logik des kommunikativenHandelnsdurch:Wie die

moderne Lebenswelt den Strukturen der Reflexivität, Kritik und rationaler Begründung

gerecht werden musste, so wurden auch die konkreten Bezüge in Sog der Problemati-

sierung gezogen und konnten ihrer koordinierenden Funktion nicht mehr nachkom-

men. Nur der Administration erkannte Habermas einen autonomen Status gegenüber

der Öffentlichkeit zu: Gerade weil sie ihrer eigenen Logik gehorchte und sich gemäß

ihrer autopoietischen Selbstreferenzialität von äußeren Eingaben (weitestgehend) ab-

schloss, konnte sie politische Aufträge erfüllen, Entscheidungen fällen und sich an kon-

kretenUmständenorientieren.DiekommunikativeMacht, erzeugt inderVerständigungder

Vielen, standdempolitischenSystemund seinen Imperativender Implementierungwei-

ter unverbunden gegenüber: Zugleich war es genau dieser Konnex der beiden Sphären,

der die Transformation im Sinne der Übertragung des Vielen zum Einen zu leisten hätte.

Die Kopplung von Öffentlichkeit und politischem System und die konstruktive Einbin-

dung der Mechanismen ihrer Übertragung blieben von der deliberativenDemokratie un-

gelöste Aufgaben.Abschließend ist die doppelte Autonomie der Staatsbürger anzumerken,

die zwar keine transformative Operation leistete, aber die Setzungmit der Aussetzung in das

Recht verknüpfte: Kurzum stand einemkreativ-emanzipativenMoment die Einbindung

in eine gegebene, legitimeOrdnunggegenüber.DasRecht vermochte es nachHabermas,

die subjektive und objektive Seite kollektiver Autonomie zu vermitteln und zugleich beiden

Momenten integrative Potentiale zu entnehmen.

Die Starke Demokratie Barbers setzte sich von den rationalen, prozeduralen und uni-

versalistischen Prinzipien der liberalen Theorien ab und akzentuierte stattdessen die

partizipative Kooperation einer politischen Gemeinschaft. Die transformative Operation wurde

nichtmehrwiebeiRawlsundHabermasdurchdieVernunft geleistet, sondernvoneinem

kommunalen Kontext, in dem sich die Einbindung in eine konkrete Umgebung mit ihrer

kreativen, kooperativen Gestaltung verband.Der Status des performativenKonsenses blieb

uneindeutig: Anders als Rawls und Habermas ging es Barber nicht um formale Bedin-

gungen der Verständigung, sondern neben einer bestehenden Übereinstimmung im Sinn-

raum einerGemeinschaft auch um die genuinen Formen der Partizipation in den Struk-

turen Starker Demokratie, die nicht nur eine ausgezeichnete politische Ordnung meinte,

sondern eine bestimmte Lebensform. Beide Typen der Integration zeitigten, wenn auch

diverse, transformative Effekte: So ließ sich politische Beteiligung eher im Sinne der Eini-

gung verstehen wie sich die Einlassung in kollektive Kontexte eher im Sinne der Einig-

keit ausnahm, wobei beide Aspekte im Denken Barber konvergierten. Auch wenn sich

die Kommunalität und die Vernunft unterschieden, hatten beide eine analoge Funktion in

der Begründung politischer Ordnung. Daneben nahm der Kommunitarismus Barbers von

der Betonung partikularer Rivalität, wie es den Neopluralismus Fraenkels kennzeichne-

te, Abstand und hob stattdessen den geteilten Bezugsraum einer politischen Gemeinschaft

hervor:Weil die Bürger schon je Teil einesKollektivswaren,bedurfte es keinerKonfronta-

tion des Partikularen, sondern der Rezeption desGemeinsamen. Dieser Kontext diente als

konstitutiver, integrativer und koordinierender Rahmen politischer und sozialer Bezü-

ge,wobei er eben nicht auf einer Identität beruhte, sondern auf derWahrnehmung einer

kommunalenKomposition, einer gemeinsamenGegenwart.DasVielewurdedabei nicht be-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


724 Tobias Braun: Der politische Konsens

seitigt, sondern aufgehoben: Im Zuge einer multiperspektivischen Reformulierung wur-

de die Pluralität im öffentlichen Diskursraum einer Bürgerschaft gewahrt und die Risi-

ken der Uneinigkeit im selben Schritt absorbiert, wobei die Konflikte zwar entschärft,

aber nur in das Äußere des nach innen einigen Kollektivs verschoben wurden: Die Ge-

meinschaft trat nach innen als objektive Autorität auf und etablierte nach außen eine un-

überwindlicheSchwelle gegenüberdemNonkonformen.Nebendiesem kommunalenKon-

text entwickelte Barber das republikanischeModell einer aktiven Bürgerschaft,mit dem das

Gemeinschaftliche in die Verantwortung der Gemeinschaft gelang: Die Kooperation der

Bürger umfasste einerseits die deliberative Verständigung in Strukturen politischer Be-

ratung, Beurteilung und Entscheidung und andererseits die Beteiligung, die selbst wie-

derum zwischen einer aktiven Teilnahme und einer passiven Teilhabe in dem politischen

Projekt einer Gemeinschaft changierte.Der öffentlicheRaumerlaubte den egalitären, re-

ziproken und reflexiven Austausch ebenso wie er die Ausbildung affektiver kollektiver

Bezügeunterstützte,mithinSolidarität,EmpathieundZugehörigkeit.NebenderPartizi-

pation und der Kommunalität entfaltete sich in der öffentlichen Verständigung eine Form

des Gemeinsinns, der eine bestimmte Qualität und einen Modus des Urteilens umfasste.

Gerade weil die letzten Gründe fehlten und es keine absolute Versicherung des Wahren,

Wirklichen und Richtigen mehr geben konnte, erlangte die Selbstbegründung einer ak-

tiven Bürgerschaft eine epistemologische Qualität: Die Produktion des Wissens wurde

selbst zu einer politischen Praxis und die Starke Demokratie zu einer politischen Orga-

nisationsform, in der sich ein genuines politisches Urteilsvermögen ausbildete. Letztlich

unterschied sich dieser Zugang von den prozeduralen Modellen, wie sie Habermas und

Rawls entwarfen, indemer den konkretenNahbereich einer gemeinsamenund (mit-)ge-

teiltenWelt akzentuierte, in der sich die Bezüge desKo ebenso präsentiertenwie sich die

Existenz im Ko realisierte, also verwirklichte, vergegenwärtigte und wahrnahm. Der Kon-

sensmaterialisierte sich imSinnraumeiner politischenGemeinschaft und inderKonstituie-

rungundKooperationeiner aktivenBürgerschaft:DerperformativeKonsensbestandeben-

so in Praxen kollektiver Autonomie inform einer partizipativen Demokratie wie in einem

kommunalen Kontext, der die Bürger verband und in eine gegebene Umwelt einließ.

Wie im Falle der anderen Konsense nahm sich die Beziehung zwischen dem Postfun-

damentalismus und dem performativen Konsens diffizil aus, ging diesem doch sein Objekt

verloren: Weder ließ sich das Eine auffinden noch erzeugen, weder bestand es in impli-

ziten Formen der Einigkeit noch konnte es aus expliziten Praxen der Einigung hervorge-

hen. Kurz: Im Fehlen des Einen musste jede transformative Operation scheitern. Mit der

Umstellung der konzeptionellen Anlage von Modellen politischer Ordnung hin zu ei-

ner Sozialphilosophie des Politischen verschob sich der Gegenstand, die Methodik und

der epistemologische Status, wodurch sich die postfundamentalen Zugänge kaum mehr

mit jenen der liberalen Demokratietheorien vergleichen ließen: Nicht mehr die Mecha-

nismen der Konversion standen in ihrem Fokus, sondern die komplexen Prozesse der In-

stituierung. Zudem wandelte sich mit der konsequenten Annahme der Grundlosigkeit die

axiologische Organisation der performativen Konsense. Neben dieser Transition traten im

politischen Denken des Postfundamentalismus mit der sozialen Formation und der politi-

schen Ordnung zwei Typen der Demokratie auseinander. Als Formation des Sozialen bezog

sich die Demokratie auf die Organisation der Instituierung: Die Frage war, wie sich unter

den Bedingungen der Grundlosigkeit Gesellschaften ein- und ausrichten, mit Sinn ver-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 725

sehen und Verhältnisse der Selbstrepräsentation ausbilden konnten. Im strengen Sinne

einer sozialenKonstruktion derWirklichkeit ging es hier ebenso umdie Etablierung vonOb-

jektivität, Subjektivität und Realität wie um Formen kollektiver Identität. Ferner ließ sich

der politische Raum als Struktur gesellschaftlicher Selbstreferenzialität fassen, über die

der Gesellschaft ein Zugriff auf ihre eigene Konstitutionmöglich wurde, ebenso im Sin-

ne der Rezeptionwie der Gestaltung. Ohne noch auf substantielle Grundlagen, essenzielle

Dispositionen oder genetische Kausalitäten zu rekurrieren, lag der Fokus auf dem Spiel

verschiedener Momente, Räume und Logiken, die die Instituierung begleiteten, wie der

Spannung zwischen den Polen der Integration (des Einen) und der Dispersion (des Vie-

len). Dabei behielt die Behauptung des Einen trotz dessen Absenz eine konstitutive Re-

levanz für die Prozesse der Informsetzung und die Begründung politischer Ordnung: Ob-

schon die Demokratie als soziale Formation weder auf Formen der Übereinstimmung noch

der Übereinkunft abstellte, markierte sie einen integrativen Konnex. Als politische Organisa-

tionsform setzte sich dieDemokratieweiter vonAnnahmendesEinen ab, bezog sich jedoch

auf Strukturen, Institutionen und Prozedere, die das Viele zwar nicht vereinigten, aber

formatierten: Anders als in den liberalenModellen der Demokratie zielte ihre politische

Ordnung nicht auf die Produktion des Einen oder die Konversion des Vielen, sondern auf

den konstruktiven Umgang mit der Uneinigkeit, ebenso in Hinsicht des Fehlens des Einen

wie der Kontingenz alles Gesetzten und der Pluralität des Sozialen. Demnach ließ sich der

performative Konsens hier als Ausrichtung des Dissenses verstehen, die dem Vielen eine po-

litische Qualität zumaß und es in produktive Formen und Formate übertrug, wobei sich

die politischen Funktionen desVielen zwischen denKonzeptionen ebenso unterschieden

wie ihre institutionellen Arrangements. Wichtig war es hierbei die ontologische Unei-

nigkeit im Sinne der Grundlosigkeit von den ontischen Formen sozialen und politischen

Konflikts abzusetzen, die zwar beide die politische Ordnung der Demokratie prägten,

dabei aber ebenso diversen Imperativen folgten wie distinkte Logiken der Begründung

aufwiesen. Auch ließen sich die Versuche ihrer Verknüpfung, also der Ableitung politi-

scher Strukturen aus Vorgaben der Ontologie, als problematische Übertragungen ver-

stehen, die zu axiologischen Spannungen innerhalb der postfundamentalen Demokratie-

theorien führten. Ferner mussten die antezedenten Postulate bedacht werden, die den

konstruktivenUmgangder politischenOrdnungenmit derUneinigkeit ermöglichten: Auch

wenn es in diesen Strukturen nicht umdieHerstellung von Einigkeit ging, ließen sie sich

als konzeptionelle Grundlagen verstehen, die der postfundamentalen Gewissheit der Unge-

wissheit vorausgingen und ihre politische Ordnung fundierten. Anders als die Vernunft

bei Rawls und Habermas oder die Kommunalität Barbers blieben diese Axiome implizit,

woran sich der veränderte Charakter des performativenKonsenses zeigte. InHinsicht ihrer

Begründung ließ sich einerseits das Fehlen des Einen als explizitesMotiv postfundamentaler

Theorien anführen, das diesen alsmethodisches und epistemologisches Kriteriumdien-

te; andererseits beriefen sich ihre Konzeptionen politischer Ordnung auf ontologischen

Dispositionen, die sie im Sinne impliziter Grundlagen stützten.Diese axiologische Span-

nung gilt es imWeiteren abschließend zu exponieren.

Die Bestimmung des performativen Konsenses im Denken Mouffes musste sich zu-

nächst der negativenOntologie zuwenden, also dem irreduziblen FehlendesEinen:Einigkeit

konnte sich weder als Status noch alsModus realisieren, also weder in irgendeiner Über-

einstimmung bestehen noch aus einer Übereinkunft hervorgehen. Mit der Grundlosigkeit

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


726 Tobias Braun: Der politische Konsens

wurde jede positive Form, jede Manifestation und Materialisation des Einen unmög-

lich. Von der negativen Ontologie und der Prominenz des Vielen inform der Pluralität,

Antagonalität und Heterogenität ausgehend bemühte sich Mouffe einerseits um eine

Klärung der Instituierung des Sozialen, indem sie die Konstitution politischer Identitäten

und gesellschaftlicher Machtverhältnisse auf hegemoniale Diskursformationen zurück-

führte: Auchwenn dieHegemoniemit der Deutungshoheit in einem kulturellen Sinnraum

und einer politischen Vormachtstellung zwei distinkte Formate umfasste, verwiesen

doch beide auf die Ausbildung einer objektiven Ordnung im Sinne des Validen, Realen

und Normalen. Allerdings blieb jede Setzung prekär, jede Fixierung umstritten: Da es

keine Quellen des Einenmehr gab, weder absolute Garantien noch unbedingte Gründe,

rückte die Formation des Sozialen ins Diesseits undmusste als politische Praxis verstanden

werden, die keine Perfektion, Determination und Destination erreichen konnte. Die

Hegemonie markierte demnach die versuchte Schließung des sozialen Raums, der sich je-

doch nie vollständig fixieren ließ. Andererseits bemühte sich Mouffe mithilfe der Logik

der Destitution die Formen der Assoziation unter Maßgabe des fehlenden Einen zu fassen:

Die Ausbildung kollektiver Bezüge beruhte auf der negativen Absetzung von einem

konstitutivenÄußerenund bedurfte weder einer positiven Annahme derKomposition noch

einer antezedenten Basis. Auchwenn dieUneinigkeit jede Setzung desEinen verhinderte,

ermöglichte die Destitution die Integration, Relation und Koordination des Sozialen und

Ausbildung politischer Identitäten über Äquivalenzketten bei gleichzeitiger Wahrung

des anti-essentialistischen Status: Diese Ordnung des Vielen ließ sich im Sinne des

performativen Konsenses deuten, der zwar keine Einigkeit herstellte, aber die Uneinigkeit

organisierte. Daneben führte Mouffe mit dem agon eine politische Struktur ein, die

einen produktiven Umgang mit der Uneinigkeit erlaubte. Einerseits ließ sich das agonale

Modell radikaler Demokratie im Sinne einer Realisierung und Transformation des Antago-

nismus verstehen: Indem es die Uneinigkeit, die Pluralität und Heterogenität anerkannte

und den Dissens in das Zentrum rückte, kam der Agonismus dem Fehlen des Einen nach.

Das Viele wurde dabei nicht überformt, sondern in seiner Differenz und Offenheit

gewahrt. Andererseits erlaubte das agonale Modell eine Einhegung der Radikalität des

Konflikts, indem es Feindschaften in bedingt konstruktive Gegnerschaften überführte:

Zwischen Gegnern bestand keine existentielle Bedrohung, vielmehr anerkannten sie

sich sowohl in ihren geteilten Status und ihrer Berechtigung wie sie das gemeinsame

Spiel und dessen Regeln akzeptierten. Dem agon und der Austragung des Dissenses

gingen bestimmte Bedingungen inform der Ordnung der Kom- und der Ausrichtung

derOp-Position zuvor: Neben dem geteilten Fundus unter (Logik des politischen Raums)

und dem Reglement über (Spielregeln demokratischer Verfahren) dem agonwar auf den

Rahmen neben (ethisch-politischen Prinzipien) dem Kontroversen hinzuweisen. Wie

Fraenkel akzentuierte Mouffe den Konflikt und rückte die Organisation seiner Austra-

gung in das Zentrum politischer Ordnung: Der performative Konsens bestand folglich

nicht in transformativen Operationen der Einigung, sondern in der Implementierung und

konstruktiven Einhegung der Uneinigkeit. Die Integration wurde durch den Streit selbst

geleistet,nicht von einerÜberstimmung oderÜbereinkunft.Zugleichwurde sodieAchtung

derGegnerschaft unddieEntpolitisierungdesReglements zur notwendigenBedingung:

Die Präferenz des Dissenses ging mit dem obligaten Ausweis der prozeduralen Struktu-

ren einher, die als Grundlage selbst kein Objekt politischer Entscheidung sein konnten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 727

Die Garantie der Performanz im Sinne der Ermöglichung des Konflikts verschob sich in

das Äußere der politischen Ordnung. Die Spannung zwischen der Integration mittels

der Ausweitung der Konfrontation, der Absetzung vom Anderen und dem emphatischen

Eintreten für die eigene Seite, und der notwendigen, gegenseitigen Anerkennung des

Spiels, der Spielenden und seiner Regeln, ließ sich letztlich nicht lösen.

Auch imDenken Leforts bezeichnete die Demokratie weniger einModell politischer

Ordnung als eine genuine Formation des Sozialen, die von dem Verlust der Grenzmarken

der Sicherheit geprägt wurde. Gesellschaften konnten in der Moderne weder eine Einheit

bilden noch ihren Grund ausmachen oder eine übergeordnete Position einnehmen, in

der sie sich selbst fassen oder zu kontrollieren vermochten. Die Effekte dieser Grundlo-

sigkeit auf die Instituierung der Gesellschaft standen im Fokus Leforts: Sein Interesse galt

nicht den institutionellen Arrangements der Einigung oder derUneinigkeit, nicht der Or-

ganisation derWillensbildung oder derKonversion desVielen hin zum Einen, sondern den

symbolischen Verweisungszusammenhängen gesellschaftlicher In-Form-, In-Sinn- und

In-Szene-Setzung. Die Instituierung vollzog sich dabei als komplexe Korrelation der Räume

des Staates und der Zivilgesellschaft, die sich als ein Oszillieren zwischen Integration und

Dispersion,DominanzundEmanzipation sowieAutorität undAutonomie ausnahmund

deren Referenzen und Reverenzen zugleich negative (Destitution und Distinktion) und

positive Formen (AffirmationundAdaption) annahmen.Mit ihrerTeilung gingendenGe-

sellschaften zwar jede Einheit, jederGrund undUrsprung verloren, zugleich wohnten die-

ser jedoch integrative Potentiale inform gesellschaftlicher Spannungen und politischer

Beteiligung inne: Die Differenzen, die sie teilten, strukturierten nicht nur ihren politi-

schen Raum, sie etablierten gerade in ihrer oppositionellen Relation einen Konnex des

Gemeinsamen, einen indirekten Bezug auf das abwesende Verbindende. Auch die Parti-

zipation ermöglichte neben einer Unterscheidung gleichzeitig eine Inklusion, wobei sie

auf die Kooperation in und an einem kommunalen Projekt abstellte. Letztlich konnte die

Teilung das Fehlen des Einen nicht überwinden und stand unentschieden zwischen den

positiven und negativen Formen ihrer terminologischen Ambivalenz, zwischen Division

undUnion.Danebenattestierte Lefort derDemokratie spezifischeKompetenzen imUm-

gangmit dem fehlendenEinen: Nicht nur nahm sie die Offenheit, Kontingenz und Imper-

fektion konsequent als Maßstab ihrer Konstitution an, auch ihre institutionellen Struk-

turen ermöglichten eine produktive Einbindung der Uneinigkeit. Einerseits entsprach die

Demokratie im Sinne einer genuinen Formation des Sozialen der Grundlosigkeit und radi-

kalenDiesseitigkeit der Moderne, indem sie sich jeder externen Autorität ebenso verwei-

gerte wie Postulaten objektiver Validität und definiter Entscheidungen: Jede Hypostase

des Einen wurde mit dem Verlust der Grenzmarken der Sicherheit unmöglich. Andererseits

ging mit der Demokratie eine bestimmte Organisation des politischen Raums einher, die,

ohne auf Status der Einigkeit oderModi der Einigung abzustellen, die symbolische Ambi-

valenz der Instituierung in eine politische Ordnung übersetzte: So stellte das Parlament

die Einheit der Gesellschaft dar und erlaubte in dieser Inszenierung eine Objektivierung

des Sozialen im Sinne seiner Vergegenwärtigung und Handhabung. Neben diesen For-

men symbolischer Repräsentation des Einen bot die Bühne jedoch auch dem Vielen eine Stät-

te der Verwirklichung, indem sie die Aufführung, Austragung und Aufhebung des Dissen-

ses zuließ. Auch wenn der Ort der Macht in der Moderne leer bleiben muss, verkörper-

te die Bühne zugleich die Identität des Ganzen (Totalität) und die Diversität des Plura-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


728 Tobias Braun: Der politische Konsens

len (Partikularität). Daneben changierte die politische Repräsentation zwischen zweiModi,

derWahrung des Einenwie der Verwirklichung des Vielen, die sich auch als Spannung zwi-

schen (freien) Mandat und (gebundenen) Delegat beschreiben ließ. Nicht zuletzt stand

dieWahl selbstunentschiedenzwischen IdentitätundDispersion,zwischenderkollekti-

venEinheit desDemos unddemZerfall in individuelle Stimmen.Kurzumwurde die poli-

tische Ordnung der Demokratie von ihren symbolischen Ambivalenzen geprägt. Anders

als im Denken Mouffes ging die Integration des Sozialen nicht aus der Implementierung

desDissenses hervor, sondernmanifestierte sich in einem schwebenden Konnex distink-

ter Räume,Momente und Logiken, deren Organisation weder eine Einheit bildete noch

einem Plan gehorchte oder einem Zweck diente. Das Eine hatte im politischen Denken

Leforts letztlich keinen rechten Ort, konnte es doch weder in einer Übereinstimmung be-

noch aus Praxen der Übereinkunft entstehen: Auch wenn der performative Konsens somit

sein Objekt verlor, blieb er dennoch als Figur innerhalb der symbolischen Ökonomie des

politischen Raums präsent.Die Einigungmarkierte nichtmehr eine transformativeOpera-

tion, sondern ein Element im Spiel symbolischer Referenzen und Reverenzen.

Auch Nancy nahm die Grundlosigkeit der Moderne zum Ausgangspunkt seiner fun-

damental-ontologischen Analytik desMit-Seins, in deren Zentrum das Bemühen um ein

Verständnis dessen stand, wie wir zusammen sind. Dieser sozialphilosophische Ansatz

teilte mit den anderen postfundamentalen Konzepten nicht nur die Annahme des Fehlens

desEinen, der Gegenstand selbst verlangte seiner Beobachtung einen Rückzug ab:Weder

ein Objekt noch eine Methode oder eine sonstige Instanz konnten dem Begreifen der

Ko-Existenz einen Halt bieten. Wie Lefort blieb Nancy gegenüber archimedischen Positio-

nen also reserviert und erhob in der Folge die ontologische Ungewissheit zum methodo-

undepistemologischenKriteriumseinesZugangs.DieKontexte,KonturenundKontakte

der Ko-Existenz, ihre Ausrichtung des Sinns und ihre Formen derMit-Teilung eines Raums

ließen sich nicht in positiven, expliziten Kategorien fassen, sondern traten eher in den

Referenzen ihres Fehlens hervor, also in der Sinnlosigkeit derWelt, derUrsprungslosigkeit

desDaseins und derGrundlosigkeit der Schöpfung.UnsereKo-ExistenzwiesNancy dabei

als Singulär Plurales Sein aus, das zwischen der Besonderung und dem Zwischen-Raum

einer gemeinsamenWelt oszillierte, simultan in und als Verräumlichung des Zusammen-

Seins: DasMit hatteweder eine bestimmte Formnoch einen festenOrt, sondern bestand

in einer infiniten Aktualisierung geteilter Bezüge zwischen dem Einen und Vielen. Unser

Mit-Dasein vollzog sich kurzum alsmit-geteilteGegenwart und raum-zeitliche Koinzidenz

gemeinsamen Anwesens, Begegnens und Erscheinens. Neben diesem sozialphänomenolo-

gischen Schwerpunkt befasste sich Nancy in seinem politischen Denkenmit der Demo-

kratie, ebenso im Sinne einer genuinen Formation des Sozialenwie einer bestimmten po-

litischen Ordnung. Dabei kam diese gerade in ihrer Konstitution den Bedingungen der

Moderne nach undmarkierte die radikale Aussetzung in das Diesseits, denWegfall aller

Garantien des Einen und jeder externen Autorität. Die Demokratie offenbarte somit die

absolute Grundlosigkeit der Gesellschaft. Zugleich entsprach sie dem Fehlen des Einen,

indem sie die Uneinigkeit in ihre symbolische Ordnung aufnahm und die Imperfektibi-

lität in ihrer Organisation bewahrte. Dabei konnte sich ihre politische Ordnung jedoch

nicht der Aussetzung in den Un-Grund und dem Fehlen des kollektiven Einen entziehen:

Ohne die Identität eines Demos oder die Richtigkeit eines Krateins zu behaupten, bezog

sich ihreWahrheit auf die Erfahrung eines kommunalen Raums, in dem sich Praxen kol-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 729

lektiver Autonomiemit der Rezeption gemeinsamer Anwesenheit verbanden. Der Sinn der

Demokratie bestand nach Nancy nicht in der Produktion des Einen, sondern in der Er-

öffnung eines pluralen Raums derMitteilung,Mitbestimmung undMitsprache: Als Stätte

gemeinsamenErscheinens, der Erfahrung,RealisierungundRealität desMit-Seins undder

mit-geteilten kommunalen Verantwortung verweigerte sie sich jeder Annahme des Einen,

ebenso der Übereinkunft wie der Übereinstimmung. Allerdings schwankte die Ausrichtung

der Demokratie zwischen einer Eröffnung, die der Verwirklichung der Pluralität diente,

und einer Aneignung, die auf Praxen kollektiver Autonomie abstellte. Die zurückgenomme-

ne Wahrung des Vielen und das unendliche Gründen im Sinne einer dauerhaften Selbst-

schöpfung einer politischen Gemeinschaft verwiesen auf diverse performative Konsense:

Der Transformation inform einer Transmission stand dabei eine der Partizipation ge-

genüber. Wie die Übertragung des Vielen dem fehlenden Einen entsprach, indem sie keine

eigene Intervention vornahm und sich mit der Affirmation der Pluralität begnügte, bot

die Kooperation der kollektiven Autonomie eineWirkstätte, ohne sie zu binden oder in ein

Werk zu setzen. Kurzum ließ sich diese Spannung als Differenz zwischen einem sozia-

len und einem politischenKontext der Demokratie deuten, die zugleich eine konstruktive

Verknüpfung innerhalb eines Modells politischer Beteiligung verlangte: Als kommunaler

Handlungsraum konnte sich die Demokratie nicht mit der passiven Eröffnung der Plu-

ralität begnügen, sondern musste auch Strukturen bereitstellen, die die kollektive Auto-

nomie demokratischer Kooperation ermöglichten und erfahrbar machten. Letztlich blieb

diese Kopplung uneingelöst. Zugleich zeigte sich in Kontrast zu Mouffes agonistischem

Modell die Eigenart der Demokratie als Eröffnung der Pluralität, die sich eher im Sinne

Barbers Starker Demokratie verstehen ließ: Es ging hier nicht um Konflikte, sondern um

denKontext einerKommune, indemsichdieVerwirklichungdesVielenmitder gemeinsa-

men Gestaltung eines kollektiven Raums verknüpfte. Auch wenn das Eine verloren blieb,

erlaubte die Demokratie einen konstruktiven Umgang mit seinem Fehlen. Anders formu-

liert bezog sich die Demokratie nicht auf Formen der Einigung, sondern auf die Annah-

me der Pluralität, der multiplen Mit-Ursprünglichkeit einer Welt. Das Viele wurde somit

zum leitenden Prinzip der Demokratie, ohne dass das Eine aber seine Relevanz verlor.

Die Integration des Sozialen führte Nancy weder auf eine antagonistische Struktur noch

einen schwebenden Konnex distinkter Räume zurück, sondern auf die Ambivalenz des

Mit zwischendemVielenundEinen, die er auch imSchwankendesUrsprungsdesSozialen

zwischen der Formalität der Gesellschaft und der Intimität der Gemeinschaft ausmachte.

Im Sinne der Sozialphilosophie hieß dies, das soziale Band nicht als Struktur zu denken,

sondernalsPraxisdesVerbindens,desKnüpfensdesKo:DaskollektiveEinekonntenur in

der geteilten Annahme seines Fehlens bestehen, also dem Bewusstsein der gemeinsamen

Aussetzung in den Un-Grund im unendlichen Prozess desWerdens und An-Kommens.

Um die Funktion des performativen Konsenses abschließend dekuvrieren und seine Or-

ganisation der Begründung evaluieren zu können, müssen die verschiedenen Formen der

Einigung innerhalb der Konzeptionen differenziert und der Ursprung, die Position und

Qualität der Einigkeit reflektiert werden. Neben der Distinktion von Übereinkunft und

Übereinstimmung und ihren diversen Ökonomien des Einen sind die axiologischenMecha-

niken liberaler und postfundamentaler Ansätze zu exponieren, inderenKontrast sichnicht

nur eine Transition der Zugänge, sondern auch unterschiedliche Logiken, Funktionen

und Konditionen der Begründung verdeutlichen lassen. Performative Konsense selbst nah-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


730 Tobias Braun: Der politische Konsens

men von Annahmen des Einen Abstand, rückte im Prozess der Einigung doch das Eine als

Ziel andas prospektiveEnde einerKonversion, in die äußereDistanz einerEventualität.Auch

wenn sich die Einigkeit den Vorgängen der Einigung entzog, bildete sie zugleich als Zweck

ihre innereGrundlage. Beide Formen des Einenwaren demnach ebenso aufeinander ver-

wiesenwie von einer Schwelle getrennt. So strebte dieEinigung zwar dieEinigkeit an,war

aber zugleich an eine bestehende Uneinigkeit gebunden: Weil ihr Sinn in der Produktion

ersterer bestand, blieb ihr die Perfektion des Einen fremd. Die Einigkeit verwies dage-

gen auf ein Einverständnis, das sich von derUneinigkeit absetzen musste, da es sich sonst

selbst wiederum inDissens auflösen würde: Als Produkt derKonversionmusste sich die Ei-

nigkeit der Einigung enthalten und die Verbindung zu ihremUrsprung kappen. Zwischen

der Einigung und der Einigkeit entstand ein komplexes Verhältnis von Bezügen, in deren

Korrelation sie sich zugleich gegenseitig stützten und voneinander absetzten. Die trans-

formative Operationmarkierte hingegen den Prozess einer Umwandlung, der einen spe-

zifischenModus der Einigung auszeichnete und ein adäquatesMittel zur Erzeugung von

Einigkeit vorstellte: ImSinne eines Scharniers verknüpfte dieKonversion des performativen

Konsenses beide Formen des Einen, ohne von einer Seite vereinnahmt zu werden. Letzt-

lich konnte die Ambivalenz im Status des Einen und sein Oszillieren zwischen den Polen

der Einigkeit und der Einigung nicht beseitigt werden, sondern war als Grundzug dieses

Konsenses festzuhalten.17

Die Axiologie des performativen Konsenses innerhalb der liberalenTheorien der Demo-

kratie ließ sich anhand der komplexen Anlage der Übereinkunft konturieren, in der die

Einigkeit zugunsten der Einigung zurücktrat. Auch wenn hierbei zwei distinkte Forma-

te des Konsenses kollidierten, konnte in ihrem Abgleich die Organisation der Begründung

der liberalen Modelle präzisiert werden. Im Unterschied zu den Konsensen der Überein-

stimmung stellte dieÜbereinkunft vorrangig auf eine transformativeBewegung ab und hielt

Abstand von Postulaten des Einen: Es ging ihr nicht um ein bestehendes Einverständnis,

sondern um die Realisierung einer Konvention. Trotz dieser Abkehr ließen sich in ihrem

internen Gefüge sublime Referenzen auf die Übereinstimmung ausmachen: Mit den an-

tezedenten Konditionen der Kooperation und der postzedenten kollektiven Einvernahme

verwies die Übereinkunft sowohl an ihrem Anfang als auch ihrem Ende auf Annahmen

des Einen, die ihre eigeneOrdnung überstiegen. Im Sinne der Axiologie entzogen sich ihr

diese Figuren ebensowie sie ihr als impliziteGründedienten.Fernermachte derVorgang

derÜbereinkunft eine performative Qualität als Basis der transformativenOperation geltend,

ohnediesewiederumselbst einholen zukönnen.DieAxiologiederÜbereinkunft nahmsich

demnach als ein komplexes Spiel distinkter Bezüge aus, deren Schwanken zwischen ex-

und impliziten Referenzen sowie positiven und negativen Reverenzen sich nicht beruhi-

gen ließ. Zugleich war es möglich, dieses Spiel auf die Axiologie der liberalen Konzeptio-

nen zu übertragen, wobei die Ambivalenz des Status des Einen im Changieren zwischen

denVerfahren derEinigung undden äußerenUmständen gegebenerEinigkeit hervortrat.

Anzumerken ist zunächst die Bedeutung derHerstellung des Einen, die selbst zurMission

der Demokratie wurde: Die Aufgabe derTheorien bestand in der Konzeption politischer

17 Zwar weisen Einigkeit und Einigung strukturelle Parallelen zur Übereinstimmung und Übereinkunft

auf, dennoch sind sie auf den Prozess des performativen Konsenses bezogen. Anders als im Falle der

Übereinstimmung ergibt sich demgemäß eine Anbindung der Einigkeit an Formen der Einigung.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 731

Ordnungen,die aufgrundbestimmterEigenschaftendieEinigung ermöglichten.Der per-

formative Konsens wurde somit inform politischer Prozeduren, Institutionen und Struk-

turen der Konversion zum expliziten Objekt derTheorien, dessen genuine Leistung in der

Transformation des Vielen zum Einen bestand. In ihrerMission der Einigung setzten die li-

beralen Konzepte zugleich die Absenz des Einen logisch voraus, wobei sie die Uneinigkeit,

Heterogenität und Antagonalität in spezifische politische Ordnungen produktiv über-

setzten. Obwohl die Organisation der Einigung demnach ihren unmittelbaren Gegen-

stand bildete, blieb denTheorien zugleich eine gewisse Distanz zum Einen eigen, ebenso

in Hinsicht der Uneinigkeit des Vielen wie der Formalität des Prozeduralismus. Einerseits

erkannten diese Ansätze die Pluralität der Gesellschaft an und erhoben sie zur faktischen

Grundlage ihrer politischen Ordnung: Die liberalenTheorien der Demokratie leitete ei-

ne historisch motivierte Skepsis gegenüber der Homogenität des Sozialen, sei es in der

Einheit des Volkes, seines Raums oderWillens. Dementsprechend trat die Identität desDe-

mos zugunsten der Pluralität des Sozialen zurück: Auch wenn das Eine als Mission ihren

programmatischen Grund bildete, wurde das Viele zu einer unhintergehbaren Faktizität

der Demokratie, mithin zu einem selbstständigen Pol in der Ökonomie ihres politischen

Raums und der Organisation ihrer Begründung. Andererseits manifestierte sich die Di-

stanz zum Einen auch in der prozeduralen Ausrichtung der politischen Ordnung liberaler

Konzeptionen,mit derenPointierung formaler Arrangements sich dieModelle von äuße-

ren Bedingungen des Einen lösten: So setzte der Vorgang der Einigung weder eine expli-

zite Intention der Beteiligten noch ein direktes Engagement voraus, sondern begnügte

sichmit der Validität bestimmter Verfahren, die allein dieKonversion garantieren sollten.

Wie sich dieEinigungmaterieller VorgabenundPostulatendesEinen enthielt, verlor auch

das Produkt sein integratives Potential: Im Prozeduralismus ging die Einigkeit nicht aus

PraxenderEinigung hervor, sondern ergab sich als ein emergenter Effekt politischer Pro-

zedere, als indirekte Folge übergeordneter Strukturen, in denen die politischen Praxen

der Vielen eingelassen und angeordnet waren (so im System Eastons, im Interessenplu-

ralismus Fraenkels oder im öffentlichen Vernunftgebrauch Rawls und Habermas). Ein-

zig Barber, der sich vom abstrakten Formalismus prozeduralerModelle absetzen wollte,

nahmmit der kooperativenPartizipation einerBürgerschaft direkt Bezug auf eine politische

Form der Einigung, obgleich sich die multiperspektivistische Erweiterung wiederum als ein

prozeduraler Mechanismus deuten ließ, der von Inhalten Abstand nahm und die Eini-

gung dem Automatismus einer ausgezeichneten Struktur anheimstellte. Da die libera-

len Modelle in ihrer prozeduralen Ausrichtung weder auf antezedente Konditionen der

Einigkeit noch auf postzedente Evidenzen der Einigung rekurrierten, sondern einzig auf

der performativen Qualität einer bestimmten politischen Ordnung beruhten, rückten sie

von jenen Annahmen des Einen ab, die hier als implizite Verweise derÜbereinkunft auf die

Übereinstimmung ausgewiesen wurden. Aus der formalen Architektur des Prozeduralis-

mus folgte so eineUmstellung imStatusdesEinen,mit der sichdieProduktion von seinem

Produkt löste und verselbstständigte: Zwar ließ sich die Konversion weiter als Modus der

Einigung verstehen, an dessen Ende eine Einigkeit stand, zugleich trat mit der Akzentu-

ierung der Verfahren das Eine aus ihrer inneren Organisation und positionierte sich an

der äußeren Peripherie des prozeduralen Reglements. Die formale Abstraktion diente

den liberalen Theorien dazu, sich von heteronomen Prämissen des Einen zu lösen und

die Pluralität des Vielen zugleich zuzulassen, ohne diese an ein Vorhaben der Einigung

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


732 Tobias Braun: Der politische Konsens

zu binden. Im Sinne der Axiologie mussten die Konzeptionen jedoch eine Qualifikation

der Prozedere postulieren und für deren Begründung über die reinen Verfahren hinaus-

gehen: Am Punkt der transformativen Operation entstand eine Leerstelle, changierte die

ihr attestierte Qualität doch zwischen dem Innen und Außen der Theorien, zwischen ei-

ner konzeptionellen Setzung und der Annahme eines höheren Prinzips. Somit ließ sich

das Viele und die Abkehr vom Einen als ein Pol in der Axiologie der liberalenTheorien be-

schreiben,demaber zugleichmitderEinigung ein zweiterGravitationspunktgegenüber-

stand: Die Formen und Formate der Herstellung von Einigkeit dienten ihnen ebenso als

konzeptionelles Objekt wie als normativer Grund, also ebenso als expliziter Gegenstand

wie als implizite Qualifikation ihrer Modelle politischer Ordnung. Dabei verknüpfte sich

ihre spezifische politische Leistung, die ihnen die Produktion des Einen und die Konversion

des Vielen erlaubte, mit ihrerMission, mit dem Sinn und Zweck demokratischer Politik.

Die konstruktive Einbindung des Vielen blieb an ein Potential des Einen gebunden, das in

spezifischen Modellen politischer Ordnung abgerufen wurde: Die Uneinigkeit ging den

liberalenModellen also in verschiedenen Formen voran undwurde zugleich von Axiomen

der Eventualität und Qualifikation konzeptionell integriert. Gerade weil ihr Sinn in der

Einigung bestand, ließ sich trotz der konstitutiven Relevanz des Vielen ein Primat des Ei-

nen ausmachen. Letztlich blieb der axiologische Status des performativen Konsenses unklar,

stand er doch zugleich im Inneren wie im Äußeren der Theorien und ließ sich als direk-

tes, explizitesObjekt wie indirekte, implizite Grundlage verstehen, ohne diese Spannung

aufheben zu können.

Im Denken des Postfundamentalismus nahm die Demokratie eine ambivalente Po-

sition sowohl zwischen Ontologie und Ontik als auch zwischen dem Einen und Vielen ein.

So erfüllte sie sowohl nach Lefort als auch nach Nancy Anforderungen moderner politi-

scherOrdnung: Ihre konstitutiveOffenheit verweigerte sich jederBehauptung von Iden-

tität, Finalität oder Objektivität und bewahrte die radikale Aussetzung in dieDiesseitigkeit

unddie absoluteKontingenz derGrundlosigkeit, und zugleich erlaubte sie dieOrganisati-

on des politischen Raums in der Polarität zweiter Momente. Nicht nur präsentierte sich

ihre Ordnung und ihre Setzungen als prekär und variabel, ihre politische Organisation

bemühte sich um die Wahrung des Vielen, ohne dies, wie es Mouffe ansinnte, mit ant-

agonistischen Verhältnissen gleichzusetzen, sondernmit der versuchten Einholung des

Einen zu koppeln. Auch wennMouffe die Demokratie ebenso als politische Ordnung der

Moderne begriff, die der Offenheit des Sozialen entsprach, blieb die Uneinigkeit für ihr

Denken leitend. Den postfundamentalenTheorien kam ihrerseits das Objekt des perfor-

mativenKonsenses abhanden, verbanden sie die Demokratie doch nichtmehrmit denVer-

fahren der Einigung, sondernmit einer genuinen Formation des Sozialen, die der radikalen

Grundlosigkeit Rechnung trug. Dabei verschob sich ihr Fokus von Modellen politischer

Ordnung hin zu einer Sozialphilosophie des Politischen, in der die Uneinigkeit zugleich

als begründendes Prinzip, leitendes Motiv und analytischer Gegenstand firmierte. Un-

entschieden zwischen den Horizonten der Onto-, Sozio- und Politologie widmeten sich

diese Zugänge diversen Formen des Vielen, das nicht nur in unterschiedliche Kontexte

eingelassen war, mit denen je eigene Modi, Konditionen und Imperative einhergingen,

sondern welches auch in vielfältigen Verhältnissen zum Einen stand und genuinen Öko-

nomien der Begründung unterlag. Wie es sich nicht zuletzt an seiner Axiologie bezeugte,

wurde der Postfundamentalismus tiefgreifend von dem Fehlen des Einen geprägt: Da alle

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 733

Gründe in den Status des Post rückten, wurde der Ausweis der Organisation der Begrün-

dung zu einer diffizilen Angelegenheit, die sichmit der Transition der Zugänge zusätzlich

verkomplizierte. IhrenAusgangnahmendiepostfundamentalenAnsätzevonderontolo-

gischen Prämisse absoluter Grundlosigkeit: DerWegfall aller Garantien desEinenwurde zu

ihrer methodischen und epistemologischen Maxime, die Gewissheit der Ungewissheit ihr

leitendes Prinzip. Kurzum diente die Grundlosigkeit selbst als Grundlage, ohne allerdings

einen positiven Grund, einen Sinn oder Stoff zu stiften. Im Bereich der Ontik gingen die

Ansätze dem Fehlen des Einen in den komplexen Prozessen der Instituierung der Gesell-

schaft nach, ihren Referenzen und Reverenzen unter den Bedingungen desWegfalls der

Grenzmarken der Sicherheit.Das Fehlenumfasste nicht nur denVerlust desEinen, derGrün-

de und Ursprünge, sondern auch eine akute Präsenz im Abwesen, aus der sich das Streben

zumEinen alsGesteder Instituierung erklärte: SeineEinholungmusste zwar scheitern, sie

bildete aber zusammenmit derEmanzipationdesVielen einen konstitutivenKonnex zwei-

er Momente, zwischen denen die Formation des Sozialen oszillierte. Der Sinn demokrati-

scher Ordnung stellte sich somit von einer Form politischer Herrschaft um auf ein Ver-

ständnis derFormationdesSozialen: Die SozialphilosophiendesPolitischen thematisierten

das Eine nicht als Resultat transformativer Operationen der Politik, sondern als ephemeres

Phänomen einer reserviertenObservierung.Dabei hob sich die Distanz zum Einen nicht

auf: Das Fehlen verlangte seiner Beobachtung ebenso einen Rückzug und die Enthaltung

von eigenen Interventionen, Initiativen und Imperativen ab wie eine adaptive Perzepti-

vität gegenüber der Ambiguität seinerManifestationen. Zuletzt flaggten die postfunda-

mentalen Theorien der Demokratie konkrete Modelle politischer Ordnung aus, die auf

konstruktive Umgangsformen mit der Uneinigkeit zielten: Ohne auf Produktionen des Ei-

nen oder Konversionen des Vielen abzustellen ging es jenen Modellen um eine spezifische

Ausrichtung des politischen Raums, die der Dialektik des Fehlens entsprach. Somit traten

neben die dezente Phänomenologie des Sozialen ambitionierte Konzepte politischer Or-

ganisation, deren Orientierung an ontologischen Vorgaben wiederum auf eine delikate

Übertragung hindeutete: Die Implementierung desKonflikts und die Repräsentation der

Teilung standen ebenso wie die Etablierung eines kommunalen Sinnraums mit bestimm-

ten Ontologien im Zusammenhang, aus denen sich ihr Status, ihre Qualität und Funk-

tion erklärte. An der Differenz der politischen Konzepte ließ sich die jeweilige Extension

ontologischer Einsichten ablesen, also die Verlängerung ihrer Dispositionen auf die Aus-

richtung des Politischen und der Politik: Auch wenn das Eine verloren blieb, entnahmen

die Theorien seinem Fehlen Konditionen politischer Ordnung und Qualitäten ihrer Kon-

struktivität. Jedoch ließen sich beide Aspekte nicht ohne Weiteres verbinden, war doch

die Ontologie der Grundlosigkeit anheimgestellt und konnte selbst nicht als Grund die-

nen: Die politischeOrdnung richtete sich gleichzeitig an denKoordinaten der Ontologie

aus wie deren Ungewissheit jede Ableitung negierte, was sich als axiologische Spannung

in das politische Denken des Postfundamentalismus eintragen ließ. Am Punkt der Be-

gründung politischer Ordnung entstand so eine Leerstelle, changierte diese doch unent-

schieden zwischen dem Innen und Außen der Theorien. Zudem büßte der Pol des Einen

seine Funktion in der axiologischenMechanik ein: Da die postfundamentalen Ansätze Ab-

stand nahmen von allen epistemologischen,methodischen und programmatischen Pos-

tulaten des Einen, kam diesen ihr konstitutives Potential abhanden. Mit dem Vielen ge-

wann ein zweiter Pol in der Axiologie dieserTheorien an Gewicht, der als Motiv und Sinn

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


734 Tobias Braun: Der politische Konsens

fungierte, ohne selbst zum festen Grund zu werden.Mit dieser Verschiebung stellte sich

auch die Ökonomie performativer Konsense um, die sich nun weder auf Formen der Eini-

gung noch auf Annahmen bestehender Einigkeit beriefen, sondern auf einen produktiven

Umgang mit der Uneinigkeit abstellten. Die Bestimmung des Status, der Qualität und

Funktion diesesKonsenses in den postfundamentalenTheorien nahm sich indes schwie-

rig aus. Auch wenn der negative Grund des Un-Einen selbst keine transformative Struktur

barg und er sich von jeder Übereinstimmung und Übereinkunft distanzierte, ging mit der

spezifischen Anlage der Ontologie sowohl eine Ausrichtung des politischen Raums als auch

eine Qualität der Performanz einher: Die Antagonalität politischer Ordnung hing mit der

negativenOntologie ebenso zusammenwie dieRepräsentativität politischer Strukturenmit

der gesellschaftlichen Teilung und die Ontologie desMit mit derMit-Teilung kommuna-

ler Kontexte. In der Soziologie trat hingegen die Korrelation der Momente des Einen und

Vielen hervor, zwischen denen die Instituierung oszillierte: Macht und Emanzipation bil-

deten ein Gefüge komplexer Bezüge, ein ambivalentes Verhältnis verschiedener Räume,

Formen und Logiken des Sozialen, die sich ebenso positiv wie negativ als Gründe dien-

ten. Die soziale Integration ließ sich als genuine Leistung dieses symbolischen Konnexes

deuten, ohne allerdings dessen direktes oder gar intendiertes Produkt zu sein. Die Be-

ziehung der Räume, ihre Referenzen undReverenzen im Abwesen des Einen, nahm sich je

nach ontologischemRahmen unterschiedlich aus und setzte eigene Akzente: Neben den

Momenten derÖffnung und Schließung des gesellschaftlichen Raums ließ sichmitMouf-

fe auch die Hegemonie als Form der Integration des Sozialen deuten und zugleich mit der

irreduziblen Uneinigkeit verknüpfen, wohingegen Lefort der Korrelation von Staat und Zi-

vilgesellschaft innerhalb der Instituierung folgte undNancy sich auf die ideologischenSpan-

nungen gesellschaftlicher Selbstverhältnisse konzentrierte, die ebenso von dieser Figu-

ration gekennzeichnet waren, wie es sich unter anderem an der Reibung von Gemein-

schaft und Gesellschaft zeigte. Mit der Politologie trat nicht zuletzt die Ausrichtung des po-

litischen Raums in den Fokus, der ebenso Formate des Politischenwie der Politik umfasste:

Hierbei ging es neben den Attributen politischer Sub- und Objektivität um eine kon-

krete Ordnung, die die ontologischen Vorgaben ebenso aufnehmen wie die korrelativen

Momente der Instituierung austarieren und in die Formen politischerOrganisation über-

setzen sollte. Als politische Ordnung wahrte die Demokratie also nicht nur die Grundlo-

sigkeit, Imperfektibilität und Kontingenz, sie nahm in ihren agonalen, repräsentativen und

kommunalenModi auchdieVorgabender Soziologie produktiv auf.DieperformativeQualität

ihrer politischenOrdnungberuhte dabei nicht auf PotentialenderTransformation imSin-

ne der Erzeugung vonEinigkeit, sondern auf einer spezifischenAusrichtung des politischen

Raums: Ihre Leistung bestand nichtmehr in derKonversion, sondern in einer Koordination.

Die Performanz löste sich von den Formen der Produktion, der Veräußerung und Objekti-

vierung, und verwies stattdessen auf eine Anordnung, die einen konstruktiven Umgang

mit der Uneinigkeit erlaubte. Auch wenn sich diese Theorien also dem Fehlen des Einen

konsequent aussetzten, entnahmen sie seiner Absenz zugleich positive Impulse. So blieb

die axiologische Funktion der performativen Konsense in beiden Varianten politischer Theo-

rie letztlich analog, ging mit ihnen doch eine Grundlegung politischer Ordnung einher.

Dennoch stellte sich in denTheorien des Postfundamentalismus neben demStatus auch

der Kontext und die Qualität des performativen Konsenses um, wie sich unter anderem an

demCharakter der Demokratie, der Ausweitung der Performanz über die materielle Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 735

version der Politik hinaus und der komplexen Korrelation des Einen und Un-Einen zeigte.

Zugleich fehlte das Eine in den postfundamentalen Ansätzen simultan auf verschiedene

Weise, ohne einen festen Platz zu haben: Neben einem konsequenten Ausschluss wurde

das Eine indirekt als Moment der Instituierung eingebunden und bildete einem sublimen

Referenzpunkt konstruktiver politischer Entwürfe. Dem Einen kamen hierbei nicht nur

diverse Positionen und Qualitäten zu, sondern je eigene axiologische Funktionen. Auch

stand das Eine in einem komplexen Verhältnis zum Vielen: Obgleich sich die Logiken des

Einen und Vielen innerhalb der Organisation der Begründung aneinander rieben, blieben

sie symbolisch verknüpft und ihr Spiel konstitutiv für die Ordnungen des Politischen und

der Politik. In der Axiologie der postfundamentalenTheorien der Demokratie ließen sich

die performativen Konsense demnach nur schwer fassen, variierten sie doch zwischen ver-

schiedenen Ebenen mit je eigenen Logiken und Konditionen. Ihre Leistung wurde eben-

so konsequent verabschiedet wie auf die Integration des Sozialen übertragen und indirekt

als konstruktiver Umgang mit der Uneinigkeit eingebunden. Die Begründung derTheorien

oszillierte unentschieden zwischen dem Fehlen desEinen und der Aufgabe derDemokratie,

zwischenderGrundlosigkeit undderGründung ebensowie zwischender äußerenExklusion

undder innerenExtensionderOntologieunddenkorrelativenReferenzenundReverenzen

des Einen und Vielen.

***

Am Ende dieser Betrachtung ist es angezeigt, sich von der isolierten Analyse der Axiolo-

gie zu lösen und ihren Ertrag für das Verständnis der Demokratie zumindest in Ansät-

zen zu skizzieren. Anhand der immanenten Polarität der Demokratie, die in der Orga-

nisation ihrer Begründung hervortrat und die diese Arbeit extensiv beschäftigte, soll eine

dritte Figur ausgewiesen werden, die ihre beiden Stränge produktiv vermittelt. Die Ab-

sicht dieser Unternehmung besteht nicht darin, nun eine richtigeTheorie der Demokra-

tie vorzustellen und ihre Suche nach dem verlorenen Einen zu beenden, sondern mit der

Offenlegung ihrer Dialektik ein erweitertes Verständnis der Demokratie und der Bedin-

gungen ihrer Konzeptualisierung anzubieten.Dabei wird nichtsNeues gesagt, vielmehr

werden die Impulse, die an verschiedenen Stellen dieser Arbeit bereits markiert wur-

den, aufgenommen und verbunden.Nicht zuletzt sind diese Ausführungen als Plädoyer

dafür zu verstehen,dieDistanz zwischen den verschiedenen Spielarten demokratischen

Denkenszuüberwinden:DasgegenseitigeBefremdenwissenschaftlicherKulturen führt

nicht nur zum Abbruch ihrer Verständigung, sondern auch zur Verdeckung der imma-

nenten Paradoxie der Demokratie, ohne diese konstruktiv wenden zu können.

In der Demokratie stehen sich zwei Pole gegenüber, die jeweils einen Schwerpunkt

in den beiden hier betrachteten Varianten der Demokratietheorie bildeten: Wie sich die

liberalenModelle auf denhegemonialen Pol bezogen, indemdieDemokratie ein bestimm-

tes Regime politischer Ordnung markierte, kreisten die postfundamentalen Theorien um

den nomadischen Pol, der die Demokratie mit einer Formation des Sozialen unter den Be-

dingungen absoluter Grundlosigkeit verband. Dieses demokratische Paradox aus dem Be-

streben einer definiten Konstitution und jenem einer infinitenGründung prägt dieÖkonomie

derDemokratie ebensowie dieVersuche ihrerKonzeptualisierungund ihre axiologische

Mechanik.AlsRegime zielt dieDemokratie auf die Autorität,Definität undValidität poli-

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


736 Tobias Braun: Der politische Konsens

tischer Strukturen, auf eine Form der Herrschaft und Kontrolle sowie der Organisation

vonMacht; als Formation stellt die Demokratie hingegen ab auf die unberuhigbareDyna-

mik der Emanzipation, der beständigen Reflexion, Infragestellung und Überschreitung

sowie der Autonomie des Pluralen und Partikularen. Mithin steht Momenten der Bin-

dung und Integration der Entzug und die Dispersion gegenüber, der Begründung und

Durchsetzung von Ordnung die Einforderung von Souveränität und die Abkehr von an-

tezedenten Normen, Instanzen und Strukturen. Lässt sich die erste Form eher mit den

Institutionen der Politik verbinden, verweist zweitere auf die Instituierung des Poltischen.

Kurzumnehmen sich beide Pole als distinkteOrganisationsformen derDemokratie aus,

die ebenso in diversen Bereichen operieren wie je eigenen Konditionen unterliegen und

genuinen Imperativengehorchen.Trotz ihrerDifferenz sindbeidePole integraleFiguren

der Demokratie und zugleich prägende Momente der Axiologie ihrer theoretischen Mo-

delle: Auchwenn jeweils ein Pol dabei zum explizitenGravitationszentrum einerTheorie

gerät, bleibt der andere Pol in der Organisation ihrer Begründung anwesend, ebenso ne-

gativ als expliziter Absetzungspunkt wie positiv als implizite und latente Referenz und

Reverenz.DieOrdnung desRegimes setzt sich von der Ungebundenheit undUnsicherheit

derGründung ab undbetont deren anarchischenCharakter, gleichzeitig leitet sie ihrenUr-

sprung, ihre Autorität undLegitimität nicht nur aus einemAkt der souveränenGründung

her, sie versucht auch, die Dynamik der Autonomie in eine institutionalisierbare Form

zuüberführenund so in sich aufzuheben.DieGründung verwahrt sich gegendie Fixierung

derOrdnungund ihrenAnspruchanObjektivität undDefinitätwie sie diese als heterono-

me Hypostasen hegemonialer Strukturen begreift, zugleich will sie selbstWerkwerden,

sich also verwirklichen, umsetzen und in einer konkreten Setzung Gestalt nehmen.Wie

sich die Ordnung mit der Annahme der Gründung selbst aufheben würde, kann auch die

Gründung nicht selbst zurOrdnungwerden, behindert doch jede geronnene Form die Au-

tonomie undwird so selbst zurHeteronomie. Beide Pole erfahren den anderen gleichzeitig

als äußereGrenzeund innerenSinn,ohnedass sich diese Spannung lösen ließe.Kurzum

nimmt sich ihr korrelatives Verhältnis in der Axiologie demokratischer Theorie als sym-

bolischer Konnex aus, da ein Pol immer auch auf den anderen rekurriert, sich auf ihn

stützt, ohne dies zu können. Das Denken Eastons blieb zwar durch einen expliziten Ab-

stand von allen nomadischen Aspekten der Demokratie geprägt, dennoch ließ sich neben

der Ferne auch eine gewisse Nähe zum normativen Potential der Autonomie ausmachen,

die in der Theorie selbst wiederum keinen Platz fand. Im Denken Nancys kehrte sich

diese Polung um: Geradeweil die Demokratie jenes grundloseGründenmeinte, konnte sie

nicht zu einemWerk werden, und zugleich blieben Ambitionen der Setzung vorhanden,

denen ebenfalls kein rechterOrt zukam. ImZuge der Bestimmungdes politischenKonsen-

ses traten diese unterschiedlichen Figuren,Gesten undMomente der Polarität innerhalb

derDemokratie hervor und ließen sich in demkomplexenGefüge ihrerAxiologie verorten.

Ohne den Versuchen des Ausgleichs der Spannung in denTheorien der Demokratie

ihre Relevanz abzusprechen, soll hier für eine Figur plädiert werden, die vermittelnd

zwischen beide Pole tritt und zugleich ein eigenständiges politisches Potential be-

reitstellt. Um die inhärente Polarität der Demokratie produktiv zu wenden und die

Priorisierung eines Pols zu vermeiden, muss sich das Verständnis der Demokratie um

die Realisierung der kollektiven Autonomie in einem kommunalen Sinn- und Handlungsraum

erweitern. Als Erfahrung politischer Bedeutung und Wirksamkeit stellt diese Figur

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


IV. Am Ende 737

ebenso auf denHorizont individueller Beteiligung wie auf den Rahmen einer konkreten

politischen Ordnung ab: In dieserWahrnehmung eines politischen Potentials kollektiver

Selbst- und Mitbestimmung kreuzen sich die Bezüge politischer Sub- und Objektivi-

tät, von Auto- und Heteronomie, ohne von der inneren Gründung oder äußeren Ordnung

vereinnahmt zu werden, sondern beide zu verknüpfen und beständig aufeinander zu

beziehen. Nur wenn es die Demokratie schafft, selbst als Handlungsraums zu erscheinen

und sich als solcher kollektiv zu realisieren, also ebenso zu verwirklichenwie zubegreifen,

können politische Praxen, Strukturen und Prozeduren Sinn stiften und Akteuren Halt

bieten. Demokratie muss demnach eine Komponente praktischer Resonanzmarkieren,

die nicht nur auf die Responsivität politischer Strukturen abstellt, sondern zugleich die

Bürger in die Ordnungen der Politik und des Politischen einbettet und ihr Handeln in

diesen mit Sinn ausstattet. Dies heißt nicht der Romantisierung vollständiger oder per-

manenter Übernahme vonMacht anheim zu fallen – ihrOrtmussmit Lefort leer bleiben

–, sondern die Konstitution, die Verfassung wie Verfasstheit, als politischen Ausdruck

zu verstehen, als gemachtes und veränderbares Werk, und dabei zugleich in einen

Kontext zu stellen, der Räume,Möglichkeiten und Strukturen derMitgestaltung öffnet.

Mit Castoriadis (2006, S. 122) muss sich die Grundlosigkeit der Demokratie dezidiert als

Offenheit ihrer Setzung ausnehmen, ihre unbedingte Diesseitigkeit als Imperfektibilität

ihres Status, und so mit dem Fehlen des Einen zugleich die politische Autonomie als

mitgeteilte Verantwortung präsentieren.18 Auch wenn sich die Demokratie somit als

Praxis unendlicher kommunaler Selbstschöpfung ausnimmt, bleibt diese Gründung in den

konkreten Rahmen einer verbindenden und verbindlichen politischen Ordnung einge-

lassen, in eine bestimmte Verfassung ebensowie in ein gesetztes Recht.Gleichwohl geht

damit keine Vor-Entscheidung gegenüber direkten oder indirekten Formen politischer

Organisation einher, können doch beide prinzipiell als sinnvoll erfahren werden, wobei

es gerade in den repräsentativen Modellen angezeigt ist, die Formen der Abordnung,

Beauftragung und Kontrolle als politische Handlung Seitens des Demos auszuweisen.

An Fraenkels Schwanken zwischen distinkten Varianten der Einbindung wurde die

Komplexität offenbar, die sich in Folge der Ambivalenz eines exklusiven (repräsentati-

ven) und einen inklusiven (partizipativen) Momentes in der Anlage der Repräsentation

selbst ergab. Ihre Verknüpfung bleibt ein relevantes Problem politischen Denkens,

der liberalen wie der postfundamentalen Theorien der Demokratie.19 In Hinsicht der

axiologischen Polarität nimmt die Figur desHandlungsraums die positiven und negativen

18 Letztlich geht damit einher, selbst die Politik der Abschottung der EU im Mittelmeer noch als un-

sereHandlung aufzufassen, als Ausdruck unseresWillens, und so unserer Verantwortung anheim-

zustellen. Dies zielt zunächst auf eine Perspektivenverschiebung, in der systemische Output zu-

rückgebunden wird an den Input und die Träger der Entscheidung, also jene, von denen alleMacht

ausgeht. Die Auslagerung auf Repräsentanten kann diese Bindung in der Logik der Demokratie nur

vermitteln, aber nicht aufheben.

19 Ein Weg bietet sich hier mit dem gegen-demokratischenModell Rosanvallons (2008), das zwar ver-

schiedenen Aspekte negativer Souveränität aufnimmt, sich aber eher als Korrektiv repräsentativer

Defizite geriert. Auch wenn diese Arbeit der politischen Tätigkeit durchaus Relevanz zuspricht,

finden die positiven Formen der Beteiligung wenig Berücksichtigung. Spätere Arbeiten Rosanval-

lons [DL] entfalten ebenso Mischkonzeptionen, die eher eine Bereitschaft zur ihrer Aufnahme in

gewissen Bereichen erkennen lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


738 Tobias Braun: Der politische Konsens

Aspekte beider Pole auf: Einerseits wird die Aktivität der Gründung mit der Ordnung

des Regimes verbunden, also die Setzung mit dem Gesetz/ten. Die Konstitution wird zu

einem Ausdruck politischen Willens, deren Bindung sich durch ihren Ursprung in der

Mitbestimmung ausweist und sich zugleich durch die Anzeige ihrer eigenen Offenheit

politischer Gestaltung aussetzt. Die Innerlichkeit der Gründung und die Äußerlichkeit der

Ordnung bestehen demnach zeitgleich zusammen und verweisen produktiv aufeinan-

der. Anderseits erlaubt diese Figur den Ausgleich der defizitären Extreme, zu denen

die Pole tendierten: Neigte die Ordnung zur Hermetik, Hypostase und Entpolitisierung,

so zeigte sich in der Gründung eine Ohnmacht, eine Auflösung und reine Negativität.

Beide Defizite werden in der kollektiven Autonomie eines kommunalen Handlungsraums

zusammen aufgehoben, da diese ebenso die Ordnung an ihren politischen Ursprung

bindet wie sie die Gründung auf ein konkretes Projekt bezieht. Letztlich werden hier,

neben anderen, Vorschläge Barbers und Nancys verknüpft. Beide Autoren verbindet

die Rezeption eines kommunalen Kontextes, der, gleichwohl differenziert, den Formen

kollektiver Autonomie eine Stätte bietet. Auchwenn diese beiden Ansätze ebensowenigwie

die anderen hier vorgestellten Theorien vollständig überzeugen konnten, tritt mit dem

Horizont der kollektivieren Autonomie ein Anknüpfungspunkt zukünftiger Theorien der

Demokratie hervor, der es vermag, der offenen und unendlichen Aufgabe der Bestim-

mung des demokratischen Sinns Gewicht und Bedeutung zu verleihen. Die Ausgestaltung

politischer Ordnungen der Demokratie, die als Sinn- und Handlungsräume erfahrbar

sind, bleibt indes eine Herausforderung anderer Arbeiten.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021 - am 12.02.2026, 22:26:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-021
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

