
Männer, die schweigen

Ein Bild, das immer wieder begegnet bei den Autoren und Autorinnen der Reaktion,

ist das von Männern, die schweigen. Ja, ihre Männlichkeit ist gerade durch dieses ho-

he Schweigen bezeugt.Dieses Schweigen ist nicht das Zurückhalten von Informationen,

nicht das vorsorgliche Verstummen, weil man sich seiner Sache nicht sicher ist, nicht

Trotz und nicht Überheblichkeit. Es ist vielmehr die einzige angemessene Weise, einer

Einsicht, einemWissen die Ehre zu erweisen,die oder das nicht inWorte gefasstwerden

kann,ohne ebendies: seineEhrenämlich,zu verlieren.DasSchweigenderMänner ist ei-

ne eigentümlicheMischung aus der Scheu vor demErhabenen und der Komplizenschaft

mit ihm.Diese widersprüchlicheMischung aus Demut und Selbstsicherheit ermöglicht

dabei die Verbundenheit derMänner untereinander, und das gerade ohne dass einWort

dazu gesprochen werden müsste. Das Verständnis, so die Implikation, ist von anderer

Ordnung, ist höher oder tiefer, ist in jedem Fall wesentlicher als das, was die Leute mit-

einander beschwatzen.

Die schweigendenMänner begegnen in regelmäßigen Abständen bei Ayn Rand. Um

genau zu sein, gehört auch Dominique inThe Fountainhead zu den Schweigenden, aber

dass sie eine Ausnahme unter den Frauen ist, macht sich ohnehin mehr als deutlich be-

merkbar. Die Einverständnisse, bei denen sich die schweigenden Männer bei Rand er-

tappen, sind schon deshalb erstaunlich, weil ihre Inhalte – die dann natürlich unaus-

weichlichdoch langundbreit ausgeführtwerden –zwarnicht besonders tiefsinnig, aber

dafür nicht selten hoch kompliziert sind. So weiß z.B. Roark gegen Ende des Romans

genau, was Dominique vorhat, als sie in einem reichlich umständlichen Manöver Jour-

nalisten die unmissverständliche Botschaft ihrer Liaisonmit Roark auf denWeg gibt, so

dass sich ihr Mann von ihr trennen muss usw. usf. So was wissen die Protagonisten bei

Rand einfach.

In Auf denMarmorklippen kommt es an einer entscheidenden Stelle ebenfalls zu so ei-

ner verschwiegenen Begegnung, diesmal gleich von vier Männern, die sich lange unter-

halten haben, doch offenbar war das wieder so eine Gelegenheit, in der dasWesentliche

mit Worten nicht zu berühren ist. »Fast bis zum Morgengrauen sprachen wir fruchtlos

hin und her.Wennwir uns in denWorten nicht verstanden, so ging uns doch imSchwei-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013 - am 14.02.2026, 09:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

gen vieles auf.«1Wiedas geht, bleibt dasGeheimnis des namenlosenErzählers.Diewah-

re Apotheose der beiden Gäste wie des mannhaften Schweigens im wortlosen Einver-

ständnis folgt aber bald darauf, imMoment des Abschieds (der ein endgültiger sein soll:

die beiden Gäste werden ihren Ausflug ins Reich des Oberförsters nicht überleben):

Wie nahmen förmlich Abschied, wie man es pflegt, wenn die Begegnung ohne Wär-

me und ohne Frucht verlief. Doch schloss sich noch eine stumme Szene an. Die beiden

blieben im ersten Dämmerlichte an den Klippen stehen und musterten uns schwei-

gend eine lange Zeit. Schon stieg die Morgenkühle auf, in der die Dinge für eine kurze

Spanne demAuge sichtbar werden, als ob sie sich aus ihremUrsprung entfalteten, neu

und geheimnisvoll. In solchem Schimmer standen auch der Fürst und Braquemart. Mir

schien, das Braquemart den überlegenen Spott verloren hatte und menschlich lächel-

te. Der junge Fürst hingegen hatte sich aufgerichtet und blickte uns heiter an – als ob

er um die Lösung eines Rätsels wüsste, das uns beschäftige. Das Schweigen währte ei-

ne lange Zeit, dann fasste Bruder Otho noch einmal nach des FürstenHand und beugte

sich tief auf sie hinab.2

Überall die Anmutung einer tieferenWahrheit, die für dieWorte, die allzu billigen, nicht

erreichbar ist. Die Szene ist aber, genau in Hinsicht auf die ungeklärte Funktion des

Schweigens, das Tieferes suggeriert, ohne das Versprechen einzulösen, auch deshalb so

irritierend, weil sie nach Jüngers eigener Erklärung in den »Adnoten« von 1972 (einem

Ernst Jünger sind »Anmerkungen« nämlich zu vulgär) von einer Begegnung u.a. mit

Heinrich von Trott zu Solz inspiriert ist.3 Das ganze Buch zehrt ja von Anspielungen auf

eine politische Realität, an die man gezwungenermaßen denkt, umso mehr, je klarer

der Autor solche Beziehung im Text und außer ihm dementiert. Man kann gar nicht

anders. Dabei bleibt die genaue Position aber ganz unbestimmt. Was diese Beziehung

zur politischenGegenwart der Abfassung des Romans ist, bleibt nicht nur aus den nach-

vollziehbaren Gründen des Selbstschutzes unklar. Vielmehr ergeht sich Jünger auch

1972 noch in Allgemeinheiten, die alles und nichts bedeuten können. Irgendwie kann

man seinen Roman auf verschiedenste historische und politische Situationen beziehen,

heißt es dort.Das freilich ist wenig überraschend.Und von demGespräch, das die Szene

im Roman inspirierte, heißt es bezeichnenderweise: »Auch habe ich vergessen,worüber

gesprochen wurde – vielleicht nicht einmal über Politik. Doch es herrschte ein seltsa-

mer Consensus, wortlose Übereinstimmung.«4 Da sind sie wieder, die schweigenden

Männer, die sich kraft ihres Schweigens verstehen. Dass Jünger also 1972 zu verstehen

gibt, dass er 1939 ein nächtliches Gesprächmit oppositionell gesinnten Persönlichkeiten

hatte, das vielleicht, vielleicht aber auch nicht verschwörerischen Inhalts war, hält ihm

nicht nur alle Optionen offen, so geschickt sogar, dass er es nicht einmal nötig hat, für

1 Ernst Jünger: Auf den Marmorklippen. 96.

2 Ebd. 97.

3 InWahrheit schreibt Jünger dort (139) nur, dass einermit demNamen »des später Hingerichteten«

bei dieser Begegnung zugegen war. Um welchen Namen es sich handelte, und dass der Besucher

Heinrich, also der Bruder des 1944 hingerichteten Adam von Trott zu Solz war, muss der Leser dem

Nachwort entnehmen (150).

4 Ebd. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013 - am 14.02.2026, 09:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Männer, die schweigen 249

sich irgendeine Widerstandsaktivität in Anspruch zu nehmen, sie dabei aber doch zu

verstehen geben kann. Es passt dieses aggressive Ausweichen vielmehr ganz in den Un-

geist dessen, der meint, echteMänner sind umso tiefer, je unklarer sie sich ausdrücken,

da wahres Verstehen woanders stattfindet.

DerverbohrtesteSäulenheiligedesSchweigens ist aberHeidegger.Nichtnurbemüht

er in seinen philosophischen Texten immer und immerwieder diesen Topos des Schwei-

gens, das angeblich irgendeine tiefere Beziehung zum Sein oder gleich zum Seyn be-

zeugt und zugleich ins Wirkliche kommen lässt – eine Strategie, die sich freilich allzu

bald selbst entlarvt als das, was sie ist: Camouflage fehlenden philosophischen Inhalts

bzw. (und in eins damit) die Kennzeichnung der Orte, an denen der eigentliche, nämlich

politische Gehalt zu findenwäre,wenn er denn, der brutale, nicht tabuisiert wäre.Nein,

Heidegger hat auch das zweifelhafte Verdienst, diewahrscheinlich peinlichste Illustrati-

on dieses ohnedem schon peinlichen Klischees zu liefern. In einem Text, der seinem un-

appetitlichen Provinzialismus drastischen Ausdruck verleiht,5 erklärt er sich wortreich

dem bäuerlichen Ethos seiner Heimat verbunden. »Die philosophische Arbeit«, so er-

klärt er, »gehört mitten hinein in die Arbeit der Bauern.« Philosoph und Bauer treffen

sich in ihren Arbeitspausen, die offenkundig aufeinander abgestimmt sind, um nicht

miteinander zu reden, sich dabei aber blendend zu verstehen: »Wenn ich zur Zeit der

Arbeitspause abends mit den Bauern auf der Ofenbank sitze oder am Tisch im Herr-

gottswinkel, dann reden wir meist gar nicht. Wir rauchend schweigend unsere Pfeifen.«6

Wieganz genau sich schweigendeMänner verstehen, verdeutlichtHeidegger schließlich

mithilfe eines wortlosen Karriereratschlages, den er erhalten zu haben glaubt (nachdem

ihm schon die Berge undWälder manches zu sagen hatten):

Neulich bekam ich einen zweiten Ruf an die Universität Berlin. Bei einer solchen Gele-

genheit ziehe ich mich aus der Stadt auf die Hütte zurück. Ich höre, was die Berge und

die Wälder und die Bauernhöfe sagen. Ich komme dabei zu meinem alten Freund, ei-

nem 75jährigen Bauern. Er hat von dem Berliner Ruf in der Zeitung gelesen. Was wird

er sagen? Er schiebt langsam den sicheren Blick seiner klaren Augen in den meinen,

hält den Mund straff geschlossen, legt mir seine treu-bedächtige Hand auf die Schul-

ter und – schüttelt kaummerklich den Kopf. Das will sagen: unerbittlich Nein!7

Immerhin, der schweigende Bauer drückt sich dann doch klarer aus als der Philosoph,

der endlos vomSchweigen schwätzt: einklaresNein inkonkretemZusammenhang sucht

man bei Heidegger lange.

Im Bild der Männer, die schweigen, verbinden sich mehrere Stränge reaktionärer

Dramaturgie. Die wichtigsten sind wahrscheinlich diese beiden: Da ist zum einen der

5 Adorno kommentiert dieselbe Episode, die man nun einmal gar nicht anders denn genüsslich zi-

tieren kann, so: »Bodenständigkeit indessen plustert sich auf […]. Philosophie, die verschmäht, es

zu sein, braucht, um den anders nicht vorhandenen Unterschied von Philosophie überhaupt zu

markieren, das Bauernsymbol aus sechster Hand als Beweisstück ihrer Ursprünglichkeit.« (Ador-

no: Jargon der Eigentlichkeit. 48. 50)

6 Schöpferische Landschaft: Warum bleiben wir in der Provinz? GA 13. 9–13. 10.

7 Ebd. 12f. Ich weise jede Verantwortung für die Hervorhebungen von mir: Es ist Heidegger, der die

Worte des Textes offenbar nach Zufallsprinzip kursiv setzt.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013 - am 14.02.2026, 09:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionären Denkens

Abscheu gegenüber dem,wasman dann gerne »den abstrakten Geist« nannte oder auch

mal den »kritischen«. In dieser Polemik, der ein echter Ekel zugrunde liegt, spricht sich

eine anti-zivilisatorische, geistfeindliche, antiliberale und nicht selten (aber nicht im-

mer) auch eine antisemitische Tendenz aus. Die Behauptung ist einfach: Es gibt eine

Verfeinerung des Geistes, in der dieser sich in ein bloßes Spiel verflüchtigt und jeden

Kontakt zu den Realitäten einbüßt – was nicht weiter schlimm wäre, wenn sich dieses

Spiel nicht selbst zum Ziel nehmen würde und seine dekadenten Kräfte an allem, was

gut und wahrhaftig ist austobte, vor allem an allen wesentlichen »Bindungen« des Men-

schen.Dieser abstrakteGeist, sodieFama, ist einerder reinenZersetzung.Ihmgeht alles

Schöpferische ab, ja, es ist doch gerade die Unfähigkeit zu solchem Schöpfertum im ei-

genen Namen, die seinen Hass aufs wahrhaft Lebendige undWesentliche auslöst. (Hier

setzen dann auch die Modulationen ins Antisemitische ein: der ewige Jude als der Ein-

dringling, Parasit der echten Völker usw.) Es spricht sich dort ein wirklich empfundener

Widerwille aus, keine Frage. Es ist das Ressentiment gegen eine Kultur (oder Zivilisa-

tion – je nach Vorliebe bzw. Abneigung), die als ganz wurzellos erlebt wird und in der

Intellektualität nicht nur praktisch als eine eigene Berufsgruppe auftritt, sondern sich

an allem vergreift, was erhaben und heilig ist. (Adorno bemerkt mehrfach, wie sich dar-

in auch das Ressentiment gegen die Urbanität ausspricht – insofern ist die Episode, die

Heidegger schildert, geradezu Urszene des reaktionären Schweigens: wortlose Auffor-

derung, sich dem Gerede der Großstadt zu verschließen.) Freilich, der Geist muss nun

einmal ein kritischer sein. Das gehört in seinen Begriff. Es ist wohl wahr, dass man eine

Sache zerredenkann;manbraucht,hierwieüberall, ebenTakt,dochdaTaktdieAnstren-

gung ist, differenziert und geschmeidig auf die Unterschiede vonMenschen und Situa-

tionen einzugehen, fühlt sich der Reaktionär von ihm permanent überfordert. Ebenso

ist Sprache nicht nur potentiell, sondern ihrem Begriff nach fähig, sich auf alles zu be-

ziehen. Das aber will der Reaktionär nicht zulassen. Die Bequatschung betatscht alles

Heilige und profanisiert es damit. In charakteristischer und bewährterManier kehrt der

Reaktionär hier wiedermal die Bedingungsverhältnisse um: Es ist eben die Distanz, das

Berührungstabu, das etwas zu einem Höheren und Heiligen macht. Respekt, Achtung,

selbst Bewunderung sind vernünftige Affekte, insofern sie sich mit der kritischen Erör-

terung vertragen (wenn sie sie auch nicht von sich aus fordern).Der Reaktionär will aber

etwas anderes: Er will einen Bereich, der grundsätzlich nicht angegangen werden darf.

EinenHeiligen Bereich, einen verbotenenHain, denman nur umkreisen darf. Undwar-

umwill er den?

Das führt auf den zweiten Aspekt, der für dieMänner, die schweigen, konstitutiv ist:

Die Inszenierung des Mysteriums soll in der Verdichtung der affektiven Energie – die

vielleicht von der potentiellen Energie der Physik gar nicht soweit entfernt ist – die Rea-

lität bezeugen, die so fragwürdig und brüchig geworden ist. Der Reaktionär spricht und

schreibt um eine Leerstelle herum, in die, einfach dadurch, dass sie leer ist, das Höhere

wie von selbst hineinfallen kann – damit sich selbst wie alles andere mitbezeugend. Es

ist immerwiederderselbe tragischeZwiespalt derReaktion: Sie ist dochKindderAufklä-

rung, ihre verlorene Tochter, daher weiß sie, dass es dasHeilige undHöhere nicht gibt –

es sei denn eben,man erfindet und inszeniert es. Sie weiß also ganz genau um ihr eige-

nes Tun, genauso wie um die Widersprüchlichkeit und Künstlichkeit ihres Ansinnens.

Der Abscheu gegen den »abstrakten Geist« ist deshalb keine Folge reaktionärer Affektivi-

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013 - am 14.02.2026, 09:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Männer, die schweigen 251

tät, sondern gehört in ihren Kern hinein: Sie kann gar nicht ohne gedacht werden, weil

sie sich in ihmgegen sich selbst und das Bewusstsein ihrer eigenenUnmöglichkeit – auf

der sie doch erwächst – schützt. Wenn der Text als solcher es nicht mehr erreicht, die

Struktur zu erstellen, in der sich das Erhabene als solches einstellen kann, muss eben

das Sich-Einstellen des Erhabenen dargestellt werden. Ja, vielleicht gelingt es dem Text

sogar performativ, diese Erhabenheit zu bewirken – immerhin hängt das von der Sensi-

bilität der Leser ab: Das Geraune von Gestalten bei Jünger oder vom Seyn bei Heidegger

ist für die einen einfach nur leeres Geschwätz, für die anderen aber Ausweis der Tiefe

dieser Denker: das,warumman sie wieder undwieder zur Hand nimmt.Doch selbst im

besten Fall ist es immer noch ratsam, sich gegen alle Angriffe des kritischen Geistes zu

versichern. Das geschieht dann eben, indem die Hohe Wahrheit dessen, was über den

nacktenWorten und damit eben auch über dembloßenGeist steht, in ihrerWirkung auf

wirkliche Männer inszeniert wird. Es wird dem geneigten Leser also vorgeführt, wie er

sich fühlen darf,wenn er auch so einMann ist. (Wie alles selbstgerechteDenken operiert

auch das reaktionäre mit der ständigen Suggestion einer Wahrheit, die nicht jeder er-

kennen kann, die ihren Besitzer also adelt – verbundenmit der gleichzeitigen Trivialität

genau dieser angeblich so tiefen Wahrheit, die sie effektiv noch dem Dümmsten anbie-

tet, also vorgeschobener und wohltuender Elitismus bei gleichzeitiger Verramschung.

Es ist wie immer: Die Nivellierung aufs niedrigste Niveau, die die Reaktion ununterbro-

chen beklagt, findet sich einzig und allein in ihren eigenen Texten, denn wo kein Gehalt

ist, der verstanden werden kann, darf jeder behaupten, verstanden zu haben.)

Diese Darstellung ist die Wiederholung der Wirkungsweise dessen, was durch den

Text erreicht werden soll, im Text selbst und eben dadurch der zweite Knoten, der das

anfällige reaktionäre Denken gegen das sichern soll, was in ihm keinen Platz hat: den

Zweifel.

Die Ironie ist – die man nun aber erwarten konnte –, dass sich die Texte, die von

jenen tiefen Wahrheiten Zeugnis ablegen wollen, gar nicht genug darin tun können, in

immer neuerWeise die Tiefe ihrerWahrheit zu beschreien und dann immer wieder das

Schweigen zum Zeugen aufzurufen, weil es eben nichts Substantielles zu sagen gibt. So

wird Philosophie, nicht zumGerede, sondern eben zumGeschwätz.DieMystiker glaub-

ten an das, was sie unermüdlich umkreisten. (»Glauben«meint hier keinen psychischen

Zustand oder Akt, sondern bezeichnet einfach die Tatsache, dass in dem geistigen Ho-

rizont – d.h. in den zur Verfügung stehenden Denkstilen, wie Ludwik Fleck das nennt –

z.B. einer mittelalterlichen Mystikerin die ihr offenbarten Gehalte zwar extreme aber

»vernünftige«, prinzipiell erlaubteMöglichkeiten des Denkens sind.) Die negativeTheo-

logie ist eine Anstrengung des Geistes, der sich an dem abarbeitet, was ihn übersteigt.

Die Reaktionäre wollen nur das Gefühl nochmal haben.Das Gefühl der Erhabenheit und

Überlegenheit, im Angesicht einer Wirklichkeit, die beides endgültig dementiert hat.

Und nochmal. Und nochmal.

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013 - am 14.02.2026, 09:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469798-013 - am 14.02.2026, 09:56:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

