Mdnner, die schweigen

Ein Bild, das immer wieder begegnet bei den Autoren und Autorinnen der Reaktion,
ist das von Minnern, die schweigen. Ja, ihre Mannlichkeit ist gerade durch dieses ho-
he Schweigen bezeugt. Dieses Schweigen ist nicht das Zurtickhalten von Informationen,
nicht das vorsorgliche Verstummen, weil man sich seiner Sache nicht sicher ist, nicht
Trotz und nicht Uberheblichkeit. Es ist vielmehr die einzige angemessene Weise, einer
Einsicht, einem Wissen die Ehre zu erweisen, die oder das nicht in Worte gefasst werden
kann, ohne eben dies: seine Ehre nimlich, zu verlieren. Das Schweigen der Mdnner ist ei-
ne eigentiimliche Mischung aus der Scheu vor dem Erhabenen und der Komplizenschaft
mit ihm. Diese widerspriichliche Mischung aus Demut und Selbstsicherheit erméglicht
dabei die Verbundenheit der Manner untereinander, und das gerade ohne dass ein Wort
dazu gesprochen werden miisste. Das Verstindnis, so die Implikation, ist von anderer
Ordnung, ist hoher oder tiefer, ist in jedem Fall wesentlicher als das, was die Leute mit-
einander beschwatzen.

Die schweigenden Manner begegnen in regelmifligen Abstinden bei Ayn Rand. Um
genau zu sein, gehort auch Dominique in The Fountainhead zu den Schweigenden, aber
dass sie eine Ausnahme unter den Frauen ist, macht sich ohnehin mehr als deutlich be-
merkbar. Die Einverstindnisse, bei denen sich die schweigenden Minner bei Rand er-
tappen, sind schon deshalb erstaunlich, weil ihre Inhalte — die dann natiirlich unaus-
weichlich doch lang und breit ausgefiithrt werden — zwar nicht besonders tiefsinnig, aber
dafiir nicht selten hoch kompliziert sind. So weif3 z.B. Roark gegen Ende des Romans
genau, was Dominique vorhat, als sie in einem reichlich umstindlichen Manéver Jour-
nalisten die unmissverstindliche Botschaft ihrer Liaison mit Roark auf den Weg gibt, so
dass sich ihr Mann von ihr trennen muss usw. usf. So was wissen die Protagonisten bei
Rand einfach.

In Aufden Marmorklippen kommt es an einer entscheidenden Stelle ebenfalls zu so ei-
ner verschwiegenen Begegnung, diesmal gleich von vier Mdnnern, die sich lange unter-
halten haben, doch offenbar war das wieder so eine Gelegenheit, in der das Wesentliche
mit Worten nicht zu berithren ist. »Fast bis zum Morgengrauen sprachen wir fruchtlos
hin und her. Wenn wir uns in den Worten nicht verstanden, so ging uns doch im Schwei-

- am 14.02.2026, 09:56:00.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

genvieles auf.«' Wie das geht, bleibt das Geheimnis des namenlosen Erzihlers. Die wah-
re Apotheose der beiden Giste wie des mannhaften Schweigens im wortlosen Einver-
standnis folgt aber bald darauf, im Moment des Abschieds (der ein endgiiltiger sein soll:
die beiden Giste werden ihren Ausflug ins Reich des Oberforsters nicht iiberleben):

Wie nahmen férmlich Abschied, wie man es pflegt, wenn die Begegnung ohne Wir-
me und ohne Frucht verlief. Doch schloss sich noch eine stumme Szene an. Die beiden
blieben im ersten Dammerlichte an den Klippen stehen und musterten uns schwei-
gend eine lange Zeit. Schon stieg die Morgenkiihle auf, in der die Dinge fiir eine kurze
Spanne dem Auge sichtbar werden, als ob sie sich aus ihrem Ursprung entfalteten, neu
und geheimnisvoll. In solchem Schimmer standen auch der Fiirst und Braquemart. Mir
schien, das Braquemart den iiberlegenen Spott verloren hatte und menschlich lachel-
te. Der junge Fiirst hingegen hatte sich aufgerichtet und blickte uns heiter an—als ob
erum die Losung eines Rétsels wiisste, das uns beschiftige. Das Schweigen wihrte ei-
ne lange Zeit, dann fasste Bruder Otho noch einmal nach des Firsten Hand und beugte
sich tief auf sie hinab.?

Uberall die Anmutung einer tieferen Wahrheit, die fiir die Worte, die allzu billigen, nicht
erreichbar ist. Die Szene ist aber, genau in Hinsicht auf die ungeklirte Funktion des
Schweigens, das Tieferes suggeriert, ohne das Versprechen einzulésen, auch deshalb so
irritierend, weil sie nach Jingers eigener Erklirung in den »Adnoten« von 1972 (einem
Ernst Jiinger sind »Anmerkungen« nimlich zu vulgir) von einer Begegnung u.a. mit
Heinrich von Trott zu Solz inspiriert ist.> Das ganze Buch zehrt ja von Anspielungen auf
eine politische Realitit, an die man gezwungenermaflen denkt, umso mehr, je klarer
der Autor solche Beziehung im Text und aufler ihm dementiert. Man kann gar nicht
anders. Dabei bleibt die genaue Position aber ganz unbestimmt. Was diese Beziehung
zur politischen Gegenwart der Abfassung des Romans ist, bleibt nicht nur aus den nach-
vollziehbaren Griinden des Selbstschutzes unklar. Vielmehr ergeht sich Jinger auch
1972 noch in Allgemeinheiten, die alles und nichts bedeuten kénnen. Irgendwie kann
man seinen Roman auf verschiedenste historische und politische Situationen beziehen,
heifdt es dort. Das freilich ist wenig tiberraschend. Und von dem Gesprich, das die Szene
im Roman inspirierte, heif3t es bezeichnenderweise: »Auch habe ich vergessen, woriiber
gesprochen wurde — vielleicht nicht einmal iiber Politik. Doch es herrschte ein seltsa-
mer Consensus, wortlose Ubereinstimmung.«* Da sind sie wieder, die schweigenden
Minner, die sich kraft ihres Schweigens verstehen. Dass Jiinger also 1972 zu verstehen
gibt, dass er 1939 ein nichtliches Gesprich mit oppositionell gesinnten Persénlichkeiten
hatte, das vielleicht, vielleicht aber auch nicht verschwérerischen Inhalts war, hilt ihm
nicht nur alle Optionen offen, so geschickt sogar, dass er es nicht einmal nétig hat, fir

1 Ernst Jiinger: Auf den Marmorklippen. 96.
2 Ebd. 97.
3 In Wahrheitschreibt Jiinger dort (139) nur, dass einer mit dem Namen »des spéter Hingerichteten«

bei dieser Begegnung zugegen war. Um welchen Namen es sich handelte, und dass der Besucher
Heinrich, also der Bruder des 1944 hingerichteten Adam von Trott zu Solz war, muss der Leser dem
Nachwort entnehmen (150).

4 Ebd. 139.

- am 14.02.2026, 09:56:00.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdnner, die schweigen

sich irgendeine Widerstandsaktivitit in Anspruch zu nehmen, sie dabei aber doch zu
verstehen geben kann. Es passt dieses aggressive Ausweichen vielmehr ganz in den Un-
geist dessen, der meint, echte Mdnner sind umso tiefer, je unklarer sie sich ausdriicken,
da wahres Verstehen woanders stattfindet.

Derverbohrteste Siulenheilige des Schweigensist aber Heidegger. Nicht nur bemiiht
er in seinen philosophischen Texten immer und immer wieder diesen Topos des Schwei-
gens, das angeblich irgendeine tiefere Beziehung zum Sein oder gleich zum Seyn be-
zeugt und zugleich ins Wirkliche kommen lisst — eine Strategie, die sich freilich allzu
bald selbst entlarvt als das, was sie ist: Camouflage fehlenden philosophischen Inhalts
bzw. (und in eins damit) die Kennzeichnung der Orte, an denen der eigentliche, nimlich
politische Gehalt zu finden wire, wenn er denn, der brutale, nicht tabuisiert wire. Nein,
Heidegger hat auch das zweifelhafte Verdienst, die wahrscheinlich peinlichste Illustrati-
on dieses ohnedem schon peinlichen Klischees zu liefern. In einem Text, der seinem un-
appetitlichen Provinzialismus drastischen Ausdruck verleiht,® erklirt er sich wortreich
dem bauerlichen Ethos seiner Heimat verbunden. »Die philosophische Arbeit«, so er-
klart er, »gehort mitten hinein in die Arbeit der Bauern.« Philosoph und Bauer treffen
sich in ihren Arbeitspausen, die offenkundig aufeinander abgestimmt sind, um nicht
miteinander zu reden, sich dabei aber blendend zu verstehen: »Wenn ich zur Zeit der
Arbeitspause abends mit den Bauern auf der Ofenbank sitze oder am Tisch im Herr-
gottswinkel, dann reden wir meist gar nicht. Wir rauchend schweigend unsere Pfeifen.«®
Wie ganz genau sich schweigende Manner verstehen, verdeutlicht Heidegger schlieRlich
mithilfe eines wortlosen Karriereratschlages, den er erhalten zu haben glaubt (nachdem
ihm schon die Berge und Wilder manches zu sagen hatten):

Neulich bekam ich einen zweiten Ruf an die Universitit Berlin. Bei einer solchen GCele-
genheit ziehe ich mich aus der Stadt auf die Hiitte zurlick. Ich hore, was die Berge und
die Walder und die Bauernhofe sagen. Ich komme dabei zu meinem alten Freund, ei-
nem 75jdhrigen Bauern. Er hat von dem Berliner Ruf in der Zeitung gelesen. Was wird
er sagen? Er schiebt langsam den sicheren Blick seiner klaren Augen in den meinen,
hilt den Mund straff geschlossen, legt mir seine treu-beddchtige Hand auf die Schul-
ter und — schiittelt kaum merklich den Kopf. Das will sagen: unerbittlich Nein!”

Immerhin, der schweigende Bauer driickt sich dann doch klarer aus als der Philosoph,
der endlos vom Schweigen schwitzt: ein klares Nein in konkretem Zusammenhang sucht
man bei Heidegger lange.

Im Bild der Minner, die schweigen, verbinden sich mehrere Stringe reaktionirer
Dramaturgie. Die wichtigsten sind wahrscheinlich diese beiden: Da ist zum einen der

5 Adorno kommentiert dieselbe Episode, die man nun einmal gar nicht anders denn gentsslich zi-
tieren kann, so: »Bodenstindigkeit indessen plustert sich auf [...]. Philosophie, die verschmiht, es
zu sein, braucht, um den anders nicht vorhandenen Unterschied von Philosophie Gberhaupt zu
markieren, das Bauernsymbol aus sechster Hand als Beweisstiick ihrer Urspringlichkeit.« (Ador-
no: Jargon der Eigentlichkeit. 48. 50)

6 Schopferische Landschaft: Warum bleiben wir in der Provinz? GA 13. 9-13. 10.

7 Ebd. 12f. Ich weise jede Verantwortung fiir die Hervorhebungen von mir: Es ist Heidegger, der die
Worte des Textes offenbar nach Zufallsprinzip kursiv setzt.

- am 14.02.2026, 09:56:00.

249


https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Robert Hugo Ziegler: Kritik des reaktionaren Denkens

Abscheu gegeniiber dem, was man dann gerne »den abstrakten Geist« nannte oder auch
mal den »kritischenc. In dieser Polemik, der ein echter Ekel zugrunde liegt, spricht sich
eine anti-zivilisatorische, geistfeindliche, antiliberale und nicht selten (aber nicht im-
mer) auch eine antisemitische Tendenz aus. Die Behauptung ist einfach: Es gibt eine
Verfeinerung des Geistes, in der dieser sich in ein blofRes Spiel verfliichtigt und jeden
Kontakt zu den Realititen einbiifdt — was nicht weiter schlimm wire, wenn sich dieses
Spiel nicht selbst zum Ziel nehmen wiirde und seine dekadenten Krifte an allem, was
gut und wahrhaftig ist austobte, vor allem an allen wesentlichen »Bindungen« des Men-
schen. Dieser abstrakte Geist, so die Fama, ist einer der reinen Zersetzung. Ihm geht alles
Schépferische ab, ja, es ist doch gerade die Unfihigkeit zu solchem Schépfertum im ei-
genen Namen, die seinen Hass aufs wahrhaft Lebendige und Wesentliche auslost. (Hier
setzen dann auch die Modulationen ins Antisemitische ein: der ewige Jude als der Ein-
dringling, Parasit der echten Volker usw.) Es spricht sich dort ein wirklich empfundener
Widerwille aus, keine Frage. Es ist das Ressentiment gegen eine Kultur (oder Zivilisa-
tion — je nach Vorliebe bzw. Abneigung), die als ganz wurzellos erlebt wird und in der
Intellektualitit nicht nur praktisch als eine eigene Berufsgruppe auftritt, sondern sich
an allem vergreift, was erhaben und heilig ist. (Adorno bemerkt mehrfach, wie sich dar-
in auch das Ressentiment gegen die Urbanitit ausspricht — insofern ist die Episode, die
Heidegger schildert, geradezu Urszene des reaktioniren Schweigens: wortlose Auffor-
derung, sich dem Gerede der Grof3stadt zu verschlieRen.) Freilich, der Geist muss nun
einmal ein kritischer sein. Das gehort in seinen Begriff. Es ist wohl wahr, dass man eine
Sache zerreden kann; man braucht, hier wie iiberall, eben Takt, doch da Takt die Anstren-
gung ist, differenziert und geschmeidig auf die Unterschiede von Menschen und Situa-
tionen einzugehen, fithlt sich der Reaktionir von ihm permanent itberfordert. Ebenso
ist Sprache nicht nur potentiell, sondern ihrem Begriff nach fihig, sich auf alles zu be-
ziehen. Das aber will der Reaktionir nicht zulassen. Die Bequatschung betatscht alles
Heilige und profanisiert es damit. In charakteristischer und bew4hrter Manier kehrt der
Reaktionir hier wieder mal die Bedingungsverhiltnisse um: Es ist eben die Distanz, das
Berithrungstabu, das etwas zu einem Hoheren und Heiligen macht. Respekt, Achtung,
selbst Bewunderung sind verniinftige Affekte, insofern sie sich mit der kritischen Eror-
terung vertragen (wenn sie sie auch nicht von sich aus fordern). Der Reaktionir will aber
etwas anderes: Er will einen Bereich, der grundsitzlich nicht angegangen werden darf.
Einen Heiligen Bereich, einen verbotenen Hain, den man nur umkreisen darf. Und war-
um will er den?

Das fithrt auf den zweiten Aspekt, der fiir die Madnner, die schweigen, konstitutiv ist:
Die Inszenierung des Mysteriums soll in der Verdichtung der affektiven Energie — die
vielleicht von der potentiellen Energie der Physik gar nicht so weit entfernt ist — die Rea-
litat bezeugen, die so fragwiirdig und briichig geworden ist. Der Reaktionir spricht und
schreibt um eine Leerstelle herum, in die, einfach dadurch, dass sie leer ist, das Hohere
wie von selbst hineinfallen kann — damit sich selbst wie alles andere mitbezeugend. Es
istimmer wieder derselbe tragische Zwiespalt der Reaktion: Sie ist doch Kind der Aufkli-
rung, ihre verlorene Tochter, daher weif} sie, dass es das Heilige und Hohere nicht gibt —
es sei denn eben, man erfindet und inszeniert es. Sie weif3 also ganz genau um ihr eige-
nes Tun, genauso wie um die Widerspriichlichkeit und Kinstlichkeit ihres Ansinnens.
Der Abscheu gegen den »abstrakten Geist« ist deshalb keine Folge reaktionirer Affektivi-

- am 14.02.2026, 09:56:00.



https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mdnner, die schweigen

tit, sondern gehort in ihren Kern hinein: Sie kann gar nicht ohne gedacht werden, weil
sie sich in ihm gegen sich selbst und das Bewusstsein ihrer eigenen Unmdoglichkeit — auf
der sie doch erwichst — schiitzt. Wenn der Text als solcher es nicht mehr erreicht, die
Struktur zu erstellen, in der sich das Erhabene als solches einstellen kann, muss eben
das Sich-Einstellen des Erhabenen dargestellt werden. Ja, vielleicht gelingt es dem Text
sogar performativ, diese Erhabenheit zu bewirken — immerhin hingt das von der Sensi-
bilitit der Leser ab: Das Geraune von Gestalten bei Jiinger oder vom Seyn bei Heidegger
ist fiir die einen einfach nur leeres Geschwitz, fiir die anderen aber Ausweis der Tiefe
dieser Denker: das, warum man sie wieder und wieder zur Hand nimmt. Doch selbst im
besten Fall ist es immer noch ratsam, sich gegen alle Angriffe des kritischen Geistes zu
versichern. Das geschieht dann eben, indem die Hohe Wahrheit dessen, was iiber den
nackten Worten und damit eben auch itber dem blof3en Geist steht, in ihrer Wirkung auf
wirkliche Minner inszeniert wird. Es wird dem geneigten Leser also vorgefithrt, wie er
sich fithlen darf, wenn er auch so ein Mann ist. (Wie alles selbstgerechte Denken operiert
auch das reaktionire mit der stindigen Suggestion einer Wahrheit, die nicht jeder er-
kennen kann, die ihren Besitzer also adelt — verbunden mit der gleichzeitigen Trivialitit
genau dieser angeblich so tiefen Wahrheit, die sie effektiv noch dem Diimmsten anbie-
tet, also vorgeschobener und wohltuender Elitismus bei gleichzeitiger Verramschung.
Esist wie immer: Die Nivellierung aufs niedrigste Niveau, die die Reaktion ununterbro-
chen beklagt, findet sich einzig und allein in ihren eigenen Texten, denn wo kein Gehalt
ist, der verstanden werden kann, darfjeder behaupten, verstanden zu haben.)

Diese Darstellung ist die Wiederholung der Wirkungsweise dessen, was durch den
Text erreicht werden soll, im Text selbst und eben dadurch der zweite Knoten, der das
anfillige reaktionire Denken gegen das sichern soll, was in ihm keinen Platz hat: den
Zweifel.

Die Ironie ist — die man nun aber erwarten konnte —, dass sich die Texte, die von
jenen tiefen Wahrheiten Zeugnis ablegen wollen, gar nicht genug darin tun kénnen, in
immer neuer Weise die Tiefe ihrer Wahrheit zu beschreien und dann immer wieder das
Schweigen zum Zeugen aufzurufen, weil es eben nichts Substantielles zu sagen gibt. So
wird Philosophie, nicht zum Gerede, sondern eben zum Geschwitz. Die Mystiker glaub-
ten an das, was sie unermiidlich umkreisten. (»Glauben« meint hier keinen psychischen
Zustand oder Akt, sondern bezeichnet einfach die Tatsache, dass in dem geistigen Ho-
rizont — d.h. in den zur Verfigung stehenden Denkstilen, wie Ludwik Fleck das nennt —
z.B. einer mittelalterlichen Mystikerin die ihr offenbarten Gehalte zwar extreme aber
»verniinftige«, prinzipiell erlaubte Méglichkeiten des Denkens sind.) Die negative Theo-
logie ist eine Anstrengung des Geistes, der sich an dem abarbeitet, was ihn iibersteigt.
Die Reaktionire wollen nur das Gefiithl nochmal haben. Das Gefiihl der Erhabenheit und
Uberlegenheit, im Angesicht einer Wirklichkeit, die beides endgiiltig dementiert hat.
Und nochmal. Und nochmal.

- am 14.02.2026, 09:56:00.

251


https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m 14.02.2026, 09:56:00.


https://doi.org/10.14361/9783839469798-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

