2 Zur Dichterkonkurrenz:
Die «Absichten» und das «Technische»

2.1 Literarische Kaffeehausbekanntschaft

Obwohl dem komparatistischen Anliegen der vorliegenden Arbeit vornehmlich die Wer-
ke, nicht die Biographien zugrunde liegen, sollen auch die biographischen Daten dieser
schriftstellerischen Konkurrenz kurz angeschnitten werden.

Wann genau Robert Musil und Hermann Broch zum ersten Mal Notiz vom jeweils
anderen und dessen Romanprojekt nahmen, ist nicht bekannt. Ebenso, ob sich daraus
eine personliche Konkurrenz von solcher Schirfe entwickelte, wie Elias Canetti es spiter
fiir die Erzihlung seiner Autobiographie dargestellt hat:

Ganzunleidlich war [Musil] aber der Name Broch in der Literatur. Er hatte ihn schon lange
gekannt: als Industriellen, als Mazen, als spaten Studenten der Mathematik. Als Schrift-
stellernahm erihn tiberhaupt nicht ernst. Seine Trilogie erschien ihm als Kopie seiner ei-
genen Unternehmung, mit der er nun seit Jahrzehnten schon befafdt war und dafs Broch,
der kaum damit begonnen, sie auch schon zu Ende gefiihrt hatte, erfiillte ihn mit dem
grofiten Mifdtrauen. Er nahm sich in dieser Sache kein Blatt vor den Mund und ich habe
nie von Musil ein gutes Wort iiber Broch zu héren bekommen.”

Canetti beschreibt hier seine Begegnungen mit der literarischen Prominenz Wiens in
den 1930er Jahren und verfolgt, wie bereits angedeutet wurde,”* mit dem Aufbau eines
unversdhnlichen Gegensatzes zwischen Musil und Broch seine eigenen narrativen In-
teressen in der literarischen Bildungserzahlung, die Das Augenspiel ja ist: Broch nimmt
dort die Stelle des frith bewunderten Freundes ein, von dem sich der junge Canetti nicht
zuletzt durch die Begegnung mit Musil und dessen Werk intellektuell 16st. Musil wird
auf diesem Weg zum literarischen Idol, das im Gegensatz zu Broch aber persénlich un-
nahbar bleibt. Diese Konfrontation zweier literarischer Vorbilder aus der Vorginger-
generation ist Programm. Nicht zufillig endet das Kapitel «Musil» mit Broch. Ein Be-
kenntnis des Erzahlers entscheidet darin die zuvor aus Anekdoten aufgebaute litera-
rische Konkurrenz rhetorisch: «Broch, der selbst unter dem kommerziellen Erbe sei-
nes Vaters schwer zu leiden hatte, ist in ebensolcher Armut wie Musil in der Emigra-
tion gestorben. Ein Konig wollte er nicht sein und war er in nichts. Musil war ein K6-

1 Canetti, Augenspiel, 160.
2 Vgl. oben FuRnote 12 auf Seite 11.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

nig im <Mann ohne Eigenschaften>.»’ Das Augenspiel darf keine Geltung als historische
Quelle beanspruchen, gleichwohl darf es als Beispiel dafiir dienen, wie berithmt Mu-
sils «militante Art» (Broch), genauso wie sein empfindliches Ehrgefihl, geworden ist,
und wie emphatisch es von den Zeitzeugen geschildert wird. In Musils eigenen schrift-
lichen Zeugnissen manifestiert sich seine Haltung gegeniiber anderen Schriftstellern
als Kampfum den eigenen Rang im literarischen Feld.* Es gibt keinen Grund, anzuneh-
men, dass ausgerechnet das Verhiltnis zu Broch von solcher Konkurrenz ausgenommen
und stattdessen von kollegialem Austausch geprigt gewesen sein sollte, auch wenn aus
der Wiener Literatur- und Kaffeehausszene keine Details von ihren Treffen tiberliefert
sind.

Gelegenheiten zu personlichen Begegnungen gab es spitestens seit 1917: Gemeinsa-
me Bezugspunkte waren zunichst Ea von Allesch und Franz Blei; man begegnete sich
bei Brochs zuerst noch seltenen Ausfliigen in die Cafés «Central» und «Herrenhof», die
hiufiger wurden, nachdem er 1927 die Spinnfabrik verkauft hatte und nunmehr «Voll-
mitglied der Bohéme»’ im Kreis um Blei war.® In den 1930er Jahren waren zudem beide
regelmiRig in der Buchhandlung von Martin Flinker zu Gast, fiir deren Prospekte sie
Beitrige lieferten.

Aber sollten sich Musil und Broch anlisslich solcher Begegnungen bereits iiber ih-
re entstehenden Romane ausgetauscht haben, so lief3 sich Musil jedenfalls Anfang 1930
nichts davon anmerken, als er dem gemeinsamen Freund Franz Blei ein Exposé der
Schlafwandler retournierte:

Ich lege das Broch’'sche Exposee wieder bei; es verspricht ein interessantes Buch, aber das
artistische Problem ist bei diesen philosophischen Anspriichen enorm schwer zu bewal-
tigen. Es kommt mir vor, daf zwischen den Absichten Brochs und den meinen Beriihrun-
gen bestehn, die im einzelnen ziemlich weit gehen kdnnten, und ich bin sehr neugierig
auf das Technische beiihm. (B, 458)”

Vom Vorwurf der «Kopie», den Canetti erwihnt, ist in diesen Worten, niedergeschrie-
ben vor Veroffentlichung der ersten Tranchen der kanonischen Romane, (noch) nichts
auszumachen, wie tiberhaupt Musil gegeniiber dem gemeinsamen Freund Blei Brochs
Namen nur freundlich gebraucht.® Doch die Konkurrenz ist unitberhdrbar angespro-
chen. Und das kann nicht itberraschen: Corino mutmafdt, bei dem Musil vorliegenden
Exposé konne es sich um Brochs «Methodologischen Prospekt» (KW 1, 719-722) gehan-
delthaben, in dem er sich in abstrakter Terminologie mit der Darstellbarkeit des Irratio-

3 Canetti, Augenspiel, 164.

4 Soreagiert er beispielsweise auf die positive Aufnahme seines Romans in der Literaturkritik mit der
beleidigten Frage, warum keine Rede davon sei, «da ich aber danach zumindest unter den deutschen
Dichtern bisher unterschatzt worden sei» (B 1, 504).

5 Hartmut Sommer: Revolte und Waldgang. Die Dichterphilosophen des 20. Jahrhunderts. Darmstadt: Lam-
bert Schneider, 2011, 72.

6 Vgl. auch Lutzeler, Hermann Broch. Eine Biographie, 66.

7 Die Notizhefte bestitigen, dass es offenbar Musils erster Einblick in Brochs «Absichten» war, vgl. KA,
Heft30/18, Eintrag vom 30.Januar 1930.

8 ErhaltBroch z.B. fiir «<sehr begabt», schreibt er Blei am 31. Dezember 1930 (B |, 491).

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 25

nalen in der Dichtung befasst’ - ein Feld, das Musil in seinen Arbeiten zum Mann ohne Ei-
genschaften und in seinen Essays selbst intensiv bestellte. Corino zitiert auch Brochs Vor-
trag vom 6. Februar 1931, «Uber die Grundlagen des Romans <Die Schlafwandler»», der
in den literarischen Kreisen Wiens bekannt gewesen sein diirfte.'” Dort spricht Broch
von der wissenschaftlichen «Wendung zum Objekt», d.h. von der Konjunktur natur-
wissenschaftlicher Methoden und ihren Folgen fiir metaphysische Fragestellungen: Sie
werden aus der Wissenschaft, und laut Broch auch aus der Philosophie, ausgeschlos-
sen, womit ein unbewdltigtes Problem besteht: «Aber die Ausschaltung des Irrationa-
len aus der rationalen Wissenschaftlichkeit kann das Irrationale nicht erschlagen» (KW
1, 728f.). Dieses in Brochs Denken zentrale Problem ist fiir Musil im Mann ohne Eigen-
schaften und auch schon in den Essays entscheidend,; stellvertretend genannt sei hier die
«Skizze der Erkenntnis des Dichters», in der Musil 1918 den Erkenntnisbereich der Dich-
tung komplementir zu dem der empirischen Wissenschaft konstruiert hatte. Zudem
kannte er Brochs Werdegang, wusste, dass auch der andere sich mit technischen und
wissenschaftlichen Auenseiterqualifikationen auf dem Feld der Literatur profilierte.
Bei der Pflege seines 6ffentlichen Bildes als mathematisch vorgebildeter poeta doctus
achtete Musil stets darauf, seine eigenen wissenschaftlichen, auflerliterarischen Quali-
fikationen und Spezialkenntnisse zu betonen. Spitestens durch Bleis Zusendung muss-
te ihm also bewusst werden, dass mit Broch ein weiterer wissenschaftlich und technisch
gebildeter Autor an einem parallelen Romanprojekt mit parallelen Interessen arbeitete.
Es wire iiberraschend, hitte Musil seine sorgsam kultivierten Alleinstellungsmerkmale
auf dem Literaturmarkt durch den spiten Quereinsteiger Broch nicht bedroht gesehen.

Uberschneidungen in jenen Punkten, die den Waschzettel, also die Positionierung
fiir die literarische Offentlichkeit betrafen, waren uniibersehbar und werden von Musil
im Brief an Blei knapp anerkannt, doch wie verhielt es sich mit einer inhaltlichen Aus-
einandersetzung? «Gespannt» erwartet Musil «das Technische» bei Broch. Darauf muss-
te Musil schon deshalb gespannt sein, weil es fehlte; Broch machte, wie Musil, in den es-
sayistischen Texten, die auf die Publikation der Schlafwandler hinfithrten, keine im enge-
ren Sinn erzihltechnischen Vorgaben oder Analysen, sondern der Dichtung maglichst
abstrakte, grofRangelegte Zielvorgaben, deren Vokabular er der essayistischen Zeitdia-
gnose entlieh. Eslohnt sich deshalb, den Besonderheiten dieser Texte, die zwischen Poe-
tik und Selbstvermarktung oszillieren, ein wenig Aufmerksamkeit zu schenken.

Broch bestimmt im ersten von vier Absitzen des sog. «methodologischen Pro-
spekts», wie er Musil wohl vorlag, zunichst einmal «Voraussetzung», «Aufgabe» und
«Methode» von Literatur ex negativo iiber die Wissenschaftsgeschichte:

Der Besitzstand der Literatur [...] umfafdt den ganzen Bereich des irrationalen Erlebens
und zwar in dem Grenzgebiet, in welchem das Irrationale als Tat in Erscheinung tritt und
ausdrucksfahigund darstellbarwird. Es ergibtsich daraus die spezifische Aufgabe, aufzu-
weisen, wie das Traumhafte die Handlung bestimmt und wie auch das Geschehenimmer
wieder bereit ist, ins Traumhafte umzukippen. (KW 1, 719)

9 Corino, Biographie, 1030.
10 Corino, Biographie, 1031.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Aufler der angedeuteten Identifikation eines (fiktionalen) «Traumhaften» in der Litera-
tur mit dem «irrationalen Erleben» der Epoche ist damit noch wenig dariiber gesagt, wie
Broch sich «methodologisch» vorstellte, die im zeitdiagnostischen Diskurs zirkulieren-
den Abstrakta in Literatur umgesetzt zu haben. Diese Leerstelle fillt, und zwar genau
dann, als der Begriff «<Methode» fillt, ein Topos der Darstellung des Undarstellbaren:
Moglich sei die Darstellung des Irrationalen/Traumhaften nur deshalb im Medium der
Literatur, weil «die dichterische Methode zum Unterschied von der der Wissenschaft
nicht mit den Worten vollzogen wird, die tatsichlich niedergeschrieben sind, sondern
in der Herstellung einer Spannung zwischen Worten und Zeilen besteht» (ebd.).

Wie solche Spannung beschaffen ist oder «technisch» erzeugt wird, dieses Problem
erhellen auch die restlichen Ausfithrungen des «Prospekts» nicht, sondern wenden sich
im zweiten und dritten Absatz, die den Grof3teil des Textes ausmachen, Strukturmerk-
malen der Makroebene zu. Der Roman «zeig[e]» eine historische Entwicklung. Diese
Entwicklung umschreibt Broch in Komparativen: Das Traumbhafte werde «immer frei-
er», in «je krasserem realen Geschehen» vermische es sich «deutlicher und ungebunde-
ner mit dem Irrationalen». Der Roman nun illustriere diese These in seiner Struktur.
Die im Komparativ der Beschreibungssprache angelegte Steigerung findet laut Broch
ihr literarisches Gegenstiick in der Dreigliederung der Abschnitte, die Broch tiber die
Jahreszahl der Handlung mit historischen und sozialen Kontexten assoziiert, sodann
in der Zuordnung der Protagonisten Pasenow, Esch, Huguenau und Bertrand zu die-
sen Abschnitten und schlieflich in der Funktion Bertrands als «Symbol dieses ganzen
Aufbaus», «Symbol fiir das Anwachsen des dunklen und traumhaften Elements» (KW
1, 720f.). Pasenow, Esch und Huguenau sind (in jeweils gesteigerter Intensitit) auf die-
se berpersonliche Entwicklung des «Traumhaften» bezogen, und mittels Bertrand soll
die Steigerung dann auch in der personlichen Entwicklung einer einzigen Figur sicht-
bar werden. Kurz gesagt, besteht die «<Methodologie» Brochs in diesem Text darin, eine
zeitdiagnostische These auf die Makrostruktur und (Haupt-)Personenkonstellation sei-
nes Romans zu projizieren, ohne aber eigentlich mit dieser Interpretation auf die «dich-
terische Methode» niher als auf das geschichtsphilosophische Modell einzugehen. Die
Sprache neigt zu abstrakter Substantivierung im Dienst einer Terminologie, die stark
jenen Aufsitzen Brochs dhnelt, in denen er seine Zeitdiagnostik ohne direkten Bezug
zu eigenen fiktionalen Texten darlegt. Abstrakte Terminologie und Passivkonstruktio-
nen ebnen die Differenz zwischen dem Modell historischer Entwicklung und der In-
terpretation einer kiinstlerischen Fiktion ein; Broch siedelt von vornherein beides auf
derselben Ebene an und setzt die Illustrationfihigkeit der Fiktion fur das geschichts-
philosophische Modell — Musils «Technisches» — als nicht weiter erklirungsbediirftig
voraus.

Dieser Kunstgriff erlaubt es ihm, bei der Interpretation des eigenen Romans mit
dem gleichen Vokabular wie bei der essayistischen Entfaltung seiner Geschichtsphilo-
sophie zu operieren. Folglich erklirt er auch nicht, mit welchen literarischen (Mikro-
)Techniken der Roman Beweiskraft fiir das geschichtsphilosophische Modell gewinnen
soll - etwa, wie das «Traumhafte» zur Darstellung kommen kann, wie einzelne Figuren
zur Reprasentation iiberpersonlicher Effekte befihigt werden, oder wie ein Aufbau, der
induktiv von diesen einzelnen Figuren ausgeht, auf ein platonisch deduktives Denkmo-
dell zu beziehen ist —, sondern setzt das alles unausgesprochen voraus.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 27

Den Rahmen fiir die Ausfithrungen zur Struktur und Personenkonstellation bildet
jedoch eine doppelte Evokation von Sagbarkeitsgrenzen, die auch bei Musil ein zen-
trales poetisches Element darstellen." Der Begriff «Methode» taucht im «Methodolo-
gischen Prospekt» zweimal auf: im ersten und im letzten Absatz. Und beide Male ver-
bindet Broch diesen Begriff damit, dass er die Darstellung des Nichtdarstellbaren be-
schwort: zu Beginn mit dem Verweis auf die «Spannung zwischen Worten und Zeilen»,
und am Ende:

Der Roman bemiihtssich, diese choreographische Symmetrie auch in den Nebenfiguren,
wie im ganzen Geschehen und in den Stimmungslagen zum Ausdruck zu bringen. Nicht
zuletzt auch im Stil, der andererseits wieder von den drei Zeitepochen bestimmt ist. Ne-
benbei ergab sich hieraus die Notwendigkeit, jeden der drei Teile als abgesonderte Ein-
zelerzahlung aufzubauen —es versteht sich, dafd die naturalistische, resp. naturalistisch-
psychologische Darstellung durch diese Architektonik, die aber sicherlich wesentlich ist zur
Methode des Unausgesprochenen, nicht leiden durfte. (KW 1, 721; Hervorhebung FS)

Brochs Absichtserklirung liegt immer dann, wenn er von seiner Methode sprechen will,
ganz auf der Linie der Modernedefinition Lyotards: «Modern nenne ich die Kunst, die
ihre Kkleine Technik>, wie Diderot sagen wiirde, darauf verwandte zu zeigen, dal es ein
Nicht-Darstellbares gibt.» Nur dass sich Brochs Angabe der konkreten «Technik» hier
auf eine «Spannung zwischen Worten und Zeilen» beschrankt. Als «<methodologisch»
empfand Broch selbst an diesem Text wohl eher die Anwendung von zeitdiagnostischen
Abstrakta wie «Wertfiktion», «Werthaltung», «erotische Fiktion», mit denen er sonst die
gesellschaftliche Gegenwart analysierte, auf den fiktionalen Text.

Wahrend Broch andernorts, z.B. in der Korrespondenz mit dem Verlag, durchaus
aufim engeren Sinn erzihltechnische Aspekte einzugehen bereit war,” gab es fiir Zeit-
genossen wie Musil in seinen éffentlichen Auflerungen kaum etwas dergleichen zu
finden. Auch sein Vortrag im Februar 1931 an der Wiener Volkshochschule, den Musil
hitte kennen kénnen (und der deshalb ebenfalls bei Corino zitiert wird),"* wiederholt
das Muster auf auffillige Weise: Broch stellt sein geschichtsphilosophisches Modell
dar, um die Voraussetzungen fiir die Literaturproduktion in der Gegenwart zu umrei-
Ren; er stellt seiner Zeit die Diagnose, sie konne die dringend nétige Artikulation (und

11 Vgl. Karl Eibl: «Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten». Zur Kontinuitat der «Kunstperiode» von Goe-
the zu Musil. In: Robert Musil. Untersuchungen. Hrsg. von Uwe Baur und Elisabeth Castex. Kénigstein:
Athendum, 1980, 127-138.

12 Jean-Francois Lyotard: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? In: Wege aus der Moderne. Schliis-
seltexte der Postmoderne-Diskussion. Hrsg. von Wolfgang Welsch. 2. Aufl. Berlin: Akademie-Verlag, 1994,
193-203, hier 200.

13 Im Werkstattgesprach wird Broch praziser, beispielsweise im Brief an Georg Heinrich Meyer, der beim
Rhein-Verlag als Erster das Schlafwandler-Manuskript sichtete: In diesem Schreiben fallen Stichwor-
te wie «Naturalismus», «Stil», «<Rhythmus», «Assoziationsreihe», die trotz vieler relativierender Kon-
struktionen einen etwas deutlicheren Einblick davon geben, wie Broch seine eigene Technik analysier-
te (vgl. Hermann Broch und Daniel Brody: Briefwechsel 1930-1951. Hrsg. von Bertold Hack und Marietta
Kleiss. Frankfurt am Main: Buchhindler-Vereinigung, 1971, 14-17). Auch gegeniiber Daniel Brody ist
sich Broch nicht fiir Technisches zu schade (vgl. etwa Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 26ff.).

14 Corino, Biographie, 1031.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Bewiltigung) einer allgemein vorherrschenden Irrationalitit nicht (mehr) im Medi-
um der Wissenschaft leisten; er iibertrigt dies dann als Aufgabe der Literatur, spricht
schliefilich, als es um literarische Ausdrucksmaoglichkeiten geht — also um die Frage, wie
denn die Literatur sich dieser Aufgabe annehmen kénne —, vom Schweben «zwischen
der Mitteilbarkeit und dem Stummens», von der «Ausdriickbarkeit durch Symbole und
Ungesagtes» (KW 1, 731) — und beldsst es dabei.

Man kann an dieser Stelle festhalten, dass, vor dem Hintergrund so abstrakter An-
preisungen einer geschichtsphilosophischen «Methode» im Roman, Musils Neugier auf
«das Technische» bei Broch wohl echt war und jedenfalls mehr als nur die hofliche Inter-
essenbekundung eines Schriftstellers, der von einem Konkurrenzprojekt erfuhr, aber zu
diesem Zeitpunkt «noch nicht sonderlich beunruhigt»" war. Tatsichlich diirfte sie Aus-
druck einer gemeinsamen Konstante in der poetologischen Reflexion sein: In den Tex-
ten, die man zur jeweiligen Literaturtheorie oder Poetologie zihlen kann, fallen nicht
nur bei Broch, sondern bei beiden Autoren die «Absichten» und das «Technische» auf-
fillig auseinander, wobei sich der weitaus grofRere Formulierungs-, Reformulierungs-
und Abgrenzungsaufwand auf der Absichts-Seite konzentriert. Dies bildet eine forma-
le Uberschneidung in der Arbeit dieser so verschieden denkenden Autoren und ist viel-
leicht der Schliissel zum iiber die Jahre immer wieder notierten Konkurrenzdenken. Fiir
dieses spielte es kaum eine Rolle, dass die philosophischen Terminologien, die geistes-
geschichtlichen Sympathien und die Tonlagen der fiktionalen Texte weit auseinander
lagen. Die Konkurrenz war schon durch die Absicht, vor einem gemeinsamen Problem-
feld literarische Zeitdiagnose zu leisten und dabei auf «technischem» Weg einen Um-
gang mit Sagbarkeitsgrenzen in der Literatur finden zu miissen, in der Welt. Dass Broch
shnlich wie Musil vor allem die «Absichten» artikuliert, aber das «Technische» im Un-
gefihren beldsst, wird die Neugier auf Letzteres und auch das Konkurrenzempfinden
nicht gemindert, sondern eher gesteigert haben.' Wenn Musil auf einem Fragebogen
der Literarischen Welt zu seiner Arbeitstechnik im September 1928 vermerkt: «Das Deter-
minierende wihrend dieser Vorginge sind sehr allgemeine Absichten; die konkrete Aus-
stattung der Szenen und Charaktere hingt von ihnen ab» (GW 11, 945), so konnte damit
zugleich die besondere Art und Weise bezeichnet sein, wie Broch und er sich mit theore-
tischen Texten auf dem literarischen Feld positionierten: indem sie ein grof3es, weltge-
schichtlich verankertes Panorama literarischer «Absichten» zeichneten, indem sie eine
kulturelle Problemlage erdrterten, aber vergleichsweise wenig Verbindungen zum lite-
rarischen Text konkretisierten. Dieses Verfahren war auch unter denjenigen «gelehrten»
Schriftstellern nicht selbstverstindlich, die ebenfalls Zeitdiagnose betrieben: Déblin et-
wa, dessen Modernititsbegriff durchaus dhnlich angelegt war, der seinen Habitus als
Psychiater dhnlich kultivierte wie Musil den seinen als Mathematiker, der mindestens
ebenso vehement gegen Formelhaftigkeit und fiir Erneuerung des zeitgendssischen Ro-
mans polemisierte, setzte sich deutlich programmatischer und kleinteiliger mit litera-
rischer Technik auseinander und beschrieb detailliert den dichterischen «Produktions-

15 Corino, Biographie, 1029f.
16  Zu den erst spater voll entfalteten, unterschiedlichen Techniken der Anndherung an diese Sagbar-
keitsgrenzen vgl. Kapitel 5 dieser Arbeit.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 29

prozef3»". Thomas Mann, der schnellere und erfolgreichere Konkurrent, der mit dem
Zauberberg frith daran gewesen war, das Feld des modernen Weltanschauungsromans zu
beackern,™ entfaltete anhand dieses Romans seine poetologischen Vorstellungen vom
nach Vorbild der Musik symbolisch «gesteigerten> realistischen Roman. Broch und Musil
hingegen schien es wichtiger, um die Aufmerksamkeit des literarischen Publikums zu
bannen, 6ffentlich dafiir zu werben, aufwelchen Fragen ihre Literaturbegriffe beruhten,
als dafiir, mit welchen Mitteln diese Fragen zu beantworten waren.

Wo auf dieser Ebene — der essayistischen Zeitdiagnose im Habitus eines erkennt-
nistheoretisch interessierten poeta doctus” — um die Gunst des Publikums geworben
wird, wird literarische Konkurrenz vorverlagert, vom Romantext auf die diskursiven
Analysen der Gegenwart, die ihn begleiten und vorbereiten. Die Essayistik dieser bei-
den spezifisch modernen poetae docti wird also zum Wettstreit dariiber, jene Fragen zu
formulieren, deren Antworten (nur) der literarische Text geben soll.

Esistdeshalb bezeichnend, dass die Konkurrenz anhand zweier essayistischer Texte
eskalierte, aber erst, als die Romantexte schon erschienen waren.

2.2 Poetologische Begriffsbildung

Hier bietet sich ein Vergleich an, den Musil im omindsen Plagiatsstreit mit Broch selbst
gesucht hat, der in der Forschung aber kaum nachvollzogen wird.*° An diesem Streit
iiberrascht in erster Linie die Tatsache, dass er sich anlisslich zweier dufierst unter-
schiedlicher Aufsitze entziindete, bei deren Lektiire sich Gedanken an ein Plagiat nicht
aufdringen. Gerade daran lisst sich aber ein Kernproblem einer jeden Gegeniiberstel-
lung dieser beiden Autoren ausleuchten: die Tatsache, dass sie einerseits von Unter-
schieden im Denken getrennt und andererseits vereint waren durch Uberschneidungen
in ihren Interessen und in den poetologischen Problemstellungen, auf deren Ebene sich
ihre Konkurrenz abspielte (und, wie das Beispiel zeigt, eskalieren konnte). Der Vorfall ist

17 Vgl. etwaim Dezember1928 «Der Bau des epischen Werks»: Alfred Déblin: Schriften zu Asthetik, Poetik
und Literatur. Hrsg. von Erich Kleinschmidt. Olten: Walter, 1989, 233.

18 Vgl. Marcel Schmid: Zauberbergischer Prototyp. Davos, der Roman und die Lebensreform. In: Die Lite-
ratur der Lebensreform. Kulturkritik und Aufbruchstimmung um 1900. Hrsg. von Thorsten Carstensen und
Marcel Schmid. Bielefeld: transcript, 2016, 209-229.

19 Vgl. Michael Roesler-Graichen: Poetik und Erkenntnistheorie. Hermann Brochs «Tod des Vergil» zwischen lo-
gischem Kalkiil und phanomenologischem Experiment. Wiirzburg: Konigshausen und Neumann, 1994, 54:
«Durch die Herausforderung des Machschen Positivismus sowie des spateren logischen Empirismus
stellt sich fiir die <Erkenntnis-Dichter zu Beginn dieses Jahrhunderts die poeta-doctus-Problematik in
einem neuen Licht dar. Da das rational Erfafibare gleichsam der Jurisdiktion der wissenschaftlichen
Weltauffassung unterstellt war, sahen sich die Dichter auf das Gebiet des Irrationalen (oder Nicht-
Rationalen) zurlickgedrangt.»

20 Einewichtige Ausnahmeist Birgit Niibel: Robert Musil—Essayismus als Selbstreflexion der Moderne. Berlin:
De Gruyter, 2006, 435-439. Auch sie endet aber knapp mit dem Hinweis auf «fehlende[] Ubereinstim-
mung» (ebd., 438f.).

14.02.2026, 07:44:17. op



https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

geeignet, sowohl die personlichen Animosititen als auch die «geistigen Wahlverwandt-
schaften»? sichtbar zu machen.

Die Quellenlage fiir den eigentlichen Vorfall ist diitnn. Nicht erhalten ist sein Aus-

18ser, Musils Brief von Ende August 1933, in dem er vermutlich Vorwiirfe gegen Broch
erhebt; erhalten sind lediglich Brochs Antwort vom 2. September, Musils Replik vom
15. September und eine Notiz im <Tagebuch> Musils. Aufgrund ihrer Anschaulichkeit sei-
en diese Quellen hier vollstindig zitiert.

Broch an Musil am 2. September 1933:
Sehr verehrter Herr Dr. Musil!

Nachdem ich mich nunmehr von meiner Verbliffung erholt habe, bin ich zu dem Ent-
schluf gekommen, die Dinge auszusprechen wie sie sind, so weit dieses Ranke’sche Prin-
zip liberhaupt zu befolgen ist: An und fiir sich ist Ihr Brief, verehrter Herr Doktor, ndmlich
unbeantwortbar. Denn der kaum versteckte Vorwurf, ich hitte lhren Namen verschwie-
gen, um meine eigene Wirkungsméglichkeit zu sichern oder zu vergréfiern, ist —sagen
wir es offen — einfach ungeheuerlich. Es fehlt nur noch der Verdacht des Plagiats. Hiel-
te ich mich an Konventionen und an die sogenannte «Wiirde», so hitte ich jenen Anwurf
stillschweigend einzustecken und es dabei bewenden zu lassen.

Ich habe aber die Ehre, Ihre militante Art seit Jahren zu kennen, und die verehrungsvol-
len und freundschaftlichen Gefiihle, dieich Ihnen gleichfalls seitJahren entgegenbringe,
werden sich, wie immer Sie sich zu mir einstellen, nicht &ndern. Es ist also kein schuld-
bewufdter Rechtfertigungsversuch, wenn ich lhnen sage, dafy mir meine Wirkungsmaog-
lichkeit ziemlich egal ist, insbesondere weil ich {iberzeugt bin, dafs es eine solche (iber-
haupt nicht mehr gibt. Aber selbst wenn sie es gibe, so hitte ich wahrlich niemals daran
gedacht, zu lhneninirgend eine Konkurrenz zu treten: mein Respekt vor lhnen billigt |h-
nenvon vorneherein die weitaus umfassendere Wirkungsgrofie zu, und es war stets eine
Freude, dieser dienen zu kénnen. In dem Vortrag, der dem ominésen Aufsatz vorange-
gangen ist und der durch sein verengtes Thema («Weltbild des Romans») die gegebene
Veranlassung dazu war, habe ich kein Werk der gesamten Romanliteratur so oft und so
eingehend zur Illustrierung der Vortragsthese herangezogen, wie eben den «<Mann ohne
Eigenschaften». Und ich bedauere zutiefst, da die jetzigen eingeschrankten Publikati-
onsverhiltnisse das weitere reprasentative Eintreten fiir das Werk so sehr erschweren.

Angesichts dieses Sachverhaltes war also meine Verbliffung tiber Ihren Brief betracht-
lich, sie ist, wie alles, was ich hier sage, absolut wortlich zu nehmen. Was Sie mit lhrem
Brief meritorisch meinten, war mir durchaus undurchschaubar. Erst spater dimmerte
mir, dafd meine Kenntnis |hres Oeuvres eine Licke aufweist und daf vielleicht in dieser
Liicke das reale Substrat Ihrer Anwiirfe stecken konnte: Sie haben vor etwa zwei Jahren
einen Aufsatz in der Neuen Rundschau gehabt, den ich wohl zu lesen begonnen habe,
aber niemals zu Ende las, einfach deshalb, weil irgendjemand das Heft weggenommen
und nicht mehr zurlickgegeben hat. Solche Dinge passieren bekanntlich; man vergifst
sie, und schlieflich versandet die ganze Angelegenheit.

21

Hans-Georg Pott iiber den anderen grofien Konkurrenten Musils, Thomas Mann (Pott, Kontingenz und
Gefiihl, 83).

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 31

Nun ist es zwar eine personliche Blamage fiir mich, dafl ich Ihren Aufsatz nicht kenne,
und wenn auch geistige Erkenntnisse ihren Wert blo aus dem Gesamtzusammenhang,
indemsie stehen, beziehen und nichtvon einer patentamtlichen Prioritdtabhidngigsind,
soist meine Ignoranz solcher vorhandener Prioritat fiir mich jedenfalls viel peinlicher als
fiir Sie, und wenig Trost ist es, daf® auch die Infinitesimalrechnung an zwei Punkten der
Erde zugleich erfunden worden ist. Andererseits ist freilich nicht zu verlangen, dafR ich
im Zuge meiner werttheoretischen Arbeiten (die (iberdies seit etwa zehn Jahren abge-
schlossen sind — mea culpa, dafd sie nicht schon langst publiziert wurden -) jetzt Quel-
lenmaterial in einem Aufsatz von Ihnen vermuten sollte, dies umsoweniger als unsere
philosophischen Anschauungen, soweitich diese beurteilen kann—Sie konstatieren dies
ja uibrigens gleichfalls — diametral entgegengesetzte sein diirften. Ich habe es als Man-
gel empfunden, daf mir in dem Aufsatz die Hinweise auf andere Werttheorien von der
Redaktion des Raumes halber gestrichen worden sind, ich habe es als Mangel empfun-
den, dafsich mich mitKierkegaard (und in diesem Zusammenhang mit Heidegger) nicht
auseinandersetzen konnte, denn die Theorie vom Nichts als definitorischer und dialekti-
scher Grundlage aller Wertsetzung hitte dies erfordert. Und ich habe es als Mangel emp-
funden, daf es mir nicht moglich war, mich eingehend mit der materialen Wertethik ab-
zugeben. Aber daR ich theoretische Grundlagen in einer lhrer Arbeiten hatte finden kon-
nen, das habe ich wahrlich niemals in Betracht gezogen.

Es verstehtsich, dafd ich mirjetztjenen Aufsatz, der damals von lhnen in der Rundschau
publiziert worden ist, besorgen werde. Sollten Sie aber mit Ihrem Brief nicht diesen ge-
meint und ich eine andere Stelle Ihres Arbeitsgebietes libersehen haben, so ware ich Ih-
nen fiir einen Hinweis verbunden. Inzwischen begriifie ich Sie als

[..]. (KW 13/1, 252-254)
Musil an Broch am 15. September:

Sehr geehrter Herr Broch!

Ich bitte Sie, meinen verbindlichen Dank fiir lhre freundlichen Aufklarungen entgegen-
zunehmen, obgleich ich leider flirchte, dafs wir bis auf weiteres verschiedener Meinung
bleiben miissen. Ich mochte tibrigens hervorheben, dafs mein Einwand nach Wissen und
Willen nichts in sich schlofs, was die Selbstidndigkeit und den Wert lhrer Arbeit beein-
trachtigen sollte.

Mit den besten Empfehlungen
lhr hochachtungsvoll ergebener

[..]. (B1,583f)
Und Musil in einem undatierten Notizbucheintrag:

Broch: Anlehnung. Wenn man sich an eine Mauer lehnt, hat der ganze Anzug weifSe Fle-
cken. Ohne dafS es Plagiat ware. (KA, Mappe VIII/5, 58)

14.02.2026, 07:44:17. op



https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Diese Quellen geniigen, um nachzuvollziehen, um welche Texte es in der Auseinander-
setzung ging. Gemeint waren Metatexte der Romane: Musils Essay «Literat und Lite-
ratur» (erschienen in der Neuen Rundschau im September 1931) — so versteht es zumin-
dest Broch und wird von Musil darin nicht berichtigt — und Brochs Aufsatz «Das Bose
im Wertsystem der Kunst» (erschienen am gleichen Ort im August 1933). Sie zeigen au-
3erdem, dass Broch konsterniert und mit angriffslustiger Betonung der Verschieden-
heit der Denkweisen reagierte. Als geschmeidiger Briefschreiber brachte Broch Musil
im Gegenzug nicht nur seine Verehrung und Bestiirzung zum Ausdruck, sondern er be-
tonte auch seine intellektuelle Unabhingigkeit und brachte in formvollendeter Hoflich-
keit Musils Geltungsbediirfnis schwere Hiebe bei: Nachdem er Musil seiner unveran-
dert «verehrungsvollen und freundschaftlichen Gefithle» versichert hat, betont Broch,
Musils Aufsatz iiberhaupt nicht zu kennen und tiberdies fiir sein eigenes Thema auch
fiir irrelevant zu halten, zumal ihre Ansichten ganz entgegengesetzt seien. Er fihrt fort,
Namen aufzuzihlen, die ihm im Kontext seines Aufsatzes wichtiger erschienen als der
Musils: Kierkegaard, Heidegger, Max Scheler.

Als versteckter Stich wird besonders die eigentlich verséhnlich klingende Bemer-
kung gelten miissen, Broch habe im Aufsatz «Das Weltbild des Romans» eingehend den
Mann ohne Eigenschaften gewiirdigt. Nun hatte Broch dort in der Tat Musils Roman zur
Hlustration seiner These herangezogen. Diese These fiel aber wenig schmeichelhaft fiir
den Mann ohne Eigenschaften aus. Zwar nennt Broch den Roman als Vertreter des neuen,
«rationalen Romans» (KW 9/2, 111) und einen «grandiosen Versuch» (KW 9/2, 108), be-
nutzt ihn aber gerade als Beispiel fiir Romandichtung, die den alten Mustern des «Hel-
denepos» (KW 9/2, 100) verhaftet bleibt — Ulrich ist der «an Geistigkeit alles iiberragen-
de» Held und lddt deshalb, so Broch, auf herkdmmliche (impliziert: veraltete) Art zur
Identifikation ein (KW 9/2, 100). Die These, fiir die Broch Musils Roman heranzieht,
lautet, dass die zeitgendssischen Romane ihrer Aufgabe nicht mehr gewachsen sind,
«jene umfassende Absolutheit zu erreichen, deren der Mensch bedarf» (KW 9/2, 113). In
Brochs Interpretation bleibt Musil mit seinem Roman bei der rationalen Erfassung der
Welt stehen, ohne die Aufgabe anzunehmen, auch die «<metaphysischen Bediirfnisse zu
befriedigen» und den «neuen Roman» zur Orchestrierung einer «rational-irrationale[n]
Polyphonie» zu nutzen (KW 9/2, 117).

Trotz dieser Differenzen, auf die Broch mit seinem Brief (teils offen, teils versteckt)
hinweist, wird deutlich, dass Musil den Fall dennoch nicht als erledigt betrachtete: Pri-
vat griff er Brochs Formulierung vom «Plagiat» auf (die, so darf man schliefRen, in Musils
erstem Brief nicht gefallen war) und beharrte darauf, Brochs Text sei immerhin in «An-
lehnung» an seine eigenen Ideen entstanden. Warum? Um dieses Beharren verstehen
zu konnen, ist ein Blick in die Texte geboten, der bislang kaum konsequent versucht
worden ist.

«Literat und Literatur»

Musils Aufsatz «Literat und Literatur» stellt eine eigentiimliche Mischung dar. Zum ei-
nen ist der Essay ein Gelegenheitstext zum Geburtstag Franz Bleis, zum anderen be-
treibt Musil darin, vor allem gegen Ende, eine ebenso abstrakte und umfassende Poe-
tologie, wie Broch dies 1930/31 in seinen Begleittexten zu den Schlafwandlern und dann

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 33

1933 im inkriminierten Aufsatz in der Neuen Rundschau tut. Musil wigt hier ab, auf wel-
chen Eigengesetzlichkeiten die Autonomie des literarischen Feldes beruht, wie sich die
zeitgendssischen Schriftsteller dazu verhalten und welche Differenzen zwischen einem
idealen Literaturbegriff und der literarischen Praxis seiner Gegenwart liegen. Das Er-
gebnis dieser Kombination ist eine Verteidigung und Neufassung des unter Beschuss
stehenden poeta-doctus-Modells, legitimiert mit Dichtungsgesetzen, die Musil aus sei-
nen Kenntnissen der experimentellen Psychologie ableitet.

Zunichst greift er, deutlich auf den Jubilar Blei und dessen 6ffentliches Image be-
zogen, das «Leitthema in der Selbstverteidigung gerade der deutschen poetae docti des
20. Jahrhunderts»** auf, den vermeintlichen Gegensatz zwischen «Dichtung» und «Li-
teratentum» (GW 11, 1203). Damit verfolgt er ein zweifaches Ziel: zum einen die Reha-
bilitierung eines in Verruf geratenen Begriffs, zum anderen dessen Reformulierung vor
dem Hintergrund aktueller Dichotomien. Er unternimmt den Versuch einer alternati-
ven Neubestimmung, um das Lebens- und Schreibmodell des <Literatens als zeitgema-
Res Drittes zwischen dem «Gefithlsmenschens und dem «Intellektuellens neu zu bestim-
men und gleichzeitig aufzuwerten. Wie hiufig bei Musil, vollzieht sich diese Aufwer-
tung des Mittelwegs in genau kalkulierten Schritten. Im ersten Schritt formuliert er die
zwei Extrempositionen, die er als ungeniigend verwerfen will, und schreibt sie Stimmen
des zeitgendssischen Diskurses zu — dies ist der fiir viele von Musils Texten, und fiir na-
hezu alle seine Essays, zentrale Kunstgriff: eine «doppelte Ablehnung»*, um letztlich
ein Drittes stark zu machen.

Musil markiert zunichst Begriffe und Konzepte, von denen er sich im Rahmen die-
ser doppelten Ablehnung distanziert, als Objektsprache, die sich einer sozialen Grup-
pe zuweisen lisst. Im zweiten Schritt wird anschliefend ein neuer, besser treffender
Begriffsvorschlag zur Aufhebung der unfruchtbaren Dichotomie mehr angedeutet als
definiert. - In «Literat und Literatur» besteht nun die Dichotomie aus zwei konkurrie-
renden Modellen der schriftstellerischen Arbeit. Da ist zum einen der unschopferische
Verwalter der literarischen Tradition, der «Mensch aus zweiter Hand», bei dessen lite-
rarischen Produkten ein «Mif3verhiltnis zwischen eigener Leistung und Kenntnis frem-
der» (GW 11, 1204) vorliegt. Musil zitiert hier in Andeutungen eine grundsitzliche Kri-
tik am Modell des poeta doctus, die auch seine eigene <Marke> essayistischen Erzahlens
trifft: der Vorwurf, trockenes Wissen gegeniiber poetischer Kreativitit zu bevorzugen
ist ihm selbst nicht fremd und verweist auf sein eigenes Ringen mit dem <Erzahlen».**

Die Selbstverteidigungsstrategie besteht nun nicht darin, das Phinomen zu leug-
nen, sondern den Begriff <Literat> aufzuspalten: «Literat in iiblem Sinne» nennt er den
Typus, gegen den sich das von ihm zitierte «Scheltwort» (GW 1I, 1203) richtet und von
dem ein «Literat im richtigen Sinn» zu unterscheiden sei. Zu diesem kommt er spiter.
Zunichst umreifdt er das modische Gegenmodell zum «Literaten>, nimlich den <Dich-

22 Wilfried Barner: Poeta doctus. Uber die Renaissance eines Dichteridealsin der deutschen Literatur des
20.Jahrhunderts. In: Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Festschrift fiir Richard Brinkmann. Hrsg.
von Richard Brinkmann und Jirgen Brummack. Titbingen: Niemeyer, 1981, 725-752, hier 733.

23 Vgl. Pierre Bourdieu: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Feldes. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1999, 127.

24 Vgl. weiter unten 3.1 auf Seite 59.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

ter>, der angeblich nicht im Rahmen einer literarischen Tradition arbeitet, sondern aus
Intuition und Genie heraus. Fiir Musil ist er eine Schimire, ein modisches Schlagwort
des Literaturbetriebs. Musil vertritt dagegen mit «Literat im richtigen Sinn» einen Be-
griff von traditionsabhingiger literarischer Produktion, der mit seinen Mechanismen
von Ausdifferenzierung und Autonomie auf Bourdieus <Feld> und <Habitus> und auch
auf Luhmanns «System> vorausweist: Literatur erlangt ihre Eigengesetzlichkeit fir Mu-
sil durch soziale Differenzierung. Vor allem aber macht er damit Anleihen beim Zeit-
genossen Max Weber und seinem Begriff ausdifferenzierter sozialer Teilsysteme. Diese
Referenz teilt er sich mit Brochs «Werttheorie».” Unter diesen Bedingungen kann nicht
der einzelne <Dichters als individuelles Genie Unabhingigkeit vom literarischen System
erlangen, sondern lediglich das literarische System Autonomie von anderen Systemen
erarbeiten:*

[Els gibt keine angemessene Erkldarung und Beschreibung dieses Vorgangs der literari-
schen Tradition, von dem sich bestimmt sagen laf3t, dafd auch der unabhéngigste Schrift-
steller nichts hervorbringe, was sich nicht fast restlos als abhingig von Uberlieferungen
der Form und des Inhalts nachweisen lieRe, die erin sich aufgenommen hat, was aber an-
dererseits, wie es scheint, seiner Urspriinglichkeit und persénlichen Bedeutung gar kei-
nen Abbruch tut. [..] Es wird also an der schonen Literatur der sonderbare Zustand sicht-
bar, daf das Allgemeine, Kontinuierliche und der persénliche Beitrag des einzelnen sich
nicht voneinander trennen lassen, wobei weder das Kontinuum ein anderes Wachstum
als das des Umfangs gewinnt, noch das Personliche eine feste Stellung, und das Ganze
aus Variationen besteht, die sich ziellos aneinander legen. (GW II,1207)

Es scheint, dass Musil mit dem Vorwurf der «Anlehnung», den er spiter gegen Broch
erhebt, gerade dieses Konzept literarischer Entwicklung im Wechselspiel von Individu-
um, Kollektiv und System auf der Ebene der privaten Konkurrenz anwendet: kein Plagi-
atund doch abhingig - Urspriinglichkeit und doch «Anlehnung». Die Vorstellung eines
von der literarischen Uberlieferung unabhingigen, intuitiv schaffenden Dichters ist auf
der Basis eines solchen impliziten Systemgedankens jedenfalls unsinnig. <Originale> bil-
den kein System und bleiben daher kontingent:

Eine Literatur, die nur aus Originalen bestiinde, wire keine Literatur, aber auch die Origi-
nale waren nicht originell, da sie sich doch immerhin zu etwas Literaturdhnlichem ver-
sammeln liefen, und noch dazu in einer dumpfen und unbestimmten Weise. (GW I,
1208)

Vor dem Hintergrund dieser Konzeption hat Musils normativer Literaturbegriff ein kla-
res Feindbild. Besonders suspekt sind ihm diejenigen «Personlichkeiten», die immer

25 Vgl. zu (unmarkierten) Weber-Referenzen bei beiden Autoren Manfred Durzak: Hermann Broch.
Uberarb. Neuausg. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 2001, 60; Niibel, Essayismus als Selbstreflexion der
Moderne, 435.

26 Oliver Pfohlmann stellt Musil in seiner Einfiihrung als Vertreter der Kunstautonomie vor, weil er im
Rahmen der Diagnose sozialer Interdependenz fiir eine gestarkte Stellung der Literatur gegen den Zu-
griff von Politik und Religion eintrat (Oliver Pfohlmann: Robert Musil. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt,
2012,122f). Vgl. auch Amann, Robert Musil - Literatur und Politik, 113.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 35

noch «einen rentablen Gebrauch von dem Nimbus» (GW 11,1207) des Originalgenies ma-
chen und von ihren Fans gegen blofe <Literaten> ausgespielt werden. Musil verspottet
Walter von Molo, den ehemaligen Prisidenten der Schriftstellervertretung in der Preu-
Rischen Akademie der Kiinste,? als «eine Art Seher, dem Dimonen beim Schaffen bei-
stehn», und persifliert die verbreitete Vorstellung vom intuitiven Dichter als «eine Natur
[...], eine starke oder urspriingliche, die irgendwie kraft ihrer selbst die grofie Natur der
Menschheit erkenne und dem Leben gleichsam aus dem Euter trinke» (GW 11, 1209).
Mit dhnlichem Misstrauen haben andere «gelehrte> Zeitgenossen, Thomas Mann und
Alfred Déblin etwa,”® sich von Autoren distanziert, bei denen es angeblich «sprudelt»
bzw. «Funken regnet». Auch Max Webers Kritik am George-Kreis, dem Musil ebenfalls
kritisch gegeniiberstand, schligt in diese Kerbe.”

Fir Musil sind solche «Originalgenies> aber nicht nur zweifelhafte Gestalten des zeit-
gendssischen Kulturbetriebs, deren pathetische Selbstdarstellung sich mit Spott kon-
tern lisst, sondern sie sind auch Symptom eines bedeutenderen, systematischen Man-
gels. Dieser offenbare sich in der «Vorstellung», die «man» sich «historisch» vom Dich-
ter, seiner «Originalitit» und «Intuition» mache (GW 11, 1208f.). Mit dieser Argumenta-
tion geht die Kritik von den Personen, die dem «falschen> Kiinstlerideal nachstreben, auf
die Gesellschaft iiber, die es ausgebildet hat.*® So sind die «originellen> Dichter bei Musil
nicht nur Spottfiguren, sondern sie befinden sich auch in der fragwiirdigen Gesellschaft
politischer Lager und weltanschaulicher Sekten.

Dieser Befund ist von entscheidender Bedeutung fiir die vorliegende Untersuchung:
Der vermeintlich intuierende Dichter ist bei Musil ein falsches Kiinstlerideal im Kul-
turprogramm literaturfremder Milieus, die aus einer antiintellektuellen Haltung heraus
ideologische und weltanschaulich vorgeformte Dichtung alimentieren. Auf diese Weise
setzt Musil sich also nicht nur mit dem Begriff vom «Dichter>, sondern auch mit dem
ganzen Literaturbetrieb auseinander, in dem er umfassende antiintellektuelle «Bestre-

27 Vgl. Wolf, Zwischen Diesseitsglauben und Weltabgewandtheit, 209-212.

28 Vgl. die Hinweise bei Barner, Poeta doctus, 731f.

29 Florence Vatan: Beruf: Entzauberer? Robert Musil und Max Weber. In: Terror und Erlosung: Robert Musil
und der Gewaltdiskurs der Zwischenkriegszeit. Hrsg. von Hans Feger, Hans-Georg Pott und Norbert Chris-
tian Wolf. Miinchen: Fink, 2009, 65-91, hier 73.

30 Dasdieser essayistischen Argumentation verwandte literarische Verfahren in Musils fiktionalen Tex-
ten hat N. C. Wolf mit Bourdieus <Habitus> am Mann ohne Eigenschaften untersucht, «dessen zahlrei-
che Einzelfiguren jeweils auf spezifische Existenzbedingungen zuriickfithrbar sind, die sich dann in
ihren unterschiedlichen Habitus als generative Formeln> niederschlagen und im Medium des literari-
schen Textes klar unterscheidbare und wiedererkennbare Formen von sozialer Praxis hervorbringen»
(Wolf, Kakanien, 330). Mit der Wiirdigung dieser literarischen Technik auch in den Essays geht iibri-
gens das Problembewusstsein einher, dass Musils (und auch Brochs) Aufsatze nur bedingt eigenstan-
dige Epistemologie sind und die wissenschaftliche Terminologie vielfach brechen und instrumentali-
sieren: «Die eigenstdndige, dsthetisch-narrativ geformte Philosophiekritik bei Mann, Broch und Mu-
sil besteht vielfach darin, die begrenzte Leistung, den reduktiven Charakter, die internen Paradoxien
oder Widerspriiche bzw. die idealisierenden Primissen erkenntnistheoretischer Argumente heraus-
zustellen» (Dittrich, Glauben, Wissen und Sagen, V1). Dem entspricht das hier gewdhlte Verfahren, «re-
levante Strukturmuster» (ebd., 25) zu identifizieren und zu vergleichen.

14.02.2026, 07:44:17. op



https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

bungen» (GW 11, 1208) identifiziert: die Unterordnung der Literatur unter ein heterono-
mes Programm, das Schreiben im Dienst der Weltanschauung.

So braucht man zum Beispiel nur, statt nach Originalitit als einer Eigenschaft der Leis-
tung, nach Individualititals derihrentsprechenden Eigenschaft des Urhebers zu fragen,
und sieht sich sogleich an jene dufierste Einschrinkung, wenn nicht Leugnung des In-
dividuellen erinnert, die heute zum Kunstprogramm aller politischen Parteien gehort
und mit der Unterordnung der Literatur unter eine fertige \Weltanschauung> verbunden
ist. In diesem Zugriff sind die untereinander feindlichen politischen Lager einig, und
wenn sich in ihm urspriinglich auch nur der natiirliche politische Herrschaftsanspruch
ausdrickt, ebenso wie manches wahrscheinlich als eine berechtigte Gegenbewegung
auf die verdorbenen Bildungsbegriffe des Liberalismus verstanden werden kann, so of-
fenbartsich in der mithelosen Ausdehnung dieser «Politisierung» doch nichts so sehr wie
die Schwiche und Anfilligkeit des Literaturbegriffes selbst, der beinahe widerstandslos
zum Objekt des politischen Willens wird, weil er in sich selbst keine Objektivitit hat.
(GW 11,1208)

Mit dem Beispiel des «politischen Herrschaftsanspruchs» in der Literatur steuert Musil
den Text auf seinen theoretischen Kern hin, der einen Angelpunkt fiir den Vergleich mit
Brochs Vorstellungen von «Wertsystemen» bietet. Was demgemif bei allen Versuchen,
Dichtung fremden Zwecken dienstbar zu machen, auf der Strecke bleibt, ist die Lite-
ratur als autonomes System. Dies gilt sowohl fiir die weltanschauliche Indienstnahme
alsauch fur literarische Bewegungen wie (historisch) den Impressionismus und (gegen-
wirtig) die Neue Sachlichkeit: In allen diesen Fillen, kritisiert Musil, wird eine externe
Norm fiir die literarische Produktion wirksam - sei das eine weltanschauliche Uberzeu-
gung, ein politisches Ziel oder die Vorstellung einer idealen Dichterpersonlichkeit. An
die Stelle dieser falschen Leitgedanken setzt Musil nun als eigenen Gegenentwurf ein
Konzept vom autonomen «geistige[n] System der Literatur», das sich bei ihm als eine
mit wissenschaftlichem Wissen angereicherte Form der Kunstautonomie darstellt:

Durchaus nicht intelligenzfeindlich, wie es der Impressionismus wenigstens in seiner
Wirkung war, im Cegenteil, zeitungsmafiig intellektuell, durchaus nicht subjektiv und
die Personlichkeit verzirtelnd, im Gegenteil, ganz mit der Gebarde der Sachlichkeit,
vernachldssigt diese objektive Daseinsreportage [der Neuen Sachlichkeit] trotzdem das
gleiche, was schon die subjektive Erlebnisreportage des Impressionismus aufder acht
gelassen hat, dal es keinen Tatsachenbericht gibt, der nicht ein geistiges System voraus-
setzt, mit dessen Hilfe der Bericht aus den Tatsachen «geschopft» wird. Dieses geistige
System war damals ersetzt durch einen vagen Begriff der Personlichkeit, diesmal kann
es das der Zeitung sein, es kann auch aus einer politischen Absicht bestehn, es kann
sich mit einigen einfachen ethischen Grundsatzen begniigen, wie es einst die Gruppe
der «Naturalisten» tat, jedenfalls ist es heute so wenig wie einst das geistige System der
Literatur, und so wechselt der Unglaube an dieses mit den Jahren blofd seinen Ausdruck.
(CW 11,1210)

Hinter den literarischen Texten seiner Zeitgenossen steht also, so Musil, das System,
mit der sie aus den Realien geschaffen werden, selbst dann, wenn ihre Urheber mit

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 37

dem Anspruch auftreten, modern, unmittelbar und objektiv zu arbeiten - seien das
nun Blut-und-Boden-Autoren, Impressionisten, Expressionisten oder die Vertreter der
Neuen Sachlichkeit, die Musil hier alle auf einmal aburteilt.* Sie verfallen simtlich dem
Verdikt, heteronom kontaminierte Literatur zu produzieren, indem sie z.B. Normen
der «Personlichkeit», der «Zeitung» oder der Politik in die Literatur tragen. Dem ent-
gegen steht Musils eigene normative Ambition, Literatur nach dem «System der Lite-
ratur» selbst zu schaffen. Freilich bleibt aber genau dieses vorerst eine terminologische
Leerstelle.”” Er hat sich damit zunichst nach allen Seiten gegen heteronome Ubergriffe
auf die Literatur abgegrenzt, bevor er darangeht, seine Vorstellungen von den Normen
autonomer Literatur zu prdzisieren.

Um seine Vorstellung vom System Literatur konturieren zu kénnen, greift Musil nun
weit aus. Die letzten drei Abschnitte des Textes gehen den weiten Weg zum «innerste[n]
Brunnen einer Literatur», lies: Lyrik, sowie zu den «primitiven Hymnen und Ritualen»,
um Gesetzmifigkeiten des autonomen Systems Literatur zu belegen; der Text 16st sich
an dieser Stelle endgiiltig vom Anlass der Geburtstagswiirdigung und wird Poetologie.*
An der Gattung der Lyrik lassen sich fir Musil folgende drei Thesen iiber Literatur «an
sich> besonders klar zeigen:

1. Die Rezeption eines literarischen Textes im Vergleich mit der Rezeption eines
nichtliterarischen Textes fithrt «nicht so sehr ein sinnliches Erlebnis» herbei
«wie eine der Logik entzogene Verinderung des Sinns» (GW 11, 1212). Ein echter
literarischer Text in Musils Verstindnis wird also nicht an seiner affektiven
Wirkung, sondern an seinem Potential zur Sinnstiftung identifizierbar.

2. Diese besondere Sinnstiftungsfunktion des literarischen Textes verdankt sich
seiner (Ubersummativitit,, einem literarischen Emergenzphinomen, das Mu-
sil gestalttheoretisch schildert. Der echte literarische Text ist mehr als die Sum-
me seiner Teile: «Es erhilt nicht nur der Satz seine Bedeutung aus den Worten,
sondern auch die Worte gewinnen die ihre aus dem Satz, und ebenso verhilt es
sich mit Seite und Satz, Ganzem und Seite» (GW 11, 1213).

3. Fir Musil gibt es eine Skala, die von «eindeutig» bis zu «nicht eindeutig» durch
Sprache bezeichenbaren Gegenstinden verlduft. Dieser Skala von Gegenstin-
den entspricht im sprachlichen Ausdruck eine Skala von Sprachen, auf der sich
Wissenschaftssprache, dichterische Sprache usw. einordnen lassen. Diese Skala
verliuft von formalen Sprachen® bis zum pathologischen Affektausdruck ohne
«Mitteilungswert» (GW 11, 2014). Dichtung ist fiir Musil also nichts der Wissen-

31 ZuMusils Kritikan den literarischen Moden seiner Zeit vgl. auch Wolf, Zwischen Diesseitsglauben und
Weltabgewandtheit, v.a. 197ff.

32 Dieses Begriffsproblem ist bei Musil eng verbunden mit einer erklart induktiven Herangehensweise
an Fragen der Poetologie. Vgl. seinen vorangehenden Hinweis: «Die schone Literatur [...] hat keine Lo-
gik, sondern besteht nur aus Beispielen fiir ein geheimes Gesetz oder Chaos» (GW 11,1206).

33 BedaAllemann hatdiese Abschnitte des Essays denn auch als «in sich geschlossene Einheit» in seinen
Band zur Ars Poetica aufgenommen, vgl. Beda Allemann, Hrsg.: Ars poetica. Texte von Dichtern des 20.
Jahrhunderts zur Poetik. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1966, 181.

34  Musil interessierte sich, wie unten noch genauer zu behandeln sein wird, fiir den Wiener Kreis und

14.02.2026, 07:44:17. op



https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

schaft vollstindig Inkommensurables, denn sie ist wie die Wissenschaft ein ih-
rem Gegenstand angemessenes Ausdruckssystem.

Als Zwischenfazit aus diesen Thesen hilt Musil fest, «daR das zentrale Geschehnis im
Gedicht das der Sinngestaltung ist und dafd diese nach Gesetzen erfolgt, die von denen
des realen Denkens abweichen, ohne die Berithrung mit ihnen zu verlieren», wobei sich
in der Dichtung «das «profane> Denken so mit einem «rrationalen> vermengt, daf3 kei-
nes von beiden ihr eigentiimlich ist, sondern gerade die Vereinigung» (GW 11, 1215f.).
Die Figur der «Vereinigung» schligt rhetorisch den Bogen zu den Kategorien der ein-
fithrenden Polemik. Weder in pedantischer Zitatkunst liegt das eigentliche «geistige
System» der Literatur noch im irrationalen Raunen des weltanschaulich gebundenen
Dichters>, sondern in einem rational-irrationalen Mischdenken, das laut Musil allein
in der Lage sei, genuin literarische Gegenstinde zur Sprache zu bringen. Damit relati-
viert er auch die Vorstellung von vergangenen goldenen Zeitaltern, die «sich ideologisch
auf einer ruhigen Hohe fithlen», das heif3t: nicht in einem vielstimmigen ideologischen
Pluralismus diskursivumkimpft wurden, und dadurch angeblich eine besonders «reine
Art von Schonheit des Gedichts» hervorbringen konnten (GW 11, 1216). Musil schrankt
diesen Glauben an eine ideale Vergangenheit, in der die Kunst sich an verbindlichen
und klaren Normen orientieren konnte (ein Glaube, dem Broch anhingt), zugunsten ei-
ner Vorstellung von der «Durchdringung rationaler und irrationaler Elemente» (GW 11,
1217), die allenfalls historisch mal mehr in Richtung der einen, mal mehr in Richtung der
anderen «Elemente» tendieren konne, ein.

In einem letzten Schritt prizisiert Musil die fiir seine Vorstellung literarischer
Kunstautonomie zentralen Begriffe von «Form» und «Inhalt» mit dem Begriff der «Ge-
stalt». Seinen Gestaltbegriff entnimmt er im Wesentlichen seinen Studien in der ex-
perimentellen Psychologie am Berliner Psychologischen Institut Carl Stumpfs.”® In
Musils Argumentation hat der Begriff nun eine spezielle Aufgabe. Er muss die von
Musil umschriebenen, aber vage bleibenden «Durchdringungs»-Phinomene sowohl
aufseiten der Produktion wie aufseiten der Rezeption von Literatur mit Alltagsphi-
nomenen anschaulich machen und letztlich die ganze Argumentation mit aktuellen
wissenschaftlichen Erkenntnissen iiber die Funktionsweisen der menschlichen Wahr-
nehmung legitimieren. Zu diesem Zweck gibt Musil eine allgemeine Definition, die so-
wohl fundamentale Mechanismen der alltiglichen Wahrnehmung (der Text nennt das
Beispiel eines Bildes an der Wand) als auch die von ihm beschriebene «Gestalt>-Funktion
von Dichtung abdeckt: «<Er bedeutet, dafy aus dem Neben- oder Nacheinander sinnlich
gegebener Elemente etwas entstehen kann, das sich nicht durch sie ausdriicken und
ausmessen lift» (GW 11, 1218). So erhalten Musils Umschreibungen von Sinnstiftung
durch Literatur ihre wissenschaftliche Legitimation vom Stumpfschen Gestaltbegriff
her. Um diese legitimatorische Funktion besonders deutlich zu machen, schliefRt der

insbesondere fiir die Arbeiten Rudolf Carnaps; zwei Jahre spater las er beeindruckt Carnaps Logische
Syntax der Sprache.

35 Ausfiihrlich nachgegangen ist diesem Zusammenhang im literarischen Werk Silvia Bonacchi: Die Ge-
stalt der Dichtung. Der Einfluf der Gestalttheorie auf das Werk Robert Musils. Bern: Lang, 1998.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 39

Text mit einem anthropologischen Argument iiber die angeblichen prihistorischen
Grundformen von Dichtung:

Esistnamlich durch den Vergleich archaischer mit primitiven Hymnen und Ritualen sehr
wahrscheinlich geworden, daft die Grundeigentimlichkeiten unserer Lyrik seit Urzeiten
ziemlich unverdndert bestehen [...]. Nun sind diese alten Tanzgesidnge aber Anweisun-
gen,um das Naturgeschehenin Gangzu halten und die Gotterzu bewegen, und ihrInhalt
sagtdas, was zu diesem Zweck gemacht werden muf}, wahrend ihre Form genau und der
Reihenfolge nach bestimmt, wie es gemacht werden mufs. lhre Form ist also durch den
Verlauf des Geschehens gegeben, das ihr Inhalt ist, und bekanntlich werden Formfehler
von den Primitiven heute noch wegen ihrer vermeintlichen Folgen dngstlich gescheut.
(GW 11,1224)

Betrachtet man diesen letzten Essay Musils als ein Manover auf dem offentlichen
Kampfplatz eines literarischen Felds, in dem die Wirkungsméglichkeiten dieses Au-
tors schwanden, sieht man Musil hier zugleich Angriff und Verteidigung ausfithren: Er
rechnet mit denjenigen ab, die das Ideal des poeta doctus unter Beschuss genommen
haben, um an seiner Stelle die vermeintlich nach der Natur schaffende Dichterperson-
lichkeit zu inthronisieren. Musil gibt sie der Licherlichkeit preis und wirft ihnen vor,
Literatur in Wahrheit fir Weltanschauungs- und Persénlichkeitskulte zu instrumenta-
lisieren, aber nicht am Sinnstiftungspotential von Literatur selbst interessiert zu sein.
Zugleich sichert er sich dagegen ab, fiir seine geniekritische Haltung als altmodischer,
<trockener> poeta doctus angegriffen zu werden, indem er den gelehrten Dichter mit
der Gestalttheorie modernisiert und ihn einem soziologisch orientierten Systembegriff
einschreibt. Vom Lehrgedicht alter Schule distanziert er sich explizit.

Kurz: Musil schreibt gegen den Reputationsverlust des intellektuellen Schriftstellers
an, indem er fiir eine Kunstautonomie wirbt, die er mit einer Wissensdemonstration
iiber Gesetze der menschlichen Wahrnehmung, bis hin zum Vergleich mit der Praxis
von «Primitiven», legitimiert. In der Dichotomie Dichtung/Intellekt, die er mit vielen
relativierenden Formeln aufstellt, ergreift er zwar nicht Partei fiir die Seite der Intellek-
tuellen, aber er operiert iberhaupt nur deshalb mit dieser Dichotomie, um in Begrif-
fen wie «Mischung», «Verhaltnis», «<Amalgam» oder eben «Gestalt» ihre Uberwindung®®
im Rahmen einer von wissenschaftlicher Terminologie fundierten Poetologie einzufor-
dern: So st6f8t man mit Musil zum «geistigen System der Literatur» vor, statt heterono-
me Forderungen an die Literatur zu erfiillen.

«Das Bose im Wertsystem der Kunst»

Brochs «Das Bése im Wertsystem der Kunst» hat mit diesen strukturell losen, polemisch
zugespitzten, terminologisch immer wieder neu ansetzenden Ausfithrungen Musils auf

36 Vgl. auch Michael Titzmann: «Grenzziehung» vs. «Crenztilgung». Zu einer fundamentalen Differenz
der Literatursysteme «Realismus» und «Friihe Moderne». In: Weltentwiirfe in Literatur und Medien. Phan-
tastische Wirklichkeiten — realistische Imaginationen. Hrsg. von Hans Krah und Claus-Michael Ort. Kiel:
Ludwig, 2002, 181-209, v.a. 204.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

den ersten Blick wenig gemein.”” Grob skizziert, ist Brochs Aufsatz jedoch ebenfalls ein
Versuch, die Rolle der Kunst in der Gesellschaft zu bestimmen und die Idealvorstellung
einer autonomen Literatur mit angeblichen anthropologischen GesetzmifRigkeiten zu
legitimieren.

Auch in Brochs Text geht es «um das Verhaltnis von wissenschaftlicher und dstheti-
scher Erkenntnis, in beiden Texten wird unter der zeitdiagnostischen Grundannahme
einer Dichotomie von Rationalismus und Irrationalismus die spezifische Erkenntnis-
leistung der Dichtung in der Synthese gesehen»®®. Allerdings geschieht dies bei Broch
auf dem Weg iiber ein weitaus starreres, dabei abstraktes Begriffssystem. Welt- und
Menschheitsgeschichte bildet er darin als Kunstgeschichte ab. Auch Broch stellt sich die
Frage, ob die Kunst als <Magd> ihr heteronom iibergestiilpter Interessen fungieren darf,
und er fragt, wie solche heteronomen Ubergriffe beschreib- und normativ abgrenzbar
sind. Unbestritten geht er dabei anders vor als Musil, so dass die Forschung, hier Karl
Corino, vor einem Ritsel steht:

Der Unterschied im Denkstil zwischen Musil und Broch kénnte nicht deutlicher gezeigt
werden als in ihrer Wertung des Kitschs. Um so verbliiffender nun, daf® Brochs Theorie
des Kitschs zu einer peinlichen Auseinandersetzung mit Musil fiihrte. [...] Wie Musil dar-
aufverfallen konnte, ist ratselhaft. Er hatte in seinen <Randbemerkungens zu «Literat und
Literatun [...] eine Ehrenrettung des Literaten versucht und ihn von dem landldufigen Be-
griff des Dichters abgesetzt [...]. Auch der grofie und bedeutende Rest von Musils Essay
iber den «Geist des Cedichts> und die <Bedeutung der Forms war nicht geeignet, den Vor-
wurf einer undeklarierten Nutzung durch Broch zu begriinden. [..] Wenn man will, be-
wegte er sich auf den Spuren von Aristoteles’ «Poetik» und nicht im Rahmen jenes Plato-
nismus, dem Broch fronte. Musil ging es nicht um den Kampfvon Wertsystemen oder gar
die Etablierungeines neuen, sondern um das produktive Verhiltnis von Verstand und Ce-
fithl. [.] Es war eine induktive, keine deduktive Asthetik wie bei Broch, und er mied ganz
die groflen Worte wie «das Absolute», «Uberwindung des Todes», «das Bose». Es lagen
Welten zwischen diesen Ansitzen.*

Tatsichlich fillt es angesichts der eklatanten terminologischen Differenzen schwer,
nachzuvollziehen, wo Musil Brochs «Anlehnung» gesehen haben wollte. Der briefliche
Eklat zwischen den Autoren gibt jedoch Anlass genug, genauer nach méglichen Ausls-
sern zu suchen; nach denjenigen Uberschneidungen auf der poetologischen Ebene, an
denen die sonst unausgesprochene Konkurrenz tatsichlich zu eskalieren vermochte.
Im Folgenden wird deshalb eine Lektiire von Brochs Text vorgeschlagen, die sich an
den bisher erarbeiteten Kriterien und Argumentationsstrategien des Musilschen Textes
orientiert. Dies mag helfen, den Blick des Autors des zwei Jahre ilteren «Literat und
Literatur» auf Brochs «Das Bose im Wertsystem der Kunst» plausibel zu machen.

37 Derstilistische Unterschied wird von der musilfreundlichen Forschung gerne auf die Formel: offene,
unsystematische Form bei Musil vs. geschlossene, apodiktische Form bei Broch gebracht; vgl. z.B. Golt-
schnigg, Robert Musil und Hermann Broch, 135f.

38 Niibel, Essayismus als Selbstreflexion der Moderne, 435.

39  Corino, Biographie, 1033ff.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 41

Dabei ist der hohe Abstraktionsgrad, den beide Autoren anstreben, ernst zu neh-
men. Birgit Niibel hilt zu Recht fest, dass es nicht weiterfiihre, zu versuchen, «den noch
nicht einmal explizit [...] gedulerten Plagiatsvorwurf Musils gegeniiber Broch als kau-
sales sowie zeitlich nacheinander liegendes Verhiltnis von Pritext und Folgetext zu ve-
rifizieren bzw. zu falsifizieren»*°. Will man wie Corino den zwischen den Autoren ste-
henden Vorwurf an zentralen Stichworten ermessen, z.B. also an ihrer «Wertung des
Kitschs», so steht dem zunichst ein Problem der Vergleichsebene entgegen. Der Begrift
«Kitschs ist namlich in Brochs Aufsatz, wie andere Begriffe auch, einer terminologischen
Funktionalisierung unterworfen. Das heif3t, dass der Begriff so gut wie alle standard-
sprachliche Bedeutung einbiif3t und von Broch fiir eine bestimmte Funktion in seinem
theoretischen Konstrukt neu definiert wird. Dass die Extension von «Kitsch> im Rahmen
von Brochs «Werttheorie» sich mit dem <Kitsch> bei Musil deckt oder nur signifikant
tiberschneidet, kann nicht vorausgesetzt werden; dass jedenfalls die Begriffsintension
von beiden vollig anders aufgefasst wird, ist an Brochs Aufsatz klar zu sehen. Es mag
hier ein behutsameres Vorgehen ratsam sein, das den Vergleich zunichst auf einer abs-
trakteren Ebene anstrebt, nach den jeweiligen terminologischen Intensionen fragt und
erst dann, unter sorgsamer Beriicksichtigung der Probleme der «Ubersetzbarkeit, die
Konsequenzen auf der Ebene der Extension angeht.

Broch geht schon im Titel von einem «System» der Kunst aus, das Kernbestandteil
seiner sogenannten «Werttheorie» ist. Noch deutlicher als in den Texten Musils setzt
dieser Systembegriff soziale Ausdifferenzierung voraus; die Brochforschung hat genau
wie die Musilforschung auf diese Nihe zu Weber, Luhmann und Bourdieu hingewie-
sen.*” Broch expliziert sein Modell {iber fiinf Abschnitte hinweg. Im ersten, «Das Pro-
blem» betitelten, stellt er seine Grundfragen: In welcher Beziehung zur Realitit steht
die Kunst heute? Genauer: Wie bildet die Kunst 1933 im Vergleich zu frither die Welt ab?
Entscheidend ist hier, dass Broch unter der abzubildenden <Welt> vor allem das titel-
gebende «Problem» seiner Zeit versteht, nimlich eine «ungeheure Spannung zwischen
Gutund Bése, die bis zur Unertriglichkeit iibersteigerte Polaritit zwischen allen Gegen-
satzpaaren, die dieser Zeit zu eigen ist und ihr den spezifisch extremistischen Charakter
verleiht» (KW 9/2, 122). Broch strukturiert also seine Zeitdiagnose nach einer Dichoto-
mie von «Gut» und «Bdse». In einem zweiten Schritt sortiert er auch die Kunst seiner
Zeit dichotomisch in «gute Kunst» und «Kitsch» (KW 9/2,123). Damit sieht er die Abbil-
dungsbeziehung zwischen Welt und Kunst als erfiillt an — schlieRlich sei beides dicho-
tomisch strukturiert:

Und dies ist auch die Stelle, an der die Kunst, mag auch ihre soziale Einschitzung dage-
gen sprechen, ihre Geltung als reprasentatives Zeitphanomen neuerdings anmeldet [...].
Nicht nur, da die Dichtung, aber auch die bildenden Kiinste, sich mehr und mehr zur
Tendenzkunst entwickeln, [...] es ist eben jene Polaritit zwischen Gut und Bose auch in
der Kunst nunmehr mit aller Deutlichkeit in Erscheinung getreten. (KW 9/2,122)

Mit Musils Ansatz eint Brochs Problemstellung vorerst nur ein allgemein zeitdiagnosti-

40 Nubel, Essayismus als Selbstreflexion der Moderne, 464.
41 Lutzeler, Die Entropie des Menschen. Studien zum Werk Hermann Brochs, 15.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

scher Ansatz sowie das Vorgehen, Analogien iiber Dichotomien herzustellen, d.h. Pro-
bleme der Literatur und der Nicht-Literatur jeweils dichotomisch zu strukturieren und
daran eine Kette weiterer dichotomischer Begriffspaare anzuschlieflen. Eher als dem
«Literat und Literatur»-Essay dhnelt Brochs Grundriss an dieser Stelle Musils historisch
argumentierenden Essays der 1920er Jahre, in denen Musil die gegenwirtige Kulturkri-
se von der Aufklirung hergeleitet hatte.*

Die Ahnlichkeiten zwischen Brochs Text und dem Schluss von «Literat und Litera-
tur» vertiefen sich jedoch, sobald Broch die Funktionsweise seines «Wertsystems» und
desKitschs genauer erliutert. Das «Wertsystem» der Kunst ist die Summe menschlicher
Akte der «Formung»; «Form» versteht Broch dabei als den Begriff, mit dem sich Ethik
und Asthetik engfithren lassen: «ethisch» ist der Vorgang der Formgebung, «isthetisch»
ist sein Resultat, das «Geformte». Ohne die (teilweise zirkuliren) «Wert»-Komposita
ausgedriickt, die Brochs terminologischer «Systemzwang»** vorgibt, ist das kiinstleri-
sche «Wertsystem» also die Menge der Regeln, mit deren Anwendung der kiinstlerische
Mensch aus den Realien der Welt Sinn stiftet; man kénnte mit Luhmann auch sa-
gen: Komplexitit reduziert. Dieser Prozess der Sinnstiftung, dem Broch auch andere,
teilweise lyrisierende Namen gibt — «den Tod aufheben», «Wertsetzung», «eine Welt
schaffen» —, ist Brochs Kriterium, an dem sich entscheidet, ob etwas Kunst ist: Jede
Handlung, die als «Akt der Formung» Sinn stiftet, partizipiert an Ethik und Asthetik
und ist damit Teil des «Wertsystems».

Damit ist nichts anderes umrissen als jenes «geistige System», nach dessen autono-
men Regeln auch bei Musil aus den Realien «geschopft» wird. In beiden Fillen geht es um
komplexititsreduzierende Sinnstiftung durch Formgebung nach autonomen Kunstge-
setzen. Wo Musil diese Gesetze mit dem Begriff der «Gestalt» andeutet und mit psycho-
logischem und anthropologischem Wissen legitimiert, gebraucht Broch die vergleichs-
weise esoterische Formulierung «[d]ie Realititsvokabel in der Syntax des Wertgebietes»
(KW 9/2,134). Strukturell sind ihre Vorstellungen aber weitgehend analog: In beiden Va-
rianten gibt es die Ebene der Realien, den Stoff; es gibt den Prozess der Literarisierung,
der die Synthese dichotomischer Gegensitze vollbringen soll (Form/Inhalt bei Musil, As-
thetik/Ethik bei Broch), und es steht am Ende dieser <Produktionskette> eine literarische
Form, die emergente Eigenschaften aufweist, insofern ihre Wirkung itber die Summe
ihrer Teile hinausgeht. Der Begriff fiir das Ganze, das solche emergenten Eigenschaften
zeigt, lautet «Syntax» bei Broch, «Gestalt» bei Musil.

Musil zieht zur Illustration einen Vergleich zu Goethe. Dieser habe die unspektaku-
lare Beobachtung, «da Kinder singend iiber eine Briicke gehen, unter der beleuchtete
Boote und die Reflexe der Ufer schwimmen», im Medium der Lyrik zu einer «Gestalt> ge-
formt, die eben solche emergenten Eigenschaften aufweise. Darin erweist sich in Musils
Poetologie Goethes Gedichtform als wahre Literatur, die mehr ist als die Summe ihrer
Teile (GW 11, 1212). Bei Broch heif3t die unspektakulire Beobachtung «Realititsvokabel».
Sein Beispiel dafiir ist noch simpler als die Kinder auf der Briicke: «<Ein Mann geht iiber

42 Besonders ist hier der Text «Das hilflose Europa oder Reise vom Hundertsten ins Tausendste» zu nen-
nen, den Musil 1922 im Ganymed veroffentlicht hatte (GW 11,1075-1094).
43 Amann, Hermann Brochs Auseinandersetzung mit dem Faschismus, 160.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 43

die StrafSe» (KW 9/2, 135). Auch bei Broch besteht der kiinstlerische Prozess in der An-
ordnung dieser kleinsten Einheiten zu einem Ganzen: Kunst entsteht, indem «Reali-
titsvokabeln» nach den autonomen Regeln der Kunst angeordnet werden. Auch andere
Systeme als die Kunst kénnen jedoch «Realititsvokabeln» zu grofieren Sinneinheiten
anordnen. Dies ist laut Broch ein universales, nicht der Kunst vorbehaltenes Prinzip,
das auch anderen Systemen zur «Formung» ihrer «Realititsvokabeln» dient. Nur wer-
den andere Systeme die «<Formung» eben nicht nach den Regeln der Kunst (in Brochs
Metapher: «Syntax»), sondern nach ihren eigenen Regeln vornehmen. Dem System, des-
sen «Syntax» angewandt wird, dient letztlich der Sinnstiftungsprozess:

Und so wenig man Wortvokabeln zusammenfiigen kann, ohne auf das Wertsystem
der Sprache achtzuhaben, so wenig es moglich ist, Wortvokabeln aufderhalb der vorge-
schriebenen sprachlichen Syntax zu verwenden, ebensowenig ist die spezifische Syntax
zu sprengen, die einem jeden Wertsystem innewohnt. Die Wertsysteme der Politik, der
Strategie, des Kommerzes, sie alle haben gewisse syntaktische Vorschriften, von denen
aus die Wertsetzungen des Bereichs ihren bestimmten Sinn erhalten: es ist der eigent-
liche «Systemgedanke», von dem jedes Wertsystem beherrscht ist [...]. Die Spannung
zwischen den Worten und Zeilen, diese stumme Sinngebung, die sich in der Auslese der
Realitatsvokabeln vollzieht und die Dichtung ausmacht, ist gleichzeitig der Systemge-
danke [...]. (KW 9/2,135f)

Das Beharren darauf, dass Kunst und Literatur grundsitzlich gleich strukturiert sind
wie andere soziale Systeme, und dass sich die Kunstautonomie nur in der «Gestalt» bzw.
«Syntax», also den Regeln der Formgebung verwirklicht, ist fiir beide Autoren essentiell.

Darin liegt auch einer der wichtigsten Unterschiede von Brochs und Musils Poeto-
logien zu denjenigen anderer poetae docti. Déblin etwa entwirft zwar Ende der 1920er
Jahre einen Begriff vom Schriftsteller, der die «Realititsdaten» seines Textes im schop-
ferischen Prozess beliebig mit fachspezifischen Wissensinhalten aufladen kann. Dort
fehlt aber eine konsequente Vorstellung <kimpfender> gesellschaftlicher Teilsysteme,
die strukturell gleich operieren.* Bei Musil und Broch geht gerade dieser Gedanke,
den Doblin beiseite lisst, so weit, dass beide Autoren zu seiner Beglaubigung auf das
anthropologische Wissen ihrer Zeit zuriickgreifen und ihr Konzept mit dem Hinweis
legitimieren, dass es bereits beim «Primitiven» identifizierbar sei, «<wenn er seine Jagd-
szenen an die Hohlenwinde malt» (KW 9/2, 134) bzw. wenn, wie oben bereits zitiert,
«Formfehler» in «Hymnen und Ritualen» von «den Primitiven noch heute wegen ihrer
vermeintlichen Folgen dngstlich gescheut» werden (GW 11, 1224).*

44 Vgl. z.B. die Rede «Schriftstellerei und Dichtung» vom April 1928: «Der Schriftsteller veredelt nun sein
Material und entfernt sich von der Realitit, indem er, was er an Realititsdaten heranzieht und vor-
bringt, méglichst geistig durchdringt oder die Daten arrangieren laRt von seinem—je nachdem — phi-
losophischen oder psychologischen oder biologischen oder sozialen oder ethischen Willen» (Ddblin,
Schriften zu Asthetik, Poetik und Literatur, 203).

45 Diese Beglaubigungspraxis deutet bereits eine unten zu behandelnde Vergleichsebene der spateren
Romanentwirfe an, die Konzeptualisierung von <Mythos> und <Mystiks, fir die ebenfalls jeweils an-
thropologische Legitimation gesucht wird. Vgl. Mark-Georg Dehrmann: «Hort ihr den Regen?»: Her-

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

44 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Dieser beiderseitige Riickgriff auf das anthropologisch «Primitive» als Beglaubi-
gung hat mehrere Funktionen: Zum einen fundieren die Autoren damit den Anspruch,
eine Literaturtheorie zu entwerfen, die fiir einen sowohl temporal als auch lateral méog-
lichst unbegrenzten Bereich giiltig ist. Die GesetzmiRigkeiten, die sie formulieren,
sollen keinesfalls «nur Literatur> betreffen, sondern sie sollen sich schon in prihisto-
rischen Zeiten und auch in der Okonomie oder Politik belegen lassen. Zum anderen
deutet der Rickgrift auf «die Primitiven» das — hier mit wissenschaftlicher Geste un-
terfiitterte — triadische Geschichtsmodell der «Kulturkrise» an. Die Kulturgeschichte
erscheint dann als Geschichte des Verlusts urtiimlicher Simplizitit der «Primitiven»,
die in einer utopischen Zukunft erst wiedererlangt werden muss.

Drittens beinhaltet die strukturelle Gleichartigkeit der sozialen Systeme eine ge-
meinsame normative Komponente von Brochs und Musils Poetologie. Sie betreiben ei-
nen poetologischen Abgrenzungskampf gegen jede Indienstnahme des Schriftstellers.*
Nur dann, wenn literarische Techniken auch wirklich im Dienst des «geistigen Systems»
bzw. «Wertsystems» der Literatur eingesetzt werden, kommt am Ende, so Musils und
Brochs Ansatz, Kunst heraus. Der literarische Text wird hingegen heteronom korrum-
piert, wenn die in ihm vollzogene Sinnstiftung stattdessen z.B. den Regeln der Okono-
mie oder Politik unterworfen wird — was jederzeit moglich ist, da die Systeme struktu-
rell gleich funktionieren. Und genau das geschieht laut Musil und Broch bei ihren lite-
rarischen Zeitgenossen. Brochs Abgrenzung vom «Kitsch» und Musils Abgrenzung von
literarischen Ideologen und Okkultisten haben in dieser Kritik eine gemeinsame Ebene,
die abschliefRend zu zeigen ist.

Systemtheoretische Poetologien der Kunstautonomie

Der «Kitsch>, bzw. das mit ihm fiir das Teilsystem Kunst synonyme <Bose>, ist in Brochs
Terminologie der heteronome Eingriff in die Autonomie des Systems Kunst:

Und gleichgiiltig, ob nun diese Freiheitsbeeintrachtigung im Befehl an die Kunst, patrio-
tisch zu arbeiten, oder im Befehl an den Militarismus, militdrische Operationen nach ho-
fischen Gesichtspunkten einzurichten oder aber, ob sie im Befehl an die individualisti-
sche Wirtschaft, sozialistische Gesichtspunkte walten zu lassen, sich darstelle, immer ist
eseine Durchbrechung der Autonomie, die vom Wertsystem als «bdse» empfunden wird.
(KW 9/2,141)

Diese Systemstelle des Begriffs «Kitschs ist vom kitschigen Artefakt, wie es der allgemei-
ne Sprachgebrauch kennt, vollkommen abstrahiert. Dieser «Kitsch> ist, wie Broch sagt,
«lediglich strukturell bedingt». Das erklirt sich daher, dass Broch die Konstitution eines
«Wertsystems» als teleologischen Prozess versteht. Das System ist der Rahmen, in dem
nach der Verabsolutierung eines «Wertziels» gestrebt wird; d.h. jedem «Wertsystem»

mann Brochs «Verzauberung» und ihre zeitgendssische Anthropologie. In: Jahrbuch der Deutschen Schil-
lergesellschaft 58 (2014), 303330, hier 320.

46 Bourdieu hatdie Abgrenzungskidmpfe der <Literatem, die sich hier zeigen, systematisch in seine Theo-
rie aufgenommen, vgl. Bourdieu, Die Regeln der Kunst, 36—45.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 45

korrespondiert nach Broch genau ein «Wertziel». Im Versuch, das «Wertziel» zu ver-
wirklichen, produziert das System Formen, also Texte, Institutionen, Uberzeugungen
etc. Es steht dabei nach Brochs Diagnose in Konkurrenz zu anderen Systemen — zumin-
dest in der Gegenwart von 1933: Die Systeme streben alle nach «Alleingeltung und Ab-
solutheit», da seit der Reformation kein ordnendes «Gesamtwertsystem» existiere (KW
9/2,130). Der «Kitschs ist nun die Bezeichnung fiir eine Abweichung vom Telos. Bezogen
auf das System der Kunst heif’t das: Alle kiinstlerische Produktion, die nicht dem auto-
nomen «Wertziel» der Kunst folgt, ist «Kitsch>. In der Folge verliert sie «die besondere
Erkenntnis- und Syntheseleistung des gesellschaftlichen Teilsystems Kunst»*. «Kitsch>
tragt nicht zur (cethischen) Sinnstiftung des Systems Kunst bei, da er seine «Syntax»
nichtam System Kunst ausrichtet, sondern an «itberkommenen Kunstformen» (KW 9/2,
106). Er arrangiert nur deren schon etablierte (<isthetische>) Formen:

Das Wesen des Kitsches ist die Verwechslung der ethischen mit der dsthetischen Kate-
gorie, er will nicht «gut», sondern «schdn» arbeiten, es kommt ihm auf den schénen Ef-
fekt an. [...E]r wird seine Realitatsvokabeln nicht unmittelbar der Welt entnehmen, son-
dern erwird vorverwendete Vokabeln verwenden, die in seinen Hinden zum Klischee er-
starren, auch hierin die nolitio, die Abkehr vom guten Willen, die Abkehr vom géttlichen
Welt-Schaffen des Wertes bekundend. (KW 9/2,150)

Wie Musil verfolgt auch Broch damit ein starkes normatives Programm. Beide konstru-
ieren ihren theoretischen Literaturbegriff so, dass Textarten, die ihrer normativen Ab-
wertung verfallen, aus diesem Literaturbegriff ausgeschieden werden. Hier gibt es kei-
ne gute und schlechte Literatur, sondern stattdessen wahre Literatur und vermeintliche
Literatur.

In der Art und Weise, wie sie diese normative Literaturtheorie aufbauen, wird sicht-
bar, dass sich die «strukturelle Parallelitit» (Walter Fanta)*® ihrer fiktionalen Texte auch
auf das Gebiet der Poetologie erstreckt. Bei beiden produziert das System Literatur
«Sinn» (Musil) bzw. «Form» (Broch) aus dem an sich kontingenten «Faktum» (Musil)
bzw. «Amorphen» (Broch). Um die Funktionsweise dieses Vorgangs in den kleinsten
Einheiten zu plausibilisieren, entfaltet Musil das Vokabular der Gestalttheorie, Broch
entwirft sein Konzept der «Realititsvokabel». Auf dieser Ebene siedeln sie die viel-
beschworene Integration von Rationalem und Irrationalem an, die nétig ist, damit
Literatur eine Existenzberechtigung und einen Mehrwert gegeniiber Wissenschaft und
Philosophie behaupten kann.

Mit ihrer komplizierten literaturtheoretischen Begriffsbildung in den Aufsitzen
dieser <Plagiatsaffire> grenzen sich beide von denjenigen Diskursteilnehmern ab, die
der Literatur eine rein affektive Funktion zuschreiben oder sie fiir sonstige partikulare
Zwecke rekrutieren wollen. Seien das nun die <Dichter>-Kulte oder die wissenschaft-
lichen (Wiener Kreise>.* Vor dem Hintergrund einer wahrgenommenen Kulturkrise

47  Nibel, Essayismus als Selbstreflexion der Moderne, 438.

48 Fanta, Krieg & Sex, 219.

49 Beider Poetologien sind als Antworten auf den Wiener Kreis gelesen worden, vgl. z.B. Ritzer, Her-
mann Broch und die Kulturkrise; Friedrich Stadler: Wissenschaftliche Weltauffassung und Kunst. Zur

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

und negativ erfahrener sozialer Partikularisierung konzipieren beide Autoren ihre
Vorstellungen vom Literatursystem so, dass sich fiir sie als Autoren die Pflicht ergibt,
das Literatursystem gegen heteronome Ubergriffe zu verteidigen.*® Da die Literatur
mit anderen, analog gedachten Systemen der Zwischenkriegsgesellschaft koexistiert,
kommt es zu Konkurrenzphianomenen - dies korrespondiert einer Sicht auf die eige-
ne Epoche, die Diskurs und Pluralisierung vor allem als Chaos und Kampf versteht.
Fir beide Autoren liegt daher auch das Beispiel weltanschaulich gebundener Literatur
nahe, um zu belegen, wie die Zeitgenossinnen und Zeitgenossen im publizistischen
Meinungskampf am Erkenntnispotential von Literatur gewissermafien vorbeidichten,
keinen Sinn erzeugen und nicht am wahren> — das heiflt: dem hier poetologisch ent-
worfenen — Literatursystem partizipieren, sondern, mit ganz anderen politischen oder
gesellschaftlichen Zielen, lediglich die Aufmerksamkeits6konomie des Literaturmarkts
ausnutzen. Was es stattdessen braucht, um im «wahren> System der Literatur Sinn zu
stiften, dessen Telos in beiden Konzeptionen ja unausgesprochen bleibt, ist die Einsicht
in die ebenso unausgesprochenen Regeln des Systems Literatur. Ein in wissenschaftlich
strenger Terminologie abstrahierender Uberblick iiber die komplexen Gegenstinde,
Probleme und Aufgaben der Literatur im gesellschaftlichen Kontext ist dafiir notig; er
schafft die theoretisch erhohte Position, auf die beide Autoren mit der Vorlage ihrer
literaturtheoretischen Aufsitze Anspruch erheben. Das Luhmannsche Diktum «Abs-
traktion ist [...] eine erkenntnistheoretische Notwendigkeit»** gilt fiir Musils und Brochs
Poetologien, weil ihre — avant la lettre systemtheoretische — Poetologie wesentlich Kul-
turkritik mit wissenschaftlichem Anspruch ist. Darin weisen sie sich als zeitgemifie
poetae docti aus. Solche Poetologien, die als Reaktion auf und in strukturellem Abgleich
mit der Diagnose sozialer Partikularisierung entwickelt werden, sind pridestiniert
dafiir, fiktionale Texte zu begleiten, die sich mit gerade diesen Partikularisierungsphi-
nomenen literarisch auseinandersetzen. Ein Reservoir solcher Partikularisierungsphi-
nomene, das sich als hochgradig anschlussfihig fiir Brochs und Musils Poetologien
erweist, bietet ihnen der Weltanschauungsdiskurs, wie in den folgenden Kapiteln zu
entfalten sein wird.

Gewiss ist, wie Corino betont, das Vorgehen Musils bei seiner poetologischen Be-
griffsbildung explizit induktiv, und gewiss betreibt Broch demgegeniiber einen unge-
heuren Aufwand, um ein Begriffsgebiude deduktiver Schule zu errichten. Und wih-
rend der eine utopische Hoffnungen auf den Intellekt richtet (Musil), stellt der ande-
re ganz im Gegenteil die Eschatologie einer neuen Religiositit in Aussicht (Broch). Die

werttheoretischen Dimension im Wiener Kreis. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 4 (1995), 635—651;
Wendelin Schmidt-Dengler: Das geniale Rennpferd—Robert Musil und der Wiener Kreis. Zu einer selt-
samen Form von Wahlverwandtschaft. In: Studi Germanici 42/3 (2004), 475-484; Karl Wagner: |deale
Gegnerschaft. Musil, Handke und das Wissen (in) der Literatur. In: Medien, Technik, Wissenschaft. Wis-
sensiibertragung bei Robert Musil und in seiner Zeit. Hrsg. von Ulrich Johannes Beil, Michael Gamper und
Karl Wagner. Ziirich: Chronos, 2011, 345-358.

50 Vgl. u.a. Friedrich Vollhardt: Hermann Brochs Literaturtheorie. In: Hermann Broch. Hrsg. von Paul Mi-
chael Liitzeler. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986, 272—288, hier 277f.

51 Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Grundrif3 einer allgemeinen Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1987,13.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 47

strukturell analoge Ausrichtung beider Poetologien auf die Partikularisierung sozialer
Systeme und die daraus resultierende enge Nachbarschaft der normativen Positionen
kann das aber nichtiiberdecken. Wie Niibel festhilt, ist der Blick abzuwenden «vom ver-
meintlichen Plagiatsvorwurf, also weg vom Aspekt der individuellen Textpiraterie, hin
zu der Frage nach einem den beiden Autoren gemeinsamen essayistischen Vertextungs-
zusammenhang»**. Und was hier als Poetologie «vertextet> wird, ist in beiden Fillen so-
ziale Partikularisierung. Wesentliche Bauteile der theoretischen Konstrukte, so unter-
schiedlich diese aussehen, erfilllen die gleiche Funktion fiir das Gesamtkonstrukt einer
poetologischen Theorie vom System Literatur. Auch die Positionierungen, die sich fir
die Autoren daraus im Problemfeld von Weltanschauungskimpfen der Zwischenkriegs-
zeit und poeta-doctus-Anspriichen ergeben, liegen nah beieinander. Es mag somit et-
was weniger verwundern, dass Musil ausgerechnet vor dem Hintergrund dieser beiden
Aufsitze seine Geltung bedroht sah. Wo maximale Abstraktion angestrebt wird, zahlt
die an einzelnen Formulierungen («Kitsch») nachvollziehbare «Textpiraterie» wenig, der
Bau und die diagnostische Stof8richtung des theoretischen Konstrukts jedoch sehr viel.
Und tatsichlich poetologisierten beide Autoren ja nicht zufillig auf abstraktester Ebene,
sondern sahen im Erreichen dieser abstrakten Ebene, ihrer «theoretische[n] Avanciert-
heit»*, die entscheidende Eigenleistung ihrer Modelle. Mit einem umfassenden theore-
tischen Verstindnis von Literatur wollten sie der Literatur iiber ihre Problemfille, nim-
lich Ddmonenseher und Kitschproduzenten, die in einer partikularisierten Gesellschaft
als Moden aufblithten, hinweghelfen. Darin sah sich Musil von einem Konkurrenten be-
droht und schlug wohl darum brieflich um sich. Das «Technische», also die Machart der
jeweiligen fiktionalen Texte und die daraus entstehenden Probleme, darf nicht als die
eigentliche Kategorie dieser Dichterkonkurrenz missverstanden werden, sondern muss
als eine weitere Kategorie der Auseinandersetzung gelten.

52 Nibel, Essayismus als Selbstreflexion der Moderne, 446.
53 Wolf, Kakanien, 1127.

14.02.2026, 07:44:17. op


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 07:44:17.


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

