
2 Zur Dichterkonkurrenz:
Die «Absichten» und das «Technische»

2.1 Literarische Kaffeehausbekanntschaft

Obwohl demkomparatistischenAnliegender vorliegendenArbeit vornehmlichdieWer-
ke, nicht die Biographien zugrunde liegen, sollen auch die biographischenDaten dieser
schriftstellerischen Konkurrenz kurz angeschnitten werden.

Wann genau Robert Musil und Hermann Broch zum ersten Mal Notiz vom jeweils
anderen und dessen Romanprojekt nahmen, ist nicht bekannt. Ebenso, ob sich daraus
einepersönlicheKonkurrenz von solcherSchärfe entwickelte,wieEliasCanetti es später
für die Erzählung seiner Autobiographie dargestellt hat:

Ganz unleidlich war [Musil] aber der Name Broch in der Literatur. Er hatte ihn schon lange
gekannt: als Industriellen, als Mäzen, als späten Studenten der Mathematik. Als Schrift-
steller nahm er ihn überhaupt nicht ernst. Seine Trilogie erschien ihm als Kopie seiner ei-
genen Unternehmung, mit der er nun seit Jahrzehnten schon befaßt war und daß Broch,
der kaum damit begonnen, sie auch schon zu Ende geführt hatte, erfüllte ihn mit dem
größten Mißtrauen. Er nahm sich in dieser Sache kein Blatt vor den Mund und ich habe
nie von Musil ein gutes Wort über Broch zu hören bekommen.1

Canetti beschreibt hier seine Begegnungen mit der literarischen Prominenz Wiens in
den 1930er Jahren und verfolgt, wie bereits angedeutet wurde,2 mit dem Aufbau eines
unversöhnlichen Gegensatzes zwischen Musil und Broch seine eigenen narrativen In-
teressen in der literarischen Bildungserzählung, die Das Augenspiel ja ist: Broch nimmt
dort die Stelle des früh bewunderten Freundes ein, von dem sich der jungeCanetti nicht
zuletzt durch die Begegnung mit Musil und dessen Werk intellektuell löst. Musil wird
auf diesemWeg zum literarischen Idol, das im Gegensatz zu Broch aber persönlich un-
nahbar bleibt. Diese Konfrontation zweier literarischer Vorbilder aus der Vorgänger-
generation ist Programm. Nicht zufällig endet das Kapitel «Musil» mit Broch. Ein Be-
kenntnis des Erzählers entscheidet darin die zuvor aus Anekdoten aufgebaute litera-
rische Konkurrenz rhetorisch: «Broch, der selbst unter dem kommerziellen Erbe sei-
nes Vaters schwer zu leiden hatte, ist in ebensolcher Armut wie Musil in der Emigra-
tion gestorben. Ein König wollte er nicht sein und war er in nichts. Musil war ein Kö-

1 Canetti, Augenspiel, 160.
2 Vgl. oben Fußnote 12 auf Seite 11.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

nig im ‹Mann ohne Eigenschaften›.»3 Das Augenspiel darf keine Geltung als historische
Quelle beanspruchen, gleichwohl darf es als Beispiel dafür dienen, wie berühmt Mu-
sils «militante Art» (Broch), genauso wie sein empfindliches Ehrgefühl, geworden ist,
und wie emphatisch es von den Zeitzeugen geschildert wird. InMusils eigenen schrift-
lichen Zeugnissen manifestiert sich seine Haltung gegenüber anderen Schriftstellern
als Kampf umden eigenen Rang im literarischen Feld.4 Es gibt keinenGrund, anzuneh-
men,dass ausgerechnet dasVerhältnis zuBroch von solcherKonkurrenz ausgenommen
und stattdessen von kollegialem Austausch geprägt gewesen sein sollte, auch wenn aus
der Wiener Literatur- und Kaffeehausszene keine Details von ihren Treffen überliefert
sind.

Gelegenheiten zu persönlichen Begegnungen gab es spätestens seit 1917: Gemeinsa-
me Bezugspunkte waren zunächst Ea von Allesch und Franz Blei; man begegnete sich
bei Brochs zuerst noch seltenen Ausflügen in die Cafés «Central» und «Herrenhof», die
häufiger wurden, nachdem er 1927 die Spinnfabrik verkauft hatte und nunmehr «Voll-
mitglied der Bohème»5 im Kreis um Blei war.6 In den 1930er Jahren waren zudem beide
regelmäßig in der Buchhandlung von Martin Flinker zu Gast, für deren Prospekte sie
Beiträge lieferten.

Aber sollten sich Musil und Broch anlässlich solcher Begegnungen bereits über ih-
re entstehenden Romane ausgetauscht haben, so ließ sich Musil jedenfalls Anfang 1930
nichts davon anmerken, als er dem gemeinsamen Freund Franz Blei ein Exposé der
Schlafwandler retournierte:

Ich lege das Broch’sche Exposee wieder bei; es verspricht ein interessantes Buch, aber das
artistische Problem ist bei diesen philosophischen Ansprüchen enorm schwer zu bewäl-
tigen. Es kommt mir vor, daß zwischen den Absichten Brochs und den meinen Berührun-
gen bestehn, die im einzelnen ziemlich weit gehen könnten, und ich bin sehr neugierig
auf das Technische bei ihm. (B I, 458)7

Vom Vorwurf der «Kopie», den Canetti erwähnt, ist in diesen Worten, niedergeschrie-
ben vor Veröffentlichung der ersten Tranchen der kanonischen Romane, (noch) nichts
auszumachen, wie überhaupt Musil gegenüber dem gemeinsamen Freund Blei Brochs
Namen nur freundlich gebraucht.8 Doch die Konkurrenz ist unüberhörbar angespro-
chen. Und das kann nicht überraschen: Corino mutmaßt, bei dem Musil vorliegenden
Exposé könne es sich um Brochs «Methodologischen Prospekt» (KW 1, 719–722) gehan-
delt haben, indemer sich in abstrakter Terminologiemit derDarstellbarkeit des Irratio-

3 Canetti, Augenspiel, 164.
4 So reagiert er beispielsweise auf die positive Aufnahme seines Romans in der Literaturkritik mit der

beleidigten Frage, warum keine Rede davon sei, «daß ich aber danach zumindest unter den deutschen
Dichtern bisher unterschätzt worden sei» (B I, 504).

5 Hartmut Sommer: Revolte und Waldgang. Die Dichterphilosophen des 20. Jahrhunderts. Darmstadt: Lam-
bert Schneider, 2011, 72.

6 Vgl. auch Lützeler, Hermann Broch. Eine Biographie, 66.
7 Die Notizhefte bestätigen, dass es offenbar Musils erster Einblick in Brochs «Absichten» war, vgl. KA,

Heft 30/18, Eintrag vom 30. Januar 1930.
8 Er hält Broch z.B. für «sehr begabt», schreibt er Blei am 31. Dezember 1930 (B I, 491).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 25

nalen inderDichtungbefasst9 –einFeld,dasMusil in seinenArbeitenzumMannohneEi-
genschaftenund in seinenEssays selbst intensiv bestellte.Corino zitiert auchBrochsVor-
trag vom 6. Februar 1931, «Über die Grundlagen des Romans ‹Die Schlafwandler›», der
in den literarischen Kreisen Wiens bekannt gewesen sein dürfte.10 Dort spricht Broch
von der wissenschaftlichen «Wendung zum Objekt», d.h. von der Konjunktur natur-
wissenschaftlicher Methoden und ihren Folgen für metaphysische Fragestellungen: Sie
werden aus der Wissenschaft, und laut Broch auch aus der Philosophie, ausgeschlos-
sen, womit ein unbewältigtes Problem besteht: «Aber die Ausschaltung des Irrationa-
len aus der rationalenWissenschaftlichkeit kann das Irrationale nicht erschlagen» (KW
1, 728f.). Dieses in Brochs Denken zentrale Problem ist für Musil im Mann ohne Eigen-
schaften und auch schon in den Essays entscheidend; stellvertretend genannt sei hier die
«SkizzederErkenntnis desDichters», inderMusil 1918denErkenntnisbereichderDich-
tung komplementär zu dem der empirischen Wissenschaft konstruiert hatte. Zudem
kannte er Brochs Werdegang, wusste, dass auch der andere sich mit technischen und
wissenschaftlichen Außenseiterqualifikationen auf dem Feld der Literatur profilierte.
Bei der Pflege seines öffentlichen Bildes als mathematisch vorgebildeter poeta doctus
achteteMusil stets darauf, seine eigenen wissenschaftlichen, außerliterarischen Quali-
fikationenundSpezialkenntnisse zu betonen.Spätestens durchBleis Zusendungmuss-
te ihmalso bewusstwerden,dassmit Broch einweitererwissenschaftlich und technisch
gebildeter Autor an einem parallelen Romanprojektmit parallelen Interessen arbeitete.
Es wäre überraschend, hätteMusil seine sorgsam kultivierten Alleinstellungsmerkmale
auf dem Literaturmarkt durch den späten Quereinsteiger Broch nicht bedroht gesehen.

Überschneidungen in jenen Punkten, die den Waschzettel, also die Positionierung
für die literarische Öffentlichkeit betrafen, waren unübersehbar und werden vonMusil
im Brief an Blei knapp anerkannt, doch wie verhielt es sich mit einer inhaltlichen Aus-
einandersetzung? «Gespannt» erwartetMusil «dasTechnische»beiBroch.Daraufmuss-
teMusil schon deshalb gespannt sein,weil es fehlte; Brochmachte,wieMusil, in den es-
sayistischenTexten,die aufdiePublikationderSchlafwandler hinführten,keine imenge-
ren Sinn erzähltechnischen Vorgaben oder Analysen, sondern der Dichtung möglichst
abstrakte, großangelegte Zielvorgaben, deren Vokabular er der essayistischen Zeitdia-
gnose entlieh.Es lohnt sichdeshalb,denBesonderheitendieser Texte,die zwischenPoe-
tik und Selbstvermarktung oszillieren, ein wenig Aufmerksamkeit zu schenken.

Broch bestimmt im ersten von vier Absätzen des sog. «methodologischen Pro-
spekts», wie er Musil wohl vorlag, zunächst einmal «Voraussetzung», «Aufgabe» und
«Methode» von Literatur ex negativo über dieWissenschaftsgeschichte:

Der Besitzstand der Literatur […] umfaßt den ganzen Bereich des irrationalen Erlebens
und zwar in dem Grenzgebiet, in welchem das Irrationale als Tat in Erscheinung tritt und
ausdrucksfähig und darstellbar wird. Es ergibt sich daraus die spezifische Aufgabe, aufzu-
weisen, wie das Traumhafte die Handlung bestimmt und wie auch das Geschehen immer
wieder bereit ist, ins Traumhafte umzukippen. (KW 1, 719)

9 Corino, Biographie, 1030.
10 Corino, Biographie, 1031.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Außer der angedeuteten Identifikation eines (fiktionalen) «Traumhaften» in der Litera-
turmit dem«irrationalenErleben»derEpoche ist damit nochwenigdarüber gesagt,wie
Broch sich «methodologisch» vorstellte, die im zeitdiagnostischen Diskurs zirkulieren-
den Abstrakta in Literatur umgesetzt zu haben. Diese Leerstelle füllt, und zwar genau
dann, als der Begriff «Methode» fällt, ein Topos der Darstellung des Undarstellbaren:
Möglich sei die Darstellung des Irrationalen/Traumhaften nur deshalb imMedium der
Literatur, weil «die dichterische Methode zum Unterschied von der der Wissenschaft
nicht mit den Worten vollzogen wird, die tatsächlich niedergeschrieben sind, sondern
in der Herstellung einer Spannung zwischenWorten und Zeilen besteht» (ebd.).

Wie solche Spannung beschaffen ist oder «technisch» erzeugt wird, dieses Problem
erhellen auch die restlichen Ausführungen des «Prospekts» nicht, sondern wenden sich
im zweiten und dritten Absatz, die den Großteil des Textes ausmachen, Strukturmerk-
malen der Makroebene zu. Der Roman «zeig[e]» eine historische Entwicklung. Diese
Entwicklung umschreibt Broch in Komparativen: Das Traumhafte werde «immer frei-
er», in «je krasserem realen Geschehen» vermische es sich «deutlicher und ungebunde-
ner mit dem Irrationalen». Der Roman nun illustriere diese These in seiner Struktur.
Die im Komparativ der Beschreibungssprache angelegte Steigerung findet laut Broch
ihr literarisches Gegenstück in der Dreigliederung der Abschnitte, die Broch über die
Jahreszahl der Handlung mit historischen und sozialen Kontexten assoziiert, sodann
in der Zuordnung der Protagonisten Pasenow, Esch, Huguenau und Bertrand zu die-
sen Abschnitten und schließlich in der Funktion Bertrands als «Symbol dieses ganzen
Aufbaus», «Symbol für das Anwachsen des dunklen und traumhaften Elements» (KW
1, 720f.). Pasenow, Esch und Huguenau sind (in jeweils gesteigerter Intensität) auf die-
se überpersönliche Entwicklung des «Traumhaften» bezogen, undmittels Bertrand soll
die Steigerung dann auch in der persönlichen Entwicklung einer einzigen Figur sicht-
bar werden. Kurz gesagt, besteht die «Methodologie» Brochs in diesem Text darin, eine
zeitdiagnostischeThese auf dieMakrostruktur und (Haupt-)Personenkonstellation sei-
nesRomans zuprojizieren,ohne aber eigentlichmit dieser Interpretation auf die «dich-
terische Methode» näher als auf das geschichtsphilosophische Modell einzugehen. Die
Sprache neigt zu abstrakter Substantivierung im Dienst einer Terminologie, die stark
jenen Aufsätzen Brochs ähnelt, in denen er seine Zeitdiagnostik ohne direkten Bezug
zu eigenen fiktionalen Texten darlegt. Abstrakte Terminologie und Passivkonstruktio-
nen ebnen die Differenz zwischen dem Modell historischer Entwicklung und der In-
terpretation einer künstlerischen Fiktion ein; Broch siedelt von vornherein beides auf
derselben Ebene an und setzt die Illustrationfähigkeit der Fiktion für das geschichts-
philosophische Modell – Musils «Technisches» – als nicht weiter erklärungsbedürftig
voraus.

Dieser Kunstgriff erlaubt es ihm, bei der Interpretation des eigenen Romans mit
dem gleichen Vokabular wie bei der essayistischen Entfaltung seiner Geschichtsphilo-
sophie zu operieren. Folglich erklärt er auch nicht, mit welchen literarischen (Mikro-
)Techniken der Roman Beweiskraft für das geschichtsphilosophische Modell gewinnen
soll – etwa, wie das «Traumhafte» zur Darstellung kommen kann, wie einzelne Figuren
zur Repräsentation überpersönlicher Effekte befähigt werden, oder wie ein Aufbau, der
induktiv von diesen einzelnen Figuren ausgeht, auf ein platonisch deduktives Denkmo-
dell zu beziehen ist –, sondern setzt das alles unausgesprochen voraus.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 27

Den Rahmen für die Ausführungen zur Struktur und Personenkonstellation bildet
jedoch eine doppelte Evokation von Sagbarkeitsgrenzen, die auch bei Musil ein zen-
trales poetisches Element darstellen.11 Der Begriff «Methode» taucht im «Methodolo-
gischen Prospekt» zweimal auf: im ersten und im letzten Absatz. Und beide Male ver-
bindet Broch diesen Begriff damit, dass er die Darstellung des Nichtdarstellbaren be-
schwört: zu Beginnmit dem Verweis auf die «Spannung zwischenWorten und Zeilen»,
und am Ende:

Der Roman bemüht sich, diese choreographische Symmetrie auch in den Nebenfiguren,
wie im ganzen Geschehen und in den Stimmungslagen zum Ausdruck zu bringen. Nicht
zuletzt auch im Stil, der andererseits wieder von den drei Zeitepochen bestimmt ist. Ne-
benbei ergab sich hieraus die Notwendigkeit, jeden der drei Teile als abgesonderte Ein-
zelerzählung aufzubauen – es versteht sich, daß die naturalistische, resp. naturalistisch-
psychologische Darstellung durch diese Architektonik, die aber sicherlich wesentlich ist zur
Methode des Unausgesprochenen, nicht leiden durfte. (KW 1, 721; Hervorhebung FS)

Brochs Absichtserklärung liegt immer dann,wenn er von seinerMethode sprechenwill,
ganz auf der Linie der Modernedefinition Lyotards: «Modern nenne ich die Kunst, die
ihre ‹kleine Technik›, wie Diderot sagen würde, darauf verwandte zu zeigen, daß es ein
Nicht-Darstellbares gibt.»12 Nur dass sich Brochs Angabe der konkreten «Technik» hier
auf eine «Spannung zwischen Worten und Zeilen» beschränkt. Als «methodologisch»
empfand Broch selbst an diesemText wohl eher die Anwendung von zeitdiagnostischen
Abstraktawie «Wertfiktion», «Werthaltung», «erotische Fiktion»,mit denen er sonst die
gesellschaftliche Gegenwart analysierte, auf den fiktionalen Text.

Während Broch andernorts, z.B. in der Korrespondenz mit dem Verlag, durchaus
auf im engeren Sinn erzähltechnische Aspekte einzugehen bereit war,13 gab es für Zeit-
genossen wie Musil in seinen öffentlichen Äußerungen kaum etwas dergleichen zu
finden. Auch sein Vortrag im Februar 1931 an der Wiener Volkshochschule, den Musil
hätte kennen können (und der deshalb ebenfalls bei Corino zitiert wird),14 wiederholt
das Muster auf auffällige Weise: Broch stellt sein geschichtsphilosophisches Modell
dar, um die Voraussetzungen für die Literaturproduktion in der Gegenwart zu umrei-
ßen; er stellt seiner Zeit die Diagnose, sie könne die dringend nötige Artikulation (und

11 Vgl. Karl Eibl: «Ich liebe mir sehr Parallelgeschichten». Zur Kontinuität der «Kunstperiode» von Goe-
the zu Musil. In: Robert Musil. Untersuchungen. Hrsg. von Uwe Baur und Elisabeth Castex. Königstein:
Athenäum, 1980, 127–138.

12 Jean-François Lyotard: Beantwortung der Frage: Was ist postmodern? In: Wege aus der Moderne. Schlüs-
seltexte der Postmoderne-Diskussion. Hrsg. von Wolfgang Welsch. 2. Aufl. Berlin: Akademie-Verlag, 1994,
193–203, hier 200.

13 Im Werkstattgespräch wird Broch präziser, beispielsweise im Brief an Georg Heinrich Meyer, der beim
Rhein-Verlag als Erster das Schlafwandler-Manuskript sichtete: In diesem Schreiben fallen Stichwor-
te wie «Naturalismus», «Stil», «Rhythmus», «Assoziationsreihe», die trotz vieler relativierender Kon-
struktionen einen etwas deutlicheren Einblick davon geben, wie Broch seine eigene Technik analysier-
te (vgl. Hermann Broch und Daniel Brody: Briefwechsel 1930-1951. Hrsg. von Bertold Hack und Marietta
Kleiss. Frankfurt am Main: Buchhändler-Vereinigung, 1971, 14–17). Auch gegenüber Daniel Brody ist
sich Broch nicht für Technisches zu schade (vgl. etwa Broch und Brody, Briefwechsel 1930-1951, 26ff.).

14 Corino, Biographie, 1031.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Bewältigung) einer allgemein vorherrschenden Irrationalität nicht (mehr) im Medi-
um der Wissenschaft leisten; er überträgt dies dann als Aufgabe der Literatur, spricht
schließlich, als es um literarischeAusdrucksmöglichkeiten geht–also umdie Frage,wie
denn die Literatur sich dieser Aufgabe annehmen könne –, vom Schweben «zwischen
der Mitteilbarkeit und dem Stummen», von der «Ausdrückbarkeit durch Symbole und
Ungesagtes» (KW 1, 731) – und belässt es dabei.

Man kann an dieser Stelle festhalten, dass, vor dem Hintergrund so abstrakter An-
preisungen einer geschichtsphilosophischen «Methode» imRoman,Musils Neugier auf
«das Technische» bei Brochwohl echtwar und jedenfallsmehr als nur die höfliche Inter-
essenbekundung eines Schriftstellers,der von einemKonkurrenzprojekt erfuhr, aber zu
diesemZeitpunkt «noch nicht sonderlich beunruhigt»15 war. Tatsächlich dürfte sie Aus-
druck einer gemeinsamen Konstante in der poetologischen Reflexion sein: In den Tex-
ten, die man zur jeweiligen Literaturtheorie oder Poetologie zählen kann, fallen nicht
nur bei Broch, sondern bei beiden Autoren die «Absichten» und das «Technische» auf-
fällig auseinander, wobei sich der weitaus größere Formulierungs-, Reformulierungs-
und Abgrenzungsaufwand auf der Absichts-Seite konzentriert. Dies bildet eine forma-
le Überschneidung in der Arbeit dieser so verschieden denkenden Autoren und ist viel-
leicht der Schlüssel zumüber die Jahre immerwieder notiertenKonkurrenzdenken.Für
dieses spielte es kaum eine Rolle, dass die philosophischen Terminologien, die geistes-
geschichtlichen Sympathien und die Tonlagen der fiktionalen Texte weit auseinander
lagen.Die Konkurrenz war schon durch die Absicht, vor einem gemeinsamen Problem-
feld literarische Zeitdiagnose zu leisten und dabei auf «technischem» Weg einen Um-
gangmit Sagbarkeitsgrenzen inder Literaturfinden zumüssen, inderWelt.DassBroch
ähnlich wie Musil vor allem die «Absichten» artikuliert, aber das «Technische» im Un-
gefähren belässt, wird die Neugier auf Letzteres und auch das Konkurrenzempfinden
nicht gemindert, sondern eher gesteigert haben.16 Wenn Musil auf einem Fragebogen
der LiterarischenWelt zu seiner Arbeitstechnik imSeptember 1928 vermerkt: «DasDeter-
minierendewährenddieserVorgänge sind sehr allgemeineAbsichten; die konkreteAus-
stattung der Szenen und Charaktere hängt von ihnen ab» (GW II, 945), so könnte damit
zugleich die besondereArt undWeise bezeichnet sein,wie Brochund er sichmit theore-
tischen Texten auf dem literarischen Feld positionierten: indem sie ein großes, weltge-
schichtlich verankertes Panorama literarischer «Absichten» zeichneten, indem sie eine
kulturelle Problemlage erörterten, aber vergleichsweise wenig Verbindungen zum lite-
rarischen Text konkretisierten.Dieses Verfahrenwar auch unter denjenigen ‹gelehrten›
Schriftstellern nicht selbstverständlich, die ebenfalls Zeitdiagnose betrieben: Döblin et-
wa, dessen Modernitätsbegriff durchaus ähnlich angelegt war, der seinen Habitus als
Psychiater ähnlich kultivierte wie Musil den seinen als Mathematiker, der mindestens
ebenso vehement gegen Formelhaftigkeit und für Erneuerung des zeitgenössischenRo-
mans polemisierte, setzte sich deutlich programmatischer und kleinteiliger mit litera-
rischer Technik auseinander und beschrieb detailliert den dichterischen «Produktions-

15 Corino, Biographie, 1029f.
16 Zu den erst später voll entfalteten, unterschiedlichen Techniken der Annäherung an diese Sagbar-

keitsgrenzen vgl. Kapitel 5 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 29

prozeß»17. Thomas Mann, der schnellere und erfolgreichere Konkurrent, der mit dem
Zauberberg frühdarangewesenwar,das FelddesmodernenWeltanschauungsromans zu
beackern,18 entfaltete anhand dieses Romans seine poetologischen Vorstellungen vom
nachVorbildderMusik symbolisch ‹gesteigerten› realistischenRoman.BrochundMusil
hingegen schien es wichtiger, um die Aufmerksamkeit des literarischen Publikums zu
bannen, öffentlich dafür zu werben, auf welchen Fragen ihre Literaturbegriffe beruhten,
als dafür,mit welchenMitteln diese Fragen zu beantworten waren.

Wo auf dieser Ebene – der essayistischen Zeitdiagnose im Habitus eines erkennt-
nistheoretisch interessierten poeta doctus19 – um die Gunst des Publikums geworben
wird, wird literarische Konkurrenz vorverlagert, vom Romantext auf die diskursiven
Analysen der Gegenwart, die ihn begleiten und vorbereiten. Die Essayistik dieser bei-
den spezifischmodernen poetae docti wird also zumWettstreit darüber, jene Fragen zu
formulieren, deren Antworten (nur) der literarische Text geben soll.

Es ist deshalb bezeichnend,dass dieKonkurrenz anhandzweier essayistischer Texte
eskalierte, aber erst, als die Romantexte schon erschienen waren.

2.2 Poetologische Begriffsbildung

Hier bietet sich ein Vergleich an, denMusil im ominösen Plagiatsstreit mit Broch selbst
gesucht hat, der in der Forschung aber kaum nachvollzogen wird.20 An diesem Streit
überrascht in erster Linie die Tatsache, dass er sich anlässlich zweier äußerst unter-
schiedlicher Aufsätze entzündete, bei deren Lektüre sich Gedanken an ein Plagiat nicht
aufdrängen. Gerade daran lässt sich aber ein Kernproblem einer jeden Gegenüberstel-
lung dieser beiden Autoren ausleuchten: die Tatsache, dass sie einerseits von Unter-
schieden imDenken getrennt und andererseits vereintwaren durchÜberschneidungen
in ihren Interessen und in den poetologischen Problemstellungen, auf deren Ebene sich
ihreKonkurrenzabspielte (und,wiedasBeispiel zeigt, eskalierenkonnte).DerVorfall ist

17 Vgl. etwa im Dezember 1928 «Der Bau des epischen Werks»: Alfred Döblin: Schriften zu Ästhetik, Poetik
und Literatur. Hrsg. von Erich Kleinschmidt. Olten: Walter, 1989, 233.

18 Vgl. Marcel Schmid: Zauberbergischer Prototyp. Davos, der Roman und die Lebensreform. In: Die Lite-
ratur der Lebensreform. Kulturkritik und Aufbruchstimmung um 1900. Hrsg. von Thorsten Carstensen und
Marcel Schmid. Bielefeld: transcript, 2016, 209–229.

19 Vgl. Michael Roesler-Graichen: Poetik und Erkenntnistheorie. Hermann Brochs «Tod des Vergil» zwischen lo-
gischem Kalkül und phänomenologischem Experiment. Würzburg: Königshausen und Neumann, 1994, 54:
«Durch die Herausforderung des Machschen Positivismus sowie des späteren logischen Empirismus
stellt sich für die ‹Erkenntnis-Dichter› zu Beginn dieses Jahrhunderts die poeta-doctus-Problematik in
einem neuen Licht dar. Da das rational Erfaßbare gleichsam der Jurisdiktion der wissenschaftlichen
Weltauffassung unterstellt war, sahen sich die Dichter auf das Gebiet des Irrationalen (oder Nicht-
Rationalen) zurückgedrängt.»

20 Eine wichtige Ausnahme ist Birgit Nübel: Robert Musil – Essayismus als Selbstreflexion der Moderne. Berlin:
De Gruyter, 2006, 435–439. Auch sie endet aber knapp mit dem Hinweis auf «fehlende[] Übereinstim-
mung» (ebd., 438f.).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

geeignet, sowohl die persönlichen Animositäten als auch die «geistigenWahlverwandt-
schaften»21 sichtbar zumachen.

Die Quellenlage für den eigentlichen Vorfall ist dünn. Nicht erhalten ist sein Aus-
löser, Musils Brief von Ende August 1933, in dem er vermutlich Vorwürfe gegen Broch
erhebt; erhalten sind lediglich Brochs Antwort vom 2. September, Musils Replik vom
15. SeptemberundeineNotiz im ‹Tagebuch›Musils.Aufgrund ihrerAnschaulichkeit sei-
en diese Quellen hier vollständig zitiert.

Broch anMusil am 2. September 1933:

Sehr verehrter Herr Dr. Musil!

Nachdem ich mich nunmehr von meiner Verblüffung erholt habe, bin ich zu dem Ent-
schluß gekommen, die Dinge auszusprechen wie sie sind, so weit dieses Ranke’sche Prin-
zip überhaupt zu befolgen ist: An und für sich ist Ihr Brief, verehrter Herr Doktor, nämlich
unbeantwortbar. Denn der kaum versteckte Vorwurf, ich hätte Ihren Namen verschwie-
gen, um meine eigene Wirkungsmöglichkeit zu sichern oder zu vergrößern, ist – sagen
wir es offen – einfach ungeheuerlich. Es fehlt nur noch der Verdacht des Plagiats. Hiel-
te ich mich an Konventionen und an die sogenannte «Würde», so hätte ich jenen Anwurf
stillschweigend einzustecken und es dabei bewenden zu lassen.

Ich habe aber die Ehre, Ihre militante Art seit Jahren zu kennen, und die verehrungsvol-
len und freundschaftlichen Gefühle, die ich Ihnen gleichfalls seit Jahren entgegenbringe,
werden sich, wie immer Sie sich zu mir einstellen, nicht ändern. Es ist also kein schuld-
bewußter Rechtfertigungsversuch, wenn ich Ihnen sage, daß mir meine Wirkungsmög-
lichkeit ziemlich egal ist, insbesondere weil ich überzeugt bin, daß es eine solche über-
haupt nicht mehr gibt. Aber selbst wenn sie es gäbe, so hätte ich wahrlich niemals daran
gedacht, zu Ihnen in irgend eine Konkurrenz zu treten: mein Respekt vor Ihnen billigt Ih-
nen von vorneherein die weitaus umfassendere Wirkungsgröße zu, und es war stets eine
Freude, dieser dienen zu können. In dem Vortrag, der dem ominösen Aufsatz vorange-
gangen ist und der durch sein verengtes Thema («Weltbild des Romans») die gegebene
Veranlassung dazu war, habe ich kein Werk der gesamten Romanliteratur so oft und so
eingehend zur Illustrierung der Vortragsthese herangezogen, wie eben den «Mann ohne
Eigenschaften». Und ich bedauere zutiefst, daß die jetzigen eingeschränkten Publikati-
onsverhältnisse das weitere repräsentative Eintreten für das Werk so sehr erschweren.

Angesichts dieses Sachverhaltes war also meine Verblüffung über Ihren Brief beträcht-
lich, sie ist, wie alles, was ich hier sage, absolut wörtlich zu nehmen. Was Sie mit Ihrem
Brief meritorisch meinten, war mir durchaus undurchschaubar. Erst später dämmerte
mir, daß meine Kenntnis Ihres Oeuvres eine Lücke aufweist und daß vielleicht in dieser
Lücke das reale Substrat Ihrer Anwürfe stecken könnte: Sie haben vor etwa zwei Jahren
einen Aufsatz in der Neuen Rundschau gehabt, den ich wohl zu lesen begonnen habe,
aber niemals zu Ende las, einfach deshalb, weil irgendjemand das Heft weggenommen
und nicht mehr zurückgegeben hat. Solche Dinge passieren bekanntlich; man vergißt
sie, und schließlich versandet die ganze Angelegenheit.

21 Hans-Georg Pott über den anderen großen Konkurrenten Musils, Thomas Mann (Pott, Kontingenz und
Gefühl, 83).

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 31

Nun ist es zwar eine persönliche Blamage für mich, daß ich Ihren Aufsatz nicht kenne,
und wenn auch geistige Erkenntnisse ihren Wert bloß aus dem Gesamtzusammenhang,
in dem sie stehen, beziehen und nicht von einer patentamtlichen Priorität abhängig sind,
so ist meine Ignoranz solcher vorhandener Priorität für mich jedenfalls viel peinlicher als
für Sie, und wenig Trost ist es, daß auch die Infinitesimalrechnung an zwei Punkten der
Erde zugleich erfunden worden ist. Andererseits ist freilich nicht zu verlangen, daß ich
im Zuge meiner werttheoretischen Arbeiten (die überdies seit etwa zehn Jahren abge-
schlossen sind – mea culpa, daß sie nicht schon längst publiziert wurden –) jetzt Quel-
lenmaterial in einem Aufsatz von Ihnen vermuten sollte, dies umsoweniger als unsere
philosophischen Anschauungen, soweit ich diese beurteilen kann – Sie konstatieren dies
ja übrigens gleichfalls – diametral entgegengesetzte sein dürften. Ich habe es als Man-
gel empfunden, daß mir in dem Aufsatz die Hinweise auf andere Werttheorien von der
Redaktion des Raumes halber gestrichen worden sind, ich habe es als Mangel empfun-
den, daß ich mich mit Kierkegaard (und in diesem Zusammenhang mit Heidegger) nicht
auseinandersetzen konnte, denn die Theorie vom Nichts als definitorischer und dialekti-
scher Grundlage aller Wertsetzung hätte dies erfordert. Und ich habe es als Mangel emp-
funden, daß es mir nicht möglich war, mich eingehend mit der materialen Wertethik ab-
zugeben. Aber daß ich theoretische Grundlagen in einer Ihrer Arbeiten hätte finden kön-
nen, das habe ich wahrlich niemals in Betracht gezogen.

Es versteht sich, daß ich mir jetzt jenen Aufsatz, der damals von Ihnen in der Rundschau
publiziert worden ist, besorgen werde. Sollten Sie aber mit Ihrem Brief nicht diesen ge-
meint und ich eine andere Stelle Ihres Arbeitsgebietes übersehen haben, so wäre ich Ih-
nen für einen Hinweis verbunden. Inzwischen begrüße ich Sie als

[…]. (KW 13/1, 252–254)

Musil an Broch am 15. September:

Sehr geehrter Herr Broch!

Ich bitte Sie, meinen verbindlichen Dank für Ihre freundlichen Aufklärungen entgegen-
zunehmen, obgleich ich leider fürchte, daß wir bis auf weiteres verschiedener Meinung
bleiben müssen. Ich möchte übrigens hervorheben, daß mein Einwand nach Wissen und
Willen nichts in sich schloß, was die Selbständigkeit und den Wert Ihrer Arbeit beein-
trächtigen sollte.

Mit den besten Empfehlungen

Ihr hochachtungsvoll ergebener

[…]. (B I, 583f.)

UndMusil in einem undatierten Notizbucheintrag:

Broch: Anlehnung. Wenn man sich an eine Mauer lehnt, hat der ganze Anzug weiße Fle-
cken. Ohne daß es Plagiat wäre. (KA, Mappe VIII/5, 58)

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Diese Quellen genügen, um nachzuvollziehen, um welche Texte es in der Auseinander-
setzung ging. Gemeint waren Metatexte der Romane: Musils Essay «Literat und Lite-
ratur» (erschienen in der Neuen Rundschau im September 1931) – so versteht es zumin-
dest Broch und wird von Musil darin nicht berichtigt – und Brochs Aufsatz «Das Böse
imWertsystem der Kunst» (erschienen am gleichen Ort im August 1933). Sie zeigen au-
ßerdem, dass Broch konsterniert und mit angriffslustiger Betonung der Verschieden-
heit der Denkweisen reagierte. Als geschmeidiger Briefschreiber brachte Broch Musil
imGegenzug nicht nur seine Verehrung und Bestürzung zumAusdruck, sondern er be-
tonte auch seine intellektuelle Unabhängigkeit und brachte in formvollendeterHöflich-
keit Musils Geltungsbedürfnis schwere Hiebe bei: Nachdem er Musil seiner unverän-
dert «verehrungsvollen und freundschaftlichen Gefühle» versichert hat, betont Broch,
Musils Aufsatz überhaupt nicht zu kennen und überdies für sein eigenes Thema auch
für irrelevant zu halten, zumal ihre Ansichten ganz entgegengesetzt seien. Er fährt fort,
Namen aufzuzählen, die ihm im Kontext seines Aufsatzes wichtiger erschienen als der
Musils: Kierkegaard, Heidegger,Max Scheler.

Als versteckter Stich wird besonders die eigentlich versöhnlich klingende Bemer-
kung geltenmüssen, Broch habe imAufsatz «DasWeltbild des Romans» eingehend den
Mann ohne Eigenschaften gewürdigt. Nun hatte Broch dort in der Tat Musils Roman zur
Illustration seinerThese herangezogen. DieseThese fiel aber wenig schmeichelhaft für
denMann ohne Eigenschaften aus. Zwar nennt Broch den Roman als Vertreter des neuen,
«rationalen Romans» (KW 9/2, 111) und einen «grandiosen Versuch» (KW 9/2, 108), be-
nutzt ihn aber gerade als Beispiel für Romandichtung, die den alten Mustern des «Hel-
denepos» (KW 9/2, 100) verhaftet bleibt –Ulrich ist der «an Geistigkeit alles überragen-
de» Held und lädt deshalb, so Broch, auf herkömmliche (impliziert: veraltete) Art zur
Identifikation ein (KW 9/2, 100). Die These, für die Broch Musils Roman heranzieht,
lautet, dass die zeitgenössischen Romane ihrer Aufgabe nicht mehr gewachsen sind,
«jene umfassende Absolutheit zu erreichen, deren der Mensch bedarf» (KW 9/2, 113). In
Brochs Interpretation bleibt Musil mit seinem Roman bei der rationalen Erfassung der
Welt stehen, ohne die Aufgabe anzunehmen, auch die «metaphysischen Bedürfnisse zu
befriedigen» und den «neuenRoman» zurOrchestrierung einer «rational-irrationale[n]
Polyphonie» zu nutzen (KW 9/2, 117).

Trotz dieser Differenzen, auf die Brochmit seinem Brief (teils offen, teils versteckt)
hinweist, wird deutlich, dass Musil den Fall dennoch nicht als erledigt betrachtete: Pri-
vat griff er Brochs Formulierung vom«Plagiat» auf (die, so darfman schließen, inMusils
erstem Brief nicht gefallen war) und beharrte darauf, Brochs Text sei immerhin in «An-
lehnung» an seine eigenen Ideen entstanden. Warum? Um dieses Beharren verstehen
zu können, ist ein Blick in die Texte geboten, der bislang kaum konsequent versucht
worden ist.

«Literat und Literatur»

Musils Aufsatz «Literat und Literatur» stellt eine eigentümliche Mischung dar. Zum ei-
nen ist der Essay ein Gelegenheitstext zum Geburtstag Franz Bleis, zum anderen be-
treibt Musil darin, vor allem gegen Ende, eine ebenso abstrakte und umfassende Poe-
tologie, wie Broch dies 1930/31 in seinen Begleittexten zu den Schlafwandlern und dann

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 33

1933 im inkriminierten Aufsatz in derNeuen Rundschau tut. Musil wägt hier ab, auf wel-
chen Eigengesetzlichkeiten die Autonomie des literarischen Feldes beruht, wie sich die
zeitgenössischen Schriftsteller dazu verhalten undwelche Differenzen zwischen einem
idealen Literaturbegriff und der literarischen Praxis seiner Gegenwart liegen. Das Er-
gebnis dieser Kombination ist eine Verteidigung und Neufassung des unter Beschuss
stehenden poeta-doctus-Modells, legitimiertmit Dichtungsgesetzen, dieMusil aus sei-
nen Kenntnissen der experimentellen Psychologie ableitet.

Zunächst greift er, deutlich auf den Jubilar Blei und dessen öffentliches Image be-
zogen, das «Leitthema in der Selbstverteidigung gerade der deutschen poetae docti des
20. Jahrhunderts»22 auf, den vermeintlichen Gegensatz zwischen «Dichtung» und «Li-
teratentum» (GW II, 1203). Damit verfolgt er ein zweifaches Ziel: zum einen die Reha-
bilitierung eines in Verruf geratenen Begriffs, zum anderen dessen Reformulierung vor
dem Hintergrund aktueller Dichotomien. Er unternimmt den Versuch einer alternati-
ven Neubestimmung, um das Lebens- und Schreibmodell des ‹Literaten› als zeitgemä-
ßes Drittes zwischen dem ‹Gefühlsmenschen› und dem ‹Intellektuellen› neu zu bestim-
men und gleichzeitig aufzuwerten. Wie häufig bei Musil, vollzieht sich diese Aufwer-
tung desMittelwegs in genau kalkulierten Schritten. Im ersten Schritt formuliert er die
zweiExtrempositionen,die er als ungenügendverwerfenwill,und schreibt sie Stimmen
des zeitgenössischenDiskurses zu –dies ist der für viele vonMusils Texten, und für na-
hezu alle seine Essays, zentrale Kunstgriff: eine «doppelte Ablehnung»23, um letztlich
ein Drittes stark zumachen.

Musil markiert zunächst Begriffe und Konzepte, von denen er sich im Rahmen die-
ser doppelten Ablehnung distanziert, als Objektsprache, die sich einer sozialen Grup-
pe zuweisen lässt. Im zweiten Schritt wird anschließend ein neuer, besser treffender
Begriffsvorschlag zur Aufhebung der unfruchtbaren Dichotomie mehr angedeutet als
definiert. – In «Literat und Literatur» besteht nun die Dichotomie aus zwei konkurrie-
renden Modellen der schriftstellerischen Arbeit. Da ist zum einen der unschöpferische
Verwalter der literarischen Tradition, der «Mensch aus zweiter Hand», bei dessen lite-
rarischenProdukten ein «Mißverhältnis zwischen eigener Leistung undKenntnis frem-
der» (GW II, 1204) vorliegt. Musil zitiert hier in Andeutungen eine grundsätzliche Kri-
tik amModell des poeta doctus, die auch seine eigene ‹Marke› essayistischen Erzählens
trifft: der Vorwurf, trockenes Wissen gegenüber poetischer Kreativität zu bevorzugen
ist ihm selbst nicht fremd und verweist auf sein eigenes Ringenmit dem ‹Erzählen›.24

Die Selbstverteidigungsstrategie besteht nun nicht darin, das Phänomen zu leug-
nen, sondern den Begriff ‹Literat› aufzuspalten: «Literat in üblem Sinne» nennt er den
Typus, gegen den sich das von ihm zitierte «Scheltwort» (GW II, 1203) richtet und von
dem ein «Literat im richtigen Sinn» zu unterscheiden sei. Zu diesem kommt er später.
Zunächst umreißt er das modische Gegenmodell zum ‹Literaten›, nämlich den ‹Dich-

22 Wilfried Barner: Poeta doctus. Über die Renaissance eines Dichterideals in der deutschen Literatur des
20. Jahrhunderts. In: Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte. Festschrift für Richard Brinkmann. Hrsg.
von Richard Brinkmann und Jürgen Brummack. Tübingen: Niemeyer, 1981, 725–752, hier 733.

23 Vgl. Pierre Bourdieu: Die Regeln der Kunst. Genese und Struktur des literarischen Feldes. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1999, 127.

24 Vgl. weiter unten 3.1 auf Seite 59.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

ter›, der angeblich nicht im Rahmen einer literarischen Tradition arbeitet, sondern aus
Intuition und Genie heraus. Für Musil ist er eine Schimäre, ein modisches Schlagwort
des Literaturbetriebs. Musil vertritt dagegen mit «Literat im richtigen Sinn» einen Be-
griff von traditionsabhängiger literarischer Produktion, der mit seinen Mechanismen
von Ausdifferenzierung und Autonomie auf Bourdieus ‹Feld› und ‹Habitus› und auch
auf Luhmanns ‹System› vorausweist: Literatur erlangt ihre Eigengesetzlichkeit für Mu-
sil durch soziale Differenzierung. Vor allem aber macht er damit Anleihen beim Zeit-
genossenMaxWeber und seinem Begriff ausdifferenzierter sozialer Teilsysteme.Diese
Referenz teilt er sichmit Brochs «Werttheorie».25 Unter diesenBedingungen kannnicht
der einzelne ‹Dichter› als individuelles Genie Unabhängigkeit vom literarischen System
erlangen, sondern lediglich das literarische System Autonomie von anderen Systemen
erarbeiten:26

[E]s gibt keine angemessene Erklärung und Beschreibung dieses Vorgangs der literari-
schen Tradition, von dem sich bestimmt sagen läßt, daß auch der unabhängigste Schrift-
steller nichts hervorbringe, was sich nicht fast restlos als abhängig von Überlieferungen
der Form und des Inhalts nachweisen ließe, die er in sich aufgenommen hat, was aber an-
dererseits, wie es scheint, seiner Ursprünglichkeit und persönlichen Bedeutung gar kei-
nen Abbruch tut. […] Es wird also an der schönen Literatur der sonderbare Zustand sicht-
bar, daß das Allgemeine, Kontinuierliche und der persönliche Beitrag des einzelnen sich
nicht voneinander trennen lassen, wobei weder das Kontinuum ein anderes Wachstum
als das des Umfangs gewinnt, noch das Persönliche eine feste Stellung, und das Ganze
aus Variationen besteht, die sich ziellos aneinander legen. (GW II, 1207)

Es scheint, dass Musil mit dem Vorwurf der «Anlehnung», den er später gegen Broch
erhebt, gerade dieses Konzept literarischer Entwicklung imWechselspiel von Individu-
um,Kollektiv und System auf der Ebene der privaten Konkurrenz anwendet: kein Plagi-
at und doch abhängig –Ursprünglichkeit und doch «Anlehnung».Die Vorstellung eines
von der literarischenÜberlieferung unabhängigen, intuitiv schaffendenDichters ist auf
derBasis eines solchen implizitenSystemgedankens jedenfalls unsinnig. ‹Originale› bil-
den kein System und bleiben daher kontingent:

Eine Literatur, die nur aus Originalen bestünde, wäre keine Literatur, aber auch die Origi-
nale wären nicht originell, da sie sich doch immerhin zu etwas Literaturähnlichem ver-
sammeln ließen, und noch dazu in einer dumpfen und unbestimmten Weise. (GW II,
1208)

Vor demHintergrunddieser Konzeption hatMusils normativer Literaturbegriff ein kla-
res Feindbild. Besonders suspekt sind ihm diejenigen «Persönlichkeiten», die immer

25 Vgl. zu (unmarkierten) Weber-Referenzen bei beiden Autoren Manfred Durzak: Hermann Broch.
Überarb. Neuausg. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 2001, 60; Nübel, Essayismus als Selbstreflexion der
Moderne, 435.

26 Oliver Pfohlmann stellt Musil in seiner Einführung als Vertreter der Kunstautonomie vor, weil er im
Rahmen der Diagnose sozialer Interdependenz für eine gestärkte Stellung der Literatur gegen den Zu-
griff von Politik und Religion eintrat (Oliver Pfohlmann: Robert Musil. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt,
2012, 122f.). Vgl. auch Amann, Robert Musil - Literatur und Politik, 113.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 35

noch«einen rentablenGebrauchvondemNimbus» (GWII, 1207) desOriginalgeniesma-
chen und von ihren Fans gegen bloße ‹Literaten› ausgespielt werden. Musil verspottet
Walter vonMolo, den ehemaligen Präsidenten der Schriftstellervertretung in der Preu-
ßischen Akademie der Künste,27 als «eine Art Seher, dem Dämonen beim Schaffen bei-
stehn»,undpersifliert die verbreiteteVorstellung vom intuitivenDichter als «eineNatur
[…], eine starke oder ursprüngliche, die irgendwie kraft ihrer selbst die großeNatur der
Menschheit erkenne und dem Leben gleichsam aus dem Euter trinke» (GW II, 1209).
Mit ähnlichem Misstrauen haben andere ‹gelehrte› Zeitgenossen, Thomas Mann und
Alfred Döblin etwa,28 sich von Autoren distanziert, bei denen es angeblich «sprudelt»
bzw. «Funken regnet». Auch Max Webers Kritik am George-Kreis, dem Musil ebenfalls
kritisch gegenüberstand, schlägt in diese Kerbe.29

FürMusil sind solche ‹Originalgenies› abernichtnur zweifelhafteGestaltendes zeit-
genössischen Kulturbetriebs, deren pathetische Selbstdarstellung sich mit Spott kon-
tern lässt, sondern sie sind auch Symptom eines bedeutenderen, systematischen Man-
gels. Dieser offenbare sich in der «Vorstellung», die «man» sich «historisch» vom Dich-
ter, seiner «Originalität» und «Intuition»mache (GW II, 1208f.).Mit dieser Argumenta-
tion geht dieKritik vondenPersonen,die dem ‹falschen› Künstlerideal nachstreben, auf
die Gesellschaft über, die es ausgebildet hat.30 So sind die ‹originellen› Dichter beiMusil
nicht nur Spottfiguren, sondern sie befinden sich auch in der fragwürdigenGesellschaft
politischer Lager und weltanschaulicher Sekten.

DieserBefund ist von entscheidenderBedeutung für die vorliegendeUntersuchung:
Der vermeintlich intuierende Dichter ist bei Musil ein falsches Künstlerideal im Kul-
turprogramm literaturfremderMilieus, die aus einer antiintellektuellen Haltung heraus
ideologische undweltanschaulich vorgeformte Dichtung alimentieren. Auf dieseWeise
setzt Musil sich also nicht nur mit dem Begriff vom ‹Dichter›, sondern auch mit dem
ganzen Literaturbetrieb auseinander, in dem er umfassende antiintellektuelle «Bestre-

27 Vgl. Wolf, Zwischen Diesseitsglauben und Weltabgewandtheit, 209–212.
28 Vgl. die Hinweise bei Barner, Poeta doctus, 731f.
29 Florence Vatan: Beruf: Entzauberer? Robert Musil und Max Weber. In: Terror und Erlösung: Robert Musil

und der Gewaltdiskurs der Zwischenkriegszeit. Hrsg. von Hans Feger, Hans-Georg Pott und Norbert Chris-
tian Wolf. München: Fink, 2009, 65–91, hier 73.

30 Das dieser essayistischen Argumentation verwandte literarische Verfahren in Musils fiktionalen Tex-
ten hat N. C. Wolf mit Bourdieus ‹Habitus› am Mann ohne Eigenschaften untersucht, «dessen zahlrei-
che Einzelfiguren jeweils auf spezifische Existenzbedingungen zurückführbar sind, die sich dann in
ihren unterschiedlichen Habitus als ‹generative Formeln› niederschlagen und im Medium des literari-
schen Textes klar unterscheidbare und wiedererkennbare Formen von sozialer Praxis hervorbringen»
(Wolf, Kakanien, 330). Mit der Würdigung dieser literarischen Technik auch in den Essays geht übri-
gens das Problembewusstsein einher, dass Musils (und auch Brochs) Aufsätze nur bedingt eigenstän-
dige Epistemologie sind und die wissenschaftliche Terminologie vielfach brechen und instrumentali-
sieren: «Die eigenständige, ästhetisch-narrativ geformte Philosophiekritik bei Mann, Broch und Mu-
sil besteht vielfach darin, die begrenzte Leistung, den reduktiven Charakter, die internen Paradoxien
oder Widersprüche bzw. die idealisierenden Prämissen erkenntnistheoretischer Argumente heraus-
zustellen» (Dittrich, Glauben, Wissen und Sagen, VI). Dem entspricht das hier gewählte Verfahren, «re-
levante Strukturmuster» (ebd., 25) zu identifizieren und zu vergleichen.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

bungen» (GWII, 1208) identifiziert: dieUnterordnung der Literatur unter ein heterono-
mes Programm, das Schreiben im Dienst derWeltanschauung.

So braucht man zum Beispiel nur, statt nach Originalität als einer Eigenschaft der Leis-
tung, nach Individualität als der ihr entsprechenden Eigenschaft des Urhebers zu fragen,
und sieht sich sogleich an jene äußerste Einschränkung, wenn nicht Leugnung des In-
dividuellen erinnert, die heute zum Kunstprogramm aller politischen Parteien gehört
und mit der Unterordnung der Literatur unter eine fertige ‹Weltanschauung› verbunden
ist. In diesem Zugriff sind die untereinander feindlichen politischen Lager einig, und
wenn sich in ihm ursprünglich auch nur der natürliche politische Herrschaftsanspruch
ausdrückt, ebenso wie manches wahrscheinlich als eine berechtigte Gegenbewegung
auf die verdorbenen Bildungsbegriffe des Liberalismus verstanden werden kann, so of-
fenbart sich in der mühelosen Ausdehnung dieser «Politisierung» doch nichts so sehr wie
die Schwäche und Anfälligkeit des Literaturbegriffes selbst, der beinahe widerstandslos
zum Objekt des politischen Willens wird, weil er in sich selbst keine Objektivität hat.
(GW II, 1208)

Mit demBeispiel des «politischenHerrschaftsanspruchs» in der Literatur steuert Musil
den Text auf seinen theoretischen Kern hin, der einen Angelpunkt für den Vergleichmit
Brochs Vorstellungen von «Wertsystemen» bietet.Was demgemäß bei allen Versuchen,
Dichtung fremden Zwecken dienstbar zu machen, auf der Strecke bleibt, ist die Lite-
ratur als autonomes System. Dies gilt sowohl für die weltanschauliche Indienstnahme
als auch für literarischeBewegungenwie (historisch) den Impressionismus und (gegen-
wärtig) die Neue Sachlichkeit: In allen diesen Fällen, kritisiert Musil, wird eine externe
Norm für die literarische Produktionwirksam–sei das eineweltanschaulicheÜberzeu-
gung, ein politisches Ziel oder die Vorstellung einer idealen Dichterpersönlichkeit. An
die Stelle dieser falschen Leitgedanken setzt Musil nun als eigenen Gegenentwurf ein
Konzept vom autonomen «geistige[n] System der Literatur», das sich bei ihm als eine
mit wissenschaftlichemWissen angereicherte Form der Kunstautonomie darstellt:

Durchaus nicht intelligenzfeindlich, wie es der Impressionismus wenigstens in seiner
Wirkung war, im Gegenteil, zeitungsmäßig intellektuell, durchaus nicht subjektiv und
die Persönlichkeit verzärtelnd, im Gegenteil, ganz mit der Gebärde der Sachlichkeit,
vernachlässigt diese objektive Daseinsreportage [der Neuen Sachlichkeit] trotzdem das
gleiche, was schon die subjektive Erlebnisreportage des Impressionismus außer acht
gelassen hat, daß es keinen Tatsachenbericht gibt, der nicht ein geistiges System voraus-
setzt, mit dessen Hilfe der Bericht aus den Tatsachen «geschöpft» wird. Dieses geistige
System war damals ersetzt durch einen vagen Begriff der Persönlichkeit, diesmal kann
es das der Zeitung sein, es kann auch aus einer politischen Absicht bestehn, es kann
sich mit einigen einfachen ethischen Grundsätzen begnügen, wie es einst die Gruppe
der «Naturalisten» tat, jedenfalls ist es heute so wenig wie einst das geistige System der
Literatur, und so wechselt der Unglaube an dieses mit den Jahren bloß seinen Ausdruck.
(GW II, 1210)

Hinter den literarischen Texten seiner Zeitgenossen steht also, so Musil, das System,
mit der sie aus den Realien geschaffen werden, selbst dann, wenn ihre Urheber mit

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 37

dem Anspruch auftreten, modern, unmittelbar und objektiv zu arbeiten – seien das
nun Blut-und-Boden-Autoren, Impressionisten, Expressionisten oder die Vertreter der
Neuen Sachlichkeit, dieMusil hier alle auf einmal aburteilt.31 Sie verfallen sämtlich dem
Verdikt, heteronom kontaminierte Literatur zu produzieren, indem sie z.B. Normen
der «Persönlichkeit», der «Zeitung» oder der Politik in die Literatur tragen. Dem ent-
gegen steht Musils eigene normative Ambition, Literatur nach dem «System der Lite-
ratur» selbst zu schaffen. Freilich bleibt aber genau dieses vorerst eine terminologische
Leerstelle.32 Er hat sich damit zunächst nach allen Seiten gegen heteronome Übergriffe
auf die Literatur abgegrenzt, bevor er darangeht, seine Vorstellungen von den Normen
autonomer Literatur zu präzisieren.

UmseineVorstellung vomSystemLiteratur konturieren zukönnen,greiftMusil nun
weit aus.Die letzten drei Abschnitte des Textes gehen denweitenWeg zum «innerste[n]
Brunnen einer Literatur», lies: Lyrik, sowie zu den «primitiven Hymnen und Ritualen»,
um Gesetzmäßigkeiten des autonomen Systems Literatur zu belegen; der Text löst sich
andieser Stelle endgültig vomAnlass derGeburtstagswürdigungundwird Poetologie.33

An der Gattung der Lyrik lassen sich für Musil folgende drei Thesen über Literatur ‹an
sich› besonders klar zeigen:

1. Die Rezeption eines literarischen Textes im Vergleich mit der Rezeption eines
nichtliterarischen Textes führt «nicht so sehr ein sinnliches Erlebnis» herbei
«wie eine der Logik entzogene Veränderung des Sinns» (GW II, 1212). Ein echter
literarischer Text in Musils Verständnis wird also nicht an seiner affektiven
Wirkung, sondern an seinem Potential zur Sinnstiftung identifizierbar.

2. Diese besondere Sinnstiftungsfunktion des literarischen Textes verdankt sich
seiner ‹Übersummativität›, einem literarischen Emergenzphänomen, das Mu-
sil gestalttheoretisch schildert.Der echte literarische Text istmehr als die Sum-
me seiner Teile: «Es erhält nicht nur der Satz seine Bedeutung aus denWorten,
sondern auch dieWorte gewinnen die ihre aus dem Satz, und ebenso verhält es
sich mit Seite und Satz, Ganzem und Seite» (GW II, 1213).

3. Für Musil gibt es eine Skala, die von «eindeutig» bis zu «nicht eindeutig» durch
Sprache bezeichenbaren Gegenständen verläuft. Dieser Skala von Gegenstän-
den entspricht im sprachlichen Ausdruck eine Skala von Sprachen, auf der sich
Wissenschaftssprache,dichterischeSpracheusw.einordnen lassen.DieseSkala
verläuft von formalen Sprachen34 bis zum pathologischen Affektausdruck ohne
«Mitteilungswert» (GW II, 2014). Dichtung ist fürMusil also nichts derWissen-

31 Zu Musils Kritik an den literarischen Moden seiner Zeit vgl. auch Wolf, Zwischen Diesseitsglauben und
Weltabgewandtheit, v.a. 197ff.

32 Dieses Begriffsproblem ist bei Musil eng verbunden mit einer erklärt induktiven Herangehensweise
an Fragen der Poetologie. Vgl. seinen vorangehenden Hinweis: «Die schöne Literatur […] hat keine Lo-
gik, sondern besteht nur aus Beispielen für ein geheimes Gesetz oder Chaos» (GW II, 1206).

33 Beda Allemann hat diese Abschnitte des Essays denn auch als «in sich geschlossene Einheit» in seinen
Band zur Ars Poetica aufgenommen, vgl. Beda Allemann, Hrsg.: Ars poetica. Texte von Dichtern des 20.
Jahrhunderts zur Poetik. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1966, 181.

34 Musil interessierte sich, wie unten noch genauer zu behandeln sein wird, für den Wiener Kreis und

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

schaft vollständig Inkommensurables, denn sie ist wie dieWissenschaft ein ih-
rem Gegenstand angemessenes Ausdruckssystem.

Als Zwischenfazit aus diesen Thesen hält Musil fest, «daß das zentrale Geschehnis im
Gedicht das der Sinngestaltung ist und daß diese nach Gesetzen erfolgt, die von denen
des realen Denkens abweichen, ohne die Berührungmit ihnen zu verlieren»,wobei sich
in der Dichtung «das ‹profane› Denken so mit einem ‹irrationalen› vermengt, daß kei-
nes von beiden ihr eigentümlich ist, sondern gerade die Vereinigung» (GW II, 1215f.).
Die Figur der «Vereinigung» schlägt rhetorisch den Bogen zu den Kategorien der ein-
führenden Polemik. Weder in pedantischer Zitatkunst liegt das eigentliche «geistige
System» der Literatur noch im irrationalen Raunen des weltanschaulich gebundenen
‹Dichters›, sondern in einem rational-irrationalen Mischdenken, das laut Musil allein
in der Lage sei, genuin literarische Gegenstände zur Sprache zu bringen. Damit relati-
viert er auch die Vorstellung von vergangenen goldenenZeitaltern, die «sich ideologisch
auf einer ruhigen Höhe fühlen», das heißt: nicht in einem vielstimmigen ideologischen
Pluralismusdiskursiv umkämpftwurden,unddadurch angeblich eine besonders «reine
Art von Schönheit des Gedichts» hervorbringen konnten (GW II, 1216). Musil schränkt
diesen Glauben an eine ideale Vergangenheit, in der die Kunst sich an verbindlichen
und klarenNormen orientieren konnte (ein Glaube, demBroch anhängt), zugunsten ei-
ner Vorstellung von der «Durchdringung rationaler und irrationaler Elemente» (GW II,
1217), die allenfalls historischmalmehr inRichtungder einen,malmehr inRichtungder
anderen «Elemente» tendieren könne, ein.

In einem letzten Schritt präzisiert Musil die für seine Vorstellung literarischer
Kunstautonomie zentralen Begriffe von «Form» und «Inhalt» mit dem Begriff der «Ge-
stalt». Seinen Gestaltbegriff entnimmt er im Wesentlichen seinen Studien in der ex-
perimentellen Psychologie am Berliner Psychologischen Institut Carl Stumpfs.35 In
Musils Argumentation hat der Begriff nun eine spezielle Aufgabe. Er muss die von
Musil umschriebenen, aber vage bleibenden «Durchdringungs»-Phänomene sowohl
aufseiten der Produktion wie aufseiten der Rezeption von Literatur mit Alltagsphä-
nomenen anschaulich machen und letztlich die ganze Argumentation mit aktuellen
wissenschaftlichen Erkenntnissen über die Funktionsweisen der menschlichen Wahr-
nehmung legitimieren. Zu diesem Zweck gibt Musil eine allgemeine Definition, die so-
wohl fundamentale Mechanismen der alltäglichen Wahrnehmung (der Text nennt das
Beispiel eines Bildes an derWand) als auch die von ihmbeschriebene ‹Gestalt›-Funktion
von Dichtung abdeckt: «Er bedeutet, daß aus dem Neben- oder Nacheinander sinnlich
gegebener Elemente etwas entstehen kann, das sich nicht durch sie ausdrücken und
ausmessen läßt» (GW II, 1218). So erhalten Musils Umschreibungen von Sinnstiftung
durch Literatur ihre wissenschaftliche Legitimation vom Stumpfschen Gestaltbegriff
her. Um diese legitimatorische Funktion besonders deutlich zu machen, schließt der

insbesondere für die Arbeiten Rudolf Carnaps; zwei Jahre später las er beeindruckt Carnaps Logische
Syntax der Sprache.

35 Ausführlich nachgegangen ist diesem Zusammenhang im literarischen Werk Silvia Bonacchi: Die Ge-
stalt der Dichtung. Der Einfluß der Gestalttheorie auf das Werk Robert Musils. Bern: Lang, 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 39

Text mit einem anthropologischen Argument über die angeblichen prähistorischen
Grundformen von Dichtung:

Es ist nämlich durch den Vergleich archaischer mit primitiven Hymnen und Ritualen sehr
wahrscheinlich geworden, daß die Grundeigentümlichkeiten unserer Lyrik seit Urzeiten
ziemlich unverändert bestehen […]. Nun sind diese alten Tanzgesänge aber Anweisun-
gen, um das Naturgeschehen in Gang zu halten und die Götter zu bewegen, und ihr Inhalt
sagt das, was zu diesem Zweck gemacht werden muß, während ihre Form genau und der
Reihenfolge nach bestimmt, wie es gemacht werden muß. Ihre Form ist also durch den
Verlauf des Geschehens gegeben, das ihr Inhalt ist, und bekanntlich werden Formfehler
von den Primitiven heute noch wegen ihrer vermeintlichen Folgen ängstlich gescheut.
(GW II, 1224)

Betrachtet man diesen letzten Essay Musils als ein Manöver auf dem öffentlichen
Kampfplatz eines literarischen Felds, in dem die Wirkungsmöglichkeiten dieses Au-
tors schwanden, sieht manMusil hier zugleich Angriff und Verteidigung ausführen: Er
rechnet mit denjenigen ab, die das Ideal des poeta doctus unter Beschuss genommen
haben, um an seiner Stelle die vermeintlich nach der Natur schaffende Dichterpersön-
lichkeit zu inthronisieren. Musil gibt sie der Lächerlichkeit preis und wirft ihnen vor,
Literatur inWahrheit fürWeltanschauungs- und Persönlichkeitskulte zu instrumenta-
lisieren, aber nicht am Sinnstiftungspotential von Literatur selbst interessiert zu sein.
Zugleich sichert er sich dagegen ab, für seine geniekritische Haltung als altmodischer,
‹trockener› poeta doctus angegriffen zu werden, indem er den gelehrten Dichter mit
der Gestalttheoriemodernisiert und ihn einem soziologisch orientierten Systembegriff
einschreibt. Vom Lehrgedicht alter Schule distanziert er sich explizit.

Kurz:Musil schreibt gegendenReputationsverlust des intellektuellen Schriftstellers
an, indem er für eine Kunstautonomie wirbt, die er mit einer Wissensdemonstration
über Gesetze der menschlichen Wahrnehmung, bis hin zum Vergleich mit der Praxis
von «Primitiven», legitimiert. In der Dichotomie Dichtung/Intellekt, die er mit vielen
relativierenden Formeln aufstellt, ergreift er zwar nicht Partei für die Seite der Intellek-
tuellen, aber er operiert überhaupt nur deshalb mit dieser Dichotomie, um in Begrif-
fen wie «Mischung», «Verhältnis», «Amalgam» oder eben «Gestalt» ihre Überwindung36

im Rahmen einer von wissenschaftlicher Terminologie fundierten Poetologie einzufor-
dern: So stößtmanmitMusil zum «geistigen System der Literatur» vor, statt heterono-
me Forderungen an die Literatur zu erfüllen.

«Das Böse im Wertsystem der Kunst»

Brochs «DasBöse imWertsystemderKunst» hatmit diesen strukturell losen,polemisch
zugespitzten, terminologisch immerwieder neu ansetzendenAusführungenMusils auf

36 Vgl. auch Michael Titzmann: «Grenzziehung» vs. «Grenztilgung». Zu einer fundamentalen Differenz
der Literatursysteme «Realismus» und «Frühe Moderne». In: Weltentwürfe in Literatur und Medien. Phan-
tastische Wirklichkeiten – realistische Imaginationen. Hrsg. von Hans Krah und Claus-Michael Ort. Kiel:
Ludwig, 2002, 181–209, v.a. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

den ersten Blick wenig gemein.37 Grob skizziert, ist Brochs Aufsatz jedoch ebenfalls ein
Versuch, die Rolle der Kunst in der Gesellschaft zu bestimmen und die Idealvorstellung
einer autonomen Literatur mit angeblichen anthropologischen Gesetzmäßigkeiten zu
legitimieren.

Auch in Brochs Text geht es «um das Verhältnis von wissenschaftlicher und ästheti-
scher Erkenntnis, in beiden Texten wird unter der zeitdiagnostischen Grundannahme
einer Dichotomie von Rationalismus und Irrationalismus die spezifische Erkenntnis-
leistung der Dichtung in der Synthese gesehen»38. Allerdings geschieht dies bei Broch
auf dem Weg über ein weitaus starreres, dabei abstraktes Begriffssystem. Welt- und
Menschheitsgeschichte bildet er darin als Kunstgeschichte ab.AuchBroch stellt sich die
Frage, ob die Kunst als ‹Magd› ihr heteronomübergestülpter Interessen fungieren darf,
und er fragt, wie solche heteronomen Übergriffe beschreib- und normativ abgrenzbar
sind. Unbestritten geht er dabei anders vor als Musil, so dass die Forschung, hier Karl
Corino, vor einem Rätsel steht:

Der Unterschied im Denkstil zwischen Musil und Broch könnte nicht deutlicher gezeigt
werden als in ihrer Wertung des Kitschs. Um so verblüffender nun, daß Brochs Theorie
des Kitschs zu einer peinlichen Auseinandersetzung mit Musil führte. […] Wie Musil dar-
auf verfallen konnte, ist rätselhaft. Er hatte in seinen ‹Randbemerkungen› zu ‹Literat und
Literatur› […] eine Ehrenrettung des Literaten versucht und ihn von dem landläufigen Be-
griff des Dichters abgesetzt […]. Auch der große und bedeutende Rest von Musils Essay
über den ‹Geist des Gedichts› und die ‹Bedeutung der Form› war nicht geeignet, den Vor-
wurf einer undeklarierten Nutzung durch Broch zu begründen. […] Wenn man will, be-
wegte er sich auf den Spuren von Aristoteles’ «Poetik» und nicht im Rahmen jenes Plato-
nismus, dem Broch frönte. Musil ging es nicht um den Kampf von Wertsystemen oder gar
die Etablierung eines neuen, sondern um das produktive Verhältnis von Verstand und Ge-
fühl. […] Es war eine induktive, keine deduktive Ästhetik wie bei Broch, und er mied ganz
die großen Worte wie «das Absolute», «Überwindung des Todes», «das Böse». Es lagen
Welten zwischen diesen Ansätzen.39

Tatsächlich fällt es angesichts der eklatanten terminologischen Differenzen schwer,
nachzuvollziehen, wo Musil Brochs «Anlehnung» gesehen haben wollte. Der briefliche
Eklat zwischen den Autoren gibt jedoch Anlass genug, genauer nach möglichen Auslö-
sern zu suchen; nach denjenigen Überschneidungen auf der poetologischen Ebene, an
denen die sonst unausgesprochene Konkurrenz tatsächlich zu eskalieren vermochte.
Im Folgenden wird deshalb eine Lektüre von Brochs Text vorgeschlagen, die sich an
den bisher erarbeitetenKriterien undArgumentationsstrategien desMusilschen Textes
orientiert. Dies mag helfen, den Blick des Autors des zwei Jahre älteren «Literat und
Literatur» auf Brochs «Das Böse imWertsystem der Kunst» plausibel zu machen.

37 Der stilistische Unterschied wird von der musilfreundlichen Forschung gerne auf die Formel: offene,
unsystematische Form bei Musil vs. geschlossene, apodiktische Form bei Broch gebracht; vgl. z.B. Golt-
schnigg, Robert Musil und Hermann Broch, 135f.

38 Nübel, Essayismus als Selbstreflexion der Moderne, 435.
39 Corino, Biographie, 1033ff.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 41

Dabei ist der hohe Abstraktionsgrad, den beide Autoren anstreben, ernst zu neh-
men.Birgit Nübel hält zu Recht fest, dass es nicht weiterführe, zu versuchen, «den noch
nicht einmal explizit […] geäußerten Plagiatsvorwurf Musils gegenüber Broch als kau-
sales sowie zeitlich nacheinander liegendes Verhältnis von Prätext und Folgetext zu ve-
rifizieren bzw. zu falsifizieren»40. Will man wie Corino den zwischen den Autoren ste-
henden Vorwurf an zentralen Stichworten ermessen, z.B. also an ihrer «Wertung des
Kitschs», so steht dem zunächst ein Problemder Vergleichsebene entgegen.Der Begriff
‹Kitsch› ist nämlich inBrochsAufsatz,wie andereBegriffe auch, einer terminologischen
Funktionalisierung unterworfen. Das heißt, dass der Begriff so gut wie alle standard-
sprachliche Bedeutung einbüßt und von Broch für eine bestimmte Funktion in seinem
theoretischenKonstrukt neudefiniertwird.Dass die Extension von ‹Kitsch› imRahmen
von Brochs «Werttheorie» sich mit dem ‹Kitsch› bei Musil deckt oder nur signifikant
überschneidet, kann nicht vorausgesetzt werden; dass jedenfalls die Begriffsintension
von beiden völlig anders aufgefasst wird, ist an Brochs Aufsatz klar zu sehen. Es mag
hier ein behutsameres Vorgehen ratsam sein, das den Vergleich zunächst auf einer abs-
trakteren Ebene anstrebt, nach den jeweiligen terminologischen Intensionen fragt und
erst dann, unter sorgsamer Berücksichtigung der Probleme der ‹Übersetzbarkeit›, die
Konsequenzen auf der Ebene der Extension angeht.

Broch geht schon im Titel von einem «System» der Kunst aus, das Kernbestandteil
seiner sogenannten «Werttheorie» ist. Noch deutlicher als in den Texten Musils setzt
dieser Systembegriff soziale Ausdifferenzierung voraus; die Brochforschung hat genau
wie die Musilforschung auf diese Nähe zu Weber, Luhmann und Bourdieu hingewie-
sen.41 Broch expliziert sein Modell über fünf Abschnitte hinweg. Im ersten, «Das Pro-
blem» betitelten, stellt er seine Grundfragen: In welcher Beziehung zur Realität steht
die Kunst heute? Genauer:Wie bildet die Kunst 1933 im Vergleich zu früher dieWelt ab?
Entscheidend ist hier, dass Broch unter der abzubildenden ‹Welt› vor allem das titel-
gebende «Problem» seiner Zeit versteht, nämlich eine «ungeheure Spannung zwischen
GutundBöse,die bis zurUnerträglichkeit übersteigerte Polarität zwischen allenGegen-
satzpaaren,die dieserZeit zu eigen ist und ihrden spezifisch extremistischenCharakter
verleiht» (KW 9/2, 122). Broch strukturiert also seine Zeitdiagnose nach einer Dichoto-
mie von «Gut» und «Böse». In einem zweiten Schritt sortiert er auch die Kunst seiner
Zeit dichotomisch in «gute Kunst» und «Kitsch» (KW 9/2, 123). Damit sieht er die Abbil-
dungsbeziehung zwischen Welt und Kunst als erfüllt an – schließlich sei beides dicho-
tomisch strukturiert:

Und dies ist auch die Stelle, an der die Kunst, mag auch ihre soziale Einschätzung dage-
gen sprechen, ihre Geltung als repräsentatives Zeitphänomen neuerdings anmeldet […].
Nicht nur, daß die Dichtung, aber auch die bildenden Künste, sich mehr und mehr zur
Tendenzkunst entwickeln, […] es ist eben jene Polarität zwischen Gut und Böse auch in
der Kunst nunmehr mit aller Deutlichkeit in Erscheinung getreten. (KW 9/2, 122)

MitMusils Ansatz eint Brochs Problemstellung vorerst nur ein allgemein zeitdiagnosti-

40 Nübel, Essayismus als Selbstreflexion der Moderne, 464.
41 Lützeler, Die Entropie des Menschen. Studien zum Werk Hermann Brochs, 15.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

scher Ansatz sowie das Vorgehen, Analogien über Dichotomien herzustellen, d.h. Pro-
bleme der Literatur und der Nicht-Literatur jeweils dichotomisch zu strukturieren und
daran eine Kette weiterer dichotomischer Begriffspaare anzuschließen. Eher als dem
«Literat und Literatur»-Essay ähnelt BrochsGrundriss an dieser StelleMusils historisch
argumentierenden Essays der 1920er Jahre, in denenMusil die gegenwärtige Kulturkri-
se von der Aufklärung hergeleitet hatte.42

Die Ähnlichkeiten zwischen Brochs Text und dem Schluss von «Literat und Litera-
tur» vertiefen sich jedoch, sobald Broch die Funktionsweise seines «Wertsystems» und
desKitschsgenauer erläutert.Das «Wertsystem»derKunst ist dieSummemenschlicher
Akte der «Formung»; «Form» versteht Broch dabei als den Begriff, mit dem sich Ethik
undÄsthetik engführen lassen: «ethisch» ist der Vorgang der Formgebung, «ästhetisch»
ist sein Resultat, das «Geformte». Ohne die (teilweise zirkulären) «Wert»-Komposita
ausgedrückt, die Brochs terminologischer «Systemzwang»43 vorgibt, ist das künstleri-
sche «Wertsystem» also dieMenge der Regeln,mit deren Anwendung der künstlerische
Mensch aus den Realien der Welt Sinn stiftet; man könnte mit Luhmann auch sa-
gen: Komplexität reduziert. Dieser Prozess der Sinnstiftung, dem Broch auch andere,
teilweise lyrisierende Namen gibt – «den Tod aufheben», «Wertsetzung», «eine Welt
schaffen» –, ist Brochs Kriterium, an dem sich entscheidet, ob etwas Kunst ist: Jede
Handlung, die als «Akt der Formung» Sinn stiftet, partizipiert an Ethik und Ästhetik
und ist damit Teil des «Wertsystems».

Damit ist nichts anderes umrissen als jenes «geistige System», nach dessen autono-
menRegelnauchbeiMusil ausdenRealien«geschöpft»wird.InbeidenFällengeht esum
komplexitätsreduzierende Sinnstiftung durch Formgebung nach autonomen Kunstge-
setzen.WoMusil diese Gesetzemit demBegriff der «Gestalt» andeutet undmit psycho-
logischem und anthropologischemWissen legitimiert, gebraucht Broch die vergleichs-
weise esoterische Formulierung «[d]ie Realitätsvokabel in der Syntax desWertgebietes»
(KW9/2, 134). Strukturell sind ihre Vorstellungen aberweitgehend analog: In beidenVa-
rianten gibt es die Ebene der Realien, den Stoff; es gibt den Prozess der Literarisierung,
derdieSynthesedichotomischerGegensätze vollbringensoll (Form/Inhalt beiMusil,Äs-
thetik/Ethik bei Broch),und es steht amEndedieser ‹Produktionskette› eine literarische
Form, die emergente Eigenschaften aufweist, insofern ihre Wirkung über die Summe
ihrer Teile hinausgeht.Der Begriff für das Ganze, das solche emergenten Eigenschaften
zeigt, lautet «Syntax» bei Broch, «Gestalt» bei Musil.

Musil zieht zur Illustration einen Vergleich zu Goethe.Dieser habe die unspektaku-
läre Beobachtung, «daß Kinder singend über eine Brücke gehen, unter der beleuchtete
Boote und die Reflexe derUfer schwimmen», imMediumder Lyrik zu einer ‹Gestalt› ge-
formt,die eben solche emergentenEigenschaften aufweise.Darin erweist sich inMusils
Poetologie Goethes Gedichtform als wahre Literatur, die mehr ist als die Summe ihrer
Teile (GWII, 1212).Bei Brochheißt die unspektakuläreBeobachtung «Realitätsvokabel».
Sein Beispiel dafür ist noch simpler als die Kinder auf der Brücke: «EinMann geht über

42 Besonders ist hier der Text «Das hilflose Europa oder Reise vom Hundertsten ins Tausendste» zu nen-
nen, den Musil 1922 im Ganymed veröffentlicht hatte (GW II, 1075–1094).

43 Amann, Hermann Brochs Auseinandersetzung mit dem Faschismus, 160.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 43

die Straße» (KW 9/2, 135). Auch bei Broch besteht der künstlerische Prozess in der An-
ordnung dieser kleinsten Einheiten zu einem Ganzen: Kunst entsteht, indem «Reali-
tätsvokabeln» nach den autonomen Regeln der Kunst angeordnet werden. Auch andere
Systeme als die Kunst können jedoch «Realitätsvokabeln» zu größeren Sinneinheiten
anordnen. Dies ist laut Broch ein universales, nicht der Kunst vorbehaltenes Prinzip,
das auch anderen Systemen zur «Formung» ihrer «Realitätsvokabeln» dient. Nur wer-
den andere Systeme die «Formung» eben nicht nach den Regeln der Kunst (in Brochs
Metapher: «Syntax»), sondernnach ihreneigenenRegelnvornehmen.DemSystem,des-
sen «Syntax» angewandt wird, dient letztlich der Sinnstiftungsprozess:

Und so wenig man Wortvokabeln zusammenfügen kann, ohne auf das Wertsystem
der Sprache achtzuhaben, so wenig es möglich ist, Wortvokabeln außerhalb der vorge-
schriebenen sprachlichen Syntax zu verwenden, ebensowenig ist die spezifische Syntax
zu sprengen, die einem jeden Wertsystem innewohnt. Die Wertsysteme der Politik, der
Strategie, des Kommerzes, sie alle haben gewisse syntaktische Vorschriften, von denen
aus die Wertsetzungen des Bereichs ihren bestimmten Sinn erhalten: es ist der eigent-
liche «Systemgedanke», von dem jedes Wertsystem beherrscht ist […]. Die Spannung
zwischen den Worten und Zeilen, diese stumme Sinngebung, die sich in der Auslese der
Realitätsvokabeln vollzieht und die Dichtung ausmacht, ist gleichzeitig der Systemge-
danke […]. (KW 9/2, 135f.)

Das Beharren darauf, dass Kunst und Literatur grundsätzlich gleich strukturiert sind
wie andere soziale Systeme,unddass sich dieKunstautonomienur in der «Gestalt» bzw.
«Syntax», also denRegeln der Formgebung verwirklicht, ist für beideAutoren essentiell.

Darin liegt auch einer der wichtigsten Unterschiede von Brochs und Musils Poeto-
logien zu denjenigen anderer poetae docti. Döblin etwa entwirft zwar Ende der 1920er
Jahre einen Begriff vom Schriftsteller, der die «Realitätsdaten» seines Textes im schöp-
ferischen Prozess beliebig mit fachspezifischen Wissensinhalten aufladen kann. Dort
fehlt aber eine konsequente Vorstellung ‹kämpfender› gesellschaftlicher Teilsysteme,
die strukturell gleich operieren.44 Bei Musil und Broch geht gerade dieser Gedanke,
den Döblin beiseite lässt, so weit, dass beide Autoren zu seiner Beglaubigung auf das
anthropologische Wissen ihrer Zeit zurückgreifen und ihr Konzept mit dem Hinweis
legitimieren, dass es bereits beim «Primitiven» identifizierbar sei, «wenn er seine Jagd-
szenen an die Höhlenwände malt» (KW 9/2, 134) bzw. wenn, wie oben bereits zitiert,
«Formfehler» in «Hymnen und Ritualen» von «den Primitiven noch heute wegen ihrer
vermeintlichen Folgen ängstlich gescheut» werden (GW II, 1224).45

44 Vgl. z.B. die Rede «Schriftstellerei und Dichtung» vom April 1928: «Der Schriftsteller veredelt nun sein
Material und entfernt sich von der Realität, indem er, was er an Realitätsdaten heranzieht und vor-
bringt, möglichst geistig durchdringt oder die Daten arrangieren läßt von seinem – je nachdem – phi-
losophischen oder psychologischen oder biologischen oder sozialen oder ethischen Willen» (Döblin,
Schriften zu Ästhetik, Poetik und Literatur, 203).

45 Diese Beglaubigungspraxis deutet bereits eine unten zu behandelnde Vergleichsebene der späteren
Romanentwürfe an, die Konzeptualisierung von ‹Mythos› und ‹Mystik›, für die ebenfalls jeweils an-
thropologische Legitimation gesucht wird. Vgl. Mark-Georg Dehrmann: «Hört ihr den Regen?»: Her-

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

Dieser beiderseitige Rückgriff auf das anthropologisch «Primitive» als Beglaubi-
gung hat mehrere Funktionen: Zum einen fundieren die Autoren damit den Anspruch,
eine Literaturtheorie zu entwerfen, die für einen sowohl temporal als auch lateral mög-
lichst unbegrenzten Bereich gültig ist. Die Gesetzmäßigkeiten, die sie formulieren,
sollen keinesfalls ‹nur Literatur› betreffen, sondern sie sollen sich schon in prähisto-
rischen Zeiten und auch in der Ökonomie oder Politik belegen lassen. Zum anderen
deutet der Rückgriff auf «die Primitiven» das – hier mit wissenschaftlicher Geste un-
terfütterte – triadische Geschichtsmodell der «Kulturkrise» an. Die Kulturgeschichte
erscheint dann als Geschichte des Verlusts urtümlicher Simplizität der «Primitiven»,
die in einer utopischen Zukunft erst wiedererlangt werdenmuss.

Drittens beinhaltet die strukturelle Gleichartigkeit der sozialen Systeme eine ge-
meinsame normative Komponente von Brochs undMusils Poetologie. Sie betreiben ei-
nenpoetologischenAbgrenzungskampfgegen jede IndienstnahmedesSchriftstellers.46

Nurdann,wenn literarischeTechniken auchwirklich imDienst des «geistigenSystems»
bzw. «Wertsystems» der Literatur eingesetzt werden, kommt am Ende, so Musils und
Brochs Ansatz, Kunst heraus. Der literarische Text wird hingegen heteronom korrum-
piert, wenn die in ihm vollzogene Sinnstiftung stattdessen z.B. den Regeln der Ökono-
mie oder Politik unterworfen wird –was jederzeit möglich ist, da die Systeme struktu-
rell gleich funktionieren. Und genau das geschieht laut Musil und Broch bei ihren lite-
rarischen Zeitgenossen. Brochs Abgrenzung vom «Kitsch» undMusils Abgrenzung von
literarischen IdeologenundOkkultisten haben in dieserKritik eine gemeinsameEbene,
die abschließend zu zeigen ist.

Systemtheoretische Poetologien der Kunstautonomie

Der ‹Kitsch›, bzw. das mit ihm für das Teilsystem Kunst synonyme ‹Böse›, ist in Brochs
Terminologie der heteronome Eingriff in die Autonomie des Systems Kunst:

Und gleichgültig, ob nun diese Freiheitsbeeinträchtigung im Befehl an die Kunst, patrio-
tisch zu arbeiten, oder im Befehl an den Militarismus, militärische Operationen nach hö-
fischen Gesichtspunkten einzurichten oder aber, ob sie im Befehl an die individualisti-
sche Wirtschaft, sozialistische Gesichtspunkte walten zu lassen, sich darstelle, immer ist
es eine Durchbrechung der Autonomie, die vom Wertsystem als «böse» empfunden wird.
(KW 9/2, 141)

Diese Systemstelle des Begriffs ‹Kitsch› ist vomkitschigen Artefakt,wie es der allgemei-
ne Sprachgebrauch kennt, vollkommen abstrahiert. Dieser ‹Kitsch› ist, wie Broch sagt,
«lediglich strukturell bedingt».Das erklärt sich daher, dass Broch die Konstitution eines
«Wertsystems» als teleologischen Prozess versteht. Das System ist der Rahmen, in dem
nach der Verabsolutierung eines «Wertziels» gestrebt wird; d.h. jedem «Wertsystem»

mann Brochs «Verzauberung» und ihre zeitgenössische Anthropologie. In: Jahrbuch der Deutschen Schil-
lergesellschaft 58 (2014), 303–330, hier 320.

46 Bourdieu hat die Abgrenzungskämpfe der ‹Literaten›, die sich hier zeigen, systematisch in seine Theo-
rie aufgenommen, vgl. Bourdieu, Die Regeln der Kunst, 36–45.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 45

korrespondiert nach Broch genau ein «Wertziel». Im Versuch, das «Wertziel» zu ver-
wirklichen, produziert das System Formen, also Texte, Institutionen, Überzeugungen
etc. Es steht dabei nach BrochsDiagnose in Konkurrenz zu anderen Systemen–zumin-
dest in der Gegenwart von 1933: Die Systeme streben alle nach «Alleingeltung und Ab-
solutheit», da seit der Reformation kein ordnendes «Gesamtwertsystem» existiere (KW
9/2, 130).Der ‹Kitsch› ist nun die Bezeichnung für eine Abweichung vomTelos. Bezogen
auf das System der Kunst heißt das: Alle künstlerische Produktion, die nicht dem auto-
nomen «Wertziel» der Kunst folgt, ist ‹Kitsch›. In der Folge verliert sie «die besondere
Erkenntnis- und Syntheseleistung des gesellschaftlichen Teilsystems Kunst»47. ‹Kitsch›
trägt nicht zur (‹ethischen›) Sinnstiftung des Systems Kunst bei, da er seine ‹Syntax›
nicht amSystemKunst ausrichtet, sondernan«überkommenenKunstformen» (KW9/2,
106). Er arrangiert nur deren schon etablierte (‹ästhetische›) Formen:

Das Wesen des Kitsches ist die Verwechslung der ethischen mit der ästhetischen Kate-
gorie, er will nicht «gut», sondern «schön» arbeiten, es kommt ihm auf den schönen Ef-
fekt an. […E]r wird seine Realitätsvokabeln nicht unmittelbar der Welt entnehmen, son-
dern er wird vorverwendete Vokabeln verwenden, die in seinen Händen zum Klischee er-
starren, auch hierin die nolitio, die Abkehr vom guten Willen, die Abkehr vom göttlichen
Welt-Schaffen des Wertes bekundend. (KW 9/2, 150)

WieMusil verfolgt auch Broch damit ein starkes normatives Programm.Beide konstru-
ieren ihren theoretischen Literaturbegriff so, dass Textarten, die ihrer normativen Ab-
wertung verfallen, aus diesem Literaturbegriff ausgeschieden werden.Hier gibt es kei-
ne gute und schlechte Literatur, sondern stattdessenwahre Literatur und vermeintliche
Literatur.

In der Art undWeise,wie sie diese normative Literaturtheorie aufbauen,wird sicht-
bar, dass sich die «strukturelle Parallelität» (Walter Fanta)48 ihrer fiktionalen Texte auch
auf das Gebiet der Poetologie erstreckt. Bei beiden produziert das System Literatur
«Sinn» (Musil) bzw. «Form» (Broch) aus dem an sich kontingenten «Faktum» (Musil)
bzw. «Amorphen» (Broch). Um die Funktionsweise dieses Vorgangs in den kleinsten
Einheiten zu plausibilisieren, entfaltet Musil das Vokabular der Gestalttheorie, Broch
entwirft sein Konzept der «Realitätsvokabel». Auf dieser Ebene siedeln sie die viel-
beschworene Integration von Rationalem und Irrationalem an, die nötig ist, damit
Literatur eine Existenzberechtigung und einenMehrwert gegenüberWissenschaft und
Philosophie behaupten kann.

Mit ihrer komplizierten literaturtheoretischen Begriffsbildung in den Aufsätzen
dieser ‹Plagiatsaffäre› grenzen sich beide von denjenigen Diskursteilnehmern ab, die
der Literatur eine rein affektive Funktion zuschreiben oder sie für sonstige partikulare
Zwecke rekrutieren wollen. Seien das nun die ‹Dichter›-Kulte oder die wissenschaft-
lichen ‹Wiener Kreise›.49 Vor dem Hintergrund einer wahrgenommenen Kulturkrise

47 Nübel, Essayismus als Selbstreflexion der Moderne, 438.
48 Fanta, Krieg & Sex, 219.
49 Beider Poetologien sind als Antworten auf den Wiener Kreis gelesen worden, vgl. z.B. Ritzer, Her-

mann Broch und die Kulturkrise; Friedrich Stadler: Wissenschaftliche Weltauffassung und Kunst. Zur

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Der Weltanschauungsroman 2. Ordnung

und negativ erfahrener sozialer Partikularisierung konzipieren beide Autoren ihre
Vorstellungen vom Literatursystem so, dass sich für sie als Autoren die Pflicht ergibt,
das Literatursystem gegen heteronome Übergriffe zu verteidigen.50 Da die Literatur
mit anderen, analog gedachten Systemen der Zwischenkriegsgesellschaft koexistiert,
kommt es zu Konkurrenzphänomenen – dies korrespondiert einer Sicht auf die eige-
ne Epoche, die Diskurs und Pluralisierung vor allem als Chaos und Kampf versteht.
Für beide Autoren liegt daher auch das Beispiel weltanschaulich gebundener Literatur
nahe, um zu belegen, wie die Zeitgenossinnen und Zeitgenossen im publizistischen
Meinungskampf am Erkenntnispotential von Literatur gewissermaßen vorbeidichten,
keinen Sinn erzeugen und nicht am ‹wahren› – das heißt: dem hier poetologisch ent-
worfenen – Literatursystem partizipieren, sondern,mit ganz anderen politischen oder
gesellschaftlichen Zielen, lediglich die Aufmerksamkeitsökonomie des Literaturmarkts
ausnutzen. Was es stattdessen braucht, um im ‹wahren› System der Literatur Sinn zu
stiften, dessen Telos in beiden Konzeptionen ja unausgesprochen bleibt, ist die Einsicht
in die ebenso unausgesprochenenRegeln des Systems Literatur. Ein inwissenschaftlich
strenger Terminologie abstrahierender Überblick über die komplexen Gegenstände,
Probleme und Aufgaben der Literatur im gesellschaftlichen Kontext ist dafür nötig; er
schafft die theoretisch erhöhte Position, auf die beide Autoren mit der Vorlage ihrer
literaturtheoretischen Aufsätze Anspruch erheben. Das Luhmannsche Diktum «Abs-
traktion ist […] eine erkenntnistheoretischeNotwendigkeit»51 gilt fürMusils undBrochs
Poetologien, weil ihre – avant la lettre systemtheoretische – Poetologie wesentlich Kul-
turkritik mit wissenschaftlichem Anspruch ist. Darin weisen sie sich als zeitgemäße
poetae docti aus. Solche Poetologien, die als Reaktion auf und in strukturellemAbgleich
mit der Diagnose sozialer Partikularisierung entwickelt werden, sind prädestiniert
dafür, fiktionale Texte zu begleiten, die sich mit gerade diesen Partikularisierungsphä-
nomenen literarisch auseinandersetzen. Ein Reservoir solcher Partikularisierungsphä-
nomene, das sich als hochgradig anschlussfähig für Brochs und Musils Poetologien
erweist, bietet ihnen der Weltanschauungsdiskurs, wie in den folgenden Kapiteln zu
entfalten sein wird.

Gewiss ist, wie Corino betont, das Vorgehen Musils bei seiner poetologischen Be-
griffsbildung explizit induktiv, und gewiss betreibt Broch demgegenüber einen unge-
heuren Aufwand, um ein Begriffsgebäude deduktiver Schule zu errichten. Und wäh-
rend der eine utopische Hoffnungen auf den Intellekt richtet (Musil), stellt der ande-
re ganz im Gegenteil die Eschatologie einer neuen Religiosität in Aussicht (Broch). Die

werttheoretischen Dimension im Wiener Kreis. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 4 (1995), 635–651;
Wendelin Schmidt-Dengler: Das geniale Rennpferd – Robert Musil und der Wiener Kreis. Zu einer selt-
samen Form von Wahlverwandtschaft. In: Studi Germanici 42/3 (2004), 475–484; Karl Wagner: Ideale
Gegnerschaft. Musil, Handke und das Wissen (in) der Literatur. In: Medien, Technik, Wissenschaft. Wis-
sensübertragung bei Robert Musil und in seiner Zeit. Hrsg. von Ulrich Johannes Beil, Michael Gamper und
Karl Wagner. Zürich: Chronos, 2011, 345–358.

50 Vgl. u.a. Friedrich Vollhardt: Hermann Brochs Literaturtheorie. In: Hermann Broch. Hrsg. von Paul Mi-
chael Lützeler. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986, 272–288, hier 277f.

51 Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1987, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Zur Dichterkonkurrenz: Die «Absichten» und das «Technische» 47

strukturell analoge Ausrichtung beider Poetologien auf die Partikularisierung sozialer
Systeme und die daraus resultierende enge Nachbarschaft der normativen Positionen
kanndas aber nicht überdecken.WieNübel festhält, ist derBlick abzuwenden «vomver-
meintlichen Plagiatsvorwurf, also weg vom Aspekt der individuellen Textpiraterie, hin
zuder Frage nach einemdenbeidenAutoren gemeinsamen essayistischenVertextungs-
zusammenhang»52. Und was hier als Poetologie ‹vertextet› wird, ist in beiden Fällen so-
ziale Partikularisierung. Wesentliche Bauteile der theoretischen Konstrukte, so unter-
schiedlich diese aussehen, erfüllen die gleiche Funktion für das Gesamtkonstrukt einer
poetologischen Theorie vom System Literatur. Auch die Positionierungen, die sich für
die Autoren daraus imProblemfeld vonWeltanschauungskämpfen der Zwischenkriegs-
zeit und poeta-doctus-Ansprüchen ergeben, liegen nah beieinander. Es mag somit et-
was weniger verwundern, dassMusil ausgerechnet vor demHintergrund dieser beiden
Aufsätze seine Geltung bedroht sah. Wo maximale Abstraktion angestrebt wird, zählt
die an einzelnenFormulierungen («Kitsch») nachvollziehbare «Textpiraterie»wenig,der
Bau und die diagnostische Stoßrichtung des theoretischen Konstrukts jedoch sehr viel.
Und tatsächlichpoetologisiertenbeideAutoren janicht zufällig auf abstraktesterEbene,
sondern sahen im Erreichen dieser abstrakten Ebene, ihrer «theoretische[n] Avanciert-
heit»53, die entscheidendeEigenleistung ihrerModelle.Mit einemumfassenden theore-
tischen Verständnis von Literatur wollten sie der Literatur über ihre Problemfälle, näm-
lichDämonenseher undKitschproduzenten, die in einer partikularisiertenGesellschaft
alsModen aufblühten, hinweghelfen.Darin sah sichMusil von einemKonkurrenten be-
droht und schlugwohl darumbrieflich um sich.Das «Technische», also dieMachart der
jeweiligen fiktionalen Texte und die daraus entstehenden Probleme, darf nicht als die
eigentliche Kategorie dieser Dichterkonkurrenz missverstanden werden, sondern muss
als eine weitere Kategorie der Auseinandersetzung gelten.

52 Nübel, Essayismus als Selbstreflexion der Moderne, 446.
53 Wolf, Kakanien, 1127.

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839449967-002 - am 14.02.2026, 07:44:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839449967-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

