Rousseaus philosophischer Anarchismus. Der demokratische
Gesellschaftsvertrag und das Problem der politischen Verpflichtung'

Robin Celikates

Rousseau’s Philosophical Anarchism: The Democratic Social Contract and the Problem of
Political Obligation

Abstract: In this article I firstly sketch the current discussion of the problem of political
obligation and the position of philosophical anarchism. In the second step, Rousseau’s
answer to this problem is interpreted as a variant of aposteriori philosophical anarchism.
Thirdly, I show under which conditions, according to Rousseau, the political obligations of
citizens cease to exist or become qualified, and finally I raise the question whether a spe-
cifically Rousseauian perspective on civil disobedience can be developed against this back-
ground.

Keywords: Rousseau, Political Obligation, Anarchism, Contract Theory, Democracy

Schlagworter: Rousseau, politische Verpflichtung, Anarchismus, Vertragstheorie, Demo-
kratie

1. Einleitung

Fiir die einen ist er ,,one of the most sinister and most formidable enemies of
liberty in the whole history of modern thought* (Berlin 2002, S. 49), fiir die an-
deren Verfechter demokratischer Freiheit, ,,the theorist par excellence of partici-
pation® (Pateman 1970, S. 22). Wie diese wohlvertraute Bandbreite der Interpre-
tationen bezeugt, ist die Frage, wie Rousseaus Politische Theorie sich — tiber die
ideengeschichtliche Einordnung hinaus — auf die gegenwartigen Herausforderun-
gen der Demokratietheorie beziehen ldsst, notorisch schwierig zu beantworten.
Zuletzt wurden jedoch nicht nur theoretische, sondern auch direkter praktische
Aktualisierungsversuche unternommen. So hat Benjamin Barber (2012) jiingst auf
der Aktualitit von Rousseaus Analyse und Kritik der wechselseitigen Verstirkung
okonomischer und politischer Ungleichheiten sowie des hinter der Fassade repra-
sentativer Parteiendemokratien stattfindenden Abbaus demokratischer Selbstbe-
stimmung insistiert und Rousseau in die Reihen von Occupy Wall Street aufzu-
nehmen versucht.

Die folgenden Uberlegungen zur demokratietheoretischen Aktualitit Rousse-
aus setzen sehr viel abstrakter ein, nimlich mit einer Exposition des Problems der

1 Fir hilfreiche Kommentare danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Konferenz ,,Am-
bivalenzen demokratischer Freiheit® in Frankfurt a. M. (Juni 2012), der ,,2a Semana de filosofia
practica® in Ujué (August 2012) und des Workshops ,, Walking With Rousseau® in Genf (Septem-
ber 2012), zwei anonymen Gutachtern der PVS sowie Michael Bloch, Felix Koch, Fred Neuhouser
und Michaela Rehm.

668 PVS, 53. Jg., 4/2012, S. 668-689

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

politischen Verpflichtung — also der Frage, ob es eine Pflicht gibt, den Gesetzen zu
gehorchen, weil es die Gesetze sind —, wie es in der gegenwirtigen Politischen Phi-
losophie diskutiert wird. In einem zweiten Schritt werde ich Rousseaus Antwort
auf dieses Problem skizzieren, das meines Erachtens im Zentrum seiner Politi-
schen Theorie steht, und diskutieren, wie diese sich in die gegenwirtigen Debatten
einordnen lafst. Drittens werde ich fragen, unter welchen Bedingungen die politi-
sche Verpflichtung der Biirger Rousseau zufolge erlischt oder zumindest nur noch
eingeschrankt gilt. AbschliefSend werde ich viertens doch wieder auf Barbers Ak-
tualisierungsversuch zuriickkommen, allerdings in etwas anderer Absicht, indem
ich die Frage aufwerfe, ob es eine spezifisch rousseauistische Perspektive auf zivi-
len Ungehorsam gibt — eine Form politischen Handelns, die sich in der Praxis
wieder einiger Beliebtheit erfreut, deren demokratietheorischer Status allerdings
weiterhin umstritten ist.

2. Das Problem der politischen Verpflichtung

Warum halten wir uns an die Gesetze? In den meisten Fallen werden wir eine Rei-
he unterschiedlicher Motive haben, von Angst vor Bestrafung tber blofle Ge-
wohnheit zu moralischer Uberzeugung und Loyalitit gegeniiber der Rechtsord-
nung. Rousseau hat an dieser empirischen Frage ein sehr viel grofSeres — sowohl
kritisches als auch konstruktives — Interesse als die gegenwirtige Politische Philo-
sophie, die sich von der Perspektive der Politischen Soziologie weitgehend ent-
koppelt hat, zu deren ersten Vertretern Rousseau gezihlt werden kann.2

Ihre eigentlich philosophische Sprengkraft entfaltet die Frage nach dem Geset-
zesgehorsam aber erst, wenn sie nicht als empirische, sondern als normative Frage
formuliert wird: Warum sollten wir uns an die Gesetze halten? Und diese Frage
steht eindeutig im Zentrum von Rousseaus Gesellschaftsvertrag, der aus diesem
Grund den Untertitel ,,Prinzipien des Staatsrechts* (principes du droit politique)
trigt.’

Das Problem, das durch diese Frage aufgeworfen wird und das die Politische
Philosophie seit ihren Anfangen bei Platon umtreibt, wird heute meist als das Pro-
blem der politischen Verpflichtung (political obligation) bzw. der politischen Auto-
ritat bezeichnet (vgl. Rinderle 2005; Celikates 2011). Dabei geht es nicht um die
de facto-Macht, jemanden zum Rechtsgehorsam zwingen zu kénnen, sondern um
die de jure-Autoritat, die mit dem Recht verbunden ist, bindendes Recht setzen,
anwenden und durchsetzen zu diirfen (also, im weiteren Sinn, zu regieren — aus
diesem Grund wird auch von einem ,,right to rule“ gesprochen). Diese Autoritit

2 Dies zeigen vor allem die institutionentheoretischen Teile des Gesellschaftsvertrags in den Biichern
I und IV, vor allem aber Rousseaus Schriften zu Korsika und Polen (Rousseau 1964, S. 901 ff.,
953 ff.; im Folgenden wird auf diese Ausgabe der (Euvres completes verwiesen als OC III + Seiten-
zahl); vgl. dazu insgesamt die nicht mehr viel gelesenen, aber sehr lesenswerten Kommentare zum
Gesellschaftsvertrag von Emile Durkheim (2008) und Maurice Halbwachs (1943).

3 So betont Rousseau neben der Wichtigkeit empirischer, stets kontextabhingiger Realisierungsbe-
dingungen immer auch die normative — de jure — Perspektive und fragt nach den ,,Grundsitzen,
die fiir alle gelten“ (Rousseau 2013, 11.11, S. 67 [OC IIL, S. 393]); vgl. auch Rousseau 2013, IV.8,
S.163 (OCIIL S. 467): ,,Aber lassen wir diese politischen Betrachtungen beiseite, kehren wir zum
Recht zuriick und legen wir in dieser wichtigen Angelegenheit die Prinzipien fest.“

669

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

geht, zumindest einer weit verbreiteten Annahme zufolge, wesentlich mit einem
Recht auf Gehorsam einher sowie mit der entsprechenden Pflicht der Adressaten
zum Rechtsgehorsam, also dazu, sich an die Gesetze zu halten, weil es die Gesetze
sind. Bei dieser Pflicht handelt es sich freilich nicht um eine rechtliche Pflicht (denn
es versteht sich von selbst bzw. ist tautologisch, dafs es eine rechtliche Pflicht gibt,
sich an die Gesetze zu halten), sondern um eine moralische Pflicht.

Die entscheidende Frage ist dann, ob es eine derartige Pflicht gibt. Auf Gefihle
des Verpflichtetseins und andere de facto-Einstellungen zu verweisen, stellt keine
ausreichende Antwort dar, denn es ldsst sich immer fragen, ob diese Gefiihle und
Einstellungen angemessen sind, und dabei muss man, wie gerade Rousseau betont
(etwa in der Analyse des betriigerischen Gesellschaftsvertrags im Zweiten Dis-
kurs), stets die Moglichkeit von Formen falschen Bewusstseins, also eines syste-
matisch verzerrten Legitimititsglaubens, in Rechnung stellen. Nimmt man die
Frage als normative Frage ernst, so lassen sich, grob vereinfachend, drei mogliche
Antworten identifizieren, die sich in der Geschichte der Politischen Philosophie
unterschiedlich grofler Beliebtheit erfreut haben: (1) Ja, es gibt eine solche Pflicht
und sie ist unbedingt bzw. absolut (so etwa derart unterschiedliche Autoren wie
Platon, Hobbes und Kant, manchen zufolge auch Rousseau, bei dem man be-
kanntlich vergeblich nach einem Widerstandsrecht sucht). (2) Ja, es gibt eine sol-
che Pflicht, aber sie ist durch die Genese und den Inhalt des Rechts bedingt — un-
terliegt also prozeduralen und substantiellen Einschrankungen — und gilt daher
prima facie bzw. pro tanto, auch wenn sie im Normalfall vorrangig ist (so etwa
Locke und zahlreiche Vertreter der Tradition des Naturrechts, manchen zufolge
auch Rousseau). (3) Nein, es gibt keine derartige Pflicht, zumindest nicht im Nor-
malfall (so die Vertreter des politischen und philosophischen Anarchismus — und,
so mochte ich zeigen, zumindest in manchen Hinsichten auch Rousseau).

Viele der gangigen Argumente fiir die erste Position finden sich bereits in Pla-
tons Dialog Kriton. Der auf die Vollstreckung des Todesurteils wartende Sokrates
lehnt es dort ab, aus dem Gefangnis zu fliehen, und erlautert, warum er auch an-
gesichts offensichtlicher Ungerechtigkeit zum Rechtsgehorsam verpflichtet ist. Als
Grund dieser Verpflichtung gibt er an, wozu die Gerechtigkeit ihn verpflichte (auf
keinen Fall Unrecht zu tun), wer er sei (ein Biirger Athens, der, wie ein Sohn im
Verhiltnis zu seinem Vater, aufgrund seiner Identitat und Rolle zum Gehorsam
verpflichtet ist), was er erbalten habe (die vielfiltigen Vorteile des Lebens in der
Polis, die ihn aus Dankbarkeit und Fairness zu Gehorsam verpflichten) und was
er getan habe (namlich am politischen Leben teilgenommen und damit seine Zu-
stimmung zum Ausdruck gebracht sowie auf Auswanderung verzichtet) (vgl.
Preuss 1984, 36-47). In der gegenwirtigen Diskussion lassen sich daran anschlie-
BBend, wieder grob vereinfachend, folgende drei Familien von Ansitzen zur Be-
grindung von politischer Verpflichtung (neben pluralistischen Kombinationsver-
suchen) unterscheiden, wobei die entsprechenden Pflichten heute meist nicht mehr
als absolut, sondern als bedingt verstanden werden:

(1) Naturrechtlichen Ansitzen zufolge ergibt sich die Gehorsamspflicht aus na-
turlichen Pflichten etwa zur Forderung oder Ermoglichung von Gerechtigkeit oder
zur Sicherung gleicher Freiheit (so etwa Kant, in manchen Lesarten aber auch
Rousseau; vgl. Stilz 2009). Wie vor allem Simmons (2008) argumentiert, sind diese

670 PVS, 53. Jg., 4/2012

1P 216.73.216.80, am 23.01.2026, 13:4215. ©
1r oder

rin



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

Ansitze, denen zufolge politische Verpflichtungen allgemeine, nicht freiwillig tiber-
nommene Verpflichtungen sind, mit dem sogenannten Problem der Partikularitit
konfrontiert. Die zugrundeliegende Pflicht ist namlich allgemeiner Natur und be-
zieht sich beispielsweise auf die Férderung von Gerechtigkeit (bzw. gerechter Insti-
tutionen) an sich. Es bleibt daher unklar, wie wir als Biirgerinnen und Biirger be-
stimmter Staaten auf dieser Basis zum Gesetzesgehorsam verpflichtet sein konnen:
Warum missen wir die gerechten Institutionen unseres eigenen Staates und kon-
nen nicht die eines anderen, vielleicht sogar gerechteren Staates unterstiitzen oder
auf die Einrichtung einer globalen gerechten Ordnung hinarbeiten?

(2) Assoziativen Ansitzen zufolge ergibt sich die Gehorsamspflicht aus sozialen
Rollen und Identititen (so etwa Vertreter des Kommunitarismus, aber auch Ro-
nald Dworkin sowie in manchen Lesarten Rousseau; vgl. etwa Horton 2010). Bei
politischen Verpflichtungen handelt es sich dieser Position zufolge um besondere,
nicht freiwillig ibernommene Verpflichtungen, die in den spezifischen Beziehun-
gen der Biirgerinnen und Biirger zueinander begriindet sind und daher nicht mit
dem Partikularitatsproblem konfrontiert zu sein scheinen. Um die unplausible
Annahme zu vermeiden, dass jede Person, die sich in der Rechtsposition einer
Biirgerin befindet, ipso facto einer Gehorsamspflicht unterliegt, wird diese Pflicht
meist auf legitime Staaten eingeschrankt und in legitimen Beziehungen wechselsei-
tiger Erwartungen und Festlegungen begriindet. Aus normativer Perspektive stellt
sich dann jedoch die Frage, inwiefern faktische Rollen, Identitaten oder Beziehun-
gen tatsachlich auf eigenstandige Weise Verpflichtungen der benotigten Starke ge-
nerieren konnen und ob die Existenz derartiger Verpflichtungen gegebenenfalls
nicht auf andere, von den infragestehenden Rollen, Identititen oder Beziehungen
unabhingige normative Erwagungen (etwa in Form von Legitimitatskriterien) zu-
ruckzufiihren ist. Dies konnen wir als das Problem der unabhiangigen normativen
Relevanz bezeichnen.

(3) Transaktionsbasierten Ansitzen zufolge ergibt sich die Gehorsamspflicht
aus empfangenen Vorteilen oder aus expliziter oder impliziter Zustimmung. Zu
dieser Theoriefamilie gehoren demnach zwei Arten von Positionen: (a) solche,
denen zufolge politische Verpflichtungen besondere, nicht freiwillig iibernommene
Verpflichtungen darstellen, die sich aus normativ signifikanten Transaktionen und
den daraus empfangenen Vorteilen ergeben und entweder als Pflichten der Fair-
ness oder der Dankbarkeit zu verstehen sind; (b) solche, denen zufolge politische
Verpflichtungen besondere, freiwillig ibernommene Verpflichtungen darstellen,
die auf Handlungen unsererseits — namlich einen freiwilligen Akt der Verpflich-
tung — zurlickzufithren sind. Die erste Variante ist vor allem mit dem Problem der
Freiwilligkeit konfrontiert, da unklar bleibt, zu welcher Gegenleistung wir aus
welchen Grinden verpflichtet sind, wenn wir die fraglichen Vorteile gar nicht frei-
willig empfangen haben bzw., wie im Fall vieler 6ffentlicher Giiter, gar nicht in
der Lage sind, sie abzulehnen. Auf den Einwand gegen die zweite Variante, dass
eine tatsdchliche explizite Zustimmung nur unter seltenen Ausnahmebedingungen
angenommen werden kann, wird von denen, die die Existenz politischer Ver-
pflichtung verteidigen mochten, unter anderem mit einer ErmafSigung des Zustim-
mungskriteriums reagiert, indem dieses im Sinne impliziter, dispositionaler oder
hypothetischer Zustimmung reformuliert wird. Diese Aufweichung des Zustim-

671

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

mungskriterium scheint jedoch die normative Uberzeugungskraft und/oder Eigen-
standigkeit dieser Variante des transaktionsbasierten Modells zu unterminieren,
so dass letztlich, folgt man Simmons (2008), doch nur das Kriterium der tatsach-
lichen Zustimmung (ob nun explizit oder implizit) als plausibler Kandidat tibrig-
bleibt — allerdings ist dieses Kriterium, wie gesehen, dufSerst anspruchsvoll und in
den Augen vieler Theoretiker unrealistisch, da die Burgerinnen und Buirger real
existierender Demokratien von wenigen Ausnahmen abgesehen nicht in dem ge-
forderten Sinn ihre Zustimmung erteilt haben oder auch nur erteilen kénnten
(Problem der overdemandingness). Handelt es sich jedoch tatsachlich um das ein-
zig stichhaltige Kriterium, so scheint daraus zu folgen, dass nur sehr wenige Biir-
gerinnen und Biirger einer genuinen Verpflichtung unterliegen und dass nur sehr
wenige Staaten die Autoritat besitzen, die sie fur sich in Anspruch nehmen. Genau
diese Schlussfolgerung wird von Vertretern des Anarchismus aus der skizzierten
Diskussion gezogen (Simmons 2001).

Hinter dem Label ,,Anarchismus® verbergen sich jedoch unterschiedliche, und
vor allem: unterschiedlich starke Positionen. Zunichst muss man den apriori-
schen vom aposteriorischen Anarchismus unterscheiden (vgl. etwa Rinderle 20085,
S. 22-23). Wahrend fir ersteren aus prinzipiellen bzw. begrifflichen Griinden aus-
geschlossen ist, dass es so etwas wie legitime Herrschaft bzw. eine koharente Be-
griundung staatlicher Autoritit geben kann (so etwa Wolff 1998), beschrankt sich
letzterer auf die Behauptung, alle existierenden und zumindest die meisten histo-
risch bekannten Formen staatlicher Herrschaft seien illegitim und ihre Autoritits-
anspriiche daher nicht iiberzeugend begriindbar. Der aposteriorische Anarchismus
wird etwa von Simmons (2001) vertreten, dem zufolge die tatsidchliche Zustim-
mung der Herrschaftsunterworfenen den Staat tatsdchlich legitimieren wiirde,
bisher in der Praxis aber nicht als eingelost und unter den existierenden Bedin-
gungen noch nicht einmal als einlésbar unterstellt werden kann. Demnach ist es
zwar nicht unmoglich, unter den gegebenen Bedingungen jedoch dufSert unwahr-
scheinlich, dass ein Staat die genannten Legitimititsanforderungen erfullt und
dass seine Subjekte daher die entsprechenden politischen Verpflichtungen haben.
Diese schwichere und tiberzeugendere Variante des Anarchismus geht davon aus,
dass aus der Tatsache, dass kein gegenwartiger Staat diese Bedingungen erfiillt,
nicht folgt, dass kein Staat diese Bedingungen erfillen kann. Aus diesem Grund
handelt es sich um einen aposteriorischen oder, wie man auch sagen konnte, einen
sekundiren Anarchismus: Die anarchistische Konsequenz wird nicht vorausge-
setzt, sondern folgt aus der Anwendung eines nicht selbst anarchistischen Legiti-
mitatskriteriums, das sich aus dem zweiten der oben diskutierten transaktionsba-
sierten Ansitze ergibt (sich im Prinzip aber natiirlich auch aus der Anwendung
der anderen Kriterien ergeben kann).*

4 Entsprechend konnte man mit Blick auf meine erste Unterscheidung auch sagen, dass die Autoren,
die von einer bedingten Gehorsamspflicht ausgehen, letztlich dieselbe Position wie die philosophi-
schen Anarchisten vertreten — das wiirde jedoch eine wichtige Differenz verdecken: Wahrend die
Vertreter der oben (S. 670) unter (2) genannten Position fiir den Normalfall eine Gehorsamspflicht
annehmen, die im Ausnahmefall aufler kraft gesetzt werden kann, sehen es die Vertreter des philo-
sophischen Anarchismus (3) gerade als den Normalfall an, dass eine solche Pflicht nicht vorliegt,
die in Ausnahmefillen aber durchaus vorliegen konnte.

672 PVS, 53. Jg., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

Ebenso wichtig wie die Unterscheidung zwischen apriorischem und aposterio-
rischem Anarchismus ist die zwischen politischem und philosophischem Anarchis-
mus. Der philosophische Anarchismus ist insofern negativ, als es ihm zufolge kei-
nen moralischen Grund gibt, der als solcher zum Gehorsam gegeniiber dem Staat
verpflichtet. Es gibt also keine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam bzw. keine
genuine politische Verpflichtung. Anders als die Vertreter des politischen Anar-
chismus annehmen, folgt hieraus dem philosophischen Anarchismus zufolge aber
umgekehrt keineswegs schon die moralische Pflicht, sich gegen den Staat zu wen-
den, vielleicht nicht einmal das Recht dazu. Ob es ein Recht oder gar eine Pflicht
gibt, sich den Gesetzen zu widersetzen, muss aus dieser Sicht erst in einem weite-
ren Argumentationsschritt geklart werden. Dass ein Gesetz ein Gesetz ist, ist zwar
an sich kein Grund, sich an es zu halten, aber in den meisten Fallen wird es dieser
Position zufolge andere, etwa prudentielle oder moralische Griinde geben, sich an
bestimmte Gesetze wie zum Beispiel die Strafenverkehrsordnung oder das Straf-
gesetzbuch zu halten. Anarchistisch ist diese Position also primar im philoso-
phisch grundlegenden Sinn, dass sie die Unterstellung politischer Verpflichtung
zurtickweist — die praktisch-politischen Implikationen dieser Zurtickweisung ste-
hen auf einem anderen Blatt.

Folgt man Simmons, so spricht aufgrund der Schwierigkeiten, in die die oben
skizzierten Positionen geraten, einiges fuir die Kombination der Zustimmungsthe-
orie politischer Verpflichtung mit dem aposteriorischen philosophischen Anar-
chismus, der aus einer strikten Anwendung des entsprechenden Legitimitatskrite-
riums zu folgen scheint. Und eben diese Kombination, so meine im Folgenden zu
erliuternde These, findet sich auch in Rousseaus Politischer Theorie: Rousseau ist
ein aposteriorischer bzw. sekunddrer Anarchist, da die anspruchsvollen Kriterien
fiir legitime politische Autoritit, die er im Gesellschaftsvertrag formuliert, seines
Erachtens in den existierenden politischen Gemeinwesen nicht erfillt werden, so
dass keine genuine politische Verpflichtung vorliegt; und er ist ein philosophischer
Anarchist, da er daraus nicht den Imperativ ableitet, sich nun auch praktisch-po-
litisch am Umsturz der etablierten illegitimen Ordnung zu beteiligen. Im Unter-
schied zum Anarchismus finden sich bei ihm dartiber hinaus jedoch wichtige Hin-
weise darauf, welche demokratietheoretischen Implikationen die Konstitution
eines legitimen Gemeinwesens fiir dessen Struktur hat.

3. Rousseau iiber die Begriindung politischer Verpflichtung

Die Frage nach dem Verhiltnis von Rousseaus Theorie der politischen Verpflich-
tung zu den eben skizzierten gegenwirtigen Debatten ist bisher kaum thematisiert
worden.® Bevor ich zu der auf den ersten Blick iiberraschenden These komme,
dass Rousseau eine Variante des sekundiren philosophischen Anarchismus ver-

5 Vgl. jedoch Wolff (1998, S. 48 ff.), der Rousseaus allgemeinen Willen dann aber mit dem Willen
der Mehrheit kurzschliefSt, sowie Stilz (2009), die sich neben Kant vor allem auf Rousseau bezieht,
um zu begriinden, warum wir einem demokratischen Staat, der unsere Freiheitsrechte realisiert
und schiitzt, gegentiber zum Gesetzesgehorsam verpflichtet sind, dann aber das unten im vierten
Abschnitt behandelte Problem der Auflésung politischer Verpflichtung und der zu entsprechenden
Urteilen befugten Instanz weitgehend ausblendet.

673

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

tritt, sei daher kurz an die grundlegende Argumentationsstruktur von Rousseaus
Theorie erinnert.

Einen guten Ausgangspunkt stellt Rousseaus eigene Charakterisierung im
sechsten seiner Briefe vom Berge dar:

,»Worin besteht die Einheit des Staates? In der Vereinigung seiner Mitglieder. Und
woraus entsteht die Vereinigung seiner Mitglieder? Aus der Verpflichtung [obligati-
on), welche sie alle miteinander verkniipft. Bis hierher ist alles einig. Allein, welches
ist die Grundlage dieser Verpflichtung? Hier teilen sich nun die Autoren. Nach eini-
gen ist es die Gewalt, nach anderen die viterliche Autoritdt, nach wieder anderen der
Wille Gottes. Jeder sucht seinen Grundsatz zu behaupten und den des anderen anzu-
greifen; ich selbst habe es nicht besser gemacht, und indem ich die verniinftigste
Partei von denen, die Uber diese Sache geschrieben haben, befolgte, habe ich die
Ubereinkunft [convention] der Mitglieder als die Grundlage des politischen Kérpers
angegeben und die Grundsitze, die den meinigen entgegenliefen, widerlegt. [...] Wel-
che sicherere Grundlage kann die Verpflichtung haben als den freien Willen dessen,
der sich verpflichtet [le libre engagement de celui qui s’oblige]? Man kann iiber jeden
anderen Grundsatz streiten, nur nicht iiber diesen® (Rousseau 1978, S. 145-146 [OC
111, S. 806-807] [Ubersetzung modifiziert].

In dieser Zusammenfassung der Grundgedanken des Gesellschaftsvertrags, die
sich allerdings etwas voluntaristischer liest als in der urspriinglichen Formulie-
rung, prasentiert Rousseau seine Theorie explizit als Antwort auf das Problem der
politischen Verpflichtung.® Rousseau verdeutlicht hier, was er im ersten Buch des
Gesellschaftsvertrags zu zeigen versucht hat: Die politische Verpflichtung stellt
eine besondere Art der Verpflichtung dar, die weder durch Bezug auf das Modell
viterlicher oder gottlicher Autoritit, noch auf natiirliche Tatsachen wie de facto-
Macht (ein vermeintliches Recht des Stirkeren) oder intellektuelle Uberlegenheit
(Expertenwissen), noch, wie Rousseau im Genfer Manuskript argumentiert, in
einem vorgangigen natiirlichen Recht begriindet werden kann.” Im Unterschied
zu gingigen moralischen Pflichten handelt es sich bei der politischen Verpflich-
tung nicht um eine natiirliche Pflicht — sie ist vielmehr in der Konvention, der
Ubereinkunft, der Zustimmung verankert, die Rousseau zufolge den politischen
Korper allererst konstituiert. Verpflichtet-sein wird damit — und das ist Rousseaus
revolutiondre Neuerung — zuriickgefuhrt auf einen Akt der Selbstverpflichtung,
die passive Verpflichtung auf die aktive Verpflichtung (vgl. Bernardi 2006, Kap. 1;
Rehm 2012).

Rousseaus Antwort auf das Problem der politischen Verpflichtung kann mithin
als immanent bezeichnet werden: Sie ist allein in der spezifischen Art der Konsti-
tution des politischen Korpers begriindet — im ,, Akt [...], durch den ein Volk zum
Volk wird“ —, dessen spezifischer Charakter sich mit Bezug auf die Unterschei-

6 Bernardi (2006) rekonstruiert diese Argumentationsrichtung systematisch und begriffsgeschicht-
lich; auch Stilz (2009, S. 60) betont, die zentrale Frage Rousseaus sei, ,, What form must political
authority take in order to place citizens under a genuine obligation to obey?.

7 Vgl. Rousseau 2013, S. 174 (OC 111, S. 282): ,,[W]as die Identitit der Natur angeht, so ist ihre
Wirkung in dieser Hinsicht gleich Null, weil sie fiir die Menschen ebenso ein Gegenstand des
Streits wie der Einigkeit ist und unter ihnen ebenso oft zu Konkurrenz und Neid wie zu gutem
Einvernehmen und Einigkeit fithrt.“

674 PVS, 53.Jg., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

dung zwischen einer bloflen ,,Anhdufung [agrégation]|“ und einer ,,Vereinigung
[association]“ erldutern lasst (Rousseau 2013, 1.5, S. 23-24 [OCIIL, S. 359]). Bei
ersterer ,fehlen das offentliche Wohl und der politische Korper®, sie ist nicht sui
generis, sondern einfach die Summe ihrer Teile.® Der Begriff der politischen Ge-
meinschaft selbst ist Rousseau zufolge also die Grundlage, auf der die Konzeption
der politischen Verpflichtung ausgearbeitet wird, die er vertritt. Daraus folgt auch,
dass die Zustimmung zwar eine notwendige Bedingung fur das Vorliegen politi-
scher Verpflichtung ist, an sich aber nicht als hinreichend gelten kann, da zum
Beispiel ein freiwillig geschlossener Vertrag, mit dem man sich in die Sklaverei
verkauft, ebenso ungultig ist wie der Hobbes’sche Vertrag, der Rousseau zufolge
ja nicht nur unklug, also ein schlechter deal ist, sondern eine Art Widerspruch in
sich: ,,SchlieSlich ist eine Vereinbarung nichtig und widersprichlich, die einerseits
unumschrinkte Autoritit und andererseits grenzenlosen Gehorsam fordert.“
(Rousseau 2013,1.4, S. 20 [OC 11, S. 356]) Zu derselben Schlussfolgerung muss
Rousseaus Analyse und Kritik des Betrugsvertrags aus dem Zweiten Diskurs fiih-
ren: Die Armen stimmen dem Vertrag zwar zu, aber der Gehalt des Vertrags steht
seiner Gultigkeit ebenso entgegen wie seine Form und die Bedingungen, unter
denen er abgeschlossen worden ist.”

Was folgt nun Rousseau zufolge aus der so verstandenen Konstitution der po-
litischen Gemeinschaft fiir deren Struktur? Die von ihm beschriebene Konstitu-
tion des politischen Korpers ist zugleich die Einsetzung des Volkes als Souverin in
einer politischen Gemeinschaft der Freien und Gleichen (vgl. Cohen 2010) — ein
Bruch mit dem bis dahin giangigen Verstandnis von Souveranitat als oberster Be-
fehlsgewalt einer (individuellen oder kollektiven) Herrschaftsinstanz tber ihre
Untergebenen. Wie Judith Shklar (1985, S. 168) schreibt, bewirkt diese Demokra-
tisierung des Souverinititsbegriffs dessen radikale Transformation: “The sove-
reign people implies the destruction of sovereignty as a relation between rulers
and ruled.” Die in der so etablierten egalitir-demokratischen Gemeinschaft kon-
stituierte Form der politischen Freiheit als Autonomie hat zwei Dimensionen:
“Being free of constraints imposed by the wills of other individuals and being
subject only to self-given laws are merely two different ways of satisfying the ba-

8  Vgl. hierzu auch Rousseaus Kritik im Genfer Manuskript (Rousseau 2013, S. 176 [OC III, S. 284])
an Diderots Bezug auf die ,,allgemeine Gesellschaft“ der Menschheit, die Rousseau zufolge gerade
keine Entitit sui generis ist: ,, Wenn die allgemeine Gesellschaft irgendwo anders existieren wiirde
als in den Systemen der Philosophen, wire sie, wie ich bereits ausgefiihrt habe, ein moralisches
Wesen mit besonderen Eigenschaften, die sich von den Eigenschaften der partikularen Wesen, die
sie konstituieren, unterscheiden.“

9  Wie die substanziellen Bedingungen genau zu verstehen sind, wo also die Grenzen von Rousseaus
Voluntarismus verlaufen, ist notorisch schwierig zu entscheiden. Allerdings gilt: Allein der Gehal,
also die Ausrichtung am Gemeinwohl, oder die Form der Reziprozitit kann keinerlei Verpflich-
tung generieren, so dass der eigentliche Grund der Verpflichtung doch in der Zustimmung zu
suchen ist. Vgl. etwa Derathé 1995, S. 238-239: ,,Le citoyen a le devoir d’obéir ou de se soumettre
a la volonté générale, non pas parce qu’elle représente ’intéret commun ou un intéret supérieur,
mais parce qu’il s’y est formellement engagé par le pacte social. [...] Lobligation d’obéir a la
volonté générale a donc son fondement dans le pacte social, dans I’engagement ou le consente-
ment de tous.“ In Rousseaus Werk finden sich zudem sowohl Formulierungen, die ein Verstandnis
des Gesellschaftsvertrags im Sinne tatsiachlicher Zustimmung nahelegen, als auch solche, die eher
fiir eine Interpretation als hypothetischer Vertrag sprechen.

675

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

sic condition of freedom, which stipulates that one obey no will other than one’s
own” (Neuhouser 1993, S. 393).

Wie lasst sich Rousseaus Position vor diesem Hintergrund im Feld der im letz-
ten Abschnitt skizzierten gegenwirtigen Diskussion situieren? Ebenso wie die
neueren Konsens- bzw. Zustimmungstheorien der politischen Verpflichtung und
der philosophische Anarchismus a la Simmons scheint Rousseau der Ansicht zu
sein, dass die Zustimmung der Rechtsadressaten eine notwendige (wenn auch,
wie eben gesehen, nicht hinreichende) Bedingung fiir die Existenz politischer Au-
toritat und damit politischer Verpflichtung darstellt. Die Frage ist dann freilich,
wie das Kriterium der Zustimmung von Rousseau genauer verstanden bzw. prak-
tisch operationalisiert wird, wenn es nicht auf den urspriinglichen Gesellschafts-
vertrag beschriankt werden soll.

Dieses Problem lisst sich anhand eines Kommentars von T.H. Green (1986,
S. 63) etwas praziser fassen, der in seinen berithmten Lectures on the Principles of
Political Obligation nach der Zusammenfassung des vertragstheoretischen
Grundgedankens wie folgt fortfahrt: “So far all is consistent. [...] But after the
first generation of those who were parties to the supposed original compact, what
is to settle whether anyone is a party to it or not?” Rousseau scheint auf diese
Frage eine Antwort zu haben (Rousseau 2013,1V.2,S. 127 [OC 111, S. 440]). Zu-
nachst wiederholt er die allgemeine These: ,,[D]ie biirgerliche Vereinigung ist der
freiwilligste Vorgang auf Erden. Da jeder Mensch frei und als Herr seiner selbst
geboren wird, darf ihn niemand, unter welchem Vorwand auch immer, ohne seine
Zustimmung zum Untertan machen.* Dann fugt er hinzu: ,,Wenn der Staat ge-
griindet ist, bewirkt der Wohnsitz innerhalb seiner Grenzen die Zustimmung; ein
Staatsgebiet bewohnen heifst, sich der Souverinitit zu unterwerfen.“ Green
(1986, S. 63) ist nicht uberzeugt:

“This answer, however, will scarcely stand examination. Rousseau himself does not
consider that residence in the same region with the original parties to the pact ren-
ders those so resident also parties to it. Why should it do so, when the pact has de-
scended to a later generation? It may be argued of course that everyone residing in a
settled society, which secures him in his rights of person and property, has the benefit
of the society from the mere fact of his residence in it, and is therefore morally
bound to accept its laws. But this is to abandon the doctrine of obligation being
founded on consent. Residence in a territory governed by a certain sovereign can
only be taken to imply consent to the rule of that sovereign, if there is any real possi-
bility of relinquishing it, and this there can scarcely ever be.”

Sehen wir uns nun die FufSnote zu der oben zitierten Passage aus dem Gesell-
schaftsvertrag genauer an, in der Rousseau folgende Einschrankung vornimmt:

»Das gilt immer fur einen freien Staat, denn andernfalls konnen Familie, Besitz,
Mangel an Asyl, Not oder Gewalt einen Einwohner entgegen seinem Willen im Land
festhalten, und dann bedeutet sein blofer Aufenthalt nicht linger seine Zustimmung
zum Vertrag oder zu dessen Verletzung.“

Diese Erlauterungen sind nicht ganz einfach zu interpretieren. Zum einen driicken
sie ein recht konventionelles Argument aus, das auch Green im Sinn hat, nimlich

676 PVS, 53.]g., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

dass die Exit-Option den Betroffenen auf realistische Weise offenstehen muss;
zum anderen kann man den Verweis auf den ,,freien Staat“ aber auch stirker
auslegen (und damit tiber die klassische Vertragstheorie hinausgehen): Durch Auf-
enthalt erwirbt man die Verpflichtung nur in einer Gesellschaft, die wohlgeordnet
im Sinne des Gesellschaftsvertrags ist, und hierzu gehort, dass die Biirger kollektiv
als Souveridn tiber die Gesetzgebungsgewalt verfiigen und mithin allein unter
selbstgegebenen Gesetzen leben.

Carol Pateman hat diesen Aspekt von Rousseaus Theorie der politischen Ver-
pflichtung am deutlichsten herausgearbeitet und zugleich radikalisiert. Thres Er-
achtens ldsst sich das Problem der politischen Verpflichtung Rousseau zufolge nur
in einer partizipatorischen politischen Gemeinschaft l6sen:

1333

[A]uthority’ is usually seen in terms of the relationship between citizens and the
liberal state. Theorists rarely consider another form of authority relationship; one in
which citizens freely create relationships of authority for themselves. Thus definitions
of ‘authority’ usually cannot encompass a democratic form of political organization
in which members of a political association, in their capacity as citizens, exercise
political authority over themselves as individuals. Or, to make this point slightly dif-
ferently, authority is usually regarded as one way in which individuals can exercise
power over others; it is not seen as a way of giving citizens collective power to, or
the ability to, act for themselves. It is seen as a form of control rather than as a me-
ans of citizens enlarging their collective capacity to create and take responsibility for
their own political lives” (Pateman 19835, S. 136).

Wie bereits gesehen, geht damit ein spezifisches Verstindnis von Souveranitit ein-
her, das diese nicht mehr als Befehlsgewalt einer (individuellen oder kollektiven)
Instanz tber alle Subjekte, sondern als kollektives Recht des Volkes zur Gestal-
tung der eigenen Lebensbedingungen versteht (vgl. zu diesen beiden Souverani-
tatskonzeptionen auch Kalyvas 2005). Pateman spricht im Fall Rousseaus daher
von einem demokratischen bzw. partizipatorischen Gesellschaftsvertrag, der sich
in wesentlichen Hinsichten von den Vertragsmodellen der liberalen Tradition un-
terscheidet, da er eine horizontale statt einer vertikalen Beziehung zwischen den
Biirgern etabliert, die den Gesetzesgehorsam nicht einer tibergeordneten staatli-
chen Instanz, sondern sich selbst wechselseitig als Ko-Autoren der Gesetze schul-
den. Insofern konnte man auch sagen, dass es in Rousseaus idealem Gemeinwesen
(wie in Marx’ kommunistischer Assoziation) keinen Staat im Sinne eines der Ge-
sellschaft gegenuiberstehenden und von ihr vermeintlich unabhangigen Apparats
mehr gibt (vgl. auch Levine 1993).

Die Antwort auf Greens Deutung des Problems findet sich mithin darin, dass
der Gesellschaftsvertrag Rousseau zufolge nicht einfach als einmaliger Akt zu ver-
stehen ist, zu dem im weiteren die implizite Zustimmung relativ umstandslos un-
terstellt werden kann; vielmehr muss die demokratische und assoziative Logik des
Gesellschaftsvertrags in der institutionellen Struktur und der biirgerlichen Praxis
der politischen Gemeinschaft auf Dauer gestellt werden: “It is kept in being, and
regularly renewed, through the decisions of the citizens in the participatory poli-
tical community” (Pateman 1985, S. 152). Auch wenn es vermutlich etwas zu
weit gehen wiirde, die Rousseau’sche Republik in Umwandlung eines Zitats von

677

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

Ernest Renan als ,,contrat social de tous les jours“ zu bezeichnen, muss der demo-
kratische Gesellschaftsvertrags sich doch in der partizipatorischen Struktur der
Rousseau’schen Republik spiegeln, wenn seine verpflichtende Kraft nicht erlo-
schen soll. Nur in einer demokratisch konstituierten und strukturierten Republik,
nur in einem ,freien Staat“, haben die Biirger demnach eine genuine politische
Verpflichtung (auch wenn mit diesem Ubergang der Rahmen der reinen Zustim-
mungstheorie verlassen wird, denn individuelle Zustimmung ist nicht mit der Par-
tizipation unter Gleichen zu identifizieren, obwohl sie mit dieser in einem engen
Zusammenhang steht). Wie der oben skizzierte aposteriorische bzw. sekundire
Anarchismus ist Rousseau der Auffassung, dass kein moderner Staat die Kriterien
fir genuine politische Verpflichtung erfillt — wie der philosophische Anarchismus
folgert er daraus allerdings nicht, dass Ungehorsam in einer nicht den Prinzipien
des Gesellschaftsvertrags entsprechenden politischen Ordnung geboten oder auch
nur (aus diesem Grund bereits) zuldssig wire.10 Insofern es auch in einer solchen
Ordnung gute und sogar vorrangige Griinde geben kann, sich an die Gesetze zu
halten, sind diese jedoch qualitativ anderer Art und nicht auf die besondere Form
politischer Autoritit zuriickzufuhren, die nur in einer wohlgeordneten Gemein-
schaft moglich ist.

4. Die Auflosung politischer Verpflichtung

Politische Verpflichtungen — also eine Pflicht zum Rechtsgehorsam seitens der Biir-
ger — gibt es fiir Rousseau, wie gesehen, nur unter genau definierten und sehr an-
spruchsvollen Bedingungen. Demnach gibt es — entgegen dem ersten Anschein — in
den allermeisten Situationen keine politische Verpflichtung. In einem ersten Schritt
lassen sich folgende vier Fille unterscheiden, in denen eine solche Verpflichtung
nicht oder nicht mehr gegeben ist. Dabei ist der erste Fall der gangigste:

(1) Wie gesehen, setzt genuine politische Verpflichtung die Existenz eines Gesell-
schaftsvertrags des richtigen (also dem Modell des Gesellschaftsvertrags entspre-
chenden) Typs voraus: In allen anderen Fillen ist die Vorstellung oder das Gefuhl
der Verpflichtetheit blofSer Schein bzw. blofSe Ideologie und Rousseaus Position
lauft auf die des philosophischen Anarchismus hinaus. Aus dieser Diagnose ergibt
sich auch ein praktisches Interesse, das die Vertreter des philosophischen Anarchis-
mus mit Rousseau teilen. Die im Zweiten Diskurs vorgelegte Analyse und Kritik

10 Dabher steht es auch nicht im Widerspruch zu der obigen Deutung, wenn Rousseau (1998, S. 330
[OC1V,S. 629]) den Vikar am Ende seines Glaubensbekenntnisses im Emile sagen lasst (also nicht
selbst sagt): ,,Halten wir die 6ffentliche Ordnung aufrecht, bis uns grofSere Einsichten zuteil wer-
den. Achten wir die Gesetze eines jeden Landes und storen wir nicht den Kult, den sie vorschrei-
ben; verleiten wir die Biirger nicht zum Ungehorsam, denn wir wissen nicht sicher, ob es zu ihrem
Besten ist, wenn sie ihre Meinung gegen andere austauschen; dagegen wissen wir mit Sicherheit,
daf§ der Ungehorsam gegen die Gesetze ein Ubel ist.“ Dass Rousseau die bestehende Ordnung
auch im Emile nicht fiir sakrosankt erklart oder fur stabil hilt, zeigt die folgende Passage (Rous-
seau 1998, S. 192 [OC 1V, S. 468]): ,,Ihr verlaflt euch auf die bestehende Gesellschaftsordnung
und bedenkt nicht, daf sie unvermeidlichen Verdnderungen unterworfen ist, und daf§ ihr diejeni-
gen, die eure Kinder erleben werden, weder voraussehen noch verhindern kénnt. Der Grof3e wird
klein, der Reiche arm, der Monarch Untertan. [...] Wir ndhern uns einer Krise und dem Jahrhun-
dert der Revolutionen.“ Und in einer Anmerkung zu dieser Passage fiigt Rousseau hinzu: ,,Ich
halte es fiir unméglich, daf§ die groffen Monarchien Europas noch lange bestehen werden.“

678 PVS, 53.]g., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

des Gesellschaftsvertrags, der keine legitime Einigung, sondern ein Tduschungsma-
nover der Reichen darstellt, das aus prozeduralen wie aus substantiellen Grunden
keine Verpflichtung generieren kann, legen eine skeptische Einstellung gegentiber
der regelmifSigen Berufung auf die Idee der politischen Verpflichtung und ihrer
weitgehenden Akzeptanz unter den Rechtssubjekten nahe — zumal in Situationen,
in denen der Glaube an politische Verpflichtung und die entsprechenden Praktiken
des Gehorsams, der Unterwerfung und der Loyalitit im Interesse der Michtigen
sind. Rousseau und Simmons scheinen darin iibereinzustimmen, dass es entgegen
der herrschenden Meinung kein Gemeinwesen gibt, das den anspruchsvollen Be-
dingungen fiir die Existenz politischer Verpflichtung geniigt.

Auch in einem wohlgeordneten Gemeinwesen, also einem Gemeinwesen, des-
sen Konstitution und Struktur den Prinzipien des Gesellschaftsvertrags entspricht
und mit Bezug auf das Rousseau dementsprechend keine anarchistische Position
vertritt, kann das Vorliegen politischer Verpflichtung jedoch fraglich werden —
und zwar auf drei unterschiedliche Weisen.

(2) Wie Rousseau betont, hingt die Giiltigkeit, ja die Identifikation einzelner
Gesetze als Gesetze (neben ihrer formalen Qualifikation als Gesetze durch ihre
Allgemeinheit) an zwei Kriterien, von denen das eine prozedural und das andere
substantiell ist: Gesetze mussen zum einen Ergebnis der Gesetzgebung (bzw. zu-
mindest der Ratifikation) durch das Volk sowie zum anderen am Gemeinwohl
ausgerichtet sein. Andernfalls handelt es sich nicht um genuine Gesetze — das gilt
sowohl fir das prozedurale Kriterium: ,,Jedes vom Volk nicht in Person ratifizier-
te Gesetz ist nichtig; es ist kein Gesetz.“ (Rousseau 2013, II1.15, S. 114 [OC III,
S. 430]), als auch fiir das substantielle Kriterium:

»[Wlenn die niedrigsten Interessen die Frechheit besitzen, sich mit dem geheiligten
Namen des offentlichen Wohls zu schmiicken, dann wird der allgemeine Wille ver-
stummen [...und] unter dem Namen von Gesetzen [werden] auf unrechtmifSige Wei-
se ungerechte Verordnungen ausgegeben, die nur partikulare Interessen zum Ziel
haben“ (Rousseau 2013, 1V.1, S. 124 [OC1II, S. 438]).11

Damit werden der Mehrheit scheinbar klare Grenzen auferlegt: Ein Gesetz kann
mit noch so grofSer Mehrheit verabschiedet werden, wenn es ein Individuum oder
eine Minderheit seiner bzw. ihrer Rechte beraubt — und etwa von der politischen
Entscheidungsfindung ausschliefSt —, hat es keine Giiltigkeit und ist daher kein
Gesetz (vgl. Stilz 2009, S. 94). In einem solchen Fall kann sogar behauptet wer-
den, dass die Existenz der politischen Gemeinschaft selbst und damit die Grund-
lage politischer Verpflichtung tiberhaupt in Frage steht. Von der lokalen Auflo-

11 Es ist wichtig, die Redeweise von einem substantiellen Kriterium hier nicht falsch zu verstehen: Es
handelt sich nicht um ein Kriterium, das sich unabhingig vom politischen Prozess etwa von Ge-
meinwohlexperten anwenden liefle. Insofern wendet Rousseau dieses substantielle Kriterium
selbst noch einmal prozeduralistisch und versteht es als eines, auf das sich die Biirger im politi-
schen Prozess beziehen und das sich nicht unabhingig von diesem Prozess, gewissermaflen aus der
Beobachterperspektive ausbuchstabieren lasst. Vgl. Maus 2011, S. 345: ,,[Dlie volonté générale
kann nur an dem ,Ort” des empirischen demokratischen Gesetzgebungsverfahrens zum Ausdruck
gebracht (oder verfehlt) werden — ist aber genau deshalb einer expertokratischen oder totalitaren
Usurpation nicht zuginglich.“ Dieser Monismus fiihrt freilich auch in Probleme, auf die ich im
finften Abschnitt zuriickkommen werde.

679

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

sung politischer Verpflichtung in konkreten Einzelfillen fithrt Rousseau zufolge
demnach ein relativ direkter Weg zum Extremfall der Aufléosung des politischen
Korpers.

(3) Rousseau unterscheidet strikt zwischen dem Volk als Souverin, dem das
alleinige Recht der Gesetzgebung zukommt, und der Regierung als ausfithrender
Instanz, die vom Souverin eingesetzt und mit einem klar umrissenen Auftrag aus-
gestattet wird. Mit dem Recht der Einsetzung der Regierung — deren Mitglieder
letztlich einfache Beamte sind — geht Rousseau zufolge auch das Recht der Abset-
zung tyrannischer, ja miSliebiger Regierungen einher. Fiir den Fall erfolgreicher
Usurpation diagnostiziert Rousseau besonders deutlich, dass die Biirger nicht
mehr zum Gehorsam verpflichtet sind:

»Im Augenblick, in dem die Regierung die Souverinitit usurpiert, wird somit der
gesellschaftliche Pakt gebrochen, und alle einfachen Biirger kehren rechtmifig in
ihre natiirliche Freiheit zuriick und sind daher zwar zum Gehorsam gezwungen, aber
nicht mehr dazu verpflichtet. Derselbe Fall tritt auch ein, wenn die Glieder der Regie-
rung einzeln die Macht usurpieren, die sie nur korporativ ausiiben diirfen* (Rous-
seau 2013, 1I1.10, S. 106 [OC IIL, S. 423]).

In jedem Fall sollte das Volk in regelmafSig wiederkehrenden Versammlungen die
Regierung kontrollieren und entscheiden, ob sie noch ihrem klar umrissenen Auf-
trag nachkommt. Wie Rousseau im Kapitel mit dem Titel ,,Mittel, um der Usur-
pation der Regierung vorzubeugen* ausfiihrt, gibt es

»zwei Antrage, die man niemals weglassen darf und die getrennt zur Abstimmung
gelangen mussen. Der erste: Gefdillt es dem Souverin, die gegemwdirtige Form der
Regierung beizubehalten? Der zweite: Gefallt es dem Volk, die Verwaltung in den
Hdanden jener zu belassen, die damit gegemwirtig betraut sind?“ (Rousseau 2013,
1118, S. 121-122 [OC IIL, S. 435-436]).12

Auch wenn Rousseau davor warnt, durch allzu voreilige Entscheidungen politi-
scher Instabilitdt Vorschub zu leisten, und sich fiir einen umsichtigen Umgang mit
diesen Antragen ausspricht, macht er doch deutlich, dass es sich bei der Stabili-
tatsorientierung um ,eine politische Maxime und keine Rechtsregel“ handelt, da
der Souveridn der Regierung gegeniiber in keinem Verpflichtungsverhiltnis steht,
sondern die Autoritat gegeniiber seinen Beamten stets selbst in den Handen halt
(Rousseau 2013, 1I1.18, S. 120 [OC III, S. 435]). Und wie gesehen ist auch die
Verpflichtung der einzelnen Biirger gegeniiber der Regierung von klaren Bedin-
gungen abhingig.!3

12 Vgl. auch Rousseau 1978, S. 171 (OC III, S. 826): ,Die gesetzgebende Gewalt ist in zweierlei
Dingen unteilbar, nimlich darin, Gesetze zu geben und sie zu bewahren, das heifSt Aufsicht tiber
die ausiibende Gewalt zu fihren. Es gibt keinen Staat in der Welt, wo der Souveran diese Aufsicht
nicht hat.“

13 Wenn Rousseau die Bedeutung des durch Erziehung und Sitten, Feste und Zivilreligion produzier-
ten und stabilisierten Legitimitatsglaubens der Birger fiir ihre Identifikation mit dem und Bindung
an das Gemeinwesen betont, dann darf das nicht mit von oben verordneter politischer Apathie
(»Ruhe als erste Birgerpflicht“) verwechselt werden. Wie Rousseau (2013, 111.14, S. 114 [OC 111,
S. 430]) bemerkt, sind die Biirger verloren, wenn sie ,,mehr in ihre Ruhe als in die Freiheit verliebt
sind“. Vgl. auch unten Anm. 17.

680 PVS, 53.]g., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

(4) Im vierten Fall, der Auflésung des politischen Korpers, scheinen die letzten
beiden Tendenzen — die Verletzung der prozeduralen und/oder substanziellen Le-
gitimitdtsbedingungen in der Gesetzgebung sowie die Usurpation der Legislativge-
walt durch die Regierung — zu kumulieren. Geschieht dies, so finden sich die Biir-
ger in einer Situation wieder, die dem ersten Szenario strukturell dhnelt und sich
von ihm nur in ihrer zeitlichen Rahmung unterscheidet: Der Gesellschaftsvertrag
existiert nicht mehr und mit ihm erléschen auch alle politischen Verpflichtungen.

Die Schwierigkeiten, mit denen Rousseaus Position konfrontiert ist, lassen sich
am einfachsten am Fall einzelner Gesetze illustrieren: Wie gesehen, gibt es Rous-
seau zufolge prozedurale und substantielle Bedingungen der allgemeinen Verbind-
lichkeit politischer Entscheidungen. Unter Bedingungen, unter denen der allgemei-
ne Wille in den Akten der Legislative nicht zum Ausdruck kommt, konnen die
Beschliisse der Mehrheit nicht als Gesetze betrachtet werden — es sind nurmehr
»ungerechte Verordnungen®, denen gegeniiber man keine Gehorsamspflicht hat,
auch wenn man weiterhin zum Gehorsam gezwungen oder aus anderen Griinden
zu ihm motiviert sein mag. Wie aber 1df3t sich diese Unterscheidung, die als solche
ja klar genug zu sein scheint, anwenden? Rousseau zufolge kann es hier nur Indi-
zien — ,,die langen Debatten, die abweichenden AufSerungen und der Tumult kiin-
den vom Erstarken der partikularen Interessen und somit vom Niedergang des
Staates“ (Rousseau 2013, IV.2, S. 126 [OC III, 439]) —, aber keine sicheren
Grundlagen oder klaren Kriterien fiir ein zweifelsfreies Urteil geben, obwohl Ex-
tremfille wohl einfach zu identifizieren sein diirften.

Damit stehen wir vor einem fiir die Vertragstheorie vertrauten Problem, das
bereits Hobbes und Locke beschiftigte, namlich der Frage nach der in einer sol-
chen Konfliktsituation zum Urteilen berechtigten Instanz — im vorliegenden Fall:
Wer ist dazu berechtigt, sich auf den allgemeinen Willen zu beziehen und so die
bindende Kraft eines per Mehrheitsbeschluss verabschiedeten Gesetzes in Frage
zu stellen? Rousseau scheint mit den anderen Vertragstheoretikern der Ansicht zu
sein, dass dieses Urteil tiber die Verbindlichkeit einzelner Gesetze nicht dem ein-
zelnen Individuum iiberlassen werden kann, weil dies ins rechtshermeneutische
Chaos fithren und den durch den Gesellschaftsvertrag erreichten Stabilitats- und
Freiheitsgewinn wieder zunichte machen wiirde (vgl. Charvet 1999). Im Gesell-
schaftsvertrag tritt dieses Problem auch in anderen Zusammenhingen auf, etwa
wenn Rousseau behauptet:

»Man wird nicht bestreiten, daf der einzelne durch den gesellschaftlichen Pakt von
seiner Macht, seinem Eigentum und seiner Freiheit nur jenen Teil abtritt, dessen Ge-
brauch fiir die Gemeinschaft wichtig ist, aber man muf$ auch zugeben, dafS allein der
Souverdn uber diese Wichtigkeit entscheidet” (Rousseau 2013, 1.4, S. 42 [OC 11,
S. 373]).14

14 Die Prizisierung des letzten Nebensatzes trifft wohl auch auf die folgende, an John Stuart Mills
harm principle erinnernde Fussnote zu (Rousseau 2013, IV.8, S. 163 [OC IIL, 467]): ,,,In der Re-
publik’, schreibt der M. d’A., ,ist jeder vollkommen frei in dem, was den anderen nicht schadet.’
Hier liegt die unverdnderliche Grenze; genauer kann man sie nicht ziehen.“ Die Frage ist natiir-
lich, wer genau dazu berechtigt ist, den Verlauf dieser ,,unveranderlichen® Grenze festzustellen,
wenn nicht der Souverdn, und ob man dessen Feststellung dann nochmals problematisieren kann.

681

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

In den oben geschilderten Fillen steht aber gerade in Zweifel, ob der faktische
Souverin — also die Mehrheit des versammelten Volkes — tatsachlich so entschei-
det, wie es seinem normativen Rollenverstindnis angemessen wire. Einfach zu
behaupten, das entsprechende Urteil miisse dem Souverin iiberlassen werden,
hilft in einer solchen Situation nicht weiter, da es ja um die Moglichkeit der Prob-
lematisierung dieses Urteils geht, ohne dass sich einzelne Birger damit eine beson-
dere Urteilskompetenz anmaflen konnten, die den Rousseau’schen Egalitarismus
untergraben wiirde.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob Rousseau die Operationalisie-
rung der von ihm aufgestellten Bedingungen nicht zu streng bzw. einseitig und
damit im Widerspruch zu den radikaleren demokratietheoretischen Implikationen
seines partizipatorischen Gesellschaftsvertrags durchgefiihrt hat. Pateman (1985,
S. 159) hat einen dhnlichen Punkt im Sinn, wenn sie schreibt:

“There is to be no right of political dissent or resistance in Rousseau’s political as-
sociation. Just as he refuses to extend his arguments to women, so he fails to pursue
the logic of the participatory social contract to its conclusion: that the right of dis-
sent and disobedience is implied by the practice of self-assumed political obligation.”

Rousseau lasst zwar die Moglichkeit zu, dass die Mehrheitsentscheidung nicht
mit dem allgemeinen Willen kompatibel ist, und vertritt insofern keine rein volun-
taristische oder prozeduralistische Position, meint aber, die Frage, wer das ent-
sprechende Urteil zu fillen berechtigt ist, wie Hobbes allein mit Verweis auf die
souverdne Instanz selbst beantworten zu konnen. Dabei scheint er von einer pro-
blematischen Alternative auszugehen: Entweder ,,alle Merkmale des allgemeinen
Willens“ finden sich in der Mehrheit, dann ist man als Vertreter der Minderhei-
tenmeinung zum Gehorsam verpflichtet und muss sogar zugestehen, dass man
sich geirrt hat, oder diese Merkmale sind nicht mehr in der Mehrheit, dann ,,gibt
es keine Freiheit mehr, welcher Partei man sich auch zuwenden mag* (Rousseau
2012,1V.2, S. 126 [OCIIL, S. 439]). Wie Pateman richtig bemerkt, impliziert das,
dass entweder alle vorbehaltlos der Mehrheit zustimmen miissen oder die politi-
sche Gemeinschaft bereits zu existieren aufgehort hat. Dies ldsst gerade jenen
Zwischenbereich aus dem Blickfeld verschwinden, in dem selbst in einer wohlge-
ordneten Gesellschaft Politik stattfindet. Damit reproduziert Rousseau eine Alter-
native, die eher dem Hobbes’schen als dem demokratischen Vertragsmodell zu
entsprechen scheint und der er Pateman zufolge nur durch eine stirkere Demo-
kratisierung der Gemeinschaft selbst entgehen konnte: “If these two all-or-noth-
ing alternatives, characteristic of liberal rather than democratic theory, are to be
avoided, the right of free judgement and choice must be extended to the minori-
ty” (Pateman 1985, S. 161). Der demokratischen Logik des Rousseau’schen Ge-
sellschaftsvertrags wiirde es daher eher entsprechen, das Problem der politischen
Verpflichtung nicht als ein fur alle Mal losbares, sondern als permanentes Prob-
lem zu verstehen, das in einer demokratischen Gemeinschaft als solches aner-
kannt und durch demokratische Institutionen und Praktiken bearbeitet werden
muss. Erst eine partielle Auflosung der monistischen Willensbildungsstrukturen
wiirde berticksichtigen konnen, dass Biirger unterschiedliche Auffassungen des

682 PVS, 53.]g., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

allgemeinen Willens in unterschiedlichen Fora zu artikulieren in der Lage sind.
Pateman zufolge sollten zu den entsprechenden Praktiken der biirgerschaftlichen
Partizipation auch solche des zivilen Ungehorsams und des Dissenses gezahlt wer-
den; allerdings geht sie nicht weiter darauf ein, wie eine spezifisch rousseauisti-
sche Perspektive auf zivilen Ungehorsam aussehen konnte — eine Frage, auf die ich
im letzten Abschnitt zurtickkommen werde.

Dass Rousseaus Theorie politischer Verpflichtung einer solchen Erweiterung
uber die von ihm selbst vertretenen Optionen hinaus offensteht, behauptet auch
Brooke (2007), der vier mogliche Weisen unterscheidet, in denen ein
Rousseau’scher Biirger seinen politischen Dissens artikulieren kann. Ohne seine
Interpretation hier im einzelnen darlegen zu konnen, seien diese vier Moglichkei-
ten kurz aufgefithrt und kommentiert: (1) Die Strategie des Schweigens stellt eine
Art inneres Exil dar, in das das Individuum aus Gewissensgriinden geht, ohne
aber offen in Konflikt zu den Entscheidungen der Mehrheit zu treten. Wenn es
stimmt, dass die Biirger in einem wohlgeordneten Gemeinwesen ,,gleichsam auf
Flugeln zu den Versammlungen® eilen (Rousseau 2013, II1.15, S. 114 [OC III,
S. 429]), dann kann man im Umkehrschluss annehmen, dass der Riickzug aus der
Versammlung nicht unbedingt privatistisch motiviert oder Ausdruck einer ,,Was
geht mich das an?“-Einstellung sein muss, sondern selbst ein politischer Akt sein
kann, den Rousseau in seiner Theorie zwar nicht als solchen diskutiert, in der
Praxis aber doch anerkannt hat. (2) Die Strategie des Exils ist radikaler, kann aber
ebenso in grundsitzlichen Erwiagungen und einem wohlverstandenen Patriotis-
mus begriindet sein wie die erste Strategie. Auch wenn Rousseau selbst natiirlich
die meiste Zeit seines Lebens Exilant war und etwa die Briefe vom Berge explizit
aus der Position des Exilanten verfasst hat, wird auch diese Strategie in seinen
Schriften nicht systematisch berticksichtigt. (3) Die Strategie der List zielt auf die
Reform des politischen Gemeinwesens von innen durch kluges politisches Han-
deln, wird von Rousseau jedoch aufgrund seines grundsatzlichen Verdachts gegen
strategisches Handeln ebenfalls nicht diskutiert, auch wenn die Rolle des Gesetz-
gebers (législateur), die Rousseau im Gesellschaftsvertrag (11.7) theoretisch be-
grindet und in seinen Schriften zu Korsika und Polen praktisch einnimmt, viel-
leicht in diesem Sinne interpretiert werden konnte. (4) SchliefSlich verweist auch
Brooke auf die Praxis des zivilen Ungehorsams als mogliche Artikulationsform
politischen Dissenses, die — anders als Rousseau zu meinen scheint, fiir den Ge-
horsam und Selbstkritik dem vollstindigen Legitimititsverlust gegentuiberstehen
- nicht notwendigerweise Ausdruck eines partikularen Willens zu sein hat. Broo-
ke verschenkt die damit theoretisch eroffnete Gelegenheit jedoch gleich wieder,
indem er die liberale Theorie des zivilen Ungehorsams von John Rawls als aus-
sichtsreichsten Kandidaten ins Auge fasst, um Rousseaus Republikanismus an
dieser Stelle zu erginzen. Im folgenden letzten Abschnitt werde ich eine andere
und etwas spekulative Antwort auf die Frage skizzieren, ob es eine spezifisch
rousseauistische Perspektive auf zivilen Ungehorsam als politische Praxis aktiver
Biurgerinnen und Buirger geben kann, die sich von Rousseaus Text ein Stick ent-
fernen muss, sich dabei mit Pateman aber auf die demokratietheoretischen Impli-
kationen von Rousseaus partizipatorischem Gesellschaftsvertrag beziehen kann,
die radikaler sind, als er selbst zu akzeptieren bereit scheint.

683

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

5. Eine rousseauistische Perspektive auf zivilen Ungehorsam?

Um einer Antwort auf die im Titel dieses Abschnitts gestellte Frage ndher zu kom-
men, miissen zunachst zwei Unterscheidungen getroffen werden. Die erste bezieht
sich darauf, dass Rousseau, insofern er im Einklang mit dem philosophischen
Anarchismus der Ansicht ist, dass es in den allermeisten realexistierenden Staaten
keine politische Verpflichtung gibt, Ungehorsam unter ansonsten gleichen Bedin-
gungen nicht fur rechtfertigungsbediirftiger als Gehorsam halten kann. Die fol-
genden Uberlegungen beziehen sich primir jedoch nicht auf diesen Fall, sondern
auf den Bereich zwischen den beiden Extremen der Verpflichtung zur vorbehaltlo-
sen Zustimmung und der Auflésung der politischen Gemeinschaft, in dem sich
auch in der wohlgeordneten Gesellschaft — also in einem im Prinzip legitimen
Gemeinwesen — Politik abspielen diirfte.

Zweitens schlage ich eine recht grobe Unterscheidung zwischen drei (einander
nicht ausschliefenden, sondern erginzenden) Modellen des zivilen Ungehorsams
vor, die mit unterschiedlichen Vorstellungen der Definition, der Rechtfertigung
und der Rolle zivilen Ungehorsams verkntipft sind (vgl. Celikates 2010). In einer
Minimalbestimmung, auf die sich diese Modelle einigen konnen miissten, lasst
sich ziviler Ungehorsam verstehen als ein (im Unterschied zu legalen Formen des
Protests) absichtlich rechtswidriges und (im Unterschied zu ,gewohnlichen’ Straf-
taten) prinzipienbasiertes Protesthandeln, mit dem (im Unterschied zur in einigen
Staaten grundrechtlich geschutzten Weigerung aus Gewissensgriinden) das politi-
sche Ziel verfolgt wird, bestimmte Gesetze, Maf§nahmen oder Institutionen zu
verandern, zu verhindern bzw. abzuschaffen oder zu ,forcieren’ bzw. einzurichten.

Dem ersten Modell zufolge, das wir als romantisch-individualistisch bezeich-
nen konnen, ldsst sich ziviler Ungehorsam mit Bezug auf ein hoheres — entweder
natirliches oder gottliches — Gesetz begriinden, zu dem das Individuum vermittelt
tiber das eigene Gewissen Zugang hat. Wie wir gesehen haben, scheint Rousseau
einem solchen Bezug auf die private Urteilskompetenz des Individuums zumindest
im Gesellschaftsvertrag skeptisch gegentiberzustehen, auch wenn sein eigenes
Lebensmotto — vitam impendere vero — durchaus im Sinne der normativen Ver-
pflichtung auf das eigene Gewissen verstanden werden konnte, dem auch in ande-
ren Schriften Rousseaus, vor allem im Emile, als ,gottliche Stimme* eine
grundlegende Autoritit zuerkannt wird (ohne dass die politischen Konsequenzen
dieser Ansicht ausbuchstabiert werden wiirden). Das zweite Modell lisst sich als
liberal-konstitutionalistisch bezeichnen und findet sich paradigmatisch in den Ar-
beiten von John Rawls und Ronald Dworkin ausgefiihrt, denen zufolge ziviler
Ungehorsam dann (und nur dann) legitim ist, wenn auf nachvollziehbare Weise
individuelle Rechte oder basale Gerechtigkeitsgrundsitze herangezogen werden
konnen, die durch eine staatliche Institution oder eine Mehrheitsentscheidung
verletzt worden sind. Die Rechtfertigung des zivilen Ungehorsams ist demnach
auf substantielle moralische Uberlegungen angewiesen, die die Grenzen der Aus-
tibung der Volkssouveranitdt durch Mehrheitsentscheidung bestimmen. Ziviler
Ungehorsam ist in dieser Perspektive als von einzelnen Individuen im Namen ih-
rer Rechte eingeforderte Begrenzung demokratischer Selbstbestimmung zu verste-

684 PVS, 53. Jg., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

hen. Auch dieses Modell scheint in einem Spannungsverhiltnis zu Rousseaus Po-
litischer Theorie zu stehen.

Waihrend ziviler Ungehorsam aus dieser liberalen Perspektive vor allem als Pro-
testform individueller Grundrechtstrager gegen Regierungen und politische Mehr-
heiten erscheint, die konstitutionell kodifizierte moralische Prinzipien und Werte
verletzen, ist er aus Perspektive des dritten Modells, das sich als republikanisch-
demokratisch charakterisieren ldsst, nicht primar als Beschrankung, sondern als
Ausdruck der demokratischen Praxis kollektiver Selbstbestimmung zu verstehen,
deren Bedeutung nicht zuletzt darin besteht, ein Gegengewicht zu den Erstar-
rungstendenzen staatlicher Institutionen zu bilden (vgl. Arendt 1986). Ziviler Un-
gehorsam zielt — anders als das liberale Modell annimmt — diesem Verstandnis
zufolge nicht primir auf ein substantiell verstandenes Ideal der gerechten Gesell-
schaft, sondern auf intensivere und/oder extensivere Formen der demokratischen
Selbstbestimmung, die es gegen usurpierende Regierungen und politisch organi-
sierte soziale Partikularinteressen zu erstreiten oder zu verteidigen gilt (vgl. etwa
Markovits 2005; Celikates 2010). Aus diesem Verstandnis der Rolle zivilen Unge-
horsams folgt auch eine andere Perspektive auf seine Rechtfertigung, denn diese
wird von substantiellen auf prozedurale Argumentationen umgestellt: Nicht dass
das Ergebnis politischer Willensbildungs- und Entscheidungsprozesse bestimmten
Normen und Werten widerspricht, sondern dass diese Prozesse selbst durch im
Rahmen des politischen Systems kaum vermeidbare strukturelle Demokratiedefi-
zite, etwa in den Dimensionen Partizipation, Reprisentation und Deliberation,
aber auch durch den Einfluss von Machtasymmetrien auf die 6ffentliche Debatte,
durch hegemoniale Diskurse und ideologische Selbstverstindnisse verzerrt wer-
den (vgl. Young 2001), stellt den Einsatzpunkt der republikanisch-demokrati-
schen Konzeption des zivilen Ungehorsams dar.

Nun lassen sich mit Rousseau sicher auch gewissensbasierte und substantiell
moralisch begriindete Formen des zivilen Ungehorsam denken, denn naturlich ist
es moglich, dass die Mehrheit etwas entschieden hat, das inhaltlich falsch ist (ge-
nau deshalb unterscheidet Rousseau ja zwischen dem allgemeinen Willen und
dem Willen aller). Wie ein solcher Irrtum identifiziert werden soll, ist, wie gese-
hen, jedoch nicht ganz klar und aus diesem Grund konnen wir zumindest anneh-
men, dass die Begriindungslasten fur substantielle Argumentationen (wie sie die
ersten beiden Modelle erfordern) aus einer rousseauistischen Perspektive hoher
veranschlagt werden miissen als fir das prozeduralistische dritte Modell, in dem
es letztlich ja darum geht, die egalitaristisch verstandene (Re-)Artikulation des
allgemeinen Willens durch das versammelte Volk zu ermoglichen.

Dieses dritte Modell ldsst sich tiber diese naheliegende Verbindung zu einer von
Pateman inspirierten radikaldemokratischen Interpretation des Gesellschaftsver-
trags hinaus in zumindest zwei Hinsichten als rousseauistisch verstehen, die ich
abschliefSend kurz skizzieren mochte.

(1) Wenn wir Rousseaus politische Soziologie als wesentlichen Teil seines Wer-
kes begreifen, muissen wir seine Annahme ernstnehmen, daf§ es auch im wohlge-
ordneten demokratischen Gemeinwesen unweigerlich Tendenzen der Ablosung
der Regierung vom Souverdn und der Auflosung des politischen Korpers geben
wird — und zwar aufgrund sowohl einer institutionellen als auch einer psychologi-

685

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

schen Dynamik, die Rousseau aufgrund seiner realistischen Einschitzung des
kaum vermeidlichen Missbrauchs politischer Institutionen sowie einer Art Vor-
wegnahme von Robert Michels’ ,,eisernem Gesetz der Oligarchie® fiir unvermeid-
bar hilt. Shklar (1998, S. 272-273) nennt diese Dynamik tragisch, denn die Insti-
tution der Regierung und ihre strikte Unterscheidung vom Souverin ist ebenso
notwendig wie der von ihr ausgeloste Verfall unvermeidlich ist: ,,Wenn selbst
Sparta und Rom untergingen, welcher Staat diirfte da hoffen, ewig zu dauern?“
(Rousseau 2013, II.11, S. 107 [OC III, S. 424]; vgl. auch Guénard 2005 sowie
Rousseau 2013, II1.10, S. 104 [OC 111, S. 421]: ,,Das ist das inhirente und unver-
meidliche Laster, das seit dem Entstehen des politischen Korpers ohne Unterlafs
denselben zu zerstoren tendiert, ebenso wie Alter und Tod den Korper des Men-
schen zerstoren.“) In Reaktion auf diese tragischen Notwendigkeiten steht den
politischen Akteuren allein eine ,,politics of prevention“ (Shklar 1985, S. 165 ff.)
offen, die den Verfallsprozess zu verlangsamen und einzudimmen, aber nicht dau-
erhaft zu stoppen vermag. Warum sollte man vor diesem Hintergrund den zivilen
Ungehorsam in seiner republikanisch-demokratischen Variante nicht als ein wei-
teres ,, Mittel, um der Usurpation der Regierung vorzubeugen verstehen? Sicher,
Rousseau legt grofSen Wert auf die Rechtmafigkeit der von ihm identifizierten
Mittel und betont die Gefahr von Spaltungen, institutioneller Instabilitit und der
Proliferation von partikularen Willen,!> aber im Unterschied zum romantisch-
individualistischen und zum liberal-konstitutionalistischen Modell besteht beim
republikanisch-demokratischen Modell des zivilen Ungehorsams, wie gesehen,
nicht gleichermafSen die Gefahr, dass eine Gruppe von Biirgerinnen und Biirgern
— wenn auch mit guter Absicht — den anderen ihren eigenen partikularen Willen
aufzwingt, denn schliefflich geht es um die prozeduralen Moglichkeitsbedingun-
gen demokratischer Selbstbestimmung und nicht um die Durchsetzung oder Ver-
hinderung bestimmter Vorhaben oder Werte.!® Dass sich auch bei Rousseau ihn-
liche Uberlegungen finden, zeigen folgende Stellen aus den Briefen vom Berge:

»Beinahe alle ihre Bravourleistungen [die Bemithungen der Genfer Obrigkeit, die le-
gislative Macht an sich zu reifSen] waren vergeblich, weil sie Widerstand fanden, und
weil in einem Staat wie dem eurigen der 6ffentliche Widerstand [résistance publique]
immer dann sicher ist, wenn er sich auf die Gesetze griindet. [...] In einem Staat [...],

15 Allerdings ist Rousseaus diesbeziigliche Position etwas komplexer; vgl. Rousseau 2013, 11.3, S. 41
(OCIIL, S. 372): ,,Wenn es jedoch Teilgesellschaften gibt, mufs ihre Anzahl vermehrt und ihrer
Ungleichheit vorgebeugt werden, wie Solon, Numa und Servius es hielten. Diese Vorsichtsmaf3-
nahmen sind die einzig richtigen, damit der allgemeine Wille immer aufgeklirt sei und das Volk
vor Irrtum bewahrt bleibt.“

16 Die Differenz ldsst sich kurz am Beispiel der Proteste gegen ,,Stuttgart 21“ veranschaulichen:
Wenn man zivilen Ungehorsam in einer dem dritten Modell entsprechenden Form praktiziert, tritt
man fiir ein transparenteres, genuin demokratisches Verfahren ein — das Ergebnis eines solchen
Verfahrens wiirde man auch dann als legitim akzeptieren, wenn man inhaltlich durchaus noch
Zweifel hitte. Radikale Gegner wiirden das Ergebnis vielleicht auch dann noch ablehnen, wenn es
am Ende eines transparenten und demokratischen Verfahrens stiinde (ebenso diirfte es militanten
Tierschiitzern normativ betrachtet relativ gleichgiiltig sein, ob von ihnen als tierqualerisch und
daher illegitim erachtete Praktiken der Mehrheit aufoktroyiert oder von ihr in einem demokrati-
schen Verfahren unterstiitzt werden) — dass sie damit Recht haben konnten, soll freilich nicht aus-
geschlossen werden, aber aus einer von Rousseau inspirierten Perspektive scheint offensichtlich,
dass ihr Ungehorsam grofSere Begriindungslasten tragen muss.

686 PVS, 53. Jg., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

wo die Souverinitit in den Handen des Volkes liegt, ist der Gesetzgeber immer vor-
handen, obgleich er sich nicht immer zeigt. [... Seine Glieder] konnen immer tiber die
Verwaltung der Gesetze wachen. Dies ist ein Recht, es ist sogar eine Pflicht, die den
Personen obliegt und die ihnen zu keiner Zeit genommen werden kann“ (Rousseau
1978, S. 160 und 192 [OCIIL, S. 816 und 845] [Ubersetzung modifiziert]).

(2) Hannah Arendt (1986) grenzt zivilen Ungehorsam ebenso von Lobbyismus im
Namen von Partikularinteressen ab wie von einem rein moralischen, gewissensba-
sierten Appell an das Gewissen der Mehrheit. Als genuin politische und demokra-
tische Praxis ist ziviler Ungehorsam ihr zufolge eine Artikulationsform der Macht
des Volkes, in der ein horizontaler, nicht vertikaler Gesellschaftsvertrag zum Aus-
druck kommt. Ziviler Ungehorsam ist assoziativ, insofern er ,,die neueste Form
der freiwilligen Vereinigungen® (Arendt 1986, 154) darstellt, die das horizontale,
also demokratische Vertragsmodell exemplifiziert. Sicher, Arendts Betonung von
Pluralitat, Dissens und Konflikt scheint Rousseaus Homogenitits- und Einheits-
emphase entgegenzustehen,!” aber der Hinweis, dass ziviler Ungehorsam als kol-
lektive Praxis der Biirgerinnen und Biirger strukturell dieselbe assoziative Logik
aufweist wie der demokratisch-partizipatorische Gesellschaftsvertrag Rousseaus
und zudem als Gegenmafinahme zu Tendenzen der institutionellen Verselbstandi-
gung verstanden werden kann, er6ffnet eine Perspektive, die an Rousseau an-
schlief3t, aber auch fur die gegenwirtige Diskussion von Interesse sein sollte (vgl.
auch Kalyvas 2008, S. 283 ff.).

Auf der Basis von Rousseaus Theorie wird man dabei jedoch nicht zu einer von
allen Spannungen freien Position gelangen. Seine Theorie der politischen Verpflich-
tung bleibt, wie gesehen, in grundlegenden Hinsichten ambivalent — zwischen bei-
nahe absoluter Gehorsamspflicht in seiner ,,idealen® und philosophischem Anar-
chismus in seiner ,,nicht-idealen® Theorie (um eine heute gangige Terminologie zu
verwenden). Diese Ambivalenzen konnen jedoch auch als Manifestationen jener
tieferen Spannung, ja Antinomie begriffen werden, die Frederick Neuhouser (2012,
S. 349) zufolge nur aufgelost werden kann, wenn wir das Streben danach aufge-
ben, die eine Quelle verniinftiger Verpflichtung zu identifizieren, die uns politische
Konflikte um die Existenz politischer Verpflichtungen ein fiir allemal zu vermeiden
erlauben wiirde:

» Wir sollten sie [verntinftige Verpflichtung] stattdessen als etwas betrachten, das aus
zwei voneinander unabhingigen Quellen stammt, von denen keiner a priori die Au-
toritdt zugestanden werden kann, die andere in Konfliktfillen zu iibertrumpfen. [...]
Philosophie liefert weder einen Algorithmus noch irgendein anderes Verfahren, um
jene Art von Auseinandersetzung dariiber, was die Vernunft erfordert, beizulegen, die
sich ergibt, wenn beispielsweise ein Individuum seine eigene Gemeinschaft nicht lan-
ger als eine ansieht, die vom Geist der Gerechtigkeit [...] belebt wird, und ihre Auto-
ritdt, Gesetze zu erlassen, die es oder die anderen Mitglieder an sie binden, daher
nicht mehr anerkennt.*

17 Es gibt freilich auch Stellen, die sich weniger harmonistisch lesen; vgl. Rousseau 2013, 1I1.9, S. 103
(Anm.) (OCIIL, S. 420): ,,Ein wenig Unruhe gibt den Seelen neue Kraft, und was die menschliche
Gattung wirklich aufleben 14ft, ist weniger der Friede als die Freiheit.“

687

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Themenschwerpunkt Rosseau

Dass sie diese Auseinandersetzungen anerkennen und o6ffentlich austragen, statt
sie zu leugnen und zu unterdriicken, muss letztlich als Strukturmerkmal demokra-
tisch konstituierter und strukturierter politischer Gemeinschaften begriffen wer-
den, insofern diese dem radikaldemokratischen Erbe von Rousseaus Gesell-
schaftsvertrag verpflichtet bleiben.

Literatur

Arendt, Hannah. [1970] 1986. Ziviler Ungehorsam. In dies., Zur Zeit. Politische Essays,
119-160. Hamburg: eva.

Barber, Benjamin. 2012. ,,Occupy Rousseau® and Challenge Inequality in America. http://
www.huffingtonpost.com/benjamin-r-barber/occupy-rousseau-and-chall_b_1333812.
html. Zugegriffen: 1. August 2012.

Berlin, Isaiah. [1952] 2002. Freedom and Its Betrayal. Six Enemies of Human Liberty.
Princeton: Princeton University Press.

Bernardi, Bruno. 2006. Le Principe d’obligation. Une aporie de la modernité politique.
Paris: Vrin.

Brooke, Christopher. 2007. Aux limites de la volonté générale. Silence, exil, ruse et désobé-
issance dans la pensée politique de Rousseau. Les études philosophiques 83:425-444.

Celikates, Robin. 2010. Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie — konstituierende
vs. konstituierte Macht? In Die Politik und das Politische, Hrsg. Thomas Bedorf und
Kurt Rottgers, 274-300. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin. 2011. Loyalitiat und ziviler Ungehorsam. In Handbuch Angewandte
Ethik, Hrsg. Ralf Stoecker, Christian Neuhduser und Marie-Luise Raters, 351-355.
Stuttgart: Metzler.

Charvet, John. 1999. Rousseau, the Problem of Sovereignty and the Limits of Political
Obligation. In The Social Contract Theorists, Hrsg. Christopher Morris, 205-218. Lan-
ham: Rowman & Littlefield.

Cobhen, Joshua. 2010. Rousseau. A Free Community of Equals. Oxford: Oxford University
Press.

Derathé, Robert. [1950] 1995. Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps.
Paris: Vrin.

Durkheim, Emile. [1918] 2008. Le Contrat social de Rousseau. Paris: Kimé.

Green, Thomas Hill. [1895] 1986. Lectures on the Principles of Political Obligation and
Other Writings. Cambridge: Cambridge University Press.

Guénard, Florent. 2005. Puissance législative et puissance exécutive. La marche vers le
despotisme. In La religion, la liberté, la justice. Un commentaire des Lettres de la mon-
tagne de Jean-Jacques Rousseau, Hrsg. Bruno Bernardi, Florent Guénard und Gabriella
Silvestrini, 127-145. Paris: Vrin.

Halbwachs, Maurice. 1943. Introduction, notes et commentaire. In Jean-Jacques Rous-
seau: Du Contrat social, Paris: Aubier.

Horton, John. 2010. Political Obligation. Houndmills: Palgrave Macmillan.

Kalyvas, Andreas. 2005. Popular Sovereignty, the Constituent Power, and Democracy.
Constellations 12:223-244.

Kalyvas, Andreas. 2008. Democracy and the Politics of the Extraordinary. Cambridge:
Cambridge University Press.

688 PVS, 53.]g., 4/2012

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

Levine, Andrew. 1993. The General Will. Rousseau, Marx, Communism. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Markovits, Daniel. 2005. Democratic Disobedience. Yale Law Journal 114:1897-1952.

Maus, Ingeborg. 2011. Uber Volkssouverinitit. Elemente einer Demokratietheorie. Berlin:
Suhrkamp.

Neuhouser, Frederick. 1993. Freedom, Dependence, and the General Will. The Philosophi-
cal Review 102:363-395.

Neuhouser, Frederick. 2012. Pathologien der Selbstliebe. Freibeit und Anerkennung bei
Rousseau. Berlin: Suhrkamp.

Pateman, Carole. 1970. Participation and Democratic Theory. Cambridge: Cambridge
University Press.

Pateman, Carole. [1979] 1985. The Problem of Political Obligation: A Critical Analysis of
Liberal Theory. Berkeley: University of California Press.

Preuss, Ulrich K. 1984. Politische Verantwortung und Biirgerloyalitit. Frankfurt a. M.:
Fischer.

Rehm, Michaela. 2012. Obligation in Rousseau. Making Natural Law History? Annual
Review of Law and Ethics/Jabrbuch fiir Recht und Ethik 20 (im Erscheinen).

Rinderle, Peter. 2005. Der Zweifel des Anarchisten. Frankfurt a. M.: Klostermann.

Rousseau, Jean-Jacques. 1964. (Euvres completes, Bd. I11. Paris: Gallimard.

Rousseau, Jean-Jacques. [1764] 1978. Briefe vom Berge. In ders.: Schriften, Bd. 2.
Miinchen: Hanser.

Rousseau, Jean-Jacques. [1762] 1998. Emil oder Uber die Erziehung. Paderborn: Schon-
ingh.

Rousseau, Jean-Jacques. [1762] 2013. Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des
Staatsrechts. Berlin: Suhrkamp (im Erscheinen).

Shklar, Judith. [1969] 1985. Men and Citizens. A Study of Rousseau’s Social Theory. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Shklar, Judith. [1979] 1998. Reading the Social Contract. In dies.: Political Thought and
Political Thinkers, 262-275. Chicago: University of Chicago Press.

Simmons, A. John. 2001. Philosophical Anarchism. In ders.: Justification and Legitimacy,
102-121. Cambridge: Cambridge University Press.
Simmons, A. John. 2008. Political Obligation and Authority. In The Blackwell Guide to
Social and Political Philosophy, Hrsg. Robert L. Simon, 17-37. Oxford: Blackwell.
Stilz, Anna. 2009. Liberal Loyalty. Freedom, Obligation, and the State. Princeton: Prince-
ton University Press.

Wolff, Robert Paul. [1970] 1998. In Defense of Anarchism. Berkeley: University of Califor-
nia Press.

Young, Iris Marion. 2001. Activist Challenges to Deliberative Democracy. In Political The-
ory 29: 670-690.

Autorenangaben

Dr. phil. Robin Celikates, Associate Professor,

University of Amsterdam, Department of Philosophy, Oude Turfmarkt 145,
1012 GC Amsterdam, The Netherlands,

r.celikates@uva.nl

689

1P 218.73.216.60, am 23.01.2026, 13:4245. ©
untersagt, 1fr oder In



https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

