
668 PVS, 53. Jg., 4/2012, S. 668-689

Rousseaus philosophischer Anarchismus. Der demokratische 
Gesellschaftsvertrag und das Problem der politischen Verpfl ichtung1

Robin Celikates

Rousseau’s Philosophical Anarchism: The Democratic Social Contract and the Problem of 

Political Obligation

Abstract: In this article I fi rstly sketch the current discussion of the problem of political 
obligation and the position of philosophical anarchism. In the second step, Rousseau’s 
answer t o this problem is interpreted as a variant of aposteriori philosophical anarchism. 
Thirdly, I show under which conditions, according to Rousseau, the political obligations of 
citizens cease to exist or become qualifi ed, and fi nally I raise the question whether a spe-
cifi cally Rousseauian perspective on civil disobedience can be developed against this back-
ground.

Keywords: Rousseau, Political Obligation, Anarchism, Contract Theory, Democracy

Schlagwörter: Rousseau, politische Verpfl ichtung, Anarchismus, Vertragstheorie, Demo-
kratie

1. Einleitung

Für die einen ist er „one of the most sinister and most formidable enemies of 
 liberty in the whole history of modern thought“ (Berlin 2002, S. 49), für die an-
deren Verfechter demokratischer Freiheit, „the theorist par excellence of partici-
pation“ (Pateman 1970, S. 22). Wie diese wohlvertraute Bandbreite der Interpre-
tationen bezeugt, ist die Frage, wie Rousseaus Politische Theorie sich – über die 
ideengeschichtliche Einordnung hinaus – auf die gegenwärtigen Herausforderun-
gen der Demokratietheorie beziehen lässt, notorisch schwierig zu beantworten. 
Zuletzt wurden jedoch nicht nur theoretische, sondern auch direkter praktische 
Aktualisierungsversuche unternommen. So hat Benjamin Barber (2012) jüngst auf 
der Aktualität von Rousseaus Analyse und Kritik der wechselseitigen Verstärkung 
ökonomischer und politischer Ungleichheiten sowie des hinter der Fassade reprä-
sentativer Parteiendemokratien stattfi ndenden Abbaus demokratischer Selbstbe-
stimmung insistiert und Rousseau in die Reihen von Occupy Wall Street aufzu-
nehmen versucht.

Die folgenden Überlegungen zur demokratietheoretischen Aktualität Rousse-
aus setzen sehr viel abstrakter ein, nämlich mit einer Exposition des Problems der 

1 Für hilfreiche Kommentare danke ich den Teilnehmerinnen und Teilnehmern der Konferenz „Am-
bivalenzen demokratischer Freiheit“ in Frankfurt a. M. (Juni 2012), der „2a Semana de fi losofía 
práctica“ in Ujué (August 2012) und des Workshops „Walking With Rousseau“ in Genf (Septem-
ber 2012), zwei anonymen Gutachtern der PVS sowie Michael Bloch, Felix Koch, Fred Neuhouser 
und Michaela Rehm.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


669

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

politischen Verpfl ichtung – also der Frage, ob es eine Pfl icht gibt, den Gesetzen zu 
gehorchen, weil es die Gesetze sind –, wie es in der gegenwärtigen Politischen Phi-
losophie diskutiert wird. In einem zweiten Schritt werde ich Rousseaus Antwort 
auf dieses Problem skizzieren, das meines Erachtens im Zentrum seiner Politi-
schen Theorie steht, und diskutieren, wie diese sich in die gegenwärtigen Debatten 
einordnen läßt. Drittens werde ich fragen, unter welchen Bedingungen die politi-
sche Verpfl ichtung der Bürger Rousseau zufolge erlischt oder zumindest nur noch 
eingeschränkt gilt. Abschließend werde ich viertens doch wieder auf Barbers Ak-
tualisierungsversuch zurückkommen, allerdings in etwas anderer Absicht, indem 
ich die Frage aufwerfe, ob es eine spezifi sch rousseauistische Perspektive auf zivi-
len Ungehorsam gibt – eine Form politischen Handelns, die sich in der Praxis 
wieder einiger Beliebtheit erfreut, deren demokratietheorischer Status allerdings 
weiterhin umstritten ist.

2. Das Problem der politischen Verpfl ichtung

Warum halten wir uns an die Gesetze? In den meisten Fällen werden wir eine Rei-
he unterschiedlicher Motive haben, von Angst vor Bestrafung über bloße Ge-
wohnheit zu moralischer Überzeugung und Loyalität gegenüber der Rechtsord-
nung. Rousseau hat an dieser empirischen Frage ein sehr viel größeres – sowohl 
kritisches als auch konstruktives – Interesse als die gegenwärtige Politische Philo-
sophie, die sich von der Perspektive der Politischen Soziologie weitgehend ent-
koppelt hat, zu deren ersten Vertretern Rousseau gezählt werden kann.2

Ihre eigentlich philosophische Sprengkraft entfaltet die Frage nach dem Geset-
zesgehorsam aber erst, wenn sie nicht als empirische, sondern als normative Frage 
formuliert wird: Warum sollten wir uns an die Gesetze halten? Und diese Frage 
steht eindeutig im Zentrum von Rousseaus Gesellschaftsvertrag, der aus diesem 
Grund den Untertitel „Prinzipien des Staatsrechts“ (principes du droit politique) 
trägt.3

Das Problem, das durch diese Frage aufgeworfen wird und das die Politische 
Philosophie seit ihren Anfängen bei Platon umtreibt, wird heute meist als das Pro-
blem der politischen Verpfl ichtung (political obligation) bzw. der politischen Auto-
rität bezeichnet (vgl. Rinderle 2005; Celikates 2011). Dabei geht es nicht um die 
de facto-Macht, jemanden zum Rechtsgehorsam zwingen zu können, sondern um 
die de jure-Autorität, die mit dem Recht verbunden ist, bindendes Recht setzen, 
anwenden und durchsetzen zu dürfen (also, im weiteren Sinn, zu regieren – aus 
diesem Grund wird auch von einem „right to rule“ gesprochen). Diese Autorität 

2 Dies zeigen vor allem die institutionentheoretischen Teile des Gesellschaftsvertrags in den Büchern 
III und IV, vor allem aber Rousseaus Schriften zu Korsika und Polen (Rousseau 1964, S. 901 ff., 
953 ff.; im Folgenden wird auf diese Ausgabe der Œuvres complètes verwiesen als OC III + Seiten-
zahl); vgl. dazu insgesamt die nicht mehr viel gelesenen, aber sehr lesenswerten Kommentare zum 
Gesellschaftsvertrag von Emile Durkheim (2008) und Maurice Halbwachs (1943).

3 So betont Rousseau neben der Wichtigkeit empirischer, stets kontextabhängiger Realisierungsbe-
dingungen immer auch die normative – de jure – Perspektive und fragt nach den „Grundsätzen, 
die für alle gelten“ (Rousseau 2013, II.11, S. 67 [OC III, S. 393]); vgl. auch Rousseau 2013, IV.8, 
S. 163 (OC III, S. 467): „Aber lassen wir diese politischen Betrachtungen beiseite, kehren wir zum 
Recht zurück und legen wir in dieser wichtigen Angelegenheit die Prinzipien fest.“

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


670 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

geht, zumindest einer weit verbreiteten Annahme zufolge, wesentlich mit einem 
Recht auf Gehorsam einher sowie mit der entsprechenden Pfl icht der Adressaten 
zum Rechtsgehorsam, also dazu, sich an die Gesetze zu halten, weil es die Gesetze 
sind. Bei dieser Pfl icht handelt es sich freilich nicht um eine rechtliche Pfl icht (denn 
es versteht sich von selbst bzw. ist tautologisch, daß es eine rechtliche Pfl icht gibt, 
sich an die Gesetze zu halten), sondern um eine moralische Pfl icht.

Die entscheidende Frage ist dann, ob es eine derartige Pfl icht gibt. Auf Gefühle 
des Verpfl ichtetseins und andere de facto-Einstellungen zu verweisen, stellt keine 
ausreichende Antwort dar, denn es lässt sich immer fragen, ob diese Gefühle und 
Einstellungen angemessen sind, und dabei muss man, wie gerade Rousseau betont 
(etwa in der Analyse des betrügerischen Gesellschaftsvertrags im Zweiten Dis-
kurs), stets die Möglichkeit von Formen falschen Bewusstseins, also eines syste-
matisch verzerrten Legitimitätsglaubens, in Rechnung stellen. Nimmt man die 
Frage als normative Frage ernst, so lassen sich, grob vereinfachend, drei mögliche 
Antworten identifi zieren, die sich in der Geschichte der Politischen Philosophie 
unterschiedlich großer Beliebtheit erfreut haben: (1) Ja, es gibt eine solche Pfl icht 
und sie ist unbedingt bzw. absolut (so etwa derart unterschiedliche Autoren wie 
Platon, Hobbes und Kant, manchen zufolge auch Rousseau, bei dem man be-
kanntlich vergeblich nach einem Widerstandsrecht sucht). (2) Ja, es gibt eine sol-
che Pfl icht, aber sie ist durch die Genese und den Inhalt des Rechts bedingt – un-
terliegt also prozeduralen und substantiellen Einschränkungen – und gilt daher 
prima facie bzw. pro tanto, auch wenn sie im Normalfall vorrangig ist (so etwa 
Locke und zahlreiche Vertreter der Tradition des Naturrechts, manchen zufolge 
auch Rousseau). (3) Nein, es gibt keine derartige Pfl icht, zumindest nicht im Nor-
malfall (so die Vertreter des politischen und philosophischen Anarchismus – und, 
so möchte ich zeigen, zumindest in manchen Hinsichten auch Rousseau).

Viele der gängigen Argumente für die erste Position fi nden sich bereits in Pla-
tons Dialog Kriton. Der auf die Vollstreckung des Todesurteils wartende Sokrates 
lehnt es dort ab, aus dem Gefängnis zu fl iehen, und erläutert, warum er auch an-
gesichts offensichtlicher Ungerechtigkeit zum Rechtsgehorsam verpfl ichtet ist. Als 
Grund dieser Verpfl ichtung gibt er an, wozu die Gerechtigkeit ihn verpfl ichte (auf 
keinen Fall Unrecht zu tun), wer er sei (ein Bürger Athens, der, wie ein Sohn im 
Verhältnis zu seinem Vater, aufgrund seiner Identität und Rolle zum Gehorsam 
verpfl ichtet ist), was er erhalten habe (die vielfältigen Vorteile des Lebens in der 
Polis, die ihn aus Dankbarkeit und Fairness zu Gehorsam verpfl ichten) und was 
er getan habe (nämlich am politischen Leben teilgenommen und damit seine Zu-
stimmung zum Ausdruck gebracht sowie auf Auswanderung verzichtet) (vgl. 
Preuss 1984, 36-47). In der gegenwärtigen Diskussion lassen sich daran anschlie-
ßend, wieder grob vereinfachend, folgende drei Familien von Ansätzen zur Be-
gründung von politischer Verpfl ichtung (neben pluralistischen Kombinationsver-
suchen) unterscheiden, wobei die entsprechenden Pfl ichten heute meist nicht mehr 
als absolut, sondern als bedingt verstanden werden:

(1) Naturrechtlichen Ansätzen zufolge ergibt sich die Gehorsamspfl icht aus na-
türlichen Pfl ichten etwa zur Förderung oder Ermöglichung von Gerechtigkeit oder 
zur Sicherung gleicher Freiheit (so etwa Kant, in manchen Lesarten aber auch 
Rousseau; vgl. Stilz 2009). Wie vor allem Simmons (2008) argumentiert, sind diese 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


671

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

Ansätze, denen zufolge politische Verpfl ichtungen allgemeine, nicht freiwillig über-
nommene Verpfl ichtungen sind, mit dem sogenannten Problem der Partikularität 
konfrontiert. Die zugrundeliegende Pfl icht ist nämlich allgemeiner Natur und be-
zieht sich beispielsweise auf die Förderung von Gerechtigkeit (bzw. gerechter Insti-
tutionen) an sich. Es bleibt daher unklar, wie wir als Bürgerinnen und Bürger be-
stimmter Staaten auf dieser Basis zum Gesetzesgehorsam verpfl ichtet sein können: 
Warum müssen wir die gerechten Institutionen unseres eigenen Staates und kön-
nen nicht die eines anderen, vielleicht sogar gerechteren Staates unterstützen oder 
auf die Einrichtung einer globalen gerechten Ordnung hinarbeiten?

(2) Assoziativen Ansätzen zufolge ergibt sich die Gehorsamspfl icht aus sozialen 
Rollen und Identitäten (so etwa Vertreter des Kommunitarismus, aber auch Ro-
nald Dworkin sowie in manchen Lesarten Rousseau; vgl. etwa Horton 2010). Bei 
politischen Verpfl ichtungen handelt es sich dieser Position zufolge um besondere, 
nicht freiwillig übernommene Verpfl ichtungen, die in den spezifi schen Beziehun-
gen der Bürgerinnen und Bürger zueinander begründet sind und daher nicht mit 
dem Partikularitätsproblem konfrontiert zu sein scheinen. Um die unplausible 
Annahme zu vermeiden, dass jede Person, die sich in der Rechtsposition einer 
Bürgerin befi ndet, ipso facto einer Gehorsamspfl icht unterliegt, wird diese Pfl icht 
meist auf legitime Staaten eingeschränkt und in legitimen Beziehungen wechselsei-
tiger Erwartungen und Festlegungen begründet. Aus normativer Perspektive stellt 
sich dann jedoch die Frage, inwiefern faktische Rollen, Identitäten oder Beziehun-
gen tatsächlich auf eigenständige Weise Verpfl ichtungen der benötigten Stärke ge-
nerieren können und ob die Existenz derartiger Verpfl ichtungen gegebenenfalls 
nicht auf andere, von den infragestehenden Rollen, Identitäten oder Beziehungen 
unabhängige normative Erwägungen (etwa in Form von Legitimitätskriterien) zu-
rückzuführen ist. Dies können wir als das Problem der unabhängigen normativen 
Relevanz bezeichnen.

(3) Transaktionsbasierten Ansätzen zufolge ergibt sich die Gehorsamspfl icht 
aus empfangenen Vorteilen oder aus expliziter oder impliziter Zustimmung. Zu 
dieser Theoriefamilie gehören demnach zwei Arten von Positionen: (a) solche, 
denen zufolge politische Verpfl ichtungen besondere, nicht freiwillig übernommene 
Verpfl ichtungen darstellen, die sich aus normativ signifi kanten Transaktionen und 
den daraus empfangenen Vorteilen ergeben und entweder als Pfl ichten der Fair-
ness oder der Dankbarkeit zu verstehen sind; (b) solche, denen zufolge politische 
Verpfl ichtungen besondere, freiwillig übernommene Verpfl ichtungen darstellen, 
die auf Handlungen unsererseits – nämlich einen freiwilligen Akt der Verpfl ich-
tung – zurückzuführen sind. Die erste Variante ist vor allem mit dem Problem der 
Freiwilligkeit konfrontiert, da unklar bleibt, zu welcher Gegenleistung wir aus 
welchen Gründen verpfl ichtet sind, wenn wir die fraglichen Vorteile gar nicht frei-
willig empfangen haben bzw., wie im Fall vieler öffentlicher Güter, gar nicht in 
der Lage sind, sie abzulehnen. Auf den Einwand gegen die zweite Variante, dass 
eine tatsächliche explizite Zustimmung nur unter seltenen Ausnahmebedingungen 
angenommen werden kann, wird von denen, die die Existenz politischer Ver-
pfl ichtung verteidigen möchten, unter anderem mit einer Ermäßigung des Zustim-
mungskriteriums reagiert, indem dieses im Sinne impliziter, dispositionaler oder 
hypothetischer Zustimmung reformuliert wird. Diese Aufweichung des Zustim-

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


672 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

mungskriterium scheint jedoch die normative Überzeugungskraft und/oder Eigen-
ständigkeit dieser Variante des transaktionsbasierten Modells zu unterminieren, 
so dass letztlich, folgt man Simmons (2008), doch nur das Kriterium der tatsäch-
lichen Zustimmung (ob nun explizit oder implizit) als plausibler Kandidat übrig-
bleibt – allerdings ist dieses Kriterium, wie gesehen, äußerst anspruchsvoll und in 
den Augen vieler Theoretiker unrealistisch, da die Bürgerinnen und Bürger real 
existierender Demokratien von wenigen Ausnahmen abgesehen nicht in dem ge-
forderten Sinn ihre Zustimmung erteilt haben oder auch nur erteilen könnten 
(Problem der overdemandingness). Handelt es sich jedoch tatsächlich um das ein-
zig stichhaltige Kriterium, so scheint daraus zu folgen, dass nur sehr wenige Bür-
gerinnen und Bürger einer genuinen Verpfl ichtung unterliegen und dass nur sehr 
wenige Staaten die Autorität besitzen, die sie für sich in Anspruch nehmen. Genau 
diese Schlussfolgerung wird von Vertretern des Anarchismus aus der skizzierten 
Diskussion gezogen (Simmons 2001).

Hinter dem Label „Anarchismus“ verbergen sich jedoch unterschiedliche, und 
vor allem: unterschiedlich starke Positionen. Zunächst muss man den apriori-
schen vom aposteriorischen Anarchismus unterscheiden (vgl. etwa Rinderle 2005, 
S. 22-23). Während für ersteren aus prinzipiellen bzw. begriffl ichen Gründen aus-
geschlossen ist, dass es so etwas wie legitime Herrschaft bzw. eine kohärente Be-
gründung staatlicher Autorität geben kann (so etwa Wolff 1998), beschränkt sich 
letzterer auf die Behauptung, alle existierenden und zumindest die meisten histo-
risch bekannten Formen staatlicher Herrschaft seien illegitim und ihre Autoritäts-
ansprüche daher nicht überzeugend begründbar. Der aposteriorische Anarchismus 
wird etwa von Simmons (2001) vertreten, dem zufolge die tatsächliche Zustim-
mung der Herrschaftsunterworfenen den Staat tatsächlich legitimieren würde, 
bisher in der Praxis aber nicht als eingelöst und unter den existierenden Bedin-
gungen noch nicht einmal als einlösbar unterstellt werden kann. Demnach ist es 
zwar nicht unmöglich, unter den gegebenen Bedingungen jedoch äußert unwahr-
scheinlich, dass ein Staat die genannten Legitimitätsanforderungen erfüllt und 
dass seine Subjekte daher die entsprechenden politischen Verpfl ichtungen haben. 
Diese schwächere und überzeugendere Variante des Anarchismus geht davon aus, 
dass aus der Tatsache, dass kein gegenwärtiger Staat diese Bedingungen erfüllt, 
nicht folgt, dass kein Staat diese Bedingungen erfüllen kann. Aus diesem Grund 
handelt es sich um einen aposteriorischen oder, wie man auch sagen könnte, einen 
sekundären Anarchismus: Die anarchistische Konsequenz wird nicht vorausge-
setzt, sondern folgt aus der Anwendung eines nicht selbst anarchistischen Legiti-
mitätskriteriums, das sich aus dem zweiten der oben diskutierten transaktionsba-
sierten Ansätze ergibt (sich im Prinzip aber natürlich auch aus der Anwendung 
der anderen Kriterien ergeben kann).4

4 Entsprechend könnte man mit Blick auf meine erste Unterscheidung auch sagen, dass die Autoren, 
die von einer bedingten Gehorsamspfl icht ausgehen, letztlich dieselbe Position wie die philosophi-
schen Anarchisten vertreten – das würde jedoch eine wichtige Differenz verdecken: Während die 
Vertreter der oben (S. 670) unter (2) genannten Position für den Normalfall eine Gehorsamspfl icht 
annehmen, die im Ausnahmefall außer kraft gesetzt werden kann, sehen es die Vertreter des philo-
sophischen Anarchismus (3) gerade als den Normalfall an, dass eine solche Pfl icht nicht vorliegt, 
die in Ausnahmefällen aber durchaus vorliegen könnte.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


673

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

Ebenso wichtig wie die Unterscheidung zwischen apriorischem und aposterio-
rischem Anarchismus ist die zwischen politischem und philosophischem Anarchis-
mus. Der philosophische Anarchismus ist insofern negativ, als es ihm zufolge kei-
nen moralischen Grund gibt, der als solcher zum Gehorsam gegenüber dem Staat 
verpfl ichtet. Es gibt also keine moralische Pfl icht zum Rechtsgehorsam bzw. keine 
genuine politische Verpfl ichtung. Anders als die Vertreter des politischen Anar-
chismus annehmen, folgt hieraus dem philosophischen Anarchismus zufolge aber 
umgekehrt keineswegs schon die moralische Pfl icht, sich gegen den Staat zu wen-
den, vielleicht nicht einmal das Recht dazu. Ob es ein Recht oder gar eine Pfl icht 
gibt, sich den Gesetzen zu widersetzen, muss aus dieser Sicht erst in einem weite-
ren Argumentationsschritt geklärt werden. Dass ein Gesetz ein Gesetz ist, ist zwar 
an sich kein Grund, sich an es zu halten, aber in den meisten Fällen wird es dieser 
Position zufolge andere, etwa prudentielle oder moralische Gründe geben, sich an 
bestimmte Gesetze wie zum Beispiel die Straßenverkehrsordnung oder das Straf-
gesetzbuch zu halten. Anarchistisch ist diese Position also primär im philoso-
phisch grundlegenden Sinn, dass sie die Unterstellung politischer Verpfl ichtung 
zurückweist – die praktisch-politischen Implikationen dieser Zurückweisung ste-
hen auf einem anderen Blatt.

Folgt man Simmons, so spricht aufgrund der Schwierigkeiten, in die die oben 
skizzierten Positionen geraten, einiges für die Kombination der Zustimmungsthe-
orie politischer Verpfl ichtung mit dem aposteriorischen philosophischen Anar-
chismus, der aus einer strikten Anwendung des entsprechenden Legitimitätskrite-
riums zu folgen scheint. Und eben diese Kombination, so meine im Folgenden zu 
erläuternde These, fi ndet sich auch in Rousseaus Politischer Theorie: Rousseau ist 
ein aposteriorischer bzw. sekundärer Anarchist, da die anspruchsvollen Kriterien 
für legitime politische Autorität, die er im Gesellschaftsvertrag formuliert, seines 
Erachtens in den existierenden politischen Gemeinwesen nicht erfüllt werden, so 
dass keine genuine politische Verpfl ichtung vorliegt; und er ist ein philosophischer 
Anarchist, da er daraus nicht den Imperativ ableitet, sich nun auch praktisch-po-
litisch am Umsturz der etablierten illegitimen Ordnung zu beteiligen. Im Unter-
schied zum Anarchismus fi nden sich bei ihm darüber hinaus jedoch wichtige Hin-
weise darauf, welche demokratietheoretischen Implikationen die Konstitution 
eines legitimen Gemeinwesens für dessen Struktur hat.

3. Rousseau über die Begründung politischer Verpfl ichtung

Die Frage nach dem Verhältnis von Rousseaus Theorie der politischen Verpfl ich-
tung zu den eben skizzierten gegenwärtigen Debatten ist bisher kaum thematisiert 
worden.5 Bevor ich zu der auf den ersten Blick überraschenden These komme, 
dass Rousseau eine Variante des sekundären philosophischen Anarchismus ver-

5 Vgl. jedoch Wolff (1998, S. 48 ff.), der Rousseaus allgemeinen Willen dann aber mit dem Willen 
der Mehrheit kurzschließt, sowie Stilz (2009), die sich neben Kant vor allem auf Rousseau bezieht, 
um zu begründen, warum wir einem demokratischen Staat, der unsere Freiheitsrechte realisiert 
und schützt, gegenüber zum Gesetzesgehorsam verpfl ichtet sind, dann aber das unten im vierten 
Abschnitt behandelte Problem der Aufl ösung politischer Verpfl ichtung und der zu entsprechenden 
Urteilen befugten Instanz weitgehend ausblendet.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


674 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

tritt, sei daher kurz an die grundlegende Argumentationsstruktur von Rousseaus 
Theorie erinnert.

Einen guten Ausgangspunkt stellt Rousseaus eigene Charakterisierung im 
sechsten seiner Briefe vom Berge dar:

„Worin besteht die Einheit des Staates? In der Vereinigung seiner Mitglieder. Und 
woraus entsteht die Vereinigung seiner Mitglieder? Aus der Verpfl ichtung [obligati-
on], welche sie alle miteinander verknüpft. Bis hierher ist alles einig. Allein, welches 
ist die Grundlage dieser Verpfl ichtung? Hier teilen sich nun die Autoren. Nach eini-
gen ist es die Gewalt, nach anderen die väterliche Autorität, nach wieder anderen der 
Wille Gottes. Jeder sucht seinen Grundsatz zu behaupten und den des anderen anzu-
greifen; ich selbst habe es nicht besser gemacht, und indem ich die vernünftigste 
Partei von denen, die über diese Sache geschrieben haben, befolgte, habe ich die 
Übereinkunft [convention] der Mitglieder als die Grundlage des politischen Körpers 
angegeben und die Grundsätze, die den meinigen entgegenliefen, widerlegt. [...] Wel-
che sicherere Grundlage kann die Verpfl ichtung haben als den freien Willen dessen, 
der sich verpfl ichtet [le libre engagement de celui qui s’oblige]? Man kann über jeden 
anderen Grundsatz streiten, nur nicht über diesen“ (Rousseau 1978, S. 145-146 [OC 
III, S. 806-807] [Übersetzung modifi ziert].

In dieser Zusammenfassung der Grundgedanken des Gesellschaftsvertrags, die 
sich allerdings etwas voluntaristischer liest als in der ursprünglichen Formulie-
rung, präsentiert Rousseau seine Theorie explizit als Antwort auf das Problem der 
politischen Verpfl ichtung.6 Rousseau verdeutlicht hier, was er im ersten Buch des 
Gesellschaftsvertrags zu zeigen versucht hat: Die politische Verpfl ichtung stellt 
eine besondere Art der Verpfl ichtung dar, die weder durch Bezug auf das Modell 
väterlicher oder göttlicher Autorität, noch auf natürliche Tatsachen wie de facto-
Macht (ein vermeintliches Recht des Stärkeren) oder intellektuelle Überlegenheit 
(Expertenwissen), noch, wie Rousseau im Genfer Manuskript argumentiert, in 
einem vorgängigen natürlichen Recht begründet werden kann.7 Im Unterschied 
zu gängigen moralischen Pfl ichten handelt es sich bei der politischen Verpfl ich-
tung nicht um eine natürliche Pfl icht – sie ist vielmehr in der Konvention, der 
Übereinkunft, der Zustimmung verankert, die Rousseau zufolge den politischen 
Körper allererst konstituiert. Verpfl ichtet-sein wird damit – und das ist Rousseaus 
revolutionäre Neuerung – zurückgeführt auf einen Akt der Selbstverpfl ichtung, 
die passive Verpfl ichtung auf die aktive Verpfl ichtung (vgl. Bernardi 2006, Kap. 1; 
Rehm 2012).

Rousseaus Antwort auf das Problem der politischen Verpfl ichtung kann mithin 
als immanent bezeichnet werden: Sie ist allein in der spezifi schen Art der Konsti-
tution des politischen Körpers begründet – im „Akt […], durch den ein Volk zum 
Volk wird“ –, dessen spezifi scher Charakter sich mit Bezug auf die Unterschei-

6 Bernardi (2006) rekonstruiert diese Argumentationsrichtung systematisch und begriffsgeschicht-
lich; auch Stilz (2009, S. 60) betont, die zentrale Frage Rousseaus sei, „What form must political 
authority take in order to place citizens under a genuine obligation to obey?“.

7 Vgl. Rousseau 2013, S. 174 (OC III, S. 282): „[W]as die Identität der Natur angeht, so ist ihre 
Wirkung in dieser Hinsicht gleich Null, weil sie für die Menschen ebenso ein Gegenstand des 
Streits wie der Einigkeit ist und unter ihnen ebenso oft zu Konkurrenz und Neid wie zu gutem 
Einvernehmen und Einigkeit führt.“

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


675

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

dung zwischen einer bloßen „Anhäufung [agrégation]“ und einer „Vereinigung 
[association]“ erläutern lässt (Rousseau 2013, I.5, S. 23-24 [OC III, S. 359]). Bei 
ersterer „fehlen das öffentliche Wohl und der politische Körper“, sie ist nicht sui 
generis, sondern einfach die Summe ihrer Teile.8 Der Begriff der politischen Ge-
meinschaft selbst ist Rousseau zufolge also die Grundlage, auf der die Konzeption 
der politischen Verpfl ichtung ausgearbeitet wird, die er vertritt. Daraus folgt auch, 
dass die Zustimmung zwar eine notwendige Bedingung für das Vorliegen politi-
scher Verpfl ichtung ist, an sich aber nicht als hinreichend gelten kann, da zum 
Beispiel ein freiwillig geschlossener Vertrag, mit dem man sich in die Sklaverei 
verkauft, ebenso ungültig ist wie der Hobbes’sche Vertrag, der Rousseau zufolge 
ja nicht nur unklug, also ein schlechter deal ist, sondern eine Art Widerspruch in 
sich: „Schließlich ist eine Vereinbarung nichtig und widersprüchlich, die einerseits 
unumschränkte Autorität und andererseits grenzenlosen Gehorsam fordert.“ 
(Rousseau 2013, I.4, S. 20 [OC III, S. 356]) Zu derselben Schlussfolgerung muss 
Rousseaus Analyse und Kritik des Betrugsvertrags aus dem Zweiten Diskurs füh-
ren: Die Armen stimmen dem Vertrag zwar zu, aber der Gehalt des Vertrags steht 
seiner Gültigkeit ebenso entgegen wie seine Form und die Bedingungen, unter 
denen er abgeschlossen worden ist.9

Was folgt nun Rousseau zufolge aus der so verstandenen Konstitution der po-
litischen Gemeinschaft für deren Struktur? Die von ihm beschriebene Konstitu-
tion des politischen Körpers ist zugleich die Einsetzung des Volkes als Souverän in 
einer politischen Gemeinschaft der Freien und Gleichen (vgl. Cohen 2010) – ein 
Bruch mit dem bis dahin gängigen Verständnis von Souveränität als oberster Be-
fehlsgewalt einer (individuellen oder kollektiven) Herrschaftsinstanz über ihre 
Untergebenen. Wie Judith Shklar (1985, S. 168) schreibt, bewirkt diese Demokra-
tisierung des Souveränitätsbegriffs dessen radikale Transformation: “The sove-
reign people implies the destruction of sovereignty as a relation between rulers 
and ruled.” Die in der so etablierten egalitär-demokratischen Gemeinschaft kon-
stituierte Form der politischen Freiheit als Autonomie hat zwei Dimensionen: 
“Being free of constraints imposed by the wills of other individuals and being 
subject only to self-given laws are merely two different ways of satisfying the ba-

8 Vgl. hierzu auch Rousseaus Kritik im Genfer Manuskript (Rousseau 2013, S. 176 [OC III, S. 284]) 
an Diderots Bezug auf die „allgemeine Gesellschaft“ der Menschheit, die Rousseau zufolge gerade 
keine Entität sui generis ist: „Wenn die allgemeine Gesellschaft irgendwo anders existieren würde 
als in den Systemen der Philosophen, wäre sie, wie ich bereits ausgeführt habe, ein moralisches 
Wesen mit besonderen Eigenschaften, die sich von den Eigenschaften der partikularen Wesen, die 
sie konstituieren, unterscheiden.“

9 Wie die substanziellen Bedingungen genau zu verstehen sind, wo also die Grenzen von Rousseaus 
Voluntarismus verlaufen, ist notorisch schwierig zu entscheiden. Allerdings gilt: Allein der Gehalt, 
also die Ausrichtung am Gemeinwohl, oder die Form der Reziprozität kann keinerlei Verpfl ich-
tung generieren, so dass der eigentliche Grund der Verpfl ichtung doch in der Zustimmung zu 
suchen ist. Vgl. etwa Derathé 1995, S. 238-239: „Le citoyen a le devoir d’obéir ou de se soumettre 
à la volonté générale, non pas parce qu’elle représente l’intéret commun ou un intéret supérieur, 
mais parce qu’il s’y est formellement engagé par le pacte social. [...] L’obligation d’obéir à la 
volon té générale a donc son fondement dans le pacte social, dans l’engagement ou le consente-
ment de tous.“ In Rousseaus Werk fi nden sich zudem sowohl Formulierungen, die ein Verständnis 
des Gesellschaftsvertrags im Sinne tatsächlicher Zustimmung nahelegen, als auch solche, die eher 
für eine Interpretation als hypothetischer Vertrag sprechen. 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


676 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

sic condition of freedom, which stipulates that one obey no will other than one’s 
own” (Neuhouser 1993, S. 393).

Wie lässt sich Rousseaus Position vor diesem Hintergrund im Feld der im letz-
ten Abschnitt skizzierten gegenwärtigen Diskussion situieren? Ebenso wie die 
neueren Konsens- bzw. Zustimmungstheorien der politischen Verpfl ichtung und 
der philosophische Anarchismus à la Simmons scheint Rousseau der Ansicht zu 
sein, dass die Zustimmung der Rechtsadressaten eine notwendige (wenn auch, 
wie eben gesehen, nicht hinreichende) Bedingung für die Existenz politischer Au-
torität und damit politischer Verpfl ichtung darstellt. Die Frage ist dann freilich, 
wie das Kriterium der Zustimmung von Rousseau genauer verstanden bzw. prak-
tisch operationalisiert wird, wenn es nicht auf den ursprünglichen Gesellschafts-
vertrag beschränkt werden soll.

Dieses Problem lässt sich anhand eines Kommentars von T.H. Green (1986, 
S. 63) etwas präziser fassen, der in seinen berühmten Lectures on the Principles of 
Political Obligation nach der Zusammenfassung des vertragstheoretischen 
Grundgedankens wie folgt fortfährt: “So far all is consistent. […] But after the 
fi rst generation of those who were parties to the supposed original compact, what 
is to settle whether anyone is a party to it or not?” Rousseau scheint auf diese 
Frage eine Antwort zu haben (Rousseau 2013, IV.2, S. 127 [OC III, S. 440]). Zu-
nächst wiederholt er die allgemeine These: „[D]ie bürgerliche Vereinigung ist der 
freiwilligste Vorgang auf Erden. Da jeder Mensch frei und als Herr seiner selbst 
geboren wird, darf ihn niemand, unter welchem Vorwand auch immer, ohne seine 
Zustimmung zum Untertan machen.“ Dann fügt er hinzu: „Wenn der Staat ge-
gründet ist, bewirkt der Wohnsitz innerhalb seiner Grenzen die Zustimmung; ein 
Staatsgebiet bewohnen heißt, sich der Souveränität zu unterwerfen.“ Green 
(1986, S. 63) ist nicht überzeugt:

“This answer, however, will scarcely stand examination. Rousseau himself does not 
consider that residence in the same region with the original parties to the pact ren-
ders those so resident also parties to it. Why should it do so, when the pact has de-
scended to a later generation? It may be argued of course that everyone residing in a 
settled society, which secures him in his rights of person and property, has the benefi t 
of the society from the mere fact of his residence in it, and is therefore morally 
bound to accept its laws. But this is to abandon the doctrine of obligation being 
founded on consent. Residence in a territory governed by a certain sovereign can 
only be taken to imply consent to the rule of that sovereign, if there is any real possi-
bility of relinquishing it, and this there can scarcely ever be.”

Sehen wir uns nun die Fußnote zu der oben zitierten Passage aus dem Gesell-
schaftsvertrag genauer an, in der Rousseau folgende Einschränkung vornimmt: 

„Das gilt immer für einen freien Staat, denn andernfalls können Familie, Besitz, 
Mangel an Asyl, Not oder Gewalt einen Einwohner entgegen seinem Willen im Land 
festhalten, und dann bedeutet sein bloßer Aufenthalt nicht länger seine Zustimmung 
zum Vertrag oder zu dessen Verletzung.“

Diese Erläuterungen sind nicht ganz einfach zu interpretieren. Zum einen drücken 
sie ein recht konventionelles Argument aus, das auch Green im Sinn hat, nämlich 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


677

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

dass die Exit-Option den Betroffenen auf realistische Weise offenstehen muss; 
zum anderen kann man den Verweis auf den „freien Staat“ aber auch stärker 
auslegen (und damit über die klassische Vertragstheorie hinausgehen): Durch Auf-
enthalt erwirbt man die Verpfl ichtung nur in einer Gesellschaft, die wohlgeordnet 
im Sinne des Gesellschaftsvertrags ist, und hierzu gehört, dass die Bürger kollektiv 
als Souverän über die Gesetzgebungsgewalt verfügen und mithin allein unter 
selbstgegebenen Gesetzen leben.

Carol Pateman hat diesen Aspekt von Rousseaus Theorie der politischen Ver-
pfl ichtung am deutlichsten herausgearbeitet und zugleich radikalisiert. Ihres Er-
achtens lässt sich das Problem der politischen Verpfl ichtung Rousseau zufolge nur 
in einer partizipatorischen politischen Gemeinschaft lösen:

“‘[A]uthority’ is usually seen in terms of the relationship between citizens and the 
liberal state. Theorists rarely consider another form of authority relationship; one in 
which citizens freely create relationships of authority for themselves. Thus defi nitions 
of ‘authority’ usually cannot encompass a democratic form of political organization 
in which members of a political association, in their capacity as citizens, exercise 
political authority over themselves as individuals. Or, to make this point slightly dif-
ferently, authority is usually regarded as one way in which individuals can exercise 
power over others; it is not seen as a way of giving citizens collective power to, or 
the ability to, act for themselves. It is seen as a form of control rather than as a me-
ans of citizens enlarging their collective capacity to create and take responsibility for 
their own political lives” (Pateman 1985, S. 136).

Wie bereits gesehen, geht damit ein spezifi sches Verständnis von Souveränität ein-
her, das diese nicht mehr als Befehlsgewalt einer (individuellen oder kollektiven) 
Instanz über alle Subjekte, sondern als kollektives Recht des Volkes zur Gestal-
tung der eigenen Lebensbedingungen versteht (vgl. zu diesen beiden Souveräni-
tätskonzeptionen auch Kalyvas 2005). Pateman spricht im Fall Rousseaus daher 
von einem demokratischen bzw. partizipatorischen Gesellschaftsvertrag, der sich 
in wesentlichen Hinsichten von den Vertragsmodellen der liberalen Tradition un-
terscheidet, da er eine horizontale statt einer vertikalen Beziehung zwischen den 
Bürgern etabliert, die den Gesetzesgehorsam nicht einer übergeordneten staatli-
chen Instanz, sondern sich selbst wechselseitig als Ko-Autoren der Gesetze schul-
den. Insofern könnte man auch sagen, dass es in Rousseaus idealem Gemeinwesen 
(wie in Marx’ kommunistischer Assoziation) keinen Staat im Sinne eines der Ge-
sellschaft gegenüberstehenden und von ihr vermeintlich unabhängigen Apparats 
mehr gibt (vgl. auch Levine 1993).

Die Antwort auf Greens Deutung des Problems fi ndet sich mithin darin, dass 
der Gesellschaftsvertrag Rousseau zufolge nicht einfach als einmaliger Akt zu ver-
stehen ist, zu dem im weiteren die implizite Zustimmung relativ umstandslos un-
terstellt werden kann; vielmehr muss die demokratische und assoziative Logik des 
Gesellschaftsvertrags in der institutionellen Struktur und der bürgerlichen Praxis 
der politischen Gemeinschaft auf Dauer gestellt werden: “It is kept in being, and 
regularly renewed, through the decisions of the citizens in the participatory poli-
tical community” (Pateman 1985, S. 152). Auch wenn es vermutlich etwas zu 
weit gehen würde, die Rousseau’sche Republik in Umwandlung eines Zitats von 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


678 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

Ernest Renan als „contrat social de tous les jours“ zu bezeichnen, muss der demo-
kratische Gesellschaftsvertrags sich doch in der partizipatorischen Struktur der 
Rousseau’schen Republik spiegeln, wenn seine verpfl ichtende Kraft nicht erlö-
schen soll. Nur in einer demokratisch konstituierten und strukturierten Republik, 
nur in einem „freien Staat“, haben die Bürger demnach eine genuine politische 
Verpfl ichtung (auch wenn mit diesem Übergang der Rahmen der reinen Zustim-
mungstheorie verlassen wird, denn individuelle Zustimmung ist nicht mit der Par-
tizipation unter Gleichen zu identifi zieren, obwohl sie mit dieser in einem engen 
Zusammenhang steht). Wie der oben skizzierte aposteriorische bzw. sekundäre 
Anarchismus ist Rousseau der Auffassung, dass kein moderner Staat die Kriterien 
für genuine politische Verpfl ichtung erfüllt – wie der philosophische Anarchismus 
folgert er daraus allerdings nicht, dass Ungehorsam in einer nicht den Prinzipien 
des Gesellschaftsvertrags entsprechenden politischen Ordnung geboten oder auch 
nur (aus diesem Grund bereits) zulässig wäre.10 Insofern es auch in einer solchen 
Ordnung gute und sogar vorrangige Gründe geben kann, sich an die Gesetze zu 
halten, sind diese jedoch qualitativ anderer Art und nicht auf die besondere Form 
politischer Autorität zurückzuführen, die nur in einer wohlgeordneten Gemein-
schaft möglich ist.

4. Die Aufl ösung politischer Verpfl ichtung

Politische Verpfl ichtungen – also eine Pfl icht zum Rechtsgehorsam seitens der Bür-
ger – gibt es für Rousseau, wie gesehen, nur unter genau defi nierten und sehr an-
spruchsvollen Bedingungen. Demnach gibt es – entgegen dem ersten Anschein – in 
den allermeisten Situationen keine politische Verpfl ichtung. In einem ersten Schritt 
lassen sich folgende vier Fälle unterscheiden, in denen eine solche Verpfl ichtung 
nicht oder nicht mehr gegeben ist. Dabei ist der erste Fall der gängigste:

(1) Wie gesehen, setzt genuine politische Verpfl ichtung die Existenz eines Gesell-
schaftsvertrags des richtigen (also dem Modell des Gesellschaftsvertrags entspre-
chenden) Typs voraus: In allen anderen Fällen ist die Vorstellung oder das Gefühl 
der Verpfl ichtetheit bloßer Schein bzw. bloße Ideologie und Rousseaus Position 
läuft auf die des philosophischen Anarchismus hinaus. Aus dieser Diagnose ergibt 
sich auch ein praktisches Interesse, das die Vertreter des philosophischen Anarchis-
mus mit Rousseau teilen. Die im Zweiten Diskurs vorgelegte Analyse und Kritik 

10 Daher steht es auch nicht im Widerspruch zu der obigen Deutung, wenn Rousseau (1998, S. 330 
[OC IV, S. 629]) den Vikar am Ende seines Glaubensbekenntnisses im Emile sagen lässt (also nicht 
selbst sagt): „Halten wir die öffentliche Ordnung aufrecht, bis uns größere Einsichten zuteil wer-
den. Achten wir die Gesetze eines jeden Landes und stören wir nicht den Kult, den sie vorschrei-
ben; verleiten wir die Bürger nicht zum Ungehorsam, denn wir wissen nicht sicher, ob es zu ihrem 
Besten ist, wenn sie ihre Meinung gegen andere austauschen; dagegen wissen wir mit Sicherheit, 
daß der Ungehorsam gegen die Gesetze ein Übel ist.“ Dass Rousseau die bestehende Ordnung 
auch im Emile nicht für sakrosankt erklärt oder für stabil hält, zeigt die folgende Passage (Rous-
seau 1998, S. 192 [OC IV, S. 468]): „Ihr verlaßt euch auf die bestehende Gesellschaftsordnung 
und bedenkt nicht, daß sie unvermeidlichen Veränderungen unterworfen ist, und daß ihr diejeni-
gen, die eure Kinder erleben werden, weder voraussehen noch verhindern könnt. Der Große wird 
klein, der Reiche arm, der Monarch Untertan. […] Wir nähern uns einer Krise und dem Jahrhun-
dert der Revolutionen.“ Und in einer Anmerkung zu dieser Passage fügt Rousseau hinzu: „Ich 
halte es für unmöglich, daß die großen Monarchien Europas noch lange bestehen werden.“

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


679

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

des Gesellschaftsvertrags, der keine legitime Einigung, sondern ein Täuschungsma-
növer der Reichen darstellt, das aus prozeduralen wie aus substantiellen Gründen 
keine Verpfl ichtung generieren kann, legen eine skeptische Einstellung gegenüber 
der regelmäßigen Berufung auf die Idee der politischen Verpfl ichtung und ihrer 
weitgehenden Akzeptanz unter den Rechtssubjekten nahe – zumal in Situationen, 
in denen der Glaube an politische Verpfl ichtung und die entsprechenden Praktiken 
des Gehorsams, der Unterwerfung und der Loyalität im Interesse der Mächtigen 
sind. Rousseau und Simmons scheinen darin übereinzustimmen, dass es entgegen 
der herrschenden Meinung kein Gemeinwesen gibt, das den anspruchsvollen Be-
dingungen für die Existenz politischer Verpfl ichtung genügt.

Auch in einem wohlgeordneten Gemeinwesen, also einem Gemeinwesen, des-
sen Konstitution und Struktur den Prinzipien des Gesellschaftsvertrags entspricht 
und mit Bezug auf das Rousseau dementsprechend keine anarchistische Position 
vertritt, kann das Vorliegen politischer Verpfl ichtung jedoch fraglich werden – 
und zwar auf drei unterschiedliche Weisen.

(2) Wie Rousseau betont, hängt die Gültigkeit, ja die Identifi kation einzelner 
Gesetze als Gesetze (neben ihrer formalen Qualifi kation als Gesetze durch ihre 
Allgemeinheit) an zwei Kriterien, von denen das eine prozedural und das andere 
substantiell ist: Gesetze müssen zum einen Ergebnis der Gesetzgebung (bzw. zu-
mindest der Ratifi kation) durch das Volk sowie zum anderen am Gemeinwohl 
ausgerichtet sein. Andernfalls handelt es sich nicht um genuine Gesetze – das gilt 
sowohl für das prozedurale Kriterium: „Jedes vom Volk nicht in Person ratifi zier-
te Gesetz ist nichtig; es ist kein Gesetz.“ (Rousseau 2013, III.15, S. 114 [OC III, 
S. 430]), als auch für das substantielle Kriterium:

„[W]enn die niedrigsten Interessen die Frechheit besitzen, sich mit dem geheiligten 
Namen des öffentlichen Wohls zu schmücken, dann wird der allgemeine Wille ver-
stummen […und] unter dem Namen von Gesetzen [werden] auf unrechtmäßige Wei-
se ungerechte Verordnungen ausgegeben, die nur partikulare Interessen zum Ziel 
haben“ (Rousseau 2013, IV.1, S. 124 [OC III, S. 438]).11

Damit werden der Mehrheit scheinbar klare Grenzen auferlegt: Ein Gesetz kann 
mit noch so großer Mehrheit verabschiedet werden, wenn es ein Individuum oder 
eine Minderheit seiner bzw. ihrer Rechte beraubt – und etwa von der politischen 
Entscheidungsfi ndung ausschließt –, hat es keine Gültigkeit und ist daher kein 
Gesetz (vgl. Stilz 2009, S. 94). In einem solchen Fall kann sogar behauptet wer-
den, dass die Existenz der politischen Gemeinschaft selbst und damit die Grund-
lage politischer Verpfl ichtung überhaupt in Frage steht. Von der lokalen Aufl ö-

11 Es ist wichtig, die Redeweise von einem substantiellen Kriterium hier nicht falsch zu verstehen: Es 
handelt sich nicht um ein Kriterium, das sich unabhängig vom politischen Prozess etwa von Ge-
meinwohlexperten anwenden ließe. Insofern wendet Rousseau dieses substantielle Kriterium 
selbst noch einmal prozeduralistisch und versteht es als eines, auf das sich die Bürger im politi-
schen Prozess beziehen und das sich nicht unabhängig von diesem Prozess, gewissermaßen aus der 
Beobachterperspektive ausbuchstabieren lässt. Vgl. Maus 2011, S. 345: „[D]ie volonté générale 
kann nur an dem ‚Ort’ des empirischen demokratischen Gesetzgebungsverfahrens zum Ausdruck 
gebracht (oder verfehlt) werden – ist aber genau deshalb einer expertokratischen oder totalitären 
Usurpation nicht zugänglich.“ Dieser Monismus führt freilich auch in Probleme, auf die ich im 
fünften Abschnitt zurückkommen werde.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


680 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

sung politischer Verpfl ichtung in konkreten Einzelfällen führt Rousseau zufolge 
demnach ein relativ direkter Weg zum Extremfall der Aufl ösung des politischen 
Körpers.

(3) Rousseau unterscheidet strikt zwischen dem Volk als Souverän, dem das 
alleinige Recht der Gesetzgebung zukommt, und der Regierung als ausführender 
Instanz, die vom Souverän eingesetzt und mit einem klar umrissenen Auftrag aus-
gestattet wird. Mit dem Recht der Einsetzung der Regierung – deren Mitglieder 
letztlich einfache Beamte sind – geht Rousseau zufolge auch das Recht der Abset-
zung tyrannischer, ja mißliebiger Regierungen einher. Für den Fall erfolgreicher 
Usurpation diagnostiziert Rousseau besonders deutlich, dass die Bürger nicht 
mehr zum Gehorsam verpfl ichtet sind:

„Im Augenblick, in dem die Regierung die Souveränität usurpiert, wird somit der 
gesellschaftliche Pakt gebrochen, und alle einfachen Bürger kehren rechtmäßig in 
ihre natürliche Freiheit zurück und sind daher zwar zum Gehorsam gezwungen, aber 
nicht mehr dazu verpfl ichtet. Derselbe Fall tritt auch ein, wenn die Glieder der Regie-
rung einzeln die Macht usurpieren, die sie nur korporativ ausüben dürfen“ (Rous-
seau 2013, III.10, S. 106 [OC III, S. 423]).

In jedem Fall sollte das Volk in regelmäßig wiederkehrenden Versammlungen die 
Regierung kontrollieren und entscheiden, ob sie noch ihrem klar umrissenen Auf-
trag nachkommt. Wie Rousseau im Kapitel mit dem Titel „Mittel, um der Usur-
pation der Regierung vorzubeugen“ ausführt, gibt es

„zwei Anträge, die man niemals weglassen darf und die getrennt zur Abstimmung 
gelangen müssen. Der erste: Gefällt es dem Souverän, die gegenwärtige Form der 
Regierung beizubehalten? Der zweite: Gefällt es dem Volk, die Verwaltung in den 
Händen jener zu belassen, die damit gegenwärtig betraut sind?“ (Rousseau 2013, 
III.18, S. 121-122 [OC III, S. 435-436]).12

Auch wenn Rousseau davor warnt, durch allzu voreilige Entscheidungen politi-
scher Instabilität Vorschub zu leisten, und sich für einen umsichtigen Umgang mit 
diesen Anträgen ausspricht, macht er doch deutlich, dass es sich bei der Stabili-
tätsorientierung um „eine politische Maxime und keine Rechtsregel“ handelt, da 
der Souverän der Regierung gegenüber in keinem Verpfl ichtungsverhältnis steht, 
sondern die Autorität gegenüber seinen Beamten stets selbst in den Händen hält 
(Rousseau 2013, III.18, S. 120 [OC III, S. 435]). Und wie gesehen ist auch die 
Verpfl ichtung der einzelnen Bürger gegenüber der Regierung von klaren Bedin-
gungen abhängig.13

12 Vgl. auch Rousseau 1978, S. 171 (OC III, S. 826): „Die gesetzgebende Gewalt ist in zweierlei 
Dingen unteilbar, nämlich darin, Gesetze zu geben und sie zu bewahren, das heißt Aufsicht über 
die ausübende Gewalt zu führen. Es gibt keinen Staat in der Welt, wo der Souverän diese Aufsicht 
nicht hat.“

13 Wenn Rousseau die Bedeutung des durch Erziehung und Sitten, Feste und Zivilreligion produzier-
ten und stabilisierten Legitimitätsglaubens der Bürger für ihre Identifi kation mit dem und Bindung 
an das Gemeinwesen betont, dann darf das nicht mit von oben verordneter politischer Apathie 
(„Ruhe als erste Bürgerpfl icht“) verwechselt werden. Wie Rousseau (2013, III.14, S. 114 [OC III, 
S. 430]) bemerkt, sind die Bürger verloren, wenn sie „mehr in ihre Ruhe als in die Freiheit verliebt 
sind“. Vgl. auch unten Anm. 17.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


681

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

(4) Im vierten Fall, der Aufl ösung des politischen Körpers, scheinen die letzten 
beiden Tendenzen – die Verletzung der prozeduralen und/oder substanziellen Le-
gitimitätsbedingungen in der Gesetzgebung sowie die Usurpation der Legislativge-
walt durch die Regierung – zu kumulieren. Geschieht dies, so fi nden sich die Bür-
ger in einer Situation wieder, die dem ersten Szenario strukturell ähnelt und sich 
von ihm nur in ihrer zeitlichen Rahmung unterscheidet: Der Gesellschaftsvertrag 
existiert nicht mehr und mit ihm erlöschen auch alle politischen Verpfl ichtungen.

Die Schwierigkeiten, mit denen Rousseaus Position konfrontiert ist, lassen sich 
am einfachsten am Fall einzelner Gesetze illustrieren: Wie gesehen, gibt es Rous-
seau zufolge prozedurale und substantielle Bedingungen der allgemeinen Verbind-
lichkeit politischer Entscheidungen. Unter Bedingungen, unter denen der allgemei-
ne Wille in den Akten der Legislative nicht zum Ausdruck kommt, können die 
Beschlüsse der Mehrheit nicht als Gesetze betrachtet werden – es sind nurmehr 
„ungerechte Verordnungen“, denen gegenüber man keine Gehorsamspfl icht hat, 
auch wenn man weiterhin zum Gehorsam gezwungen oder aus anderen Gründen 
zu ihm motiviert sein mag. Wie aber läßt sich diese Unterscheidung, die als solche 
ja klar genug zu sein scheint, anwenden? Rousseau zufolge kann es hier nur Indi-
zien – „die langen Debatten, die abweichenden Äußerungen und der Tumult kün-
den vom Erstarken der partikularen Interessen und somit vom Niedergang des 
Staates“ (Rousseau 2013, IV.2, S. 126 [OC III, 439]) –, aber keine sicheren 
Grundlagen oder klaren Kriterien für ein zweifelsfreies Urteil geben, obwohl Ex-
tremfälle wohl einfach zu identifi zieren sein dürften.

Damit stehen wir vor einem für die Vertragstheorie vertrauten Problem, das 
bereits Hobbes und Locke beschäftigte, nämlich der Frage nach der in einer sol-
chen Konfl iktsituation zum Urteilen berechtigten Instanz – im vorliegenden Fall: 
Wer ist dazu berechtigt, sich auf den allgemeinen Willen zu beziehen und so die 
bindende Kraft eines per Mehrheitsbeschluss verabschiedeten Gesetzes in Frage 
zu stellen? Rousseau scheint mit den anderen Vertragstheoretikern der Ansicht zu 
sein, dass dieses Urteil über die Verbindlichkeit einzelner Gesetze nicht dem ein-
zelnen Individuum überlassen werden kann, weil dies ins rechtshermeneutische 
Chaos führen und den durch den Gesellschaftsvertrag erreichten Stabilitäts- und 
Freiheitsgewinn wieder zunichte machen würde (vgl. Charvet 1999). Im Gesell-
schaftsvertrag tritt dieses Problem auch in anderen Zusammenhängen auf, etwa 
wenn Rousseau behauptet:

„Man wird nicht bestreiten, daß der einzelne durch den gesellschaftlichen Pakt von 
seiner Macht, seinem Eigentum und seiner Freiheit nur jenen Teil abtritt, dessen Ge-
brauch für die Gemeinschaft wichtig ist, aber man muß auch zugeben, daß allein der 
Souverän über diese Wichtigkeit entscheidet“ (Rousseau 2013, II.4, S. 42 [OC III, 
S. 373]).14

14 Die Präzisierung des letzten Nebensatzes trifft wohl auch auf die folgende, an John Stuart Mills 
harm principle erinnernde Fussnote zu (Rousseau 2013, IV.8, S. 163 [OC III, 467]): „‚In der Re-
publik’, schreibt der M. d’A., ‚ist jeder vollkommen frei in dem, was den anderen nicht schadet.’ 
Hier liegt die unveränderliche Grenze; genauer kann man sie nicht ziehen.“ Die Frage ist natür-
lich, wer genau dazu berechtigt ist, den Verlauf dieser „unveränderlichen“ Grenze festzustellen, 
wenn nicht der Souverän, und ob man dessen Feststellung dann nochmals problematisieren kann.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


682 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

In den oben geschilderten Fällen steht aber gerade in Zweifel, ob der faktische 
Souverän – also die Mehrheit des versammelten Volkes – tatsächlich so entschei-
det, wie es seinem normativen Rollenverständnis angemessen wäre. Einfach zu 
behaupten, das entsprechende Urteil müsse dem Souverän überlassen werden, 
hilft in einer solchen Situation nicht weiter, da es ja um die Möglichkeit der Prob-
lematisierung dieses Urteils geht, ohne dass sich einzelne Bürger damit eine beson-
dere Urteilskompetenz anmaßen könnten, die den Rousseau’schen Egalitarismus 
untergraben würde.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, ob Rousseau die Operationalisie-
rung der von ihm aufgestellten Bedingungen nicht zu streng bzw. einseitig und 
damit im Widerspruch zu den radikaleren demokratietheoretischen Implikationen 
seines partizipatorischen Gesellschaftsvertrags durchgeführt hat. Pateman (1985, 
S. 159) hat einen ähnlichen Punkt im Sinn, wenn sie schreibt:

“There is to be no right of political dissent or resistance in Rousseau’s political as-
sociation. Just as he refuses to extend his arguments to women, so he fails to pursue 
the logic of the participatory social contract to its conclusion: that the right of dis-
sent and disobedience is implied by the practice of self-assumed political obligation.”

Rousseau lässt zwar die Möglichkeit zu, dass die Mehrheitsentscheidung nicht 
mit dem allgemeinen Willen kompatibel ist, und vertritt insofern keine rein volun-
taristische oder prozeduralistische Position, meint aber, die Frage, wer das ent-
sprechende Urteil zu fällen berechtigt ist, wie Hobbes allein mit Verweis auf die 
souveräne Instanz selbst beantworten zu können. Dabei scheint er von einer pro-
blematischen Alternative auszugehen: Entweder „alle Merkmale des allgemeinen 
Willens“ fi nden sich in der Mehrheit, dann ist man als Vertreter der Minderhei-
tenmeinung zum Gehorsam verpfl ichtet und muss sogar zugestehen, dass man 
sich geirrt hat, oder diese Merkmale sind nicht mehr in der Mehrheit, dann „gibt 
es keine Freiheit mehr, welcher Partei man sich auch zuwenden mag“ (Rousseau 
2012, IV.2, S. 126 [OC III, S. 439]). Wie Pateman richtig bemerkt, impliziert das, 
dass entweder alle vorbehaltlos der Mehrheit zustimmen müssen oder die politi-
sche Gemeinschaft bereits zu existieren aufgehört hat. Dies lässt gerade jenen 
Zwischenbereich aus dem Blickfeld verschwinden, in dem selbst in einer wohlge-
ordneten Gesellschaft Politik stattfi ndet. Damit reproduziert Rousseau eine Alter-
native, die eher dem Hobbes’schen als dem demokratischen Vertragsmodell zu 
entsprechen scheint und der er Pateman zufolge nur durch eine stärkere Demo-
kratisierung der Gemeinschaft selbst entgehen könnte: “If these two all-or-noth-
ing alternatives, characteristic of liberal rather than democratic theory, are to be 
avoided, the right of free judgement and choice must be extended to the minori-
ty” (Pateman 1985, S. 161). Der demokratischen Logik des Rousseau’schen Ge-
sellschaftsvertrags würde es daher eher entsprechen, das Problem der politischen 
Verpfl ichtung nicht als ein für alle Mal lösbares, sondern als permanentes Prob-
lem zu verstehen, das in einer demokratischen Gemeinschaft als solches aner-
kannt und durch demokratische Institutionen und Praktiken bearbeitet werden 
muss. Erst eine partielle Aufl ösung der monistischen Willensbildungsstrukturen 
würde berücksichtigen können, dass Bürger unterschiedliche Auffassungen des 

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


683

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

allgemeinen Willens in unterschiedlichen Fora zu artikulieren in der Lage sind. 
Pateman zufolge sollten zu den entsprechenden Praktiken der bürgerschaftlichen 
Partizipation auch solche des zivilen Ungehorsams und des Dissenses gezählt wer-
den; allerdings geht sie nicht weiter darauf ein, wie eine spezifi sch rousseauisti-
sche Perspektive auf zivilen Ungehorsam aussehen könnte – eine Frage, auf die ich 
im letzten Abschnitt zurückkommen werde.

Dass Rousseaus Theorie politischer Verpfl ichtung einer solchen Erweiterung 
über die von ihm selbst vertretenen Optionen hinaus offensteht, behauptet auch 
Brooke (2007), der vier mögliche Weisen unterscheidet, in denen ein 
Rousseau’scher Bürger seinen politischen Dissens artikulieren kann. Ohne seine 
Interpretation hier im einzelnen darlegen zu können, seien diese vier Möglichkei-
ten kurz aufgeführt und kommentiert: (1) Die Strategie des Schweigens stellt eine 
Art inneres Exil dar, in das das Individuum aus Gewissensgründen geht, ohne 
aber offen in Konfl ikt zu den Entscheidungen der Mehrheit zu treten. Wenn es 
stimmt, dass die Bürger in einem wohlgeordneten Gemeinwesen „gleichsam auf 
Flügeln zu den Versammlungen“ eilen (Rousseau 2013, III.15, S. 114 [OC III, 
S. 429]), dann kann man im Umkehrschluss annehmen, dass der Rückzug aus der 
Versammlung nicht unbedingt privatistisch motiviert oder Ausdruck einer „Was 
geht mich das an?“-Einstellung sein muss, sondern selbst ein politischer Akt sein 
kann, den Rousseau in seiner Theorie zwar nicht als solchen diskutiert, in der 
Praxis aber doch anerkannt hat. (2) Die Strategie des Exils ist radikaler, kann aber 
ebenso in grundsätzlichen Erwägungen und einem wohlverstandenen Patriotis-
mus begründet sein wie die erste Strategie. Auch wenn Rousseau selbst natürlich 
die meiste Zeit seines Lebens Exilant war und etwa die Briefe vom Berge explizit 
aus der Position des Exilanten verfasst hat, wird auch diese Strategie in seinen 
Schriften nicht systematisch berücksichtigt. (3) Die Strategie der List zielt auf die 
Reform des politischen Gemeinwesens von innen durch kluges politisches Han-
deln, wird von Rousseau jedoch aufgrund seines grundsätzlichen Verdachts gegen 
strategisches Handeln ebenfalls nicht diskutiert, auch wenn die Rolle des Gesetz-
gebers (législateur), die Rousseau im Gesellschaftsvertrag (II.7) theoretisch be-
gründet und in seinen Schriften zu Korsika und Polen praktisch einnimmt, viel-
leicht in diesem Sinne interpretiert werden könnte. (4) Schließlich verweist auch 
Brooke auf die Praxis des zivilen Ungehorsams als mögliche Artikulationsform 
politischen Dissenses, die – anders als Rousseau zu meinen scheint, für den Ge-
horsam und Selbstkritik dem vollständigen Legitimitätsverlust gegenüberstehen 
– nicht notwendigerweise Ausdruck eines partikularen Willens zu sein hat. Broo-
ke verschenkt die damit theoretisch eröffnete Gelegenheit jedoch gleich wieder, 
indem er die liberale Theorie des zivilen Ungehorsams von John Rawls als aus-
sichtsreichsten Kandidaten ins Auge fasst, um Rousseaus Republikanismus an 
dieser Stelle zu ergänzen. Im folgenden letzten Abschnitt werde ich eine andere 
und etwas spekulative Antwort auf die Frage skizzieren, ob es eine spezifi sch 
rousseauistische Perspektive auf zivilen Ungehorsam als politische Praxis aktiver 
Bürgerinnen und Bürger geben kann, die sich von Rousseaus Text ein Stück ent-
fernen muss, sich dabei mit Pateman aber auf die demokratietheoretischen Impli-
kationen von Rousseaus partizipatorischem Gesellschaftsvertrag beziehen kann, 
die radikaler sind, als er selbst zu akzeptieren bereit scheint.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


684 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

5. Eine rousseauistische Perspektive auf zivilen Ungehorsam?

Um einer Antwort auf die im Titel dieses Abschnitts gestellte Frage näher zu kom-
men, müssen zunächst zwei Unterscheidungen getroffen werden. Die erste bezieht 
sich darauf, dass Rousseau, insofern er im Einklang mit dem philosophischen 
Anarchismus der Ansicht ist, dass es in den allermeisten realexistierenden Staaten 
keine politische Verpfl ichtung gibt, Ungehorsam unter ansonsten gleichen Bedin-
gungen nicht für rechtfertigungsbedürftiger als Gehorsam halten kann. Die fol-
genden Überlegungen beziehen sich primär jedoch nicht auf diesen Fall, sondern 
auf den Bereich zwischen den beiden Extremen der Verpfl ichtung zur vorbehaltlo-
sen Zustimmung und der Aufl ösung der politischen Gemeinschaft, in dem sich 
auch in der wohlgeordneten Gesellschaft – also in einem im Prinzip legitimen 
Gemeinwesen – Politik abspielen dürfte.

Zweitens schlage ich eine recht grobe Unterscheidung zwischen drei (einander 
nicht ausschließenden, sondern ergänzenden) Modellen des zivilen Ungehorsams 
vor, die mit unterschiedlichen Vorstellungen der Defi nition, der Rechtfertigung 
und der Rolle zivilen Ungehorsams verknüpft sind (vgl. Celikates 2010). In einer 
Minimalbestimmung, auf die sich diese Modelle einigen können müssten, lässt 
sich ziviler Ungehorsam verstehen als ein (im Unterschied zu legalen Formen des 
Protests) absichtlich rechtswidriges und (im Unterschied zu ‚gewöhnlichen’ Straf-
taten) prinzipienbasiertes Protesthandeln, mit dem (im Unterschied zur in einigen 
Staaten grundrechtlich geschützten Weigerung aus Gewissensgründen) das politi-
sche Ziel verfolgt wird, bestimmte Gesetze, Maßnahmen oder Institutionen zu 
verändern, zu verhindern bzw. abzuschaffen oder zu ‚forcieren’ bzw. einzurichten.

Dem ersten Modell zufolge, das wir als romantisch-individualistisch bezeich-
nen können, lässt sich ziviler Ungehorsam mit Bezug auf ein höheres – entweder 
natürliches oder göttliches – Gesetz begründen, zu dem das Individuum vermittelt 
über das eigene Gewissen Zugang hat. Wie wir gesehen haben, scheint Rousseau 
einem solchen Bezug auf die private Urteilskompetenz des Individuums zumindest 
im Gesellschaftsvertrag skeptisch gegenüberzustehen, auch wenn sein eigenes 
 Lebensmotto – vitam impendere vero – durchaus im Sinne der normativen Ver-
pfl ichtung auf das eigene Gewissen verstanden werden könnte, dem auch in ande-
ren Schriften Rousseaus, vor allem im Emile, als „göttliche Stimme“ eine 
grundlegende Autorität zuerkannt wird (ohne dass die politischen Konsequenzen 
dieser Ansicht ausbuchstabiert werden würden). Das zweite Modell lässt sich als 
liberal-konstitutionalistisch bezeichnen und fi ndet sich paradigmatisch in den Ar-
beiten von John Rawls und Ronald Dworkin ausgeführt, denen zufolge ziviler 
Ungehorsam dann (und nur dann) legitim ist, wenn auf nachvollziehbare Weise 
individuelle Rechte oder basale Gerechtigkeitsgrundsätze herangezogen werden 
können, die durch eine staatliche Institution oder eine Mehrheitsentscheidung 
verletzt worden sind. Die Rechtfertigung des zivilen Ungehorsams ist demnach 
auf substantielle moralische Überlegungen angewiesen, die die Grenzen der Aus-
übung der Volkssouveränität durch Mehrheitsentscheidung bestimmen. Ziviler 
Ungehorsam ist in dieser Perspektive als von einzelnen Individuen im Namen ih-
rer Rechte eingeforderte Begrenzung demokratischer Selbstbestimmung zu verste-

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


685

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

hen. Auch dieses Modell scheint in einem Spannungsverhältnis zu Rousseaus Po-
litischer Theorie zu stehen.

Während ziviler Ungehorsam aus dieser liberalen Perspektive vor allem als Pro-
testform individueller Grundrechtsträger gegen Regierungen und politische Mehr-
heiten erscheint, die konstitutionell kodifi zierte moralische Prinzipien und Werte 
verletzen, ist er aus Perspektive des dritten Modells, das sich als republikanisch-
demokratisch charakterisieren lässt, nicht primär als Beschränkung, sondern als 
Ausdruck der demokratischen Praxis kollektiver Selbstbestimmung zu verstehen, 
deren Bedeutung nicht zuletzt darin besteht, ein Gegengewicht zu den Erstar-
rungstendenzen staatlicher Institutionen zu bilden (vgl. Arendt 1986). Ziviler Un-
gehorsam zielt – anders als das liberale Modell annimmt – diesem Verständnis 
zufolge nicht primär auf ein substantiell verstandenes Ideal der gerechten Gesell-
schaft, sondern auf intensivere und/oder extensivere Formen der demokratischen 
Selbstbestimmung, die es gegen usurpierende Regierungen und politisch organi-
sierte soziale Partikularinteressen zu erstreiten oder zu verteidigen gilt (vgl. etwa 
Markovits 2005; Celikates 2010). Aus diesem Verständnis der Rolle zivilen Unge-
horsams folgt auch eine andere Perspektive auf seine Rechtfertigung, denn diese 
wird von substantiellen auf prozedurale Argumentationen umgestellt: Nicht dass 
das Ergebnis politischer Willensbildungs- und Entscheidungsprozesse bestimmten 
Normen und Werten widerspricht, sondern dass diese Prozesse selbst durch im 
Rahmen des politischen Systems kaum vermeidbare strukturelle Demokratiedefi -
zite, etwa in den Dimensionen Partizipation, Repräsentation und Deliberation, 
aber auch durch den Einfl uss von Machtasymmetrien auf die öffentliche Debatte, 
durch hegemoniale Diskurse und ideologische Selbstverständnisse verzerrt wer-
den (vgl. Young 2001), stellt den Einsatzpunkt der republikanisch-demokrati-
schen Konzeption des zivilen Ungehorsams dar.

Nun lassen sich mit Rousseau sicher auch gewissensbasierte und substantiell 
moralisch begründete Formen des zivilen Ungehorsam denken, denn natürlich ist 
es möglich, dass die Mehrheit etwas entschieden hat, das inhaltlich falsch ist (ge-
nau deshalb unterscheidet Rousseau ja zwischen dem allgemeinen Willen und 
dem Willen aller). Wie ein solcher Irrtum identifi ziert werden soll, ist, wie gese-
hen, jedoch nicht ganz klar und aus diesem Grund können wir zumindest anneh-
men, dass die Begründungslasten für substantielle Argumentationen (wie sie die 
ersten beiden Modelle erfordern) aus einer rousseauistischen Perspektive höher 
veranschlagt werden müssen als für das prozeduralistische dritte Modell, in dem 
es letztlich ja darum geht, die egalitaristisch verstandene (Re-)Artikulation des 
allgemeinen Willens durch das versammelte Volk zu ermöglichen.

Dieses dritte Modell lässt sich über diese naheliegende Verbindung zu einer von 
Pateman inspirierten radikaldemokratischen Interpretation des Gesellschaftsver-
trags hinaus in zumindest zwei Hinsichten als rousseauistisch verstehen, die ich 
abschließend kurz skizzieren möchte.

(1) Wenn wir Rousseaus politische Soziologie als wesentlichen Teil seines Wer-
kes begreifen, müssen wir seine Annahme ernstnehmen, daß es auch im wohlge-
ordneten demokratischen Gemeinwesen unweigerlich Tendenzen der Ablösung 
der Regierung vom Souverän und der Aufl ösung des politischen Körpers geben 
wird – und zwar aufgrund sowohl einer institutionellen als auch einer psychologi-

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


686 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

schen Dynamik, die Rousseau aufgrund seiner realistischen Einschätzung des 
kaum vermeidlichen Missbrauchs politischer Institutionen sowie einer Art Vor-
wegnahme von Robert Michels’ „eisernem Gesetz der Oligarchie“ für unvermeid-
bar hält. Shklar (1998, S. 272-273) nennt diese Dynamik tragisch, denn die Insti-
tution der Regierung und ihre strikte Unterscheidung vom Souverän ist ebenso 
notwendig wie der von ihr ausgelöste Verfall unvermeidlich ist: „Wenn selbst 
Sparta und Rom untergingen, welcher Staat dürfte da hoffen, ewig zu dauern?“ 
(Rousseau 2013, III.11, S. 107 [OC III, S. 424]; vgl. auch Guénard 2005 sowie 
Rousseau 2013, III.10, S. 104 [OC III, S. 421]: „Das ist das inhärente und unver-
meidliche Laster, das seit dem Entstehen des politischen Körpers ohne Unterlaß 
denselben zu zerstören tendiert, ebenso wie Alter und Tod den Körper des Men-
schen zerstören.“) In Reaktion auf diese tragischen Notwendigkeiten steht den 
politischen Akteuren allein eine „politics of prevention“ (Shklar 1985, S. 165 ff.) 
offen, die den Verfallsprozess zu verlangsamen und einzudämmen, aber nicht dau-
erhaft zu stoppen vermag. Warum sollte man vor diesem Hintergrund den zivilen 
Ungehorsam in seiner republikanisch-demokratischen Variante nicht als ein wei-
teres „Mittel, um der Usurpation der Regierung vorzubeugen“ verstehen? Sicher, 
Rousseau legt großen Wert auf die Rechtmäßigkeit der von ihm identifi zierten 
Mittel und betont die Gefahr von Spaltungen, institutioneller Instabilität und der 
Proliferation von partikularen Willen,15 aber im Unterschied zum romantisch- 
individualistischen und zum liberal-konstitutionalistischen Modell besteht beim 
republikanisch-demokratischen Modell des zivilen Ungehorsams, wie gesehen, 
nicht gleichermaßen die Gefahr, dass eine Gruppe von Bürgerinnen und Bürgern 
– wenn auch mit guter Absicht – den anderen ihren eigenen partikularen Willen 
aufzwingt, denn schließlich geht es um die prozeduralen Möglichkeitsbedingun-
gen demokratischer Selbstbestimmung und nicht um die Durchsetzung oder Ver-
hinderung bestimmter Vorhaben oder Werte.16 Dass sich auch bei Rousseau ähn-
liche Überlegungen fi nden, zeigen folgende Stellen aus den Briefen vom Berge:

„Beinahe alle ihre Bravourleistungen [die Bemühungen der Genfer Obrigkeit, die le-
gislative Macht an sich zu reißen] waren vergeblich, weil sie Widerstand fanden, und 
weil in einem Staat wie dem eurigen der öffentliche Widerstand [résistance publique] 
immer dann sicher ist, wenn er sich auf die Gesetze gründet. [...] In einem Staat [...], 

15 Allerdings ist Rousseaus diesbezügliche Position etwas komplexer; vgl. Rousseau 2013, II.3, S. 41 
(OC III, S. 372): „Wenn es jedoch Teilgesellschaften gibt, muß ihre Anzahl vermehrt und ihrer 
Ungleichheit vorgebeugt werden, wie Solon, Numa und Servius es hielten. Diese Vorsichtsmaß-
nahmen sind die einzig richtigen, damit der allgemeine Wille immer aufgeklärt sei und das Volk 
vor Irrtum bewahrt bleibt.“

16 Die Differenz lässt sich kurz am Beispiel der Proteste gegen „Stuttgart 21“ veranschaulichen: 
Wenn man zivilen Ungehorsam in einer dem dritten Modell entsprechenden Form praktiziert, tritt 
man für ein transparenteres, genuin demokratisches Verfahren ein – das Ergebnis eines solchen 
Verfahrens würde man auch dann als legitim akzeptieren, wenn man inhaltlich durchaus noch 
Zweifel hätte. Radikale Gegner würden das Ergebnis vielleicht auch dann noch ablehnen, wenn es 
am Ende eines transparenten und demokratischen Verfahrens stünde (ebenso dürfte es militanten 
Tierschützern normativ betrachtet relativ gleichgültig sein, ob von ihnen als tierquälerisch und 
daher illegitim erachtete Praktiken der Mehrheit aufoktroyiert oder von ihr in einem demokrati-
schen Verfahren unterstützt werden) – dass sie damit Recht haben könnten, soll freilich nicht aus-
geschlossen werden, aber aus einer von Rousseau inspirierten Perspektive scheint offensichtlich, 
dass ihr Ungehorsam größere Begründungslasten tragen muss.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


687

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

wo die Souveränität in den Händen des Volkes liegt, ist der Gesetzgeber immer vor-
handen, obgleich er sich nicht immer zeigt. [... Seine Glieder] können immer über die 
Verwaltung der Gesetze wachen. Dies ist ein Recht, es ist sogar eine Pfl icht, die den 
Personen obliegt und die ihnen zu keiner Zeit genommen werden kann“ (Rousseau 
1978, S. 160 und 192 [OC III, S. 816 und 845] [Übersetzung modifi ziert]).

(2) Hannah Arendt (1986) grenzt zivilen Ungehorsam ebenso von Lobbyismus im 
Namen von Partikularinteressen ab wie von einem rein moralischen, gewissensba-
sierten Appell an das Gewissen der Mehrheit. Als genuin politische und demokra-
tische Praxis ist ziviler Ungehorsam ihr zufolge eine Artikulationsform der Macht 
des Volkes, in der ein horizontaler, nicht vertikaler Gesellschaftsvertrag zum Aus-
druck kommt. Ziviler Ungehorsam ist assoziativ, insofern er „die neueste Form 
der freiwilligen Vereinigungen“ (Arendt 1986, 154) darstellt, die das horizontale, 
also demokratische Vertragsmodell exemplifi ziert. Sicher, Arendts Betonung von 
Pluralität, Dissens und Konfl ikt scheint Rousseaus Homogenitäts- und Einheits-
emphase entgegenzustehen,17 aber der Hinweis, dass ziviler Ungehorsam als kol-
lektive Praxis der Bürgerinnen und Bürger strukturell dieselbe assoziative Logik 
aufweist wie der demokratisch-partizipatorische Gesellschaftsvertrag Rousseaus 
und zudem als Gegenmaßnahme zu Tendenzen der institutionellen Verselbständi-
gung verstanden werden kann, eröffnet eine Perspektive, die an Rousseau an-
schließt, aber auch für die gegenwärtige Diskussion von Interesse sein sollte (vgl. 
auch Kalyvas 2008, S. 283 ff.).

Auf der Basis von Rousseaus Theorie wird man dabei jedoch nicht zu einer von 
allen Spannungen freien Position gelangen. Seine Theorie der politischen Verpfl ich-
tung bleibt, wie gesehen, in grundlegenden Hinsichten ambivalent – zwischen bei-
nahe absoluter Gehorsamspfl icht in seiner „idealen“ und philosophischem Anar-
chismus in seiner „nicht-idealen“ Theorie (um eine heute gängige Terminologie zu 
verwenden). Diese Ambivalenzen können jedoch auch als Manifestationen jener 
tieferen Spannung, ja Antinomie begriffen werden, die Frederick Neuhouser (2012, 
S. 349) zufolge nur aufgelöst werden kann, wenn wir das Streben danach aufge-
ben, die eine Quelle vernünftiger Verpfl ichtung zu identifi zieren, die uns politische 
Konfl ikte um die Existenz politischer Verpfl ichtungen ein für allemal zu vermeiden 
erlauben würde:

„Wir sollten sie [vernünftige Verpfl ichtung] stattdessen als etwas betrachten, das aus 
zwei voneinander unabhängigen Quellen stammt, von denen keiner a priori die Au-
torität zugestanden werden kann, die andere in Konfl iktfällen zu übertrumpfen. [...] 
Philosophie liefert weder einen Algorithmus noch irgendein anderes Verfahren, um 
jene Art von Auseinandersetzung darüber, was die Vernunft erfordert, beizulegen, die 
sich ergibt, wenn beispielsweise ein Individuum seine eigene Gemeinschaft nicht län-
ger als eine ansieht, die vom Geist der Gerechtigkeit [...] belebt wird, und ihre Auto-
rität, Gesetze zu erlassen, die es oder die anderen Mitglieder an sie binden, daher 
nicht mehr anerkennt.“

17 Es gibt freilich auch Stellen, die sich weniger harmonistisch lesen; vgl. Rousseau 2013, III.9, S. 103 
(Anm.) (OC III, S. 420): „Ein wenig Unruhe gibt den Seelen neue Kraft, und was die menschliche 
Gattung wirklich aufl eben läßt, ist weniger der Friede als die Freiheit.“

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


688 PVS, 53. Jg., 4/2012

Themenschwerpunkt Rosseau

Dass sie diese Auseinandersetzungen anerkennen und öffentlich austragen, statt 
sie zu leugnen und zu unterdrücken, muss letztlich als Strukturmerkmal demokra-
tisch konstituierter und strukturierter politischer Gemeinschaften begriffen wer-
den, insofern diese dem radikaldemokratischen Erbe von Rousseaus Gesell-
schaftsvertrag verpfl ichtet bleiben.

Literatur

Arendt, Hannah. [1970] 1986. Ziviler Ungehorsam. In dies., Zur Zeit. Politische Essays, 
119-160. Hamburg: eva.

Barber, Benjamin. 2012. „Occupy Rousseau“ and Challenge Inequality in America. http://
www.huffi ngtonpost.com/benjamin-r-barber/occupy-rousseau-and-chall_b_1333812.
html. Zugegriffen: 1. August 2012.

Berlin, Isaiah. [1952] 2002. Freedom and Its Betrayal. Six Enemies of Human Liberty. 
Princeton: Princeton University Press.

Bernardi, Bruno. 2006. Le Principe d’obligation. Une aporie de la modernité politique. 
Paris: Vrin.

Brooke, Christopher. 2007. Aux limites de la volonté générale. Silence, exil, ruse et désobé-
issance dans la pensée politique de Rousseau. Les études philosophiques 83:425-444.

Celikates, Robin. 2010. Ziviler Ungehorsam und radikale Demokratie – konstituierende 
vs. konstituierte Macht? In Die Politik und das Politische, Hrsg. Thomas Bedorf und 
Kurt Röttgers, 274-300. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Celikates, Robin. 2011. Loyalität und ziviler Ungehorsam. In Handbuch Angewandte 
Ethik, Hrsg. Ralf Stoecker, Christian Neuhäuser und Marie-Luise Raters, 351-355. 
Stuttgart: Metzler.

Charvet, John. 1999. Rousseau, the Problem of Sovereignty and the Limits of Political 
Obligation. In The Social Contract Theorists, Hrsg. Christopher Morris, 205-218. Lan-
ham: Rowman & Littlefi eld.

Cohen, Joshua. 2010. Rousseau. A Free Community of Equals. Oxford: Oxford University 
Press.

Derathé, Robert. [1950] 1995. Jean-Jacques Rousseau et la science politique de son temps. 
Paris: Vrin.

Durkheim, Emile. [1918] 2008. Le Contrat social de Rousseau. Paris: Kimé.
Green, Thomas Hill. [1895] 1986. Lectures on the Principles of Political Obligation and 

Other Writings. Cambridge: Cambridge University Press.
Guénard, Florent. 2005. Puissance législative et puissance exécutive. La marche vers le 

despotisme. In La religion, la liberté, la justice. Un commentaire des Lettres de la mon-
tagne de Jean-Jacques Rousseau, Hrsg. Bruno Bernardi, Florent Guénard und Gabriella 
Silvestrini, 127-145. Paris: Vrin.

Halbwachs, Maurice. 1943. Introduction, notes et commentaire. In Jean-Jacques Rous-
seau: Du Contrat social, Paris: Aubier.

Horton, John. 2010. Political Obligation. Houndmills: Palgrave Macmillan.
Kalyvas, Andreas. 2005. Popular Sovereignty, the Constituent Power, and Democracy. 

Constellations 12:223-244.
Kalyvas, Andreas. 2008. Democracy and the Politics of the Extraordinary. Cambridge: 

Cambridge University Press.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668


689

Celikates | Rousseaus philosophischer Anarchismus

Levine, Andrew. 1993. The General Will. Rousseau, Marx, Communism. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Markovits, Daniel. 2005. Democratic Disobedience. Yale Law Journal 114:1897-1952.
Maus, Ingeborg. 2011. Über Volkssouveränität. Elemente einer Demokratietheorie. Berlin: 

Suhrkamp.
Neuhouser, Frederick. 1993. Freedom, Dependence, and the General Will. The Philosophi-

cal Review 102:363-395.
Neuhouser, Frederick. 2012. Pathologien der Selbstliebe. Freiheit und Anerkennung bei 

Rousseau. Berlin: Suhrkamp.
Pateman, Carole. 1970. Participation and Democratic Theory. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Pateman, Carole. [1979] 1985. The Problem of Political Obligation: A Critical Analysis of 

Liberal Theory. Berkeley: University of California Press.
Preuss, Ulrich K. 1984. Politische Verantwortung und Bürgerloyalität. Frankfurt a. M.: 

Fischer.
Rehm, Michaela. 2012. Obligation in Rousseau. Making Natural Law History? Annual 

Review of Law and Ethics/Jahrbuch für Recht und Ethik 20 (im Erscheinen).
Rinderle, Peter. 2005. Der Zweifel des Anarchisten. Frankfurt a. M.: Klostermann.
Rousseau, Jean-Jacques. 1964. Œuvres complètes, Bd. III. Paris: Gallimard.
Rousseau, Jean-Jacques. [1764] 1978. Briefe vom Berge. In ders.: Schriften, Bd. 2. 

Mü nchen: Hanser.
Rousseau, Jean-Jacques. [1762] 1998. Emil oder Über die Erziehung. Paderborn: Schön-

ingh.
Rousseau, Jean-Jacques. [1762] 2013. Vom Gesellschaftsvertrag oder Prinzipien des 

Staatsrechts. Berlin: Suhrkamp (im Erscheinen).
Shklar, Judith. [1969] 1985. Men and Citizens. A Study of Rousseau’s Social Theory. Cam-

bridge: Cambridge University Press.
Shklar, Judith. [1979] 1998. Reading the Social Contract. In dies.: Political Thought and 

Political Thinkers, 262-275. Chicago: University of Chicago Press.
Simmons, A. John. 2001. Philosophical Anarchism. In ders.: Justifi cation and Legitimacy, 

102-121. Cambridge: Cambridge University Press.
Simmons, A. John. 2008. Political Obligation and Authority. In The Blackwell Guide to 

Social and Political Philosophy, Hrsg. Robert L. Simon, 17-37. Oxford: Blackwell.
Stilz, Anna. 2009. Liberal Loyalty. Freedom, Obligation, and the State. Princeton: Prince-

ton University Press.
Wolff, Robert Paul. [1970] 1998. In Defense of Anarchism. Berkeley: University of Califor-

nia Press.
Young, Iris Marion. 2001. Activist Challenges to Deliberative Democracy. In Political The-

ory 29: 670-690.

Autorenangaben

Dr. phil. Robin Celikates, Associate Professor,
University of Amsterdam, Department of Philosophy, Oude Turfmarkt 145, 
1012 GC Amsterdam, The Netherlands,
r.celikates@uva.nl

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 13:42:15. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0032-3470-2012-4-668

