
3. Die Vollendung 423 

3.4 Vollendung in den Weltreligionen 

Im religionswissenschaftlichen Teil werden die Vorstellungen von der Vollendung im Is
lam (Kap. 3.4.1), im Daoismus (Kap. 3.4.2), im Hinduismus (Kap. 3.4.3) und im Buddhis
mus (Kap. 3.4.4) untersucht. Zusammenfassend wird dann am Ende noch einmal auf Un
terschiede und Übereinstimmungen zwischen fernöstlichen und semitischen Vorstel
lungen hingewiesen (Kap. 3.4.5). 

3.4.1 Gericht, Hölle und Paradies im Islam 

Der Glaube an den Jüngsten Tag, an ein endgültiges Gericht und an das Leben nach dem 
Tod gehört neben der Lehre vom alleinigen und allmächtigen Schöpfergott zum Kern 
der Verkündigung des Propheten Muhammad. Nach islamischer Auffassung trennt sich 
im Tod die Seele vom Leib, wird von Todesengeln in Empfang genommen und in den 
Himmel vor Gott gebracht.467 Dort kommt es zu einer Art Zwischengericht.468 „Diejenigen, 
die in ihrem Erdenleben gläubig und gerecht waren, erfahren, dass sie Gegenstand der 
Gnade Gottes sind, dass ihnen ihre Sünden vergeben worden sind und dass sie dereinst 
ins Paradies Einlass finden werden. Die Ungläubigen und Ungerechten werden am Tor 
des Himmels zurückgewiesen.“469 

Nach diesem ersten Zwischengericht kehren alle Seelen zu ihrem Leib zurück und 
erfahren am Grab die Fortsetzung des Zwischengerichts. 

„Die Tradition nennt zwei Engel, die für das Verhör der Verdammten, und zwei andere, 
die für die Gläubigen zuständig sind. Dem Toten werden Fragen vorgelegt, seine Ant
worten entsprechen seinem Leben und besiegeln zunächst einmal sein ewiges Los am 
Jüngsten Tag. Die Fragen lauten: Wer ist dein Gott – Wer ist dein Prophet? – Welches 
ist deine Religion? – Welches ist deine Gebetsrichtung? Die Geretteten wissen zu ant
worten, der Reihe nach: Gott, – Muhammad, – der Islam, – Mekka. Sie erhalten darauf
hin die Bestätigung der Verheißung des Paradieses (vgl. 41,30; 16,32). Die Verdammten 
wissen keine Antwort oder antworten falsch und erhalten Schläge ,ins Gesicht und auf 
das Hinterteil‘ (47,27; 8,50) und die Zusicherung der ewigen Pein in der Hölle.“470 

Auf das Zwischengericht folgt die lange Wartezeit bis zum Endgericht. Die Seelen befin
den sich in einem schlafähnlichen Zustand. Wenn schließlich der Jüngste Tag anbricht, 
erscheint es ihnen, als hätten sie nur kurz im Grab verweilt.471 

Die Endzeit selbst bricht nach islamischer Vorstellung wie eine Katastrophe auf die 
Welt herein.472 Der Koran malt die Vorgänge, die das Endgericht einleiten, in schrecken
erregenden apokalyptischen Bildern aus: die kosmische Ordnung gerät ins Wanken, Him
mel und Erde vergehen vor Angst, der Himmel bebt und spaltet sich, die Sterne erlöschen 

467 Vgl. Koran 32,11; 16,28.32f; 4,97. 
468 Vgl. Koran 62,8. 
469 Khoury 59. 
470 Khoury 59. 
471 Vgl. Koran 10,45; 79,46; 20,103f. 
472 Vgl. Koran 79,34. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


424 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

und stürzen, die Sonne wird zusammengefaltet, der Mond spaltet sich, auch die Erde 
bebt und die Menschen vergehen vor Angst. 

Nach den kosmischen Erscheinungen der endzeitlichen Katastrophe erfolgt gemäß 
dem Koran die allgemeine Auferstehung der Toten.473 Muslime sind diejenigen, die an Gott 
und an den Jüngsten Tag glauben.474 Gott, der in seiner Allmacht die gesamte Welt er
schaffen hat und der jedes Jahr die Natur aus ihrem Wintertod zu neuem Leben wie
dererweckt, kann am Ende der Weltgeschichte mit Leichtigkeit Tote auferwecken.475 Am 
Jüngsten Tag findet dann auch das Jüngste Gericht statt. Auch wenn der Koran über den 
Zeitpunkt des Gerichts keine nähere Auskunft gibt, kommt die Stunde bestimmt. An ihr 
ist „kein Zweifel“ möglich.476 

„Zur festgesetzten Zeit erscheint der Richter der Welt, sein Thron wird von acht Engeln 
getragen (69,17). Der Richter ist Gott. Er allein wird zu Gericht sitzen, um alle Menschen 
zur Rechenschaft zu ziehen und ihnen nach ihrem Leben zu vergelten: ,Jedem wird voll 
heimgezahlt, was er begangen hat. Und ihnen wird kein Unrecht getan‘ (2,281).“477 

Am „Tag der Rechenschaft“ steht jeder Mensch allein vor Gott da und ist für sein Tun 
und Lassen persönlich verantwortlich.478 Laut Tradition räumt Gott jedoch „Muhammad 
das Recht ein, für die Muslime Fürsprache einzulegen, um ihnen so den Weg ins Paradies 
zu erleichtern“479. Darüber hinaus kann er, sofern er will, auch anderen Menschen diese 
Möglichkeit geben.480 

Um festzustellen, was ein Mensch auf Erden Gutes und Böses getan hat, gibt es laut 
Koran und Tradition verschiedene Mittel. Da sind zum einen die Bücher, in denen die 
Taten eines jeden Menschen verzeichnet sind.481 „Wer aus dem Glauben an Gott heraus 
gehandelt hat, hat das Verzeichnis seiner Taten in der rechten Hand482, wer hingegen 
gottlos gelebt hat, in seiner Linken (69,25), während es den Ungläubigen von hinten her 
gereicht wird (84,10).“483 Zum anderen sorgt eine himmlische Waage für Recht und Ge
rechtigkeit.484 Schließlich ergeht an die Engel der Befehl Gottes, die Menschen zum Weg 
der Hölle zu führen.485 

„Laut Überlieferung kann man sich diesen Weg (Sirat) als eine enge Brücke, als einen 
äußerst schmalen Steg über dem Höllenbrand vorstellen, dünner gar als ein Haar und 
schärfer als ein Schwert. Diese Brücke führt vom Ort des Gerichts über die Hölle zum 

473 Vgl. Koran 4,87; 23,15–16; 2,113; 3,9.25. 
474 Vgl. Koran 2,8.126.232; 3,114 u. a. 
475 Vgl. Koran 17,98f; 36,79–83; 30,27; 41,39. 
476 Koran 40,9. 
477 Khoury 61. 
478 Koran 38,53; / vgl. 74,2. 
479 Hagemann 336. 
480 Koran 20,109; 19,87; 43,86; 10,3; 34,23. 
481 Vgl. Koran 23,62; 54,52; 83,7–21; u. a. 
482 Vgl. Koran 84,7; 69,19; 17,71. 
483 Hagemann 336. 
484 Koran 42, 17; 21,47; 55,7; 101,6–9. 
485 Koran 32,23. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 425 

Tor des Paradieses. Beim Versuch, sie zu überqueren, stürzen die Ungläubigen in die 
Hölle, während sich die Gläubigen in Windeseile hinüberretten und das Paradies er
reichen.“486 

Was bei jedem Menschen auf diese Weise ans Licht kommt, besiegelt Gott durch sein 
endgültiges und unabänderliches Urteil.487 „Die für die ewige Seligkeit Bestimmten 
werden zur Rechten Gottes geführt488, die in die Hölle Verdammten zu seiner Linken 
(56,41).“489 Es folgt für jeden Menschen die Vergeltung, wie er sie aufgrund seiner Taten 
verdient. 

Ausschlaggebend für das Höllenschicksal ist gemäß dem Koran der Unglaube der Men
schen490 sowie das Böse, das sie getan haben: „Und wer Böses im Gewicht eines Stäub
chens getan [hat], wird es sehen.“491 Nicht nur im Koran, sondern auch in der Tradition 
wird in zahlreichen bildhaften Ausmalungen eindringlich und ausführlich beschrieben, 
„welche Qualen die zur Hölle verdammten Menschen zu erleiden und auszuhalten ha
ben“492. So ist die Rede vom lodernden Feuer, dessen „Brennstoff“ die Verdammten sind, 
dessen Hitze nichts verschont und nie nachlässt, von Speisen und Getränken, die „wie 
geschmolzenes Erz“, wie heißes Wasser sind, von Kleidungsstücken, die siedend heiß 
sind und aus flüssigem Kupfer und aus Teer bestehen, von Marterwerkzeugen, wie Fes
seln, Ketten und Eisenstücken, sowie von eisiger Kälte „als Peinigungmittel“.493 Immer 
wieder betont der Koran, dass die Höllenqualen kein Ende nehmen werden: „Siehe, Allah 
hat die Ungläubigen verflucht und hat für sie die Flamme [Hölle] bereitet. Ewig und im
merdar werden sie in ihr verweilen und werden weder Schützer noch Helfer finden.“494 
Allerdings müssen nicht alle, die sich in der Hölle befinden, für immer dort bleiben. „An
ders als die Ungläubigen unter ihnen, deren Höllenschicksal unabänderlich ist, haben 
die Sünder unter den Gläubigen (d. h. den Muslimen) nach Verbüßung ihrer gerechten 
Strafe die Chance, in das Paradies einzugehen.“495 Mit anderen Worten: Jeder Muslim 
wird einmal von der Höllenqual befreit werden. 

Während der Koran „den Glauben in Verbindung mit guten Werken“ als Grund für 
den Eingang in das Paradies anführt496, „entscheidet laut Tradition allein der Glaube 
über die Seligkeit“497. Der Glaube ist also entscheidend für das Jenseits. Er stellt das Fun
dament und die Mitte des Islams dar. 

486 Hagemann 336. 
487 Vgl. Koran 50,29. 
488 Vgl. Koran 74,39; 90,18; 5,8.27.38.90f. 
489 Hagemann 336f. 
490 Vgl. Koran 20,127; 52,11–14; 40,69f. 
491 Koran 99,8; vgl. 104,1–9. 
492 Hagemann 284. 
493 Ebd. 
494 Koran 33,64f; vgl. 43,74 etc. 
495 Hagemann 284. 
496 Koran 31,8f; 84,5; 20,75f u. a. m. 
497 Hagemann 484. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


426 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Gemäß Koran und Tradition ist das Paradies ein Garten, der alles bietet, „was die 
Seelen ersehnen und die Augen ergötzt“498. In ihm genießen die Gläubigen ewige un
sagbare Wonnen499, die der Koran in Bildern irdischen Glücks beschreibt. Es erwartet 
sie ein „wunderbarer Garten mit Flüssen von Wasser, Milch, Wein und Honig (14,23; 
47,15), Überfluss an Früchten und leibliches Wohl (36,55–57), Geschlechtsverkehr mit den 
Paradiesjungfrauen500, Friede und Glück (15,45–50)“501. Nach muslimischer Auffassung 
ist die Seligkeit im Paradies in Wirklichkeit freilich wesentlich feiner als die irdischen 
Wonnen und übersteigt das menschliche Vorstellungsvermögen. „Im Paradies werden 
die Gläubigen das Wohlgefallen Gottes erfahren (9,72), seinen Friedensgruß vernehmen 
(36,58), vor allem aber zu Gott hinschauen: ,Manche Gesichter werden an jenem Tage 
leuchtend sein und zu ihrem Herrn schauen‘ (75,22–23).“502 Die Schau Gottes bildet die 
höchste Seligkeit des Himmels.503 Sie ist das Allerbeste und das Übermaß an Lohn, das 
Gläubige im Paradies erreichen können.504 Allerdings währt sie nicht immer und wird 
nicht allen, sondern nur Auserwählten zuteil. 

Literatur 

Adel Theodor Khoury: Islam kurzgefasst, 1998. 
Ludwig Hagemann: Art. Jüngstes Gericht, in: Adel Theodor Khoury/Ludwig Hagemann/ 

Peter Heine: Islam-Lexikon. A-Z. Geschichten – Ideen – Gestalten [= Islam-Lexikon], 2006, 
335–337. 

Ludwig Hagemann: Art. Hölle in Islam-Lexikon, 284. 
Ludwig Hagemann: Art. Paradies in Islam-Lexikon, 484–485. 

3.4.2 Die Rückkehr zum Ursprung im Daoismus 

Nach daoistischer Auffassung besteht die Vollendung des Menschen in der Rückkehr zum 
Dao, seinem Ursprung. Die Einheit mit dem Dao zu verwirklichen, ist deshalb das Ziel 
aller Daoisten. Dazu genügt es nicht, verstandesmäßig um das Dao zu wissen. Vielmehr 
muss der Daoist, um mit dem Dao eins zu werden, in sich selbst die Einheit, Einfachheit 
und Leerheit des Dao verwirklichen. Er muss zu einer intuitiven Erkenntnis des Dao ge
langen, das der Mitbegründer des philosophischen Daoismus Chuang-tzu oder Zhuang
zi (ca. 365–290 v. Chr.) in seinem Wahren Buch vom südlichen Blütenland505folgendermaßen 
beschrieben hat: 

498 Koran 43,71; vgl. 39,34. 
499 Vgl. Koran 11,108. 
500 Koran 52,20; 56,22.35-37 usw. 
501 Khoury 63. 
502 Ebd. 
503 Vgl. Koran 9,72. 
504 Vgl. Koran 10,26. 
505 In Buch 22, Kapitel 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 427 

„Vom Dao kann man durch keine Gedanken und kein Nachsinnen etwas wissen. Man 
nähert sich ihm, indem man im Nichts ruht, indem man nichts nachgeht und nichts 
verfolgt […] Der Weise lehrt eine Doktrin, die nicht in Worten Ausdruck findet.“506 

Das Dao wird durch das Verweilen in Stille verwirklicht. Die Stille ist der Königsweg zu 
ihm. Zu dieser Stille findet man wiederum durch die Methode des Verlierens und Los
lassens. Das Daodejing ermutigt zum Eintauchen in die Stille mit den Worten: 

„Gib dich hin der äußersten Leere; 
Versenke dich inbrünstig in [die] Stille. 
Alle Dinge sind zusammen in Aktion, 
Doch ich schaue ihre Nichtaktion. 
Denn die Dinge sind stets in Bewegung, ruhelos, 
Und doch kehrt ein jedes zurück in seinen Ursprung. 
Zum Ursprung zurückkehren, das ist Stille.“507 

Nach daoistischem Verständnis ist der erleuchtete oder erlöste Mensch zugleich der voll
endete Mensch. Denn er hat durch Stille die Einheit mit dem Dao verwirklicht und ist 
somit bereits zum Dao zurückgekehrt, auch wenn diese Rückkehr erst ganz im Tod statt
findet. 

Literatur 

Art. Tao, in: Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der östli
chen Weisheitslehren: Buddhismus – Hinduismus – Taoismus – Zen [= LöW], 1986. 

3.4.3 Die endgültige Befreiung im Hinduismus 

In den Hindu-Religionen gibt es verschiedene Vorstellungen vom Leben nach dem Tod, 
die sich nicht leicht miteinander vereinbaren lassen und weitgehend nebeneinander 
existieren.508 Nach der älteren vedischen Vorstellung leben die Ahnen in einer Väterwelt, 
einem Totenreich, das man sich als Lichtwelt vorstellte. Dieses Reich wurde verschieden 
lokalisiert, „häufig im Süden, oft im Himmel oder in der Sonne, teilweise unter der 
Erde“509. Durch das Totenritual und den Ahnenkult unterstützen die Hinterbliebenen 
die Verstorbenen mittels Opfergaben und geben ihnen gewissermaßen das Totengeleit. 
Der Tote selbst wird als Opfer angesehen, dessen Leben sich durch den Akt der Ver
brennung beim Totenritual erneuert. „Der älteste Sohn muss die Ahnenopfer für den 
Toten vollziehen, um diesem den Eintritt in das Totenreich und die Gemeinschaft der 

506 LöW 379. 
507 Ebd. 
508 Vgl. Herzgsell 365–368. 
509 HR 634. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


428 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

Ahnen zu ermöglichen.“510 Wer ohne männliche Nachkommen stirbt, dem droht bis 
zum Ende der Weltperiode das Schicksal eines ruhelosen Totengeistes. Das Totenritual 
verband sich später mit der Vorstellung von der Reinkarnation. Demnach genießt der 
Tote die ihm dargebrachten Opferspeisen nur bis zur nächsten Wiedergeburt. In den 
hinduistischen Volksreligionen spielt allerdings die Vorstellung von der Reinkarnation 
und damit zusammenhängend vom Karma oft nur eine untergeordnete oder gar keine 
Rolle. 

Gemäß der brahmanischen Vorstellung ist hingegen das Leben essenziell ein Kreislauf 
von Wiedergeburten (Samsara), der durch menschliches Tun (Karma) geprägt ist.511 Mit Kar
ma, das wörtlich „Tat“ oder „Handlung“ bedeutet, ist nicht nur die einzelne Tat oder die 
Gesamtheit der Taten in ihrem Vollzug, sondern eine Art Tatsubstanz, die dem Täter an
haftet, gemeint. Es wirkt sich als Lohn oder Strafe für dharma-gemäßes beziehungsweise 
dharma-widriges Verhalten aus, und dies hauptsächlich in späteren Leben. „Der dharma 
(Norm, Ordnung, Tugend, Gesetz) normiert das Verhalten der Menschen und ist uni
versal gültig, konkretisiert sich aber unterschiedlich nach Herkunft, Alter, Geschlecht, 
Beruf.“512 Das dharma-gemäße Verhalten bringt gutes Karma hervor, das dann eine gu
te Wiedergeburt bewirkt. Das dharma-widrige Verhalten bringt entsprechend schlechtes 
Karma hervor und führt zu einer schlechten Wiedergeburt. „Das karma ist also die trei
bende Energie, der Brennstoff der Wiedergeburten. Es handelt sich um eine kosmologi
sche Größe, die den Weltprozess in Gang hält und als anfangloses kosmisches ,Verhäng
nis‘ betrachtet wird, das mit der Angst vor der Endlosigkeit notwendiger Daseinsabläufe 
verknüpft ist.“513 Es haftet an einem feinstofflichen Körper (Jivatman), der den Tod über
dauert und für die Kontinuität zwischen den verschiedenen Verkörperungen des Atman 
(Selbst) im Kreislauf der Wiedergeburten sorgt. Der Atman, das ewige, geistige Grund
prinzip des Menschen, ist vor allem durch Nichtwissen (Avidya) über seine wahre Natur 
in die empirische, samsarische Welt verstrickt. Solange er keine Befreiung (Moksha oder 
Mukti) aus dem Kreislauf der Wiedergeburten erlangt hat, wird er sich je nach Art des vor
handenen Karmas in allen möglichen Lebensformen und Existenzbereichen wiederverkör
pern. „Während die guten Menschen ein paradiesisches Leben erwartet, büßen die Bösen 
in einer der unzähligen Höllen ihre Untaten ab.“514 Der Aufenthalt in der Himmels- oder 
Höllenwelt kann bis zum Ende der jeweiligen Weltperiode währen. Dann werden die Gu
ten, die die endgültige Befreiung erlangen, als Menschen wiedergeboren, während die 
Bösen viele verschiedene niedere Daseinsformen wie Pflanzen, Insekten oder verachtete 
Kasten durchlaufen müssen. Nur die menschliche Existenzform besitzt die Möglichkeit, 
Karma zu produzieren. In allen anderen Existenzformen wird das Karma nur abgetra
gen beziehungsweise abgelitten oder ausgekostet. 

Jeder Mensch muss selbst initiativ werden, um die Fesseln, die ihn an den Kreislauf 
der Wiedergeburten binden, zu sprengen. Diese Fesseln sind insbesondere die Unwis
senheit und die Begierde. Endgültige Befreiung ist vor allem auf einem der folgenden vier 

510 Ebd. 
511 Bd. 1, Kap. 1.4.3. 
512 HR 635. 
513 Ebd. 
514 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 429 

Erlösungswege möglich: durch begierdeloses Handeln (Weg des Handelns), durch aske
tische Übungen (Weg der Askese), durch spirituelle Erfahrung (Weg der Erkenntnis) oder 
durch die Hingabe an Gott (Weg der Gottesliebe).515 Während der Weg der Erkenntnis 
zur Realisierung der wahren Natur des Atman und damit zum Ende der Bindung an die 
empirisch-samsarische Welt führt, ist es beim Weg der Gottesliebe die Hingabe (Bhakti) 
an einen persönlichen Gott, die vom Karma endgültig befreit. 

Nach einer weit verbreiteten Vorstellung kann auch der Tod in Benares zur Befreiung 
führen. Viele Hindus haben daher den Wunsch, in Benares zu sterben. „In Benares zu 
sterben bedeutet unmittelbar befreit zu werden.“516 Dabei stellen sich viele Hindus die 
Befreiung nicht als Ende des Kreislaufs der Wiedergeburten vor, sondern als ewige Exis
tenz im Paradies des Gottes Shiva oder einfach als eine gute Wiedergeburt. 

Das Ziel der endgültigen Befreiung und damit die Vollendung des Einzelnen wird in den 
Hindu-Religionen unterschiedlich beschrieben. Es kann in der völligen Einheit (Identität) 
zwischen Atman und Brahman, dem absoluten Sein, bestehen. Es kann in einem Ein
gehen in die personale Gottheit und einem völligen Aufgehen in ihr, aber auch in einer 
Weiterexistenz des Atman in der ewigen, zeitlosen Gegenwart Gottes bestehen, in einer 
Teilhabe an der Dynamik innergöttlicher Kräfte oder eben auch in einem Fortleben im 
Paradies einer Gottheit. 

Die Welt als solche erlangt nach hinduistischer Vorstellung keine Vollendung. Wie sie 
keinen absoluten Anfang hat, so hat sie auch kein absolutes Ende. Die Weltzeit verläuft in 
ewig aufeinander folgenden Zyklen, die durch Zerstörung und Erneuerung gekennzeich
net sind. Ein Zyklus besteht aus einer Abfolge von vier (Welt-)Zeitaltern (Yugas), deren 
Lebensdauer und Lebensqualität stetig abnimmt. Hinduistischer Zeitvorstellung nach 
umfasst eine Weltperiode 1000 derartiger Zyklen, dauert mehr als vier Milliarden Jahre 
und macht einen einzigen „Tag“ im Leben des Gottes Brahma aus. Da sich die Weltperi
oden endlos wiederholen, kommt es nie zu einer Vollendung der Welt. 

Literatur 

Johann Figl (Hg.): Handbuch Religionswissenschaft. Religionen und ihre zentralen Themen 
[= HR], 2003. 

Birgit Heller: Jenseitsvorstellungen in Hindu-Religionen in HR 634–637. 
Johannes Herzgsell SJ: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter

religiösen Vergleich und Dialog, 2011. 

3.4.4 Das Verlöschen im Buddhismus 

Buddhistischer Eschatologie zufolge dreht sich das Rad des Lebens für die meisten Men
schen auch nach dem Tod weiter.517 Solange nämlich noch Reste von Lebensdurst und 

515 Bd. 2, Kap. 2.4.3. 
516 HR 637. 
517 Vgl. Herzgsell 368–371. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


430 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

von Unwissenheit bezüglich des Wesens der Wirklichkeit in einem Menschen vorhan
den sind, ist für ihn das Weiterleben im leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten unver
meidlich. Entsprechend den Handlungen der vorangegangenen Existenzen (Karma) und 
dem Bewusstseinszustand eines Menschen erfolgt die Wiedergeburt in einem der sechs 
klassischen buddhistischen Existenzbereiche: in der Menschenwelt, der Tierwelt, der Welt 
der Hungergespenster, der Höllenwelt, der Welt der Halbgötter beziehungsweise Tita
nen oder der Götterwelt. Diese Welten werden im Buddhismus als konkrete Orte der 
Reinkarnation, aber auch als verschiedene Bewusstseinszustände von Menschen gedeu
tet. 

Da der Buddhismus in bewusster Absetzung vom Hinduismus die Existenz eines At
man, eines unvergänglichen geistigen Prinzips im Menschen zurückweist518, kommt es 
in ihm zum Phänomen einer Seelenwanderung ohne Seele. Nach buddhistischer Auffas
sung zerfallen im Augenblick des Todes die vergänglichen Daseinsfaktoren, aus denen 
der Mensch zusammengesetzt ist. „Während der Körper in den Verwesungsprozess ein
tritt, sucht der mentale Daseinsstrom nach einer neuen Verkörperung gemäß den kar
mischen Gegebenheiten. Es setzt ein umfassender Wandlungsprozess ein, der zur Neu
formation der geistigen Bestandteile führt.“519 Das wiedergeborene Individuum ist al
lerdings nicht einfach mit dem verstorbenen Individuum identisch, da keine unsterb
liche Seele die Identität garantiert, sondern gewissermaßen nur der „mentale Status“ 
des vergangenen Lebens fortgesetzt wird. Identität und Kontinuität werden nicht durch 
eine Substanz, sondern durch Sukzession hergestellt. Was die Zeitspanne zwischen Tod 
und Wiedergeburt und das Prinzip der Kontinuität angeht, herrschen in den einzelnen 
buddhistischen Richtungen freilich unterschiedliche Meinungen. 

„Im Theravada-Buddhismus folgen Tod und Wiedergeburt (in Form einer Empfängnis) 
unmittelbar aufeinander. Das Auseinanderfallen der Bestandteile des Menschen im 
Tod und die Neuformation der Bestandteile in der Reinkarnation wird verglichen mit 
einer Kerzenflamme, die eine andere Kerze ansteckt. Im Tod wird der Lebensprozess 
völlig beendet und ein neuer Prozess ausgelöst, der jedoch nur eine strukturelle Ähn
lichkeit mit dem vorhergehenden aufweist. Es gibt zwar einen kausalen Zusammen

hang mit dem früheren Leben, der das kommende prägt, de facto besteht aber nichts 
fort, was substanziell fassbar wäre.“520 

Der Mahayana-Buddhismus geht im Allgemeinen davon aus, „dass sich die geistigen Be
standteile des zu Ende gegangenen Lebens verwandelt in das neue Leben fortsetzen“521. 
Man unterscheidet zwischen den äußeren Ebenen des Bewusstseins, dem „gewöhnli
chen“ Geist, und der grundlegenden Bewusstseinsebene, der Essenz des Geistes, die der 
Buddha-Natur gleichkommt. Um der Buddha-Natur zum Durchbruch zu verhelfen, 
müssen alle ichbezogenen Aspekte des Selbst im Tod aufgegeben werden. „Die Zeitspan
ne zwischen Tod und Wiedergeburt überbrückt ein Zwischenwesen. Die Dauer dieser 

518 Bd. 2, Kap. 1.4.4. 
519 HR 638. 
520 Ebd. 
521 Ebd. 639. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 431 

Zeitspanne ist ungewiss und variiert von Mensch zu Mensch. Der Zwischenzustand bis 
zu einer Reinkarnation kann bis zu 49 Tagen dauern.“522 

Während der Theravada-Buddhismus (d. h. das Hinayana) also keine Zeit zwischen 
Tod und Wiedergeburt annimmt, rechnet der Mahayana-Buddhismus mit einer Zwi
schenzeit und postuliert ein Zwischenwesen. Während der Theravada-Buddhismus 
eher die Diskontinuität zwischen dem alten und dem neuen Leben beziehungsweise 
Bewusstsein betont, hebt der Mahayana-Buddhismus stärker die Kontinuität hervor. 
Nach dem Theravada-Buddhismus geht im Tod das alte Bewusstsein zugrunde, um im 
gleichen Augenblick einem neuen Bewusstsein Raum zu geben, an es seinen karmisch- 
energetischen Impuls weiterzugeben und ihm so das karmische Erbe aufzuprägen. Das 
neue Wesen ist deshalb nicht dasselbe wie das vorige, auch wenn es nicht in völliger 
Diskontinuität zu ihm steht. Nach dem Mahayana-Buddhismus gibt es zwischen dem 
alten und dem neuen Wesen ein Bewusstseinskontinuum. Es ist das nicht-substanzielle, 
bewusstseinsmäßige „Nur-Selbst“, das die Kontinuität und die Identität zwischen dem 
alten und dem neuen Wesen gewährleistet. 

Für den Buddhismus hat derjenige, der die Erleuchtung erlangt, den Tod prinzipiell 
überwunden, die Todlosigkeit erreicht, den Zustand des Nirvana realisiert. Die buddhis
tische Vorstellung von der Vollendung des Einzelnen ist notwendig und essenziell mit 
dem Zustand des Nirvana verbunden. Dieses bezeichnet jenen Bereich, jenen von kei
nen Bedingungen abhängigen Zustand, der außerhalb der bedingten Welt des Leidens 
existiert und einen Ausweg aus dem Leiden ermöglicht. Das Nirvana ist Vernichtung. Es 
vernichtet den Daseinsdurst und in der weiteren Folge das Ergreifen der Sinnesobjekte, 
das Werden, die Geburt, das Alter, den Tod, den Kummer und das Unglück – kurz: jeg
liches Leid. Während es der ältere Buddhismus nur negativ umschrieben oder als kühle 
Ruhe charakterisiert hat, beschreibt der Mahayana-Buddhismus es als Glück, Seligkeit, 
Frieden und ähnliches mehr.523 Nach dem Theravada-Buddhismus erlangt der Mensch 
mit der Erleuchtung das Nirvana, das ihm vorher nicht gegeben war. Nach dem Maha
yana realisiert der Mensch mit der Erleuchtung das Nirvana, das ihm potenziell schon 
immer gegeben war. Auch nach dem Zen-Buddhismus realisiert der Mensch mit dem Er
wachen das Buddha-Wesen, das ihm schon immer eingewohnt hat. In der Vollendung holt 
der Mensch demnach das ein, was ihm im Grunde schon gegeben ist. Vollendet ist, wer 
den leidvollen Kreislauf der Wiedergeburten endgültig hinter sich gelassen hat und – 
nach seinem letzten physischen Tod – ganz in das Nirvana eingegangen ist. 

Viele Buddhisten in der Mahayana-Tradition hoffen auch auf die Möglichkeit, in ei
nem der zahlreichen Buddha-Paradiese wiedergeboren zu werden und dort die Erleuch
tung zu erlangen. Für den in Japan und China verbreiteten Amida-Buddhismus ist die 
Wiedergeburt ins Reine Land, in die paradiesische Welt des Amida-Buddha, die unmit
telbare Vorstufe zum Nirvana. „Um in dieses Paradies zu gelangen, genügt es, mit dem 
Namen Amidas auf den Lippen zu sterben.“524 Wer immer ins Paradies des Reinen Lan
des wiedergeboren wird, erlangt dort aufgrund der idealen Bedingungen die Erleuch

522 Ebd. 
523 Bd. 1, Kap. 2.4.4. 
524 HR 640. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


432 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

tung und kommt von dort nach dem Tod ins Nirvana. „Durch die Gnade des Amida steht 
das nirvana auf diese Weise allen Menschen mühelos offen.“525 

Im Prinzip teilt der Buddhismus die zyklische Welt- und Zeitvorstellung des Hinduis
mus. Insofern gibt es auch für ihn keine Vollendung des Kosmos als solchen. Aber vor 
allem im japanischen Buddhismus kam so etwas wie die Vorstellung von einer Endzeit 
auf. Weil sie die Zeit ist, die von der ursprünglichen Erleuchtung am weitesten entfernt 
ist und ihr am stärksten entfremdet ist, ist sie zugleich die Zeit, in der der Mensch be
sonders offen ist für das Heil. Nach dem Amida-Buddhismus lebt der Mensch gewisser
maßen in der Endzeit. Das Nirvana ist nahe. Alle Menschen können durch die Gnade 
Amidas gerettet werden. 

Literatur 

Johann Figl: Jenseitsvorstellungen im Buddhismus in HR 637–640. 

3.4.5 Unterschiede und Übereinstimmungen zwischen fernöstlichen 
und semitischen Vorstellungen von Vollendung 

Zwischen der Eschatologie des Christentums oder allgemeiner der drei abrahamitischen 
Religionen einerseits und der Eschatologie der fernöstlichen Religionen des Hinduis
mus und Buddhismus andererseits bestehen offensichtlich etliche Unterschiede. Chris
ten wie auch Juden und Muslime glauben an die Einmaligkeit des menschlichen Lebens. 
Der Mensch wird nach diesem einen Leben auferstehen und wird sich vor Gott für dieses 
eine Leben verantworten müssen. Dieses eine Leben entscheidet über das weitere end
gültige Schicksal des Menschen nach dem Tod, weshalb Christen ihm größten sittlichen 
und religiösen Ernst beimessen. Hindus und Buddhisten nehmen dagegen weitgehend 
eine Reinkarnation und damit eine lange Reihe von verschiedenen Leben an. Das jeweili
ge Leben entscheidet über die Qualität des nächsten Lebens. Es hat also Konsequenzen 
über den Tod hinaus. Endgültig sind diese Konsequenzen aber nur im eschatologisch po
sitiven Fall, wenn die Befreiung beziehungsweise die Erleuchtung gelingt. Dann hört die 
lange Reihe der Leben auf, der Mensch lässt den Kreislauf der Wiedergeburten endgültig 
hinter sich und erlangt die Vollendung. 

Christen zusammen mit Juden und Muslimen glauben an eine leibliche Auferstehung 
im oder nach dem Tod. Die Leibhaftigkeit bedeutet dabei, dass der Mensch auch in seiner 
Vollendung seine Geschichte, seinen Gemeinschaftsbezug und seinen Weltbezug bei
behält. Für Hindus und Buddhisten spielt dagegen die Leiblichkeit bei der Vollendung 
des Menschen im Allgemeinen keine ausdrückliche Rolle. Der vollendete Mensch scheint 
als rein geistiger Atman oder als reines Bewusstsein nicht-leiblicher Natur zu sein. Er 
scheint ohne Geschichte, ohne Gemeinschaftsbezug und ohne Weltbezug zu existieren. 

Christen sind davon überzeugt, dass der einzelne Mensch gerade in seiner Indivi
dualität vollendet wird. In der Vollendung erlangt der Mensch seine volle Integrität und 

525 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 433 

Identität. Damit entfaltet und vervollkommnet er auch sein ganzes individuelles Sein. 
Als Vollendeter ist er mit allen anderen in der größtmöglichen Einheit in Verschiedenheit 
verbunden. Auch wenn er eins ist mit Gott, insofern er am inneren dreifaltigen Leben 
Gottes teilhat, bleibt er metaphysisch von Gott verschieden und abhängig, hört er nicht 
auf, Mensch zu sein, bleibt Gott für ihn ein dialogisch-personales Gegenüber. 

Unter Hindus gehen die Vorstellungen von der Existenzweise des vollendeten Men
schen weit auseinander. Für manche theistische Richtungen bewahrt der Mensch in 
der Vollendung seine Einmaligkeit und seine Verschiedenheit gegenüber Gott und lebt 
als Individuum oder Einzelseele in der Nähe oder Gegenwart Gottes, in einem Paradies 
Gottes oder ähnlichem mehr. Für diese Strömungen bleibt zwischen dem Atman, dem 
geistigen Grundprinzip des Menschen, und dem Brahman, dem absoluten Sein, auch 
in der Vollendung eine Differenz oder sogar Distanz bestehen. Für andere Richtungen 
und Lehrsysteme hingegen streift die menschliche Seele bei der Vollendung jegliche 
Individualität ab. Sie geht ganz in die Letzte Wirklichkeit ein und ganz in ihr auf. Sie 
verschmilzt mit der Gottheit beziehungsweise mit dem Brahman. In der Vollendung 
realisiert der überindividuelle Atman seine an sich immer schon vorhandene Identität 
mit dem Absoluten. Auch für die meisten Buddhisten verliert der vollendete Mensch im 
Nirvana nicht nur jede Dualität, sondern auch jede Individualität. 

Christen glauben zusammen mit Juden und Muslimen, dass die Geschichte und der 
Kosmos vollendet werden. Für sie gibt es einen „Jüngsten Tag“, an dem die Weltzeit endet 
und die Welt in Gott hinein verwandelt wird. Nicht nur der einzelne Mensch, sondern 
die Welt als ganze erlangt Erlösung und Vollendung. Hindus und Buddhisten nehmen 
dagegen an, dass die Weltzeit ewig in Zyklen weitergeht. Die Welt wird immer wieder von 
einer Gottheit zerstört und neu geschaffen (so im Hinduismus) beziehungsweise vergeht 
und entsteht immer von neuem (so im Buddhismus), aber sie wird niemals vollendet. Der 
Mensch wird zwar von der Welt, aber nicht mit ihr erlöst. 

Alle hier erwähnten Religionen sind sich darin einig, dass menschliche Entscheidun
gen und Taten nicht nur Folgen für die (menschliche) Mitwelt und (außermenschliche) 
Umwelt, sondern auch für den einzelnen handelnden Menschen selber haben. Nach dem 
Gesetz des Karmas sind diese Folgen in seinem Jivatman oder in seinem Bewusstsein ge
speichert und wirken sich so auf ihn selbst als Akteur aus. Für das Christentum hat – 
negativ gewendet – jede schwere Sünde ihre Folgen im Menschen selbst und schädigt 
oder deformiert die menschliche Person als solche. Aber auch jede sittlich positive Ent
scheidung oder Handlung bestimmt positiv das Handlungssubjekt selbst. Die drei semi
tischen Religionen und die beiden indischen Religionen teilen im Grunde den Gedanken 
der Tatenfolgen für den Menschen. 

Die Folgen der guten und schlechten Handlungen wirken sich bereits in diesem Le
ben aus, sie wirken aber auch über den Tod hinaus. Sie erlöschen nicht einfach mit dem 
Tod, sondern bestehen durch das Sterben hindurch. Hier greift in den Religionen der 
Gedanke der postmortalen „Vergeltung“ im neutralen Sinn (!), die jeweils nicht „von außen“, 
sondern „von innen“ geschieht. Nach dem apersonalen Gesetz des Karmas werden dem 
Menschen die guten Taten durch eine gute Wiedergeburt „vergolten“. Im neuen Leben 
kann der Wiedergeborene die Folgen der guten Taten seines früheren Lebens auskos
ten und genießen. Aber auch im negativen Fall werden dem Menschen seine schlechten 
Taten durch eine schlechte Wiedergeburt „vergolten“. Der Wiedergeborene muss die Fol

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


434 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert III 

gen der schlechten Taten seines vorherigen Lebens ausleiden und abbüßen. Gemäß der 
Vorstellung vom personalen Gericht „vergilt“ Gott dem Menschen seine guten und sei
ne schlechten Entscheidungen und Handlungen, indem er ihm bewusst macht, wie er 
wirklich gehandelt hat und wer er wirklich war. Der Tod ist zwar vor allem die „Stunde“ 
der Barmherzigkeit, aber auch der Wahrheit und Gerechtigkeit. 

Der Mensch ist, wenn er stirbt, noch unvollkommen. Er bedarf noch der Verwand
lung zum vollkommen Liebenden. Er muss im Tod oder nach dem Tod erst noch „ge
reinigt“ und geläutert werden, er muss erst noch von allem befreit werden, was ihn am 
Leben in Fülle hindert, erst noch seine Kräfte ganz integrieren, persönlich ganz ausrei
fen und sich ganz entfalten, um vollendet zu sein. Gemäß der Vorstellung vom Karma 
muss er nach dem Tod erst noch von den karmischen Belastungen und Befleckungen ge
reinigt und von den Bewusstseinsverunreinigungen befreit werden. Dieser Läuterungs- 
und Reifungsprozess zieht sich gemäß der Vorstellung von der Reinkarnation durch vie
le Leben hindurch. Erst im Laufe zahlreicher Leben wird der Mensch ganz geläutert und 
vervollkommnet. Die vielen Wiedergeburten dienen letztlich nichts anderem als der Rei
nigung und Reifung, der Entwicklung und Vervollkommnung des Menschen. Gemäß 
der christlichen Vorstellung vom Purgatorium geschieht der für die Vollendung uner
lässliche Integrations- und Reifungs-, Entwicklungs- und Verwandlungsprozess im oder 
nach dem Tod durch die Begegnung mit Gott beziehungsweise Christus. Sie läutert und 
vervollkommnet den Menschen. Gemeinsam ist den Religionen somit auch die Vorstel
lung postmortaler Läuterung und Reifung. 

Die Überzeugung von der Einmaligkeit des Lebens und die Überzeugung von der Re
inkarnation und damit von einer Vielzahl der Leben schließen sich zwar gegenseitig aus. 
Eine Verständnishilfe für Christen könnte es aber sein, die vielen Leben, die Hindus und 
Buddhisten aufgrund ihrer Reinkarnationslehre vermuten und erwarten, als verlänger
ten Reifungs- und Entwicklungsprozess oder als verschiedene Phasen eines einzigen Lebens zu 
deuten. 

Auch wenn in vielen Hindu-Traditionen und im Buddhismus die Leibhaftigkeit der 
Auferstehung bei der Vollendung des Menschen nicht von ausdrücklicher Bedeutung ist, 
fällt sie der Sache nach in diesen Religionen keineswegs einfach aus. So etwa ist der 
Gemeinschaftsbezug, der eine wesentliche Dimension der menschlichen Leibhaftigkeit 
ausmacht, im Buddhismus mit der Gestalt des Bodhisattva gegeben, der die eigene letzte 
Vollendung im Nirvana zugunsten anderer Menschen oder anderer Wesen aufschiebt.526 
Der Bodhisattva verzichtet vorläufig auf die eigene endgültige Erlösung, um anderen auf 
ihrem Weg zur Erlösung und Vollendung zu helfen. Er sucht nicht oder nicht nur seine 
eigene Vollendung, sondern auch und gerade die der anderen, ja aller anderen. Er will 
nicht für sich allein erlöst und vollendet werden, sondern nur zusammen mit anderen. 

Bei allen Unterschieden in der Eschatologie darf auch nicht übersehen werden, dass 
die nahöstlichen und die fernöstlichen Religionen die grundlegende Überzeugung von 
der Vollendung (des Einzelnen) an sich teilen. Der einzelne Mensch wird vollendet, indem 
er letztlich durch die absolute Wirklichkeit verwandelt wird. Schließlich verbindet Ju
den und Christen auf der einen Seite und Anhänger fernöstlicher Traditionen auf der 

526 Bd. 2, Kap. 2.4.4.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Vollendung 435 

anderen Seite, insofern für letztere die „Hölle“ definitiv kein ewiger, sondern nur ein vor
übergehender „Ort“ oder Bewusstseinszustand auf dem Weg zur Vollendung ist, die gro
ße Hoffnung auf die Rettung und das Heil, die Transformation und die Vollendung aller 
Menschen. 

3.5 Das Feuer der Liebe Gottes 

Da Johannes vom Kreuz (1542–1591), der große spanische Mystiker und Schriftsteller, wie 
kaum ein anderer das beschrieben hat, was mit dem alle Menschen erwartenden Fegfeuer 
gemeint ist, nämlich die durch das Feuer der Liebe Gottes erfolgende Umwandlung des 
Menschen in ein wahrhaft liebendes Wesen, sei ihm das letzte Kapitel gewidmet. Zu
nächst wird kurz in seine Gesamtspiritualität eingeführt (Kap. 3.5.1). Dann werden zwei 
seiner Hauptwerke genauer vorgestellt: Die dunkle Nacht (Kap. 3.5.2) und Die lebendige Lie
besflamme (Kap. 3.5.3). 

3.5.1 Einführung in die Gesamtspiritualität des Johannes vom Kreuz 

In den vier Hauptwerken des Johannes, zu denen neben den beiden genannten noch 
der Aufstieg auf den Berg Karmel und Der Geistliche Gesang gehören, zeichnet sich das Ge
samtkonzept seiner Spiritualität ab.527 Für ihn als Christ endet das Leben des Menschen 
selbstverständlich nicht einfach mit dem Tod, sondern hat ein übergeordnetes jenseiti
ges Ziel. 

„Johannes vom Kreuz betrachtet sich und seine Mitmenschen von dem Ziel her und 
auf das Ziel hin, das die neutestamentliche Offenbarung vorgibt: ,Was Gott erstrebt, 
ist, uns zu Göttern durch Teilhabe zu machen, wie er Gott von Natur ist‘ (Weisungen 
2,27). An der Seite Gottes Gott sein – in freier dialogischer Partnerschaft –, das ist die 
Zukunft, zu der hin der Mensch unterwegs ist. In der Ewigkeit vollendet, wird er wie 
eine jede der drei göttlichen Personen sein: so zuwendungs- und liebesfähig wie Gott, 
so wahr, so kreativ […].“528 

Johannes zufolge wird der Mensch an Gott selber teilhaben. Er wird der Heiligsten Dreifal
tigkeit zugesellt sein, mit den drei göttlichen Personen in einer vollendeten persönlichen 
Beziehung leben, an ihren Werken mitwirken und zugleich allen Menschen so vollendet 
zugewandt sein, wie die drei einander zugewandt sind. 

Von dieser absoluten Zukunft her und auf diese hin deutet Johannes das menschli
che Leben. Alles Suchen und Sehnen, Ringen und Streben ist für ihn Ausdruck eines Ent
wicklungsgeschehens auf dieses Ziel hin. Dabei lässt sich der Gegensatz zwischen unserer 
jetzigen Verfassung und dem, was nach biblischer Verheißung aus uns werden soll, als 
ein Prozess der „Umformung in Gott hinein“ begreifen.529 So gesehen ist unsere Erschaf
fung noch nicht abgeschlossen. Wir erleben mit, wie Gott uns nach seinem Bild formt, 

527 Vgl. Herzgsell 290–314. 
528 Die dunkle Nacht [= N], Einführung 13. 
529 Aufstieg auf den Berg Karmel [= S], I 4,3, 67f. 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016 - am 14.02.2026, 06:40:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443149-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

