
64 Islam, Gender, Intersektionalität

und Schriften. Zudem stellte ich fest, dass Frauen teilweise auch repräsen-

tative Aufgaben übernehmen, bspw. Führungen an Anlässen wie am »Tag

der offenen Moschee« bzw. der »Nacht der Religionen« oder dass gar eine

Moschee an einem »runden Tisch der Religionen« durch eine Frau vertreten

wurde (Feldprotokoll 8.11.2014). Bei den Frauen, die repräsentative Aufgaben

übernahmen, handelte es sich – wohl nicht zuletzt aufgrund ihrer fundierten

Deutschkenntnisse – fast ausschliesslich um Secondas oder aber Konverti-

tinnen. An der rituellen Einweisung von jungen Mädchen und Frauen waren,

wie ich beobachten konnte, auch Frauen der sog. »ersten Generation« von

Zugewanderten beteiligt.

3.2 Anknüpfungspunkte: Forschung zu adoleszenten
Secondas*os muslimischen Glaubens im Kontext des
gesellschaftspolitischen Islamdiskurses in der Schweiz

Wie bereits erläutert, wurde trotz des mit hoher Emotionalität geführten ak-

tuellen Islamdiskurses bisher in der Schweiz auffallend wenig zu biografi-

schen Erfahrungen von adoleszenten Muslim*innen geforscht, insbesondere

zu denen von jungen Frauen der sogenannten »zweiten Generation«. Unzu-

reichende Untersuchungen zu bildungsbiografischen Verläufen von religiös

orientierten adoleszenten Secondas ergeben die eigentliche Forschungslücke.

Dabei bildet gerade das »adoleszente Suchen nach Neuem« (Mey/Rorato 2010:

14) unter den Bedingungen von Migration eine (bildungs-)biografische Her-

ausforderung (vgl. hierzu auch King/Koller 2009b). Nicht zuletzt deshalb, weil

diese Suche eingebunden ist in »soziale Verhältnisse, in denen nicht nur Ka-

pitalien, sondern auch soziale Anerkennung ungleich verteilt und vielfache

Mechanismen der Reproduktion von sozialer Ungleichheit am Wirken sind«

(ebd.). Anlehnend an King (2004: 28ff.) begreife ich die Phase der Adoleszenz

als »Möglichkeitsraum« (Holzkamp 1983), in welcher in Auseinandersetzung

mit dem ›bisherigen‹ eigenen Leben – und besonders mit der familialen Her-

kunft(-sgeschichte) – in Umgestaltungsprozessen potenziell neue, eigene Le-

bensentwürfe entwickelt und neue Perspektiven gewonnen werden können

(King 2004: 28ff.).

Ungeachtet der eher bescheidenen Forschungslage in der Schweiz zu bio-

grafischen Erfahrungen religiös orientierter Secondas muslimischen Glau-

bens im Kontext von Bildungsprozessen existieren etliche Studien, an welche

die vorliegende Untersuchung anschliessen kann. Zentrale Anknüpfungs-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 65

punkte bilden sozialwissenschaftliche Untersuchungen zu muslimischen

Frauen der sog. »ersten Generation« von Zugewanderten in der Schweiz

(Schild 2010, Baghdadi 2012, 2010) sowie neuere religionswissenschaftliche

und sozialanthropologische Studien, welche die Vielfältigkeit der Zugehö-

rigkeiten und Grenzziehungsprozesse von jugendlichen Muslim*innen in

der Schweiz untersuchen (Allenbach/Müller 2017, Allenbach 2016, 2012, 2011,

Allenbach/Herzig 2010, Baumann 2019 (im Erscheinen), Baumann et al. 2017,

Dahinden et al. 2012, 2011, 2010, Endres et al. 2013, Müller, 2013, 2010).

Es bestehen Hinweise darauf, dass der gesellschaftspolitische Islam-

diskurs einen starken Einfluss auf identitäre Aushandlungsprozesse und

Repräsentationsstrategien junger Muslim*innen hat (vgl. dazu Baumann

2019 (im Erscheinen), Behloul 2011; Allenbach et al. 2010: 2). Dass sich solche

Zuschreibungsprozesse verstärkt auf die Selbstrepräsentationen junger Mus-

lim*innen auswirken, können die Ergebnisse dreier Projekte des Nationalen

Forschungsprogramms »Religionsgemeinschaften, Staat und Gesellschaft«

(NFP58) aufzeigen (Allenbach et al. 2010; Dahinden et al. 2010, Behloul 2011):

Die Forschungsgruppe um Giordano (Allenbach et al. 2010: 9) stellt fest,

dass adoleszente Muslim*innen als Reaktion auf ihre Ausschlusserfahrungen

aufgrund ihrer Religionszugehörigkeit verschiedenste Strategien entwickeln,

um ihren multiplen Zugehörigkeiten (multiple belonging) Sinn zu verleihen. So

setzen sie bspw. unterschiedliche Aspekte ihrer Zugehörigkeiten (»Muslim«;

»Ausländerin«, »eingebürgert« etc.) flexibel ein, um sie je nach Kontext und

Situation zu betonen und sich zu ›Insidern‹ zu machen (ebd.: 10).

Dahinden et al. (2010: 9) untersuchen in einer weiteren empirischen Stu-

die ebenfalls Strategien von jungenMuslimen,mit etablierten Differenzlinien

umzugehen. Sie typisieren hierbei vier derartige Umgangsstrategien: (1) der

Versuch, hierarchische Machtverhältnisse der Differenz umzudeuten und da-

durch das prekäre gesellschaftliche Anerkennungsverhältnis zu unterlaufen,

bspw. durch die positive Aufladung der eigenen Herkunft, die als kulturell be-

reichernd dargestellt wird (Dahinden et al. 2010: 9) oder (2) die Mobilisierung

einer reaktiven Männlichkeit, bspw. durch die provokative offene Infrage-

stellung der Geschlechtergleichheit, mithilfe derer junge Männer versuchen,

ihr prekäres Anerkennungsverhältnis zu unterlaufen, um über ihren Status

als Mann mehr Selbstbewusstsein zu demonstrieren (»reaktive Ethnizität«)

(ebd.: 10) oder schliesslich (3) Grenzüberschreitungen bzw. Assimilationsbe-

mühungen, die sich dadurch auszeichnen, dass die Jugendlichen versuchen,

sich vollkommen von der eigenen Herkunft zu distanzieren (ebd.: 10). Be-

sonders hervorzuheben ist das Ergebnis der Forschungsgruppe, dass die eta-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Islam, Gender, Intersektionalität

blierten Differenzlinien von den Jugendlichen nicht etwa als solche infrage

gestellt werden; hiermit wird deutlich, welche starken Machtkonstellationen

mit solchen »Grenzziehungsprozessen« einhergehen (ebd.: 9).

Eine neuere Studie gelangt diesbezüglich jedoch zu einem anderen Er-

gebnis: In ihrer Untersuchung zu transnationalisierten Peer-Communities in

Bern West stossen Oester und Brunner auf Jugendliche, welche die Diffe-

renzlinien des dominanten Diskurses zwischen Etablierten und Aussensei-

tern nicht akzeptieren und einen Gegendiskurs generieren (Oester/Brunner

2015: 127, Oester/Brunner 2014: 101, 115).

Behloul (2011) zeigt schliesslich auf, wie der Islamdiskurs auch unterMus-

lim*innen selbst zu unerwarteten Abgrenzungsstrategien führen kann, im

Sinne einer strategischen Aufwertung ethnischer bzw. religiöser Zugehörig-

keit. Die Repräsentationsstrategien bosnischer muslimischer Gruppierungen

der Schweiz in Bezug auf den Islamdiskurs zeigen, wie diese den spezifisch

europäischen Charakter des ›bosnischen Islam‹ betonen und diesen als eine

Art ›Garantie gegen religiösen Extremismus‹ akzentuieren (2011: 316).

Mittlerweile liegt eine Handvoll Studien vor, die sich explizit mit der

(religiösen) Verortung jugendlicher Muslim*innen der zweiten Generation

in der Deutschschweiz befassen: Eine religionswissenschaftliche Studie des

Zentrums für Religionsforschung der Universität Luzern (ZRF) zu muslimi-

schen Jugendgruppen und Bildung von zivilgesellschaftlichem Sozialkapital

in der Schweiz (Endres et al. 2013) fokussiert auf die Organisation und

gesellschaftliche Partizipation junger Muslim*innen. Aufbauend auf den

theoretischen Ansatz des zivilgesellschaftlichen Sozialkapitals (civic social

capital) von Stepick kann die Untersuchung belegen, dass muslimische Ju-

gendgruppen eigendefinierte Räume bilden, in denen sich die Jugendlichen

vielfältige Unterstützung holen können, aber auch Ausschlusserfahrungen

verarbeiten sowie nützliche persönliche Fähigkeiten in selbstdefinierter

Weise erlernen bzw. erwerben können. Die Studie zeigt auf, dass eine

Einbindung in religiöse Jugendgruppen die gesellschaftliche Partizipati-

on junger Muslim*innen eher fördert als – wie von manchen politischen

Akteuren befürchtet – behindert (Endres et al. 2013: 77-79).

Eine neuere Studie des Zentrums für Religionsforschung (ZRF) der Uni-

versität Luzern (Baumann et al. 2017) befasst sich mit der Frage, an welchen

religiösen Autoritäten sich junge Muslim*innen in der Schweiz orientieren.

Die Ergebnisse zeigen, dass junge Muslim*innen verschiedenste Angebote

und Medien nebeneinander nutzen. Zudem weisen die Forschenden nach,

dass Erklärungen und Auslegungen von Eltern, Freunden und Vertrauens-

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 67

personen gegenüber dem Einfluss von Imamen oder Internetpredigern eine

bisher unzureichend beachtete, bedeutungsvolle Rolle spielen. Die Jugendli-

chen entwickeln laut dem Autor*innenteam auf der Suche nach »Autoritäts-

angeboten« klare, selbstständige Kriterien und interpretieren die Religion der

Eltern individuell, kritisch und eigenständig (2017: 2).

Für die vorliegende Untersuchung äusserst relevant ist auch die Studie

Migration und Religion (2013) der Sozialanthropologin Müller. Müller (2013)

zeigt in ihrer umfassenden, theoretisch reichhaltig untermauerten Unter-

suchung zu männlichen jugendlichen Muslimen und Hindus der zweiten

Generation auf, dass diese sich mitunter zwangsläufig im Spannungsfeld

zwischen »fremd« und »eigen« verorten müssen. Die Jugendlichen bedienen

sich Müller zufolge dafür unterschiedlichster Strategien: Während die einen

sich Aufgrund von Ausschlusserfahrungen einer ethnischen bzw. religiösen

Gesellschaft annähern, »wobei sich die Fremdzuschreibungen zu einer Sich-

selbsterfüllenden-Prophezeiung zu entwickeln scheinen« (ebd.: 282), stellen

andere Jugendliche die dominanten Differenzlinien infrage und leisten

mittels ihrer Positionierung Widerstand (ebd.). Müller unterstreicht die von

Schiffauer (2004) aufgezeigte Tendenz, dass sich die Aushandlungsprozesse

zwischen den Generationen unter den Bedingungen der Migration für die

Jugendlichen weiter verkomplizieren würden (Müller 2013: 284), insbeson-

dere da seitens der »ersten Generation« die Tendenz besteht, die eigenen

Werte zu bewahren (ebd.). Ebenfalls analysiert Müller die Narrationen der

Jugendlichen über deren Zugehörigkeit. Sie regt diesbezüglich an, zwischen

einer emotionalen und einer zivilgesellschaftlichen Ebene von Zugehörigkeit

zu unterscheiden (ebd.: 282-283) und illustriert dies an der von den Jugendli-

chen verwendeten Zuschreibung der »Eidgenossen« (ebd.: 282) vs. Schweizer

Bürger: Die männlichen Jugendlichen, welche den Begriff des »Eidgenossen«

als Zuschreibung verwenden, verstehen sich laut Müller durchaus als Bürger

der Schweiz, jedoch nicht als »Eidgenossen«. Die Zuschreibung »Eidgenosse«

symbolisiert für die Jugendlichen die »Einheimischen« ohne »Migrationshin-

tergrund« (ebd.: 283). Als weiteres Resultat weist Müller nach, dass die von

ihr untersuchten männlichen Jugendlichen sich fortwährend mit dem ste-

reotypisierenden Verdacht der Frauenunterdrückung konfrontiert sehen. Sie

versteht die vehemente Befürwortung der Gleichberechtigung der Geschlech-

ter als Strategie dieser Jugendlichen, sich dieser Zuschreibung entgegen zu

stellen und ihre Zugehörigkeit zur Schweizer Gesellschaft zu untermauern

(ebd.: 284). Auch kann Müller nachweisen, dass die Religionsausübung für

die Jugendlichen eine sehr unterschiedliche Rolle einnimmt. Sie sieht hierbei

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Islam, Gender, Intersektionalität

Stolz’ These der Deinstitutionalisierung (Stolz 2012) bestätigt. Ebenfalls kann

sie in Bezug auf Zugehörigkeit feststellen, dass die untersuchten musli-

mischen und hinduistischen jungen Männer ihre Religionszugehörigkeit

»bewusst wahrnehmen, da sie diese im Migrationskontext immer wieder

erneuern, vergegenwärtigen und begründen müssen« (Müller 2013: 283).

Abschliessend gelangt Müller zu dem interessanten Ergebnis, dass bei

hinduistischen männlichen Jugendlichen im Gegensatz zu den untersuchten

muslimischen Jugendlichenweniger die Religion als dieHautfarbe als Kriteri-

umdes sozialen Ausschlusses dient (ebd.).Daraus zieht sie folgenden Schluss:

»Die Beobachtung, dass sich Religion zu einem wichtigen gesellschaftlichen

Differenzfaktor entwickelt hat, scheint sich also in der Schweiz nur für Mus-

lime zu bewahrheiten, nicht jedoch für Hindus« (ebd.).

Ausserhalb der Schweiz untersuchen zahlreiche empirische Studien iden-

titäre Aushandlungsprozesse und Identifikationen muslimischer Frauen der

ersten oder der zweiten Generation sowie ihre Religiosität und religiöse Pra-

xis. Als weitgehender Konsens der Studien kann resümiert werden, dass Se-

condas*os ein unterschiedliches Verhältnis zu Religion haben, und dass sich

nur ein kleinerer Teil als »religiös« bezeichnet. Die Soziologin Nökel unter-

sucht in einer vielbeachteten Studie Identitätskonstruktionen adoleszenter

religiös orientierter Musliminnen der sog. »zweiten Generation« in Deutsch-

land (2002). Sie rekonstruiert einen spezifischen Typus adoleszenter Kopftuch

tragender Muslim*innen – »Neo-Muslimas« (ebd.: 31) –, deren Islamisierung

sie als »weibliche Identitätsstrategie« beschreibt (ebd.: 25). »Neo-Muslimas«

setzen Nökel zufolge auf einen »Wandel bzw. eine Ausdifferenzierung inner-

halb des in Deutschland lokalisierten Islam und auf ein selbstbewusstes Ver-

ständnis alsMuslimas« (ebd.: 16) und verstehen ihre Islamisierung als »Akt der

persönlichen Selbstsouveränität«. Die Religionswissenschaftlerin Klinkham-

mer (2000) untersucht in einer Studie im Anschluss an Weber die ›religiöse

Lebensführung‹ sunnitischer Türkinnen der zweiten Generation in Deutsch-

land und stellt fest, dass die von ihr befragten Frauen ihre Auseinanderset-

zung mit dem Islam rekurrierend auf die Fremdzuschreibung als Türkinnen

und Muslim*innen führen (Klinkhammer 2000: 284).

Schröter analysiert in einer über weite Strecken äusserst kulturalistisch

anmutenden Studie –Mohammeds deutsche Töchter (2002) – Bildungsprozesse

jungerMusliminnen inDeutschland »bei Kulturwechsel« (ebd.: 11). Sie kommt

zu dem Ergebnis, dass sich die meisten jungen Frauen hinsichtlich ihrer Bil-

dungswege kritisch mit religiösen Bezügen auseinandersetzen (ebd.: 275-76).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 69

Hummrich eröffnet in ihrer Studie Bildungserfolg und Migration (2009) ei-

ne Perspektive, die weg von einer defizitorientierten Sichtweise hin zu einer

ressourcenorientierten, »chancenhaften Betrachtung« (Hummrich 2009: 248)

von Religiosität im Zusammenhangmit (Bildungs-)Biografien führen soll. Sie

konstatiert, dass »auch in kollektiven Orientierungen bei Migranten jugend-

liche Religiosität mit einer reflexiven Auseinandersetzung mit gesellschaftli-

cher Pluralisierung einhergeht, die neben individuellem Bewältigungspoten-

zial auch kollektive Orientierungsmuster bietet« (ebd.: 248-249).

Bezüglich der gesellschaftlichen Selbstverortung und der Rolle der Reli-

gion in biografischen Prozessen finden sich in Deutschland auch Studien,

die diese identifikatorischen Aushandlungsprozesse zu typisieren versuchen

(Wensierski/Lübcke 2012, 2011, 2007; Karakaşoğlu-Aydin 2000; Tietze 2001).

Ausgehend von der erkenntnisleitenden Hypothese, dass »der religiös-kul-

turelle Kontext der muslimischen Herkunftsmilieus der Jugendlichen einen

prägenden und strukturierenden Einfluss auf die Alltags- und Lebenswel-

ten, die Orientierungsmuster und die biografischen Lebensentwürfe der Ju-

gendlichen hat« (Wensierski/Lübcke 2011: 94), befragen Wensierski und Lüb-

cke in einer grossangelegten qualitativen Studie 107 muslimische Jugendli-

che der zweiten Generation in Bezug auf ihre Aufwachsprozesse, die Struk-

tur und Prozesse der Jugendphase, sowie Alltags- und Jugendkulturen (Wen-

sierski/Lübcke 2012, 2011, 2007, Lübcke 2007). Sie erstellen eine Typologie,

welche den Pluralismus dieser Jugendbiografien zum Ausdruck bringen soll

(Wensierski/Lübcke 2011: 94-95): Basierend auf der nicht unproblematischen

Annahme5 eines »muslimischen Habitus« (Kelek 2002: 64) konstruieren sie

fünf Typen muslimischer Jugendbiografien: 1. säkularisierter jugendbiogra-

fischer Verselbstständigungsprozess, 2. bi-kulturelle Identitätsproblematik,

3. Re-Islamisierung im Gefolge der Adoleszenz, 4. islamisch-selektiv moder-

nisierte Jugendbiografie und 5. anomisch-delinquente Migrantenbiografie.

Wensierski und Lübcke argumentieren, dass muslimischen Jugendbiografi-

en »das Spannungsfeld zwischen Mehrheitsgesellschaft und Migrantencom-

munity als biografisches Problem zwischen säkularer Mehrheitskultur und

islamischer Herkunftskultur« (Wensierski/Lübcke 201: 95) inhärent sei. Sie

suchen mittels Fallanalysen zu belegen, wie biografische Identitätskrisen im

Verlauf der Adoleszenz ausgetragen und entschieden werden (ebd.).

5 Keleks Annahme kann dahingehend kritisiert werden, dass sie bspw. zur essenzialisie-

renden Behauptung führen kann, die »Unterdrückung der Frau« sei dem orthodoxen

Islam inhärent (vgl. Allenbach/Müller 2017: 273).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Islam, Gender, Intersektionalität

Auch in Österreich existiert eine Reihe von (allerdings quantitativ ausge-

richteten) soziologischen Studien, die sichmit der gesellschaftlichen Teilhabe

der »zweiten Generation« von Muslim*innen in Österreich befassen (Weiss et

al. 2016, 2014, Weiss 2007).

Weitere Anknüpfungspunkte bieten Killian und Johnson (2006), die iden-

titäre Aushandlungsprozesse vonMaghrebinerinnen der sog. »ersten Genera-

tion« von Zugewanderten in Paris untersuchen. Die Forscherinnen stellen

fest, dass muslimische Frauen in Frankreich besonders gewichtigen, histo-

risch bedingten »Othering«- Prozessen ausgesetzt sind und als »the ultimate

›other‹« konstruiert werden (2006: 61). Im Laufe ihrer Interviews bemerken

sie, dass auffällig viele Gesprächspartnerinnen, wenn sie nach einer Selbstbe-

schreibung gefragt wurden, speziell betonen und insistieren, sie seien nicht

›immigrants‹ (ebd.: 72). Kilian und Johnson argumentieren, dass die Frau-

en, indem sie sich explizit von der Zuschreibung ›immigrant‹ distanzieren,

mithilfe einer »›Not-me‹-identity« eine gesellschaftliche Fremdzuschreibung

zurückweisen, welche sie einer Gruppe mit niedrigem sozialen Status zu-

schreiben und ihnen so keinen Raum für Aushandlung lassen würde (ebd.).

Durch die Ablehnung dieser Zuschreibung versuchen sie sich einer identitä-

ren Fremdverortung zu widersetzen und Kontrolle über diese Zuschreibungs-

prozesse zu erlangen (ebd.: 75). Die Ergebnisse von Kilian und Johnson zu

Muslim*innen der sog. »ersten Generation« in Paris sind ungeachtet unter-

schiedlicher Zugänge und Forschungskontexte äusserst ähnlich zu den Er-

gebnissen der Studien von Schild (2010) und Baghdadi (2012, 2010) zu Mus-

lim*innen der »ersten Generation« von Zugewanderten in der Schweiz: Die

Befragten rekurrieren in ihrer Selbstpositionierung auf das stereotype Bild

»der Muslimin«, um sich selbst davon abzugrenzen.

Eine neuere Ethnografie von Bendixsen über jungeMusliminnen in Berlin

(Bendixsen 2013) bildet einen weiteren zentralen Anknüpfungspunkt für die

vorliegende Untersuchung. Bendixsen zeigt auf, wie die Verortung als »reli-

gious subject« (ebd.: 283) die jungen Frauen vor vielfältigeHerausforderungen

stellt:

»Nonetheless, crafting the Self as a religious subject brings with it restric-

tions, obligations, and (potential) group identification, which are all rein-

forced by the excessive public focus on Muslim woman and the headscarf.

For these women, the crafting of a religious Self also takes place within a

context of representing Islam, at the local, national and global level. (…). As

young women are deepening their religious orientation, they face their own

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Annäherung an das Forschungsfeld 71

and others’ expectations that they also take on a role as representatives and

transmitters of the meaning of Islam in twenty-first century Germany. The

consequences that this responsibility has in the youths’ everyday life how-

ever, cannot be overstated. Social pressure from themselves, their peers, and

other Muslims becomes a component of their efforts to develop into Good

Muslims, as defined by an Islamic discourse situated in a sociohistorically

defined context« (ebd.).

Bendixsen unterstreicht, dass ein stereotypisierendes Bild einer (nicht-libera-

len) religiösen jungen Muslimin, die von patriarchalen religiösen Strukturen

gefangen und unterdrückt und somit handlungsunfähig sei, komplett igno-

riere, welch komplexe Prozesse und »politics of the religious self« der religiö-

sen Identifikation bei den jungenMusliminnen der sog. »zweitenGeneration«

stattfinde (ebd.: 290).

Bendixsen verdeutlicht, wie die jungen Frauen als Strategie eine von ih-

nen als »puren Islam« beschriebene Religion zu leben versuchen, um sich vom

»ethnisierten«, traditionellen Islam ihrer Eltern abzugrenzen (ebd.: 281, 286).

Sie sieht dies einerseits als gesellschaftliche (generationale) Selbstpositionie-

rungsstrategie der religiösenMuslimas unter den Bedingungen des Islamdis-

kurses, andererseits aber auch als urbanes Phänomen (ebd.: 287). Sie erkennt

im anonymen urbanen Raum grössere Möglichkeiten für die jungen Frau-

en, sich einerseits in einem vom religiösen Umfeld ihrer Eltern losgelösten

religiösen Milieu zu bewegen. Andererseits biete der urbane Raum Möglich-

keiten, religiöse Lebenspraxis und jugendkulturellen Lifestyle zu verbinden

(ebd. 287, 288).

Von spezieller Bedeutung für vorliegendes Projekt – auch in Bezug

auf die theoretische Herangehensweise – ist der Artikel der deutschen

Erziehungswissenschaftlerin Riegel (2011), der sich speziell mit Religion als

Differenzmarker im pädagogischen Bereich befasst. Riegel analysiert darin

die Herstellungsprozesse von Differenz im (sozial-)pädagogischen Sprechen

über Jugendliche mit »Migrationshintergrund« im deutschen Kontext (2011:

319). Hierbei nimmt sie auf die theoretischen Konzepte der Intersektionalität

und Interdependenz Bezug. Sie gelangt zu dem Schluss, dass »Prozesse des

Othering sowie anti-muslimische, rassistische, heterosexistische Diskurse

und Repräsentationen« (ebd.: 337) in (sozial-)pädagogischen Prozessen all-

gegenwärtig seien und dass diese Differenzmarker nicht einzeln, sondern

ineinander verschränkt auftreten und sich so »gegenseitig beeinflussen und

bestärken« (ebd.). Als ein weiteres Ergebnis streicht sie heraus, dass in den

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Islam, Gender, Intersektionalität

von ihr untersuchten Erzählungen der Jugendarbeiter*innen über Jugendli-

che mit »Migrationshintergrund« Differenzlinien vor allem entlang kulturell-

religiöser Grenzen konstruiert würden. Riegel zeigt auf, wie Religion in die-

sem Kontext zum Differenzmarker wird: Sie stellt fest, dass in Erzählungen

von Jugendarbeiter*innen speziell muslimische Jugendliche als »von der

›deutschen Kultur‹ (…) abweichend« (ebd.: 321) konstruiert wurden. Ebenso

verdeutlicht sie, wie sich diese Differenzen anhand gängiger Differenzmarker

manifestieren, so zum Bespiel anhand von Erzählungen über ›unterdrückte‹

muslimische Mädchen, patriarchale Geschlechterrollenvorstellungen und

gewalttätige Konflikte.

Inwiefern sich religiös orientierte Secondas muslimischen Glaubens in

der Deutschschweiz ebenfalls mit der Differenzkategorie »Muslimin« im Bil-

dungskontext konfrontiert sehen und wie sich dies auf ihre Bildungsbiogra-

fien auswirkt, ist Gegenstand der vorliegenden Untersuchung.

3.3 Schweizerisches Bildungssystem im Kontext
von sozialer Ungleichheit

Im Folgenden soll in einem Überblick kurz auf das Bildungssystem der

Schweiz eingegangen werden (Kap. 3.3.1). In einem zweiten Kapitel (Kap.

3.3.2) werden Forschungen zu Jugendlichen mit »Migrationshintergrund«

in schulischen Übergängen fokussiert, um dergestalt die institutionellen

Bedingungen zu umreissen, innerhalb derer sich junge Secondas behaupten

müssen.

3.3.1 Überblick: Gliederung des Bildungssystems in der Schweiz

Das schweizerische Bildungssystem zeichnet sich in erster Linie durch seine

föderalistische Organisation und durch seine frühe Selektion aus. Das Bil-

dungswesen in der Schweiz ist von der obligatorischen Schule bis zur Ter-

tiärstufe (Hochschulen und höhere Berufsbildung) zwar Staatsaufgabe, die

Verantwortung für die Bildungsgänge liegt jedoch aufgrund des Föderalis-

mus primär bei den Kantonen. Im nachobligatorischen Bildungsbereich, der

allgemeinbildende Schulen, Berufsbildung und Hochschulen umfasst, teilen

sich Bund und Kantone die Verantwortung für das öffentliche Bildungswesen

(BFS 2017a).

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006 - am 14.02.2026, 14:29:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453186-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

