
23

3.	 Vielschichtige Wechselbeziehung – historische 
Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen 
Kirche und Zivilgesellschaft

Die Entwicklung von modernen Zivilgesellschaften in demokratischen Kon-
texten und die Entwicklung der Kirchen als Akteurinnen im öffentlichen 
Raum, die damit aktiv zur Ausbildung der Zivilgesellschaft beitragen, vollzog 
sich historisch in einem konfliktreichen Wechselverhältnis (Meyer 2015). Das 
Bild in der Forschungslandschaft hat sich innerhalb der vergangenen 20 Jahre 
deutlich gewandelt. Dominierten um die Jahrtausendwende noch antagonisti-
sche Gegenüberstellungen von Kirche und Zivilgesellschaft (Borutta 2005: 1 ff. 
und 38),8 so hebt man mittlerweile vielschichtige Wechselbeziehungen her-
vor, die in unterschiedlichen Detailstudien herausgearbeitet wurden (Borutta 
2005, Bauernkämper / Nautz 2009, Hermle / Lepp / Oelke 2012 und Dam-
berg / Jähnichen 2015).

Ambivalenzen und Widersprüche kennzeichneten das Verhältnis seit dem 
späten 18. Jahrhundert (Bauernkämper / Nautz 2009: 14 f.). Die Grenzen zwi-
schen beiden Größen waren variabel und offen und wurden evangelischerseits 
durch die Struktur des landesherrlichen Kirchenregimentes geprägt, das einen 
langen, wirkungsgeschichtlichen Schatten warf (Wendebourg 2003). Einer-
seits wurden durch kirchliche Akteur:innen im Rahmen des konfessionellen 
Vereinswesens die Ausbreitung von zivilgesellschaftlichen Werten und Struk-
turen gefördert. Andererseits wiesen die Kirchen durch ihr staatskirchliches 
Erbe staatsanaloge Züge und korporatistische Tendenzen auf und haben vor 
allem in Gestalt ihrer Amtsträger:innen ein Deutungsmonopol und einen 
Machtanspruch auf ihre Mitglieder artikuliert, der mit dem Pluralismus von 
Zivilgesellschaften in Widerspruch geriet. Markante Einschnitte für das Ver-

8	 Dies führt Borutta primär auf den dominanten Einfluss der Säkularisierungstheorie bei der his-
torischen Rekonstruktion des Verhältnisses von Religion bzw. Kirchen und Zivilgesellschaft zu-
rück, die den Einfluss der Kirchen auf zivilgesellschaftliche Prozesse nicht angemessen wahrneh-
men und würdigen könne.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

hältnis von Zivilgesellschaft und Kirchen stellten die Weimarer Republik mit 
der „hinkenden“ Trennung von Kirche und Staat dar, die sich in der Bundes-
republik fortsetzte (Germann 2019, Großbölting 2023), sowie die kulturellen 
Umbrüche in den späten 1960er Jahren. Der Schwerpunkt der ausgewählten 
Beobachtungen bezieht sich dabei auf den Zeitraum, der für diese Arbeit von 
besonderer Relevanz ist: die Entwicklung ab den 1960er Jahren, in denen der 
Zusammenhang von zivilgesellschaftlichen Dynamiken und kirchlichen Ent-
wicklungen besonders greifbar wird (Hermle / Lepp / Oelke 2012 und Dam-
berg / Jähnichen 2015).

Historisch ist die Entstehung der diakonischen, missionarisch und kultu-
rell orientierten konfessionellen Organisationen im 19. Jahrhundert eng mit 
bürgerlichem Engagement verknüpft. Im 19. Jh. waren es Bürger:innen, die 
die Freiräume zur assoziativen Vergemeinschaftung, die das neue Vereinsrecht 
bot, für sozialkaritative, missionarische und konfessionelle Anliegen nutz-
ten. Dabei ging es darum, Menschen in Not zu helfen und dem christlichen 
Glauben tatkräftig Ausdruck zu verleihen (Hofmann 2016, 221 f. ). Auf diese 
Weise füllten die protestantischen Vereine die Lücken, die sowohl staatliche 
wie amtskirchliche Strukturen bei der Armenfürsorge angesichts der sozio
strukturellen Umbrüche der industriellen Revolution und die Amtskirche im 
Blick auf die kirchliche Entfremdung des neu entstehenden Proletariats und 
Teilen des liberalen Bürgertums ließen. Das Verhältnis zwischen protestanti-
schem Vereinswesen und Amtskirche gestaltete sich tendenziell kritisch, da 
Organisationsstrukturen jenseits landeskirchlich-territorialer Grenzen, eine 
innerevangelische Ökumene und das Zurückdrängen des kirchliche Amtes 
und der entsprechenden Hierachie zugunsten des freiwilligen Engagements 
sowie Vereinsstrukturen generell von der Amtskirche beargwöhnt wurden.

Durch den Kompensationseffekt der vereinsmäßig getragenen sozial-
diakonischen und religiösen Initiativen wurden die Weichen für unterschied-
liche Varianten der Verhältnisbestimmung zwischen verfassten Kirchen und 
Vereins- bzw. Verbandsprotestantismus gelegt, die von verschärfter Konkur-
renz über synergetische Kooperation bis hin zur Integration reichten (Jäh-
nichen 2020). Historisch ist für diese Phase neben der langen Tradition des 
sozialen und karitativen Engagements die Rolle der protestantischen Bildungs-
organisationen für die Entwicklung der bürgerlichen, gebildeten Mittelschicht 
sowie die Verbreitung der Zivilität hervorzuheben. Zugleich wird Religion 
als Motiv für zivilgesellschaftliche Selbstorganisation jenseits der klassisch-
säkularen Bürgergesellschaft manifest; hierbei sind besonders die Rolle der 
Frau, des Judentums und des Katholizismus betroffen (Borutta 2005, 22–34). 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


25

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Insofern hat das evangelische Vereinswesen und hier insbesondere die Inne-
re Mission Impulse zur Entstehung der modernen Zivilgesellschaft im Blick 
auf erweiterte Partizipationsmöglichkeiten geliefert. Denn sie zählt zu den 
Institutionen, die Bevölkerungsgruppen bzw. -schichten in die karitative und 
religiös-missionarische Arbeit einbezogen, die zuvor weitgehend davon aus-
geschlossen waren. Dazu gehörte die Beteiligung von Frauen, zunächst aus 
dem Bürgertum, später auch aus klein- und unterbürgerlichen Schichten 
sowie junge Menschen und Handwerker sowie Arbeiter (Hitzer 2009).

„Mit ihrem Eintreten für das Gemeinwohl, ihrem weitgespannten, oft ehrenamt-
lichen Engagement, der Vermittlung von Werten wie Nächstenliebe und Solidari-
tät, der Einübung demokratischer Vereinsformen ebenso wie der schrittweisen 
Inklusion immer größerer Kreise in die Wohltätigkeitsarbeit gehört die Arbeit der 
Inneren Mission mithin zweifellos zu den historischen Wurzeln dessen, was man 
gemeinhin mit dem Begriff der Zivilgesellschaft umschreibt“ (Hitzer 2009: 126).

Drei Entwicklungspfade differenzierten sich im Protestantismus in unterschied-
lichen historischen Prozessen aus diesem gemeinsamen Ursprung heraus, der 
sich historisch der Bürgergesellschaft zuordnen lässt. Die organisierte Diako-
nie ist aus dem bürgerschaftlichen Engagement neben der verfassten evange-
lischen Kirche entstanden, die damals noch Staatskirche war. Sie entwickelte 
sich in der Weimarer Republik und im bundesrepublikanischen Sozialstaat 
nach der repressiven Phase im Nationalsozialismus zunehmend in Richtung 
unternehmerisch tätiger Einzelorganisationen mit Verbandsstrukturen wei-
ter. Nach der Ablösung vom klassisch korporatistischen Modell der Sub-
sidiarität mit dem Staat und der zunehmenden Ökonomisierung des Wohl-
fahrtsbereichs agiert die Diakonie zugleich als gemeinwohlorientierte NPO 
im Rahmen der Sozialwirtschaft und bringt über den Dienstleistungssektor 
religiöse Grundwerte und karitative sowie anwaltschaftliche Funktionen in 
die Zivilgesellschaft ein (mit unterschiedlichen Akzenten Bedford-Strohm 
2016 und Albrecht 2018 sowie 2020).

Parallel entwickelten sich Vereine, die stärker ständisch orientiert waren (Frau-
en-, Männer-, Kinder- und Jugendarbeit) sowie welt- und volksmissionarische 
Anliegen vertraten und sich unter dem Dach der Inneren Mission in Vereins- 
und Verbandsstrukturen organisierten. In unterschiedlichen und wechsel-
haften historischen Phasen wurden diese ursprünglich freien Organisations-
formen weitgehend in die verfassten Kirchen integriert. Sie bildeten die Basis 
der rechtlich verfassten landeskirchlichen Dienste und Werke (Elhaus 2024: 
24–34 und Borck 2016: 15–68).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Der dritte Entwicklungstyp neben Diakonie und landeskirchlichen Dienste, 
Werke und Einrichtungen sind die sogenannten freien Werke, die in Kontinuität 
zu ihrer organisationalen Selbstständigkeit und ihres oftmals pietistischen Ent-
stehungsprofils sowohl diakonisch, kulturell als auch missionarisch tätig sind 
und über unterschiedliche Netzwerke und ein loses Dachwerknetz, dem Gna-
dauer Verband, verbunden sind (Hempelmann 1997). Alle drei Entwicklungs-
typen weisen auf die Bürgergesellschaft und die dominante zivilgesellschaft-
liche Organisationsform des Vereins als ihren historischen Ursprung zurück. 
Insofern lassen sich sowohl Diakonie, die landeskirchlichen Dienste, Werke 
und Einrichtungen und die freien Werke als Folge zivilgesellschaftlicher Pro-
zesse verstehen, die als gemeinsames historisches Strukturmerkmal die freie 
Assoziation von Bürger:innen aufweisen.

Auch wenn sich im Katholizismus deutliche Unterschiede zum Protestantis-
mus zeigen (Schneider 2009, Damberg 2014 und Damberg/Jähnichen 2015: 
23–27) hat die katholische Selbstorganisation über Vereine und Verbände 
im 19. Jahrhundert mit ihren antimodernistischen Zügen nicht intendier-
te Demokratisierungseffekte bewirkt und kontrafaktisch zur Herausbildung 
einer zivilgesellschaftlich konturierten Öffentlichkeit im Sinne von pluralen 
Aushandlungsprozessen beigetragen (Große Kracht 1997 und 2009).

„Mit dem Eintritt in die Arena der Öffentlichkeit hat der Katholizismus zwar 
nicht theoretisch, aber praktisch und performativ auf seinen Anspruch auf 
Repräsentation der einzig wahren Weltanschauung verzichtet“ (Bauernkäm-
per / Nautz 2009: 15).9

Mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil wandelte sich das Verhältnis von Kir-
che zum Staat (Jäger 2019, 134). Der Staat wird nun als öffentliche Gewalt in der 
Gesellschaft verstanden. Auch Katholik:innen werden dazu aufgefordert, am 
zivilgesellschaftlichen Meinungs- und Weiterbildungsprozess teilzunehmen, 
in dem das Gemeinwohl nicht normativ abgeleitet, sondern diskursiv gene-
riert wird (Gabriel 2023, 91–93 u. 146–15). Damit sind auch Herausforderungen 
für die kirchliche Organisationsgestalt verbunden: „Zur Krise der katholi-
schen Kirche gehört, dass sie heute vor der Entscheidung steht, entweder am 
Modell sakralisierter, monokratischhierarchische Bürokratie festzuhalten oder 
den Durchbruch zur Intermediarität einer entsakralisierten Sozialgestalt zu 
schaffen“ (Gabriel 2023: 156).

  9	 Vgl. zum Verhältnis von katholischer Kirche und Zivilgesellschaft in historischer Sicht Weich-
lein 2009 sowie zu aktuellen Herausforderungen Gabriel 2023: 139–156.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


27

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Zeitgleich zu den weltkirchlichen Dynamiken im katholischen Raum erlebten 
die Kirchen in der Bundesrepublik im Kontext der politischen Umwälzungen 
und der Neuen Sozialen Bewegungen einen Transformationsschub, der in 
unmittelbarem Zusammenhang mit zivilgesellschaftlichen Entwicklungen 
stand (Nolte 2015, Damberg / Bösch 2011 und Damberg / Jähnichen 2015).10 

„Sozioökonomischer und soziokultureller Wandel, und nicht zuletzt der Wan-
del politischer Organisation und Artikulation in der ,Zivilgesellschaft‘ ließen 
die kirchliche Sphäre nicht unberührt“ (Nolte 2015: 55).

Die unterschiedlichen Faktoren der wechselseitigen Beeinflussung von zivil-
gesellschaftlicher Öffentlichkeit und den Kirchen in der Bundesrepublik 
strukturiert der Historiker Paul Nolte in drei Phasen (Nolte 2014: 138–148 
und Nolte 2015: 62–69). Der traditionellen Phase ordnet er den volkskirch-
lichen Charakter der beiden großen Konfessionen in der Nachkriegszeit 
zu, in der sich die Kirchen angesichts einer Kirchenmitgliedschaft von über 
90 %, die wie selbstverständlich generational weitergegeben wurde, als Kir-
chen der Gesellschaft verstanden.11 Diese christliche Homogenität der west-
deutschen Nachkriegsgesellschaft basierte noch auf den langsam bröckelnden 
drei Milieusäulen aus dem späten 19. Jahrhundert, in denen sich Konfession, 
politische Orientierung und soziales Engagement weitgehend überlappten. 
Nolte meint damit für den katholischen Raum die Zentrumspartei, für die 
evangelischen Milieus die konservative Partei und versteht auch das Milieu 
der sozialdemokratischen Arbeiterbewegung quasi-religiös – allerdings eher 
kirchenkritisch (Nolte 2015: 63). Durch die geografische Zersplitterung der 
homogenen konfessionellen Milieus aufgrund der Geflüchteten im und nach 
dem 2. Weltkrieg sowie staatskritischen Tendenzen im Protestantismus in der 
Debatte um die Westorientierung und die Wiederbewaffnung wandelte sich 
mit dem Kontext auch die Rolle der evangelischen Kirche zumindest partiell 

„vom Bestätiger von Konsens und Integration hin zum Produzenten von Dis-
sens“ (Nolte 2015: 64). Dabei hatten die Evangelischen Akademien als Ort und 
Verstärker von pluralen, kritischen Aushandlungsprozessen eine besondere 
Bedeutung (Mittmann 2011: 68–147).

10	 Aus der zeitgeschichtlichen Forschungsliteratur zur Entwicklung der Kirchen im Zusammen-
hang mit Politik und Gesellschaft in diesem Zeitraum sind besonders Großbölting 2013: 95–180 
sowie Brechenmacher 2021 hervorzuheben. Aus religionsgeschichtlicher Perspektive zu den Ent-
wicklungen vgl. Bräunlein 2015. Summarisch bieten aus interdisziplinärer Sicht die Beiträge in 
Hermle / Oelke 2023 einen guten Überblick über den Zeitraum.

11	 Vgl. zu dieser Phase Hermle / Oelke 2021: bes. 34–77.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Mit der Bewegungsphase wird die Transformation des zivilgesellschaftlichen 
Modells ab Ende der 1960er Jahre bezeichnet, bei der die Neuen Sozialen 
Bewegungen zum Seismografen und Antreiber der gesellschaftlichen Ent-
wicklung wurden. Es wuchs innerhalb spezifischer Bevölkerungsgruppen 
die Bereitschaft, für die Mitgestaltung der gesellschaftlichen Ordnung Ver-
antwortung zu übernehmen. Universalistische oder kollektive Werte wie 
Solidarität, Frieden und Gerechtigkeit gewannen an Relevanz. Parallel dazu 
nahm die Kritik an den institutionellen und sozialen Ordnungen der Bundes-
republik und der westlichen Gesellschaft zu. Intensiv wurde über die ,Demo-
kratisierung‘ der Gesellschaft debattiert. Ein breites Geflecht von politischen 
Reformbewegungen rief entsprechende konservative Gegenreaktionen her-
vor. „Ein Kampf um die Hegemonie politischer Deutungsmuster, um Lebens-
stile und Wertesysteme entbrannte“ (Lepp 2014: 18). Auf der Verlustseite für 
die Kirchen ist die zunehmende und bis in die Gegenwart anhaltende Ero-
sion der konfessionellen Verankerung und der generational tradierten kirch-
lichen Zugehörigkeit zu verbuchen (Pollack 2016). Auf der anderen Seite 
standen die Neuen Sozialen Bewegungen für ein dezidiertes Gemeinschafts-
gefühl, das eine hohe Affinität zu kirchlich-religiösen Gemeinschaftsmustern 
und -codes aufwies. Der kulturelle Umbruch mit seinen neuen Handlungs- 
und Organisationsformen eröffnete unterschiedliche religiöse wie kirch-
liche Anschlussmöglichkeiten, für die die Kirchentage ein exponiertes Bei-
spiel darstellen. Sie erscheinen aus heutiger Perspektive als „paradigmatische 
Marktplätze der neuen Zivilgesellschaft mit Raum für religiöse (oder para-
religiöse) Vergewisserung der ,commmunio‘ ebenso wie für die politische 
Großkundgebung und für den Austausch vielfältigster Initiativen und Issues“ 
(Nolte 2015, 66).

Zugleich veränderten sich die Muster der privaten Lebensführung (Lepp 
2016). Christsein gerät in unterschiedlichen Ebenen und Artikulationsformen 
in einen Veränderungsmodus (Schmidtmann 2021). Insgesamt ist eine Inter-
nationalisierung des Protestantismus feststellbar, die wesentlich durch die 
ökumenische Bewegung vermittelt war und zu einer Ausdifferenzierung im 
politischen Bereich führte (Damberg/Jähnichen 2015: 19 f.). Der Einsatz für 
weltweite Gerechtigkeit, das Anti-Apartheid-Engagement, die Überwindung 
der Blockkonfrontation zwischen Ost und West und die damit verbunden 
Schritte zu einer neuen Friedenspolitik sowie das ökologische Anliegen wur-
den vor allem in der ökumenischen Bewegung profiliert, die 1983 im auf der 
Vollversammlung in Vancouver ins Leben gerufenen „Konziliaren Prozess für 
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung“ gipfelte (Schmitthen-
ner 1998). Generell lässt sich von einer Politisierung der Kirche ,von unten‘ 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


29

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

sprechen, die in unmittelbarer Wechselbeziehung zur Politisierung der Gesell-
schaft stand (Lepp 2014: 18–20). Über die neuen Konflikt- und Dissensmuster 
im Verhältnis von Kirche zur Gesamtgesellschaft und insbesondere zum 
Staat entstanden neue Formen der zivilgesellschaftlichen Binnenintegration.

„Religiöse Motivlagen und Handlungsmuster diffundierten in den neuen sozia-
len Bewegungen, ja trieben diese zum Teil maßgeblich voran; und das wirkte 
wiederum auf den Binnenraum der Kirchen zurück und veränderte ihr Selbst-
verständnis, auch das Bild von ihrer eigenen Rolle in Staat und Gesellschaft. So 
begann zugleich ein Wandel der Kirchen auf dem Weg von anstaltlichen, para-
staatlichen Verbänden zu zivilgesellschaftlichen Akteuren einer pluralistischen 
Gesellschaft“ (Nolte 2015: 67).

Der damit deutliche Mentalitätswechsel bei Hauptamtlichen z. B. beim Thema 
Geschlechterrollen in evangelischer Kirche und Diakonie ist ein Indikator für 
die Prägung durch Werte und Leitbilder der Neuen Sozialen Bewegungen 
(Damberg / Jähnichen 2015: 21 f.). Das sozialkritische Verhalten vollzog sich 
auf unterschiedlichen Ebenen. Ausgehend von engagierten Individuen setz-
te es sich über lokale Gruppen fort – hier sind vor allem die sogenannten 
3. Welt- und Anti-Apartheid-Gruppen zu nennen (Tripp 2011 und 2015a) – und 
diffundierte zuletzt in die Großorganisation, die die größten konservativen 
Beharrungskräfte aufwiesen. In diesem Zusammenhang fungierten Individu-
en und Kleingruppen als ,Agents of Change‘.

„Innovative kirchliche Gruppen haben – sehr häufig im Kontakt mit Neuen 
Sozialen Bewegungen – insbesondere innerkirchlich, z. T. auch gesamtgesellschaft-
lich erheblich zur Akzeptanz von neuen Werthaltungen und vor allem neuen 
Handlungsmustern beigetragen. Dabei haben sie in einer längerfristigen Pers-
pektive auch die Ebene der Großorganisation verändert“ (Damberg / Jähni-
chen 2015: 19).

Ein Beispiel für die Affizierung der Großorganisation war der Ausbau der funk-
tionalen Dienste, der zeitlich in die Bewegungsphase fiel und sich in ihrem 
Kontext als organisationaler Reflex auf die Neuen Sozialen Bewegungen ver-
stehen lässt. Zum einen entstanden neue Arbeitsfelder und Dienststellen. So 
wurden z. B. die zivilgesellschaftlich relevanten Themen Umwelt (Schramm 
2017 und Hoffmann 2019) und Frieden über eigene Beauftragte in die kirch-
liche Organisation strukturell verankert. Zum anderen wirkten sich die Impulse 
auf das Themenportfolio und Handlungsformen bereits existierender Diens-
te, Werke und Einrichtungen aus. Die traditionellen Frauenwerke rezipier-

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

ten z. B. Anstöße aus der Frauenbewegung in Form von feministischer Theo-
logie und zivilgesellschaftlichem Engagement (Paulus 2015 und Tripp 2015a).

Die Politisierung der kirchlichen Handlungsfelder spiegelte sich auch in 
einer veränderten Semantik wider, die unter dem Begriff der Säkularisierung 
deskriptiv beschrieben (Höscher 2011) und mit der Bezeichnung der „Selbst-
säkularisierung“ kritisch beleuchtet wurde (Huber 1998: 10). Huber konstatiert, 
dass die evangelische Kirche auf den Prozess der gesellschaftlichen Differen-
zierung mit einer entsprechenden Differenzierung der eigenen Tätigkeiten 
geantwortet und auf diese Weise die gesellschaftliche Säkularisierung „in 
gewissem Umfang als Selbstsäkularisierung in sich aufgenommen“ (Huber 
1998: 10) habe. Diese Einschätzung übersieht jedoch, dass die Ethisierung 
auch zu einer Veränderung von klassischen sozialen Praktiken im Bereich von 
Liturgie und Frömmigkeit führte und mit Innovationen im Blick auf neue 
liturgische Formen und Formate verbunden war. So lässt sich eine interes-
sante Verschiebung bei der Semantik im Blick auf eine „Säkularisierung der 
Kirchensprache“ (Höscher 2011: 112) feststellen. Dabei ging es darum, traditio-
nell kirchliche Begriffe in gesellschaftlich gängige Begriffe und Sprechweisen 
(und umgekehrt) zu übersetzen. Die Sprache der Bibel und der Theologie 
wurde dabei einerseits oft als traditioneller Ballast empfunden, andererseits 
über Verfremdungseffekte und Konfrontationen für neue hermeneutische 
Zugänge und Lesarten erschlossen. Dieser gesellschaftliche Öffnungsprozess 
über neue sprachliche Codierungen richtete sich aber primär weniger nach 
außen, sondern nach innen, und spielte sich vor allem auf das Feld der Litur-
gie ab. So verband das „Politische Nachtgebet“ Information und Aktion in 
einem besonderen liturgischen Format (Cornehl 2012) und wurde später in 
Gestalt der Liturgischen Nacht und des Feierabendmahl auf den Evangelischen 
Kirchentagen transformiert und popularisiert (Schroeter-Wittke 2020: 120 f.).

Die Bewegungsphase wurde laut Nolte seit den 1990er Jahren von der post-
säkularen oder multireligiösen Phase abgelöst (Nolte 2015: 53–59).12 Das neue 
Modell der Zivilgesellschaft als einer vorpolitischen Sphäre mit bürgerlich 
artikulierten Interessen etablierte, institutionalisierte und regulierte sich. 
Damit geriet „der Protest vom Störfall der Demokratie zu ihrem Normalfall“ 
(Nolte 2015: 67). Die wachsende Bedeutung von Religion in Öffentlichkeit 
und Zivilgesellschaft resultierte nicht nur aus der paradox wirkenden Auf-
lösung der Selbstverständlichkeit des Konnexes von (Staats)Bürger:in und 

12	 Die Einteilung dieser dritten Phase korrespondiert mit der religionsgeschichtlichen Rekonstruk-
tion von Schlamelcher 2015.

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


31

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

Kirchenmitglied – christliche und religiöse Identität wird dadurch profilier-
ter eingebracht und wahrnehmbarer – sondern auch aus einer zunehmend 
religiösen Pluralisierung aufgrund der Migrationsbewegungen. Damit wan-
delte sich nicht nur der Ort von Religion in der Zivilgesellschaft, sondern 
auch die Wahrnehmung der Zivilgesellschaft selbst. Sie erschien nun nicht 
mehr primär als Protestraum und Ort des Konfliktes zwischen Bürger und 
Staat wie in der Bewegungsphase, sondern als „Aushandlungsraum kultureller 
Identitäten verschiedener Gruppen“ (Nolte 2015: 6). Gegenüber den Konflikt-
mustern traten wieder die der Integration und die Betonung des Gemeinwohls 
in den Vordergrund, wobei sich die Konfliktlinien nun eher in Abgrenzung 
gegenüber der dunklen Seite der Zivilgesellschaft bewegten. Kirchlicher-
seits ist dies mit entsprechendem Engagement gegen Rechtspopulismus ver-
bunden und schlug sich im Rahmen der Organisation u. a. in einem Ausbau 
bzw. einer Veränderung der klassisch dialogischen Arbeitsfelder der Diens-
te, Werke und Einrichtungen im Kontext von Interkulturalität, Interreligiosi-
tät und Friedensarbeit oder den diversitätsbewussten Arbeitsbereichen in 
der Frauen- und Männerarbeit sowie aktuell in der queeren Seelsorge nieder.

In der Retrospektive auf die verschiedenen Phasen lassen sich fördernde und 
hemmende Faktoren für die Überlappungen zwischen Zivilgesellschaft und 
dem religiös-kirchlichen Feld benennen (vgl. Nolte 2015: 53–59). So führte 
die zunehmend postmaterielle Lebensorientierung zu einer neuen Offen-
heit für Transzendenz und Spiritualität, von der auch das religiöse Feld und 
die Kirchen profitierten. Paradigmatisch ist hier das Pilgern als mittlerweile 
etablierte soziale Praxis zu nennen (Kunz 2020). An die verstärkt ausgeprägte 
ethische Orientierung an der Stelle von ökonomischer Rationalität im Sinne 
einer „Moralpolitik“ konnten die Kirchen mit ihren religiös fundierten Werten 
andocken. Die gesellschaftliche Umorientierung des politischen Engagements 
von der Verfolgung eigener Interessen zum anwaltschaftlichen Engagement 
für Andere im Sinne von Advocacy wirkte sich positiv auf das gemeinwohl-
orientierte kirchliche Engagement aus. Das mit den Grenzen des Wachstums 
in den gesellschaftlichen Diskurs wandernde Thema der Umwelt bzw. des 
Umweltschutzes und der Umweltbewegung wurde vom innerkirchlichen 
konziliaren Prozess „Frieden, Gerechtigkeit und Bewahrung der Schöpfung“ 
aufgegriffen und verstärkt. Organisational greifbar wurden diese Effekte in 
der Einrichtung von entsprechenden Beauftragungen und Arbeitsstellen im 
Rahmen der funktionalen Dienste. Diese stellten daher die Organisations-
einheiten dar, in denen sich die positiven Wechselbeziehungen von sich aus-
bildender Zivilgesellschaft und Kirchen unmittelbar strukturell manifestier-
ten. Mittelbar sind Demokratisierungstendenzen in Gestalt der ausgebauten 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32

Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen

synodalen Strukturen auf den klassischen Organisationsebenen Landeskirche, 
mittlere Ebene und Kirchenkreis greifbar (Hermelink 2012: 296 f.). Schließ-
lich ist als weiterer fördernder Faktor ein Sprach- und Kommunikationsstil zu 
nennen, der auf religiöse Elemente rekurrierte und diese aktualisierte (Dam-
berg 2011 und Hölscher 2011).

Hemmend für das Verhältnis von religiös-kirchlichem Feld und Zivilgesellschaft 
wirkten sich folgende Entwicklungen aus: Mit der Wohlstandsgesellschaft 
schwand der ,Religionsbedarf‘ und die Kirchenbindung. Die Erosion sozia-
ler Milieus und ihrer Organisationsformen führte zu einem gesellschaftlichen 
Relevanzverlust der Kirchen. Das wachsende urbane Lebensgefühl mit ten-
denziell säkularen Tendenzen wurde auch in ländlichen Regionen greif-
bar. Zugleich lässt sich an diesem Beispiel die Ambivalenz der Entwicklung 
veranschaulichen. Denn es kam auch zu wachsenden Schnittmengen und 
positiver Affizierung von Großstadt und zivilgesellschaftlicher Religions-
kultur, z. B. in Gestalt der Kirchentage oder der sich herausbildenden, funk-
tional ausgerichteten City-Kirchenarbeit (Löwe 1999 und rückblickend Sig-
rist 2022: 91–150).

Als Ergebnis der historischen Rekonstruktionsversuche des Verhältnisses von 
Zivilgesellschaft und den Kirchen kann festgehalten werden, dass sich das viel-
schichtige und ambivalente Verhältnis seit den 1960er Jahren zunehmend in 
Richtung von breiteren Überlappungen und wechselseitigen Interdependenzen 
entwickelt hat. Dies gilt insbesondere für Transformationsprozesse innerhalb 
der Kirchen.

„Zugespitzt könnte man sogar sagen, dass sich die Kirchen – die evangelische 
wohl mehr als die römisch-katholische – in den letzten drei bis vier Jahrzehnten 
überhaupt in die Zivilgesellschaft hinein transformiert haben: Sie sind von quasi-
korporativen, hierokratischen Anstaltsverbänden (im Sinne Max Webers) zu 
zivilgesellschaftlichen Akteuren im bunten Flickenteppich eines neuen demo-
kratischen Pluralismus geworden“ (Nolte 2015: 52).

Dabei lässt sich feststellen, dass die Kirchen nicht nur an der Zivilgesellschaft 
partizipierten. Sie bildeten auch intern zivilgesellschaftliche Strukturen und 
Handlungsfelder heraus. Dazu gehörten Engagementkulturen, Handlungs-
formen und Symboliken, neue, in Diensten und Werken organisierte Arbeits-
felder, sowie Formen von Diskurs und Dissens zu kirchlichen Autoritäten und 
Lehrmeinungen sowie entsprechende Einstellungsmuster bei den hauptamt-
lichen Mitarbeitenden (Mulia 2018 und Braune-Krickau 2018).

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23 - am 28.01.2026, 07:08:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748967132-23
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	3. Vielschichtige Wechselbeziehung – historische Beobachtungen zu Interdependenzen zwischen Kirche und Zivilgesellschaft

