ANTHROPOS

112.2017: 199-221

Theorie der Magie

Georg W. Oesterdiekhoff

Abstract. — Magical beliefs and practices influenced life and
mind of every archaic and premodern culture to a rate hardly
understandable against the ideas and belief systems prevailing
in modern societies. The decline of magic started very early in
history and was extremely strong from 1700-1950 in the most
advanced nations. Magic still exists in developing nations but
declines there too, in comparison to its strong dominance some
generations ago. Most scientists assume that magic is a collec-
tive representation made by society in order to fulfill certain so-
cial requirements or emotional wishes. The author of this article
argues that functionalism, sociology, or general psychology can-
not explain this phenomenon. Only developmental psychology
can explain both the universality of magic right across the pre-
modern world and its decrease and disappearance in the modern
world. Children right across cultures strongly think in magical
patterns due to their psychological stage, independent from so-
cialisation and culture. Modern adolescents surmount magical
beliefs in consequence of the rise of the formal operational stage
after their tenth year of life. Developmental stages explain there-
fore both existence and disappearance of magic. Ethnology has
to refer to developmental psychology in order to find the theoreti-
cal foundations needed for the future of the discipline. [Magic,
animism, religion, psyche, developmental psychology]

Georg W. Oesterdiekhoff, Studium von Soziologie, Psycho-
logie, Geschichte, Wirtschaftswissenschaften, Philosophie und
Medizin an den Universititen Bonn, Freiburg, Duisburg und Bre-
men. — Diplom in Sozialwissenschaften, 1. Staatsexamen fiir das
Lehramt Sekundarstufe II Geschichte, Philosophie und Sozial-
wissenschaften, Dr. phil. Universitit Bremen, Dr. soz.wiss. Uni-
versitidt Duisburg, Habilitation Universitit Karlsruhe. — Bisherige
Positionen: Fellow am KWTI in Essen, Prof. fiir Soziologie an den
Universititen Erlangen-Niirnberg und Aachen, Gastprofessor an
der Universidad Nacional de Colombia, Bogotd. — Autor bzw.
Herausgeber von 28 Biichern und mehr als 200 Artikeln (siehe
auch Zitierte Literatur).

Einleitung

Dieser Aufsatz mochte zeigen, dass nur eine ent-
wicklungspsychologische Theorie der Magie ihre

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

Natur und ihre Merkmale nach dem Prinzip des zu-
reichenden Grundes erklért. Heute vorherrschende
Uberlegungen, die zur Natur der Magie formuliert
werden, bemiihen in der Regel keine entwicklungs-
psychologischen Theorien. Vorherrschend sind eher
phianomenologische, allgemeinpsychologische oder
funktionalistische Theorien, insbesondere seit etwa
1980.! Zwar waren Theorien dieser Gruppen auch
schon vor 80 oder 130 Jahren prisent, aber heute
haben sie einen noch stirkeren Stellenwert als vor
dem Zweiten Weltkrieg. Heute haben kulturrelati-
vistische und universalistische Positionen eine stér-
kere Stellung in der Diskussion als die evolutionire
Kulturanthropologie, die vor dem letzten Weltkrieg
einflussreich war.

Vor dem Zweiten Weltkrieg hatten Theorien, die
mehr oder weniger an Entwicklungstheorien oder
sogar an der Entwicklungspsychologie angelehnt
waren, eine groflere Bedeutung in der Diskussion.
Aber auch sie hatten zumeist nur eine implizite
entwicklungspsychologische Orientierung und die
Zusammenhidnge zwischen psychologischer Ent-
wicklung und Magie nicht in der strikten und sys-
tematischen Weise ausgearbeitet wie dieser Aufsatz
bzw. meine Theorie. Der Unterschied zwischen ei-
ner impliziten und einer expliziten entwicklungs-
psychologischen Theorie liegt darin, dass die im-
plizite Theorie die explizite Theorie nur andenkt
oder nur eines ihrer Phinomene herausgreift, um
auf der Basis dieses isolierten Phiinomens dann das
ganze Phinomen der Magie zu erkldren. Beispiels-

1 Eliade (1961, 1975); Jensen (1992); Kippenberg und Luchesi
(1978); Malinowski (1981); Mauss (1978/1); Duerr (1981);
Sawicki (2003).

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

200

weise wird hiufig genannt, dass die “Allmacht des
Denkens” oder die “Verwechselung von Denken
und Sache” die Ursache der Magie sei. Diese bei-
den Ansitze, die in der Literatur eine gewisse Ver-
breitung haben, reichen nicht aus, wie ich zeigen
werde, Magie zu erkldren. Die von ihnen genannten
Phinomene “Allmacht” und “Verwechselung” sind
Teile und Momente einer umfassenden Erklérung,
aber nicht diese selbst. Beispiele fiir implizite ent-
wicklungspsychologische Theorien der Magie sind
Cassirer (1925), Frazer (1932, 1977), Freud (1975),
Lévy-Bruhl (1931, 1966), Tylor (2005) und Danzel
(1978). Beispiele fiir eher explizite entwicklungs-
psychologische Theorien sind Hallpike (1994), Pia-
get (1969, 1981), Ferenczi (1964), Oesterdiekhoft
(2002, 2006b, 2007, 2009, 2012a, 2013a,b), Wer-
ner (1959), Zeininger (1929) und Vierkandt (1978).
Natiirlich wird diese grobe Zweiteilung den vielfil-
tigen Binnendifferenzierungen nur bedingt gerecht.

Die explizite entwicklungspsychologische Theo-
rie arbeitet heraus, dass die Magie Teil und Mani-
festation der kindlichen psychokognitiven Entwick-
lungsstufe ist. Demzufolge ist diese im Einzelnen
noch zu charakterisierende psychologische Ent-
wicklungsstufe die Ursache der Magie, wihrend der
Ubergang zu der adoleszenten psychologischen Ent-
wicklungsstufe die Ursache des Untergangs der Ma-
gie ist. Die kindliche Entwicklungsstufe ist durch
andere Kategorien des Denkens, der Kausalitidt und
des Zufalls, durch einen anderen Wirklichkeitssinn
und durch andere Modalititen des Selbst- und Welt-
verstiandnisses als die adoleszente Entwicklungs-
stufe, die seit der Aufkldarung in den modernen Be-
volkerungen evoluiert ist, gekennzeichnet. Dem-
zufolge ist Magie nicht nur das Resultat der “Ver-
wechselung von Gedanken und Dingen” oder der
“Allmacht der Gedanken”, sondern aller Bestand-
teile, die die elementare kindliche Entwicklungs-
stufe ausmachen. Ferner, der Untergang der Magie
resultiert nicht nur aus der Zunahme des rationalen
Denkens und des Wirklichkeitssinnes, sondern aus
allen Eigenschaften, die die adoleszente Entwick-
lungsstufe ausmachen.

Die von mir ausgearbeitete Theorie behauptet
also, dass die Magie der vormodernen Gesellschaf-
ten in einer elementareren psychokognitiven Ent-
wicklungsstufe verankert ist. Bezieht man das Phi-
nomen nicht auf die Merkmale dieser Stufe, dann
kann man es nicht umfassend und aus den Wur-
zeln erkldren. Demzufolge weist die entwicklungs-
psychologische Erkldrung auf, dass die alternativen
phénomenologischen, funktionalistischen und all-
gemeinpsychologischen Theorien dem Gegenstand
nicht gerecht werden, ihn bagatellisieren und ihn
nicht in seiner Tiefe und Komplexitit erfassen.

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
its Im- fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

Ich mochte zunichst in dulerster Kiirze an ein-
flussreichen Magietheorien den vorherrschenden
unzureichenden Theorieduktus und die Neigung zur
Bagatellisierung aufweisen. Bronislaw Malinow-
ski (1983: 53, 71f.) lehnt die seinerzeit verbreite-
ten Auffassungen ab, die Magie der Eingeborenen
erwachse ihrer kindlichen Mentalitdt und verweist
stattdessen auf ihre angebliche soziale Funktion.
Er formuliert, die Magie sei eine Bestidtigung der
Macht des Menschen und Ausdruck seiner Wiinsche
und Hoffnungen. Es wiirde den Menschen helfen, in
schwer kontrollierbaren Situationen den Mut nicht
zu verlieren. Malinowski meint also, das Phinomen
der Magie allgemeinpsychologisch und funktiona-
listisch erklidren zu konnen. Das Problem, dass mo-
derne Menschen, im Unterschied zu vormodernen,
gar nicht glauben konnten, selbst wenn sie es woll-
ten, Menschen konnten sich mittels Magie in Wol-
fe oder Felsen verwandeln, Rituale konnten Stiirme
auf dem Meer oder Regen zaubern, Hexen konn-
ten Menschen zu Tode zaubern oder Schamanen
in den Himmel fliegen, sieht er nicht. Er begreift
nicht, dass moderne Menschen gar nicht an diese
Formen der Magie glauben kdnnen und dass eine
Theorie der Magie erkldren muss, weshalb vor-
moderne Menschen diese Dinge glauben konnten,
moderne jedoch nicht. Obwohl Malinowski (1983:
66) feststellt, dass bei gebildeten Menschen der
Glaube an Magie schwicher ist, nimmt er diesen
Sachverhalt nicht zum Anlass, den Funktionalismus
durch die Entwicklungspsychologie zu ersetzen. Er-
klarungstypen, die denen von Malinowski dhnlich
sind, finden sich in einem Grofteil der ethnologi-
schen und religionswissenschaftlichen Literatur.

Die Magietheorie von James G. Frazer (1977/1:
15-69) hat einen groBen Einfluss gehabt und ist
auch heute noch im Gesprich. Seine Theorie ist
ohne Zweifel erheblich tiefgriindiger als die sei-
nes Schiilers Malinowski. Er meint, der primitive
Mensch verwechsle die Ordnung seines Denkens
mit der der Naturwirklichkeit. Das ihn kennzeich-
nende primitive bzw. kindliche Denken veranlasse
ihn, Ideen und Wirklichkeit zu verwechseln. Wih-
rend die homdoopathische oder nachahmende Ma-
gie annimmt, dass Dinge, die einander gleichen,
tatsichlich gleich sind, irrt sich die Ubertragungs-
magie in der Annahme, Dinge, die einmal beiein-
ander waren, seien es auch nach ihrer riumlichen
Trennung. Zwar sind “Nachahmung” und “Beriih-
rung” im bezeichneten Sinne tatsidchlich wesentli-
che Bestandteile der Magie, aber sie erkldren nicht
ihre Existenz. Falsche Prinzipien der Ideenassozia-
tion sind nicht die zentralen Ursachen der Magie,
sondern nur ein Element im Gesamtgeflecht der Be-
dingungen, die Magie konstituieren. Indem Frazer

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

jedoch letztlich das primitive Denken als Ursache
der Magie betont, kommt er zumindest in eine ge-
wisse Nihe zum entwicklungspsychologischen An-
satz. Ich betone jedoch, dass die Biicher von Frazer
und Malinowski lesenswert sind, obwohl die leiten-
den Theorien Mingel aufweisen. Man kann namlich
ihre Sachdarlegungen in die entwicklungspsycholo-
gische Theorie im Hegelschen Sinne “autheben”.

Obwohl Klaus E. Miiller sich genauso wenig
zu einer explanatorischen Theorie der Magie wie
Marcel Mauss und zahlreiche andere Ethnologen
durchringen kann, meint er, dass die Entwicklungs-
psychologie eigentlich das meiste Potential auf-
weise. Diese habe empirisch gut gezeigt, dass nur
Kinder magisch didchten, wihrend Jugendliche die
Magie iliberwédnden. “Schwerer wiegen indes die
Befunde der Entwicklungspsychologie, da sie eine
empirische Bestitigung der These zu liefern schei-
nen. ... Zwar darf dies als gesichert gelten, doch be-
gegnet die Supposition, daf} es zulidssig sei, kindli-
che Vorstellungen und Verhaltensweisen mit denen
ausgereifter Erwachsener in traditionellen wie mo-
dernen Gesellschaften schlankweg gleichsetzen zu
konnen, grundsitzlichen Bedenken” (Miiller 2004:
144). Leider setzt Miiller die Uberlegungen nicht
weiter fort, sondern wechselt im nichsten Absatz
das Thema. Kurz davor, den Losungsweg wenig-
stens zu erahnen, verlisst er ihn wieder, um das Pro-
blem der Magie genauso wenig 16sen zu konnen wie
zahllose Autoren zuvor.

Meiner Auffassung nach fiihrt die konsequente
Analyse der Magie in vormodernen Gesellschaften
von selbst zu der Notwendigkeit der Applikation
der entwicklungspsychologischen Theorie. Das war
schon die Auffassung von Charles Blondel, Pierre
Janet, Edouard Claparede, Alfred Vierkandt, Heinz
Werner, Raoul Allier, Sdndor Ferenczi, Christopher
Hallpike, Charles Radding, Karl Zeininger und an-
deren (Oesterdiekhoff 1997: 79-88, 2013a: 151—
194, 2012a: 257-368, 2002, 2007, 2009, 2012b).

1 Die Magie des Kindes

Seit ihren Anfingen hat die Kinder- und Entwick-
lungspsychologie aufgewiesen, dass die Magie ein
Kennzeichen des Kindes ist. Nahezu alle Klassiker
der Kinderpsychologie haben dargelegt, dass ma-
gische Ideen ein unvermeidlicher Bestandteil der
Psyche und des Denkens der Kinder sind. Die Kin-
der- und Entwicklungspsychologie hat seit ihren
Anfingen dargetan, dass Kinder sich von Erwach-
senen nicht nur durch Wissen und Erfahrung unter-
scheiden, sondern durch ein weniger entwickeltes
psychoneurologisches System. Das Zentralnerven-

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01.

201

system bendotigt zwanzig Jahre bis zu seinem voll
ausgebildeten Reifegrad, so dass Kinder sich grund-
sétzlich von Erwachsenen unterscheiden. Simtliche
psychischen Merkmale, Gedichtnis, Wahrnehmung,
Vorstellung, Weltbild, Moral, Selbstbild, soziale In-
teraktionen, kurz: samtliche Manifestationen von
Psyche und Personlichkeit, unterliegen einem Ent-
wicklungstrend bzw. einer stufenférmigen Entwick-
lung. Es gibt zwischen Erwachsenen und Kindern
letztlich keine identischen psychoneurologischen
Gemeinsamkeiten, sondern tiefgreifende Unter-
schiede, die das Ergebnis der Sequenzabstidnde der
psychischen Entwicklung sind. Die Stufenfolge
Saugling, Kind, Jugendlicher und Erwachsener ist
das Ergebnis eines genetischen Programms, eines
biologischen Prozesses, der zunichst einmal in allen
Kulturen gleich startet, wenn er auch nicht in allen
Kulturen den gleichen Entwicklungsgipfel erreicht.
Es liegt daher auf der Hand, dass die Transition vom
sprachlosen Séugling iiber das unreife Kind zum Er-
wachsenen in seinen Grundlagen und im Kern kein
Ergebnis von Kultur und Sozialisation ist.>

Nach der am meisten bekannten Entwicklungs-
theorie, der von Jean Piaget, vollzieht sich die on-
togenetische Entwicklung in vier Stadien: senso-
motorische, priaoperationale, konkret-operationale
und formal-operationale Stufe. In den Industrielén-
dern entwickelt sich die vierte Stufe nach dem zehn-
ten Lebensjahr, in den vormodernen Gesellschaften
in der Regel gar nicht oder nur unzureichend. Die
ersten drei Stadien charakterisieren also Sdugling,
Vorschul- und Grundschulkind. Das vierte Stadium
beschreibt die Ausformung der Psyche des Jugend-
lichen und Erwachsenen. Denken und Weltbild, Ver-
halten und Psyche von Kindern und Erwachsenen
unterscheiden sich deshalb tiefgreifend, weil sie auf
unterschiedlichen Stufen stehen. Das Kind hat ein
magisch-animistisches Weltbild, wihrend der mo-
derne Jugendliche dieses ab dem zehnten Jahr iiber-
windet. Der moderne Jugendliche, auf der Stufe der
formalen Operationen, ersetzt die mystischen Kon-
zepte durch empirisch-kausale und das magisch-
animistische durch das mechanische und rationale
Weltbild.?

Demzufolge sind Magie und Animismus Teile
und Manifestationen eines kindlichen psychoneuro-
logischen Entwicklungsstandes, wihrend die Uber-
windung des mérchenhaften Denkens und Welt-
bildes die Folge der Anhebung dieses Entwick-

2 Stern (1930); Werner (1959); Piaget (1969, 1975); Piaget
und Inhelder (1977); Oesterdiekhoff (1997, 2000, 2006a,
2013a, b); Gesell (1957).

3 Piaget (1969, 1981); Piaget und Inhelder (1977); Stern
(1930); Werner (1959); Zeininger (1929); Thun (1959).

°
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

202

lungsstandes sind. Das magische Denken wurzelt
letztlich schon in der anthropologischen Ausgangs-
lage des Siduglings.* Natiirlich, auf der Ebene der
Sprache und Vorstellungen, komplexer Ideen und
Weltbilder taucht die Magie erst auf, wenn das Kind
iiber Sprache und Ideen verfiigt, also ab dem Beginn
des dritten Jahres. Genau besehen, startet jedoch je-
der Mensch sein Leben mit einem magischen Den-
ken, das in den modernen Gesellschaften mit dem
Einsatz der konkreten Operationen, ab dem sechs-
ten Lebensjahr, erheblich an Kraft und Wirkung
verliert, um mit dem Einsatz der formalen Opera-
tionen, ab dem 10. Lebensjahr, sehr weitgehend zu
verschwinden.’

So entsteht aus dem “priméren” psychischen Stadium,
wie es sich in den seelischen Leistungen primitiver We-
sen (Tiere, Wilde, Kinder) und in primitiven Seelenzu-
stinden (Traum, Neurose, Phantasie) kundgibt, das se-
kundire Stadium des wachdenkenden Normalmenschen.
Am Anfang seiner Entwicklung versucht das neugebore-
ne Menschenkind, das Befriedigtsein lediglich durch ein-
dringliches Wiinschen (vorstellen) zu erlangen, wobei es
die unbefriedigende Wirklichkeit einfach unbeachtet 1df3t
(verdringt), die gewiinschte, aber mangelnde Befriedi-
gung dagegen als vorhanden sich vergegenwirtigt; es will
also alle seine Bediirfnisse ohne Miihe, durch positive und
negative Halluzinationen decken (Ferenczi 1964: 62).

Kinder glauben, dass Worte, Wiinsche und Ri-
tuale, Regen und Sonne, gute Schulnoten und Ge-
schenke bringen konnen. Sie glauben, je jlinger sie
sind, desto mehr, an ihre eigenen Fihigkeiten zu
zaubern. Sie glauben aber auch, dass ihre Eltern und
Erwachsene iiber Magie verfiigen. Die ganz Klei-
nen halten ihre Eltern (und andere Erwachsene) so-
gar fiir allméchtig und allwissend, fihig, jederzeit
alle moglichen Ereignisse und Gegenstinde zu zau-
bern. Die kindliche Magie wurzelt also nicht nur in
einer maBlosen Selbstiiberschitzung, sondern viel-
mehr darauf, dass die Moglichkeiten, die Menschen
gegeben sind, im Verhiltnis zur Wirklichkeit iiber-
schitzt werden.

Magie und Aberglaube werden am einfachsten als Fol-
gen der Uberzeugung definiert, Gedanken und Worte ei-
nes Menschen konnten andere Personen sowie die Gegen-
stinde seiner Umwelt beeinflussen, ja sogar lenken. Wie
die Psychoanalytiker entdeckt haben, durchlaufen alle
Kinder eine Phase, in der sie fest glauben, dies sei der
Fall ... Das Kind nimmt zuerst von allen Objekten seiner
Umwelt an, sie hitten Gedanken, Gefiihle und Wiinsche
wie es selbst (Brenner 1978: 198).

4 Ferenczi (1964: 62-71); Freud (1975); Brenner (1978: 52—
61).

5 Piaget (1981; 1969: 302f.); Thun (1959); Oesterdiekhoft
(2006b; 2012a: 257-368, 2013a: 129-194); Hallpike (1994).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

Das schwache physikalische Wirklichkeitsver-
standnis und der noch unterentwickelte Verstand
sind maBigebliche Grundlagen der Magie. Denn
Kinder verstehen sowohl das Auftreten einzelner
Ereignisse als auch den Ordnungszusammenhang
des Kosmos durch Magie verursacht und gestiftet.
Sie verstehen die Ordnung der Welt hergestellt
durch mystische Partizipation und Einflussnahme
der Objekte untereinander. Sie glauben, die ersten
Menschen hitten die Welt geschaffen und die Welt
sei eine auf den Nutzen des Menschen abgestimm-
te GroBe. Kinder glauben, dass Objekte und We-
sen sich ineinander verwandeln konnen, Felsen in
Menschen und Pflanzen in Tiere oder Gegensténde.
Sie glauben, dass man mittels Magie aus Erde Gold
oder aus Brot Speiseeis zaubern kann. Sie glauben,
dass Menschen aus dem Nichts auftauchen oder
verschwinden konnen, dass Menschen zeitgleich an
zwei Orten sein oder fliegen konnen. Sie glauben
wie vormoderne Menschen an die Ubertragbarkeit
von Eigenschaften.o

Es ist also nicht nur das schwache Selbst- und
Menschenverstindnis, mithin die “Allmacht des
Menschen”, sondern auch das unreife Wirklichkeits-
verstdndnis, das dem magischen Denken zugrunde
liegt. Schwiche von Denkkraft und Wirklichkeits-
sinn sind dann die zentralen Wurzeln der Magie.
Ferner, die niedrigstufigere Entwicklung der Kate-
gorien Kausalitdt und Zufall stehen mit der Magie in
Verbindung. Aber letztlich ist es die Gesamtheit der
Merkmale der Psyche der Kinder, aus der die Ma-
gie hervorgeht. Demzufolge sind Magie und Kin-
derpsyche zwei Seiten derselben Medaille. Kinder-
psyche ohne Magie gibt es nicht. Demzufolge ist die
Kinderpsyche die einzige Ursache der Magie, wéh-
rend die psychoneurologische Entwicklung iiber das
siebte Entwicklungsjahr den groften Teil der Magie
zerstort und die iiber das zehnte Jahr seine verblei-
benden Reste. Zeininger (1929: 54) hatte schon gut
erkannt, dass das moderne Kind sich kaum traut, in
einer magiefeindlichen Umgebung seine magischen
Gedanken zu duflern, wihrend in den vormodernen
Kulturen die Magie den Charakter einer Staatsreli-
gion hat. Zeininger erkannte auch, dass beim pri-
mitiven Menschen die Magie lebenslang anhilt,
wihrend sie beim modernen Kind abstirbt. Es ge-
hort also zur generellen psychologischen Entwick-
lung von Jugendlichen in modernen Gesellschaften,
dass ihr magisches Denken untergeht. Die Evolu-
tion der adoleszenten Stufe der formalen Operatio-

6 Bovet (1951); Zeininger (1929: 48f., 54, 100-105); Pia-
get (1981: 107-144, 1969: 5, 261, 1975/5: 325f.); Doehle-
mann (1985); Thun (1959: 34); Stern (1930); Oesterdiekhoff
(2012a: 257-368).

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

nen ist die einzige Ursache des Aussterbens der Ma-
gie und des kindlichen mérchenhaften Weltbildes
(Piaget 1981: 204, 296, 1975/8-10, 1969; Oester-
diekhoft 2013a, b, 20064, b, 2009). Die Magie ist
also kein Produkt der Sozialstrukturen, wie Durk-
heim, Mauss, Radcliffe-Brown und andere annah-
men, sondern Manifestation eines psychologischen
Entwicklungsstandes. Die Uberwindung der Magie
in den modernen Gesellschaften wiederum resul-
tiert aus einer Anhebung des psychologischen Ent-
wicklungsniveaus um mehrere Entwicklungsjahre.
Diese Anhebung jedoch geht aus der Einwirkung
von Sozialisations- und Kulturbedingungen auf die
psychologische Entwicklung hervor, wie die Sozia-
lisationsforschung im Rahmen der Piagetian Cross-
Cultural Psychology gezeigt hat.”

2 Die Magie des vormodernen Menschen

Untersuchungen aus der ganzen Welt, durchgefiihrt
im Rahmen der Piagetian Cross-Cultural Psycholo-
gy, haben gezeigt, dass alle Kinder aus allen Kultu-
ren zunichst die Merkmale der beiden unteren Stu-
fen aufweisen. Wenn sie die beiden hoheren Stufen
schlecht oder gar nicht ausbilden, dann zunichst
deshalb, weil sie auf den jeweils unteren Stufen
verharren. Die Untersuchungen haben gezeigt, dass
moderne Kultur- und Schulumwelten erforderlich
sind, damit Menschen insbesondere das formal-ope-
rationale Stadium erreichen konnen. Menschen aus
archaischen, traditionellen und analphabetischen
Kulturen, aus vormodernen Entwicklungsregionen
innerhalb der Entwicklungslidnder, entwickeln das
vierte Stadium gar nicht und das dritte Stadium ent-
weder nur unzureichend oder kaum. Menschen aus
vormodernen Kulturen sind daher durch das préope-
rationale oder konkret-operationale Stadium cha-
rakterisiert. Das ist das Ergebnis von achtzig Jahren
kulturvergleichender Forschung, von tausenden ein-
schliagigen Untersuchungen, durchgefiihrt in einer
Vielzahl von sozialen Milieus rund um den Globus.
Der grofite Teil der Menschheit, gleichviel ob aus
Stammeskulturen oder Hochkulturen, ob aus Wild-
beuter- oder Bauernkulturen, aus dem alten Indien,
China, dem europiischen Mittelalter oder dem alten
Rom, haben das formal-operationale Denken nicht
entwickelt. Das formal-operationale Denken ent-
wickelte sich im Wesentlichen in der européischen
Bildungselite des 17. Jahrhunderts, um von da aus
schrittweise die Bevolkerung zu durchdringen. Erst
das 20. Jahrhundert ist das Jahrhundert, in dem das

7 Berry and Dasen (1974); Dasen (1977); Hallpike (1994);
Oesterdiekhoff (1997, 2000, 2013a, b, 2012a, ¢).

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01.

203

formal-operationale Denken begann, allméhlich
und schrittweise das Denken der Weltbevilkerung
zu durchsetzen.®

Wenn Erwachsene moderner Gesellschaften das
Stadium A des formal-operationalen Denkens eta-
blieren, dann entwickeln sie sich qualitativ bzw. sta-
dienstrukturell bis zum 12. oder 15. Jahr. Wenn sie
das Stadium B etablieren, dann entwickeln sie sich
bis zum 20. Jahr. Moderne Jugendliche und Erwach-
sene teilen daher den gleichen qualitativen Entwick-
lungsendstand, aber unterscheiden sich in der quan-
titativen Anhaufung von Wissen und Erfahrung, die
bei Erwachsenen grofer ist als bei Jugendlichen.
Wenn Menschen vormoderner Gesellschaften nur
das prioperationale Denken entwickeln, dann liegt
ihr Entwicklungsgipfel etwa bei dem sechsten Jahr.
Wenn sie das konkret-operationale Denken teil-
weise oder weitgehend etablieren, dann erreichen
sie einen Entwicklungsendstand um das achte oder
zehnte Jahr. Vormoderne Menschen teilen mit Kin-
dern psychologische Grundstrukturen bis ins kleins-
te Detail, unterscheiden sich aber in ihrer Lebens-
erfahrung und in ihrem Wissen (Hallpike 1994;
Werner 1959; Oesterdiekhoff 2012b, ¢, 2013a, b).

Dass Menschen vormoderner Gesellschaften den
qualitativen Entwicklungsstand von Kindern auf-
weisen, war schon die Auffassung wohl aller Klas-
siker der Entwicklungspsychologie und vieler Ver-
treter der Psychoanalyse und der Geschichts- und
Sozialwissenschaften, gerade in der Zeit vor dem
Zweiten Weltkrieg (Oesterdiekhoff 1997: 11-14,
2000: 49-79). Die klarsten Beweise wurden damals
von Werner und Piaget erbracht. Die vollstindigen
Nachweise dieser Theorie lieferten die psycho-
metrische Intelligenzforschung und die Piagetian
Cross-Cultural Psychology in den letzten 100 Jah-
ren (Oesterdiekhoff 2012a: 66—154, 2013a: 49-98).

Die klassischen Autoren haben die Gemeinsam-
keiten zwischen Kindern und Primitiven auch in
Bezug auf die Magie festgestellt. “Dass die Wirk-
samkeit der magischen Mittel nicht bezweifelt, son-
dern im Gegenteil riickhaltlos geglaubt wird, dass
die Kinder vielfach genauso mit ihnen rechnen, wie
dies der Zauberer der Primitivvolker tut, scheint mir
durchaus festzustehen” (Zeininger 1929: 113). “In
der Vorstellung des Universums geschieht aber fiir
den Primitiven nichts zufillig, da alles eine direkte
oder symbolische Manifestation von okkulten Kréaf-
ten ist. ... Es braucht wohl keine langen Untersu-
chungen, um zu verstehen, dass beim Primitiven

8 Berry and Dasen (1974); Dasen (1977); Hallpike (1994);
Oesterdiekhoff (1997, 2000, 2006a, 2012a, ¢, 2013a, b); Oes-
terdiekhoff und Rindermann (2008); Piaget (1975/10); Radd-
ing (1985).

°
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

204

wie beim Kind das Unverstindnis des Zufalls vom
Fehlen der reversiblen Operationen herriihrt” (Pia-
get 1975/9: 172). Ahnliche Formulierungen finden
sich bei nahezu allen (!) Klassikern der Psychologie
und vielen Klassikern der Ethnologie und anderen
sozialwissenschaftlichen Disziplinen.

Damit gibt es gar keine andere Moglichkeit, als
die iippige Magie der vormodernen Kulturen aus
der kindlichen Psyche und den schrittweisen Unter-
gang der Magie in Europa insbesondere zwischen
1700 und 1950, und heute weltweit, entwicklungs-
psychologisch zu erkldren. Demzufolge ist die Uni-
versalitit des extremen magischen Denkens in al-
len vormodernen Kulturen aus der Universalitit der
kindlichen Entwicklungsstufen in ihnen zu erkliren,
wihrend das Absterben der Magie aus der psycho-
logischen Reifung zunichst der Européer, dann der
Weltbevilkerung resultiert.

Ethnografische und historische Darstellungen
haben seit langem die Nachweise geliefert, dass
eine wuchernde und blithende Magie Kennzeichen
jeder vormodernen Kultur ist. Sdmtliche Typen vor-
moderner Kulturen aus allen Kontinenten und Epo-
chen pflegen mehr oder weniger dieselben Formen
der Magie, die in modernen Gesellschaften ausge-
storben sind. Regen- und Wetterzauber, Liebes- und
Todeszauber, Gesundheits- und Fruchtbarkeitszau-
ber finden sich in Stammes- und Hochkulturen quer
durch die Jahrtausende und Kulturrdume in dhnli-
chen Formen.® “In den ungebildeten und abergliu-
bischen Schichten des modernen Europa erscheint
sie [die Magie] nicht in wesentlich anderer Form
als vor tausend Jahren in Agypten und Indien und
heute bei den Wilden der niedersten Kulturstufe,
die in den verborgensten Gegenden der Welt leben”
(Frazer 1977/1: 81).

Evans-Pritchard (1978: 260) bemerkte, dass
nicht eine einzige erwachsene Person unter den
Zande in Afrika, die er untersuchte, nicht an Ma-
gie glaubte und nicht selbst Magie praktizierte. Sie
planten jede Handlung und entschieden alle Dinge
von Relevanz auf der Basis magischer Orakel und
sie erkldrten nahezu jedes kleine Missgeschick ma-
gisch. “Die Zande sprechen tiglich iiber Hexerei,
sowohl unter sich als auch mit mir. Hitte man Hexe-
rei nicht als Selbstverstindlichkeit betrachtet, wire
jegliche Kommunikation so gut wie unmoglich ge-
wesen” (Evans-Pritchard 1978: 332). Dass vor Ge-
nerationen jeder Afrikaner an Magie glaubte und
auch heute noch die meisten, ist oft dargestellt wor-

9 Frazer (1977, 1932, 1994/16); Jensen (1992); Lévy-Bruhl
(1931, 1966); Luck (1990); Mauss (1978/1); Petzoldt (1978);
Thorndike (1923-1946); Tylor (2005); Miiller (2004); Cassi-
rer (1925); Eliade (1961, 1975).

Erlaubnls Ist

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
its Im- fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

den (Signer 2004; Mair 1969; dieselbe Aussage fiir
vormoderne Kulturen weltweit: Lévy-Bruhl 1921,
1931, 1966; Fortune 1963; Frazer 1977, 1994).
Kurt Baschwitz behauptet, dass der erste Euro-
péer, der nachweislich nicht mehr an Hexen glaub-
te, Balthasar Bekker aus den Niederlanden gewe-
sen sein soll, der 1691 ein Buch mit dem Titel “Die
verhexte Welt” verdffentlicht hatte. Diejenigen, die
fiir die Einstellung von Hexenprozessen eintraten,
glaubten hingegen dennoch an Magie und Hexerei.
Auch wenn es zutreffen sollte, dass Bekker der ers-
te war, der nicht mehr an Hexen glaubte, so glaub-
te er doch immer noch an Magie. “Aber wenn man
in den Niederlanden in der Praxis auch keine He-
xenprozesse mehr fiihrte, so war die theoretische
Einsicht, dass es iiberhaupt nie Hexen gegeben hat,
fiir viele Menschen noch lange Zeit hindurch eine
unertrigliche Vorstellung, und sie wehrten sich ge-
gen diese Erkenntnis. Und als nun endlich das ers-
te Buch erschien, dass die grofie Macht des Teufels
und damit die Moglichkeit der Hexerei entschie-
den und ernsthaft in Abrede stellte, erhob sich ge-
gen dieses Buch und seinen Verfasser ein Sturm der
Entriistung” (Baschwitz 1963: 378). Erst im Auf-
kliarungszeitalter tauchten die ersten Personen auf,
die gar nicht mehr an Magie glaubten, so wenige
es auch immer gewesen sein mogen.!'? Lynn Thorn-
dike (1923-1946), der groBte Historiker, der iiber
die Rolle der Magie im Bereich der Philosophie des
Abendlandes schrieb, hatte detailliert herausgear-
beitet, dass es in Antike und Mittelalter keinen ein-
zigen Philosophen gab, der nicht an Magie glaubte.
Ethnografische Berichte iiber Stammeskulturen und
historische Darstellungen der vormodernen Hoch-
kulturen zeigen iiberdeutlich, dass der Glaube an
Magie zu den Apriori der Erfahrung aller vormo-
dernen Menschen gehort hat.!! Es muss eine syste-
matische Erkldrung fiir die Universalitit der Magie
in den vormodernen Kulturen und fiir den Unter-
gang der Magie in der Kulturmoderne geben. Nach
den Untersuchungen der Entwicklungspsycholo-
gie verschwindet der Glaube an Magie bei moder-
nen Kindern nach dem neunten Jahr, wihrend jiin-
gere Kinder ausnahmslos an Magie glauben.!? Der

10 Oesterdiekhoft (2006b); Oesterdiekhoff und Strasser (2009);
Thorndike (1923-1946); Soldan und Heppe (1986); Wolf
(1994); Konig (1966/1977).

11 Cassirer (1925); De Groot (1910); Durkheim (1981); Eliade
(1961, 1975); Frazer (1932, 1977, 1994); Hallpike (1994);
Heiler (1969); Wundt (1914); Petzoldt (1978); Soldan und
Heppe (1986); Thomas (1980); Tylor (2005); Wolf (1994);
Jensen (1992); Le Roy (1911); Lévy-Bruhl (1931, 1966);
Luck (1990); Mair (1969); Malinowski (1983); Mauss
(1978/1).

12 Piaget (1981: 296 und 302, 1969: 261 und 268); Stern (1930);
Ellwanger (1980); Werner (1959).

Anthropos 112.2017



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

volle Glaube an Magie und Hexerei, an Fruchtbar-
keits- und Todeszauber, an Gottesurteile und magi-
sche Riten setzt also voraus, dass erwachsene Men-
schen durch einen qualitativen Entwicklungsstand
charakterisiert sind, der unterhalb des neunten Ent-
wicklungsjahres liegt. Menschen, die auf dem Ent-
wicklungsstand von dreizehnjidhrigen formal-ope-
rationalen Denkern sind, konnen nicht mehr an die
krassen Formen der Magie glauben, die in den alten
Gesellschaften zur Alltagspraxis gehorten.

Da schon das siebte Entwicklungsjahr infolge
des Einsatzes der konkreten Operationen zu einer
Abschwichung der Magie fiihrt, kann man die noch
stiarkere Rolle der Magie in Stammeskulturen mit
den Ergebnissen der Piagetian Cross-Cultural Psy-
chology in Verbindung bringen, denen zufolge Er-
wachsene in Stammeskulturen die konkreten Ope-
rationen schwach oder gar nicht entwickeln. Auch
wenn Teile der urtiimlichen Magie noch bis 1600
oder sogar bis 1900 in Europa iiberlebten, so trifft
es dennoch zu, dass die Magie der Stammeskultu-
ren ausgepriagter ist als die Europas im 16. Jahrhun-
dert. So verloren beispielsweise die Ordale in Euro-
pa schon nach 1215 und noch weiter nach 1530 ihre
zentrale Rolle, auch wenn sie noch im 19. Jahrhun-
dert praktiziert wurden, wihrend sie in den Stam-
meskulturen so extensiv praktiziert wurden, wie
von Evans-Pritchard und Lévy-Bruhl beschrieben.
Es geniigte schlieBlich, dass einflussreiche Philoso-
phen und Juristen einen um ein oder zwei Jahre ho-
heren Entwicklungsstand erreichten, um die Ordal-
verfahren in Bedrdngnis zu bringen. Nach Piaget
(1973: 287) zweifeln 46 % der Neun- bis Zehnjih-
rigen an der “immanenten Gerechtigkeit”, die den
Ordalverfahren zugrunde liegt. Im Klartext: Als im
13. Jahrhundert Intellektuelle die dritte Stufe der
geistigen Entwicklung, die konkreten Operationen,
etablierten und das achte, neunte oder sogar zehnte
Entwicklungsjahr passierten, kritisierten sie die Or-
dalverfahren und schufen sie ab. Bei den Stammes-
volkern gibt es nach den Untersuchungen von Ev-
ans-Pritchard und Lévy-Bruhl hingegen gar keine
Kritiker der Ordale, ganz in Entsprechung zum un-
bedingten Glauben sechsjihriger Kinder an die im-
manente Gerechtigkeit (Oesterdiekhoft 1997: 93—
102, 2002, 2006a, 2013a: 169-182).

Die Identitit der Magie der Kinder und der Er-
wachsenen fritherer Gesellschaften kann man gut
an den Beispielen Wind-, Regen- und Wettermagie
aufzeigen, die schlieBlich auch in den vormoder-
nen Gesellschaften eine liberragende Rolle spielen.
Kinder und vormoderne Erwachsene glauben, Wind
und Regen seien bewusste Wesen, die wissen, dass
sie sich bewegen und die sich aus eigener Kraft be-
wegen. Dennoch wird von ihnen angenommen, dass

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

205

sie von anderen Personen, von Menschen, Geistern
und Gottern veranlasst werden, sich zu bewegen.
Piaget zeigte, dass alle Kinder die gleichen Stadien
des Verstindnisses der Bewegung von Wind, Regen,
Sonne, Schatten usw. durchlaufen.

So glauben die Fiinfjdhrigen, dass alle Schat-
ten oder Winde jeweils untereinander partizipieren.
Wenn sie in einem geschlossenen Raum in die Hin-
de klatschen, dann nehmen sie an, dass der Luftzug
durch das geschlossene Fenster in den Raum ge-
kommen sei, da dieser selbst keine Luft enthalte.
Sie begreifen also ihre Handbewegung als eine ma-
gische Handlung, die dazu in der Lage sei, Luft aus
der Ferne herbeizuzaubern. “(Mont 7,2) The exper-
iment is done and Mont exclaims: ‘There is air!’
— ‘Where does it come from?’ — ‘From outside’.
[He points to the street]. — ‘Is there any outside?” —
‘Yes’. — ‘And in the room?’ — ‘No’. — ‘Here’ [in the
hands]? - ‘Yes’. — ‘How is that? Where does it come
from?’ — ‘From outside.” — “What makes the air?” —
“The hand makes the air’” (Piaget 1969: 7).

The child maintains that it is sufficient to squeeze one’s
hands together to make air, even though there is none
in the room. But he adds that as soon as the hands are
pressed together, the air comes rushing in from the street.
In all the cases quoted this duality of origin is unmistak-
able: it is the hand that “makes air” (Taq, Mont, Re) but at
the same time, the air comes “from outside” (same cases).
This fact is of the outmost significance, and is no isolated
feature. We shall meet with a large number of explana-
tions by “agglomeration of causes”; in particular, we shall
come across children who maintain that the shadow cast
by an object on a table comes both from the object, from
the night, and from under the trees. Are we dealing in the
question of air with a case of action at a distance? There
is no need in the child’s mind for such a concept as this.
Air may easily be thought of as a fluid sufficiently subtle
to pass through a closed window. Is it a case, then, of “at-
traction”? But this is a grown-up way of speaking. The
child does not go into details as to the “how” of things.
The only adequate way of putting it is to say that there
is “participation” between the outside air and that pro-
duced by the hands: there is wind out of doors, and the
hands make wind, and these two kinds of wind are direct-
ly and concretely assimilated one to the other, regardless
of “how” the relation effected (Piaget 1969: 8).

Piaget zeigt in seiner vierten grolen Monogra-
phie von 1927, dass die Magie des Kindes in ei-
ner direkten Weise das Resultat seines anthropolo-
gischen Entwicklungsstandes ist. In gleicher Weise,
wie Kinder die Bewegungen von Luft und Wind
erkldren, so erklidren sie auch die von Wasser und
Wolken, Schatten und Licht. Der Wind kommt von
selbst in das Zimmer, aber aufgrund einer magi-
schen Handbewegung. Der Schatten, den ein Buch
in einem Zimmer wirft, kommt von drauf3en durch

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

206

das Fenster, sei es von den Baumen oder den Wol-
ken. Die nahen und fernen Dinge stehen in einer
engen Verbindung. Der Mensch kann durch seine
Aktivititen auf diese mystischen Verbindungen ein-
wirken. Das aber ist Grundlage der Magie.

The subject regards his gestures, his thoughts, or the ob-
jects he handles, as charged with efficacy, thanks to the
very participations which he establishes between those
gestures, etc., and the things around him. ... For not only
does the child regard his desires as efficacious in them-
selves, but all realism presupposes a realism of thought
and gesture, that is, a realism of signs in general. And
this realism is the result of that initial confusion between
the self and the external world which is the very thing
which primitive psychological causality implies (Piaget
1969: 261).

There is no contact, during the primitive stages, between
cause and effect. Immediacy of relations and absence of
intermediaries, such are the outstanding characteristics of
causality round about the age of 4-5. But such features
are completely absent from children of 11-12 in subjects
of which they know nothing (Piaget 1969: 268).

Diese Forschungsergebnisse liefern den Schliis-
sel zum Verstindnis der Regen-, Wind- und Wetter-
magie der vormodernen Volker rund um den Glo-
bus von der Steinzeit bis zum Industriezeitalter. Nur
noch wenige Kinder aus modernen Gesellschaften
glauben nach dem siebten Jahr, dass Menschen und
Gott Wind und Luft eigenhindig machen (Piaget
1969: 34, 1981: 123-126; Peluffo 1962). Demzu-
folge indizieren die uferlosen Exempel der archa-
ischen Wind- und Sturmmagie, die man aus allen
vormodernen Kulturen, auch aus den Hochkulturen,
archiviert hat, entsprechende psychologische Ent-
wicklungsstinde.

Will ein Hottentotte, dass der Wind sich legt, so hingt er
eine seiner fettesten Hiute auf eine Stange, in dem Glau-
ben, wenn der Wind die Haut herabblase, miisse er sei-
ne Kraft verlieren und sich legen. Feuerlindische Hexen-
meister werfen dem Wind Muscheln entgegen, um ihm
Einhalt zu gebieten ... Finnische Zauberer pflegten See-
leuten, die durch den Sturm aufgehalten waren, Wind zu
verkaufen. Der Wind war in drei Knoten eingeschlossen.
Offnete man den ersten, so machte sich ein mifBiger Wind
auf; beim zweiten blies ein halbstarker Sturm, beim drit-
ten ein Orkan ... Seeleute auf Shetland kaufen noch heute
[1922] Wind in Form von verknoteten Taschentiichern
oder Fidden und zwar von alten Frauen, die sich rithmen,
die Stiirme zu beherrschen. In Lerwick soll es noch alte
Weiber geben, die vom Verkauf von Wind leben (Frazer
1977/1: 116-118).

Was in Europa vor 100 Jahren noch nicht ganz aus-
gestorben war, vor 300 Jahren noch in Bliite stand,
findet sich bei Naturvolkern in ausgeprigter Form:

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

“Old women possess the incantations for making
and lulling hurricanes. They keep this superior mag-
ic closely to themselves, and the men admit that the
women possess the ritual that is most needed by
sailors” (Fortune 1963: 214).

Die Ethnologie hat gezeigt, dass alle vormoder-
nen Kulturen an die Belebtheit und Beseeltheit der
Luft und der Winde geglaubt haben. Ferner daran,
dass sowohl Menschen als auch Geister diese Winde
erzeugen und beherrschen konnen. In jedem Stamm
oder Volk gab es Zauberer oder Konige, von denen
geglaubt wurde, dass sie Winde und Stiirme erzeu-
gen oder auch beseitigen konnen. In Europa wur-
den noch im 17. Jahrhundert Hexen verbrannt, weil
sie Stiirme auf dem Ozean erzeugt und Schiffe ver-
senkt hatten. Entsprechende Glaubensvorstellun-
gen und Sanktionen gab es in allen vormodernen
Kulturen. Priift man die entsprechenden Praktiken,
dann entsprechen sie den kindlichen Praktiken des
Blasens und Hindeklatschens, die oben aufgefiihrt
wurden. Die Verhorprotokolle Europas oder die be-
richteten Rituale aus den Eingeborenenkulturen ent-
sprechen den von Piaget dokumentierten kindlichen
Stufen, auch und gerade der Stufe eins, auf der sich
die Fiinfjahrigen befinden.

Typische Verhorprotokolle aus Gerichtsprozes-
sen der frithen Neuzeit Deutschlands enthiillen die
berichtete Stufe eins:

“Ob es wahr sei, dass die Angeklagte an einem bestimm-
ten Tag im Feld gestanden habe? Ob es wahr sei, dass
sie hierbei eine Hand zum Himmel ausgestreckt oder mit
der Hand gewinkt habe? Ob es auflerdem wahr sei, dass
damals ein Gewitter ausgebrochen sei?” Hitte die Ange-
klagte diese drei Fragen bejahen miissen, so nahm der
Richter [nach der Vorschrift der Carolina] die Tatsache
als erwiesen an, dass sie auch das Unwetter herbeige-
fiihrt habe, und nun folgte die entscheidende Frage: “ob
es wahr sei, dass der Teufel sie veranlaBt habe, sich sel-
ber und ihren Mitmenschen zum Schaden das Wetter zu
machen?” (Soldan und Heppe 1986/1: 267).

Wind und Sturm, Sonne und Regen zu zaubern
stand in der Macht nicht nur der Koénige und Zaube-
rer, sondern auch ganz gewohnlicher Leute. Manch-
mal geniigten einfache Spriiche, manchmal waren
besondere Rituale vonnoten, sollten Sonne und Re-
gen in den Zauberbann gezogen werden.

Wollen sie Regen machen, so ahmen sie ihn nach, indem
sie Wasser verspritzen oder Wolken darstellen. Wenn sie
dem Regen Einhalt gebieten und eine Diirre verursachen
wollen, vermeiden sie das Wasser und benutzen die Wir-
me und das Feuer, um die iibermiBige Feuchtigkeit zu
steuern ... Um einer Diirre ein Ende zu machen und Re-
gen zu erlangen, gehen Médchen und Frauen des Dorfes
Ploska des Nachts nackend an die Dorfgrenze und gieflen
dort Wasser auf die Erde. In Halmahera oder Gilolo, einer

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

groB3en, westlich von Neuguinea gelegenen Insel, macht
ein Zauberer Regen, indem er den Zweig eines bestimm-
ten Baumes in Wasser taucht und alsdann die Feuchtigkeit
von dem tropfenden Zweig auf den Erdboden spritzt. In
Neu-Britannien wickelt der Regenmacher einige Blitter
einer rot und griin gestreiften Kletterpflanze in ein Ba-
nanenblatt, befeuchtet das Biindel mit Wasser und gribt
es in die Erde ein. Dann ahmt er mit dem Munde das
Plétschern des Regens nach ... AuBler den Arabern haben
auch andere Volkerschaften Feuer gebraucht als Mittel,
den Regen aufzuhalten. So erhitzen die Sulkas von Neu-
Britannien Steine im Feuer, bis sie glithend heif sind, und
legen sie dann in den Regen hinaus, oder sie werfen hei-
Be Asche in die Luft. Sie glauben, der Regen werde bald
aufhoren, weil er sich nicht gerne von den Steinen oder
der heiflen Asche verbrennen lasse ... Es ist die alte Tdu-
schung, dass die Wirkung ihrer Ursache gleiche. Wenn
man nasses Wetter machen will, muf3 man selbst naB} sein.
Will man trockenes Wetter machen, so muf3 man trocken
sein (Frazer 1977/1: 91-100).

So wie die Kinder glauben, einen Wind aus der
Ferne herbeizaubern zu konnen, indem sie in die
Hénde klatschen, so haben vormoderne Volker ge-
glaubt, einen Sturm auf dem Meer zaubern zu kon-
nen, indem sie Gesten auffiihren, Regen machen zu
konnen, indem sie Wasser in die Luft spritzen, und
eine Trockenheit herbeifithren, indem sie ein Feu-
er machen. Moderne Kinder glauben ohne weite-
res, dass Menschen Regen zaubern konnen, durch
Rituale, die man auch bei den alten Volkern findet.!3

Alle Kinder aus Industriegesellschaften glauben
bis zum sechsten Jahr, dass Tierarten sich in ande-
re Arten verwandeln konnen, Felsen in Menschen,
Geister in Baume usw. Der Verwandlungsglaube ist
ein fester Bestandteil des priaoperationalen Denkens
und der Psyche des Vorschulkindes. Ein typisches
Experiment ist es, Katzen eine Hundemaske auf-
zusetzen und die Kinder dann zu fragen, ob es sich
um eine Katze oder einen Hund handele. Vorher gibt
man den Kindern die Gelegenheit, mit der Katze
zu spielen. Die Fiinfjahrigen sagen, die Katze habe
sich auf magische Weise in einen Hund verwandelt.
Sie haben Angst, der Hund wiirde sie beilen oder
er wiirde bellen. Die Achtjdhrigen hingegen mei-
nen, es handele sich immer noch um eine Katze,
nur mit einer Hundemaske ausgestattet. Die Ent-
wicklungspsychologen interpretieren die Fihigkeit
zur Erhaltung der Art als einen Teil der Entwick-
lung der konkreten Operationen, vergleichbar den
anderen Manifestationen der Existenz der konkre-
ten Operationen, wie die Erhaltung von Zahl, Zeit,
Masse und Volumen.!'# Der Glaube an Metamorpho-

13 Werner (1959: 339); Zeininger (1929: 48); Bovet (1951);
Piaget (1981).
14 Keil (1986); De Vries (1969); Flavell (1979).

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

207

sen belegt die kindliche Schwiche von Denken und
Wirklichkeitssinn.!3

Der Glaube an Metamorphosen gehort zu den
Bausteinen des Denkens und der Magie aller vor-
modernen Kulturen. Menschen vormoderner Kul-
turen glauben wie moderne Vorschulkinder an die
Moglichkeit der Verwandlung von Lebewesen und
Objekte ineinander. Schon die Schopfungs-, Ver-
mehrungs- und Jahreszeitenkulte basieren auf dem
Gedanken, dass der Kosmos aus der Masse von
Menschen besteht, die sich in alle Objekte verwan-
delt haben, aus denen der Kosmos besteht. Unter
Naturvolkern ist es Sitte, bei der Begriifung die Fra-
ge zu stellen, ob der andere lebe. SchlieBlich kann
er ja auch ein Geist sein, der sich gerade verwan-
delt hat.

Angreifende Raubtiere werden regelmiBig als
Menschen und Zauberer gesehen, die sich in Tiere
verwandelt haben. “In a number of different south-
ern African regions no lion which attacks a man is
ever thought to be an actual lion. Instances in this
category are innumerable” (Lévy-Bruhl 1983: 163).
Nach einem Raubtierangriff versucht man hiufig
den Zauberer zu finden, um ihn zu strafen. Lévy-
Bruhl bringt ein Beispiel aus Conakry, bei dem fiinf
Personen von einem Hiigel aus beobachten, wie ein
Mensch von einem Krokodil angegriffen wird. So-
fort werden sie beschuldigt, selbst das Krokodil
zu sein, sich in es verwandelt zu haben, um die im
Fluss befindliche Person zu téten. Gleichzeitig ste-
hen sie auf dem Hiigel, um zu beobachten, wie sie
unten ihre Tat begehen. Bipridsenz, Multiprisenz
und Metamorphose gehoren zur Grundausstattung
des magischen Glaubens in allen vormodernen Kul-
turen. Nach den Berichten der Ethnografie sind der-
artige Vorwiirfe und Praktiken erschreckend hiufig
gewesen. Kommt es zur Anklage, konnen die fiinf
aus rationaler Sicht unbeteiligten Zuschauer mit der
Todesstrafe rechnen.

Une premiere remarque, qui pourra étre utile: I'indiffe-
rence a I'incompatibilité parait étroitement liée au manque
de curiosité sur la question de savoir comment les évé-
nements invraisemblables, absurdes, et selon nous, im-
possibles se produisent. Cette indifference au “comment”
n’est méme peut-&tre qu’un autre aspect de l'indifférence
a I'incompatabilité. ... affaire de Conakry: comment les
cinq sorciers qui, du haut rocher, voyaient le caiman at-
taquer Noussa, étaient-ils en méme temps dans le cai-
man? Interroger les noirs la-dessus ne sert a rien; on ne
s’est jamais posé la question, et on n’a rien a y répondre.
Mais cela signifie, en réalité, qu’ils n’en comprennent les
termes ... comment les cinq sorciers de Conakry peuvent
en méme temps voir le caiman sur la plage, du haut du

15 Zeininger (1929: 65, 100f., 113); Piaget (1975/5: 288f.);
Werner (1959: 337); Oesterdiekhoff (2013a: 151-155).

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

208

rocher, et étre dans la peau de ce caiman, ils respondent:
“C’est maniere des sorciers” ... Ce que vous considérez
comme impossible I’est pour les ordinaires, mais ne l'est
pas pour le sorcier: pour lui rien n’est impossible. Cette
réponse pleinement satisfaisante pour I'indigéne ne I'est
pas pour nous (Lévy-Bruhl 1949: 63f., 65).

Wenn man jemanden mittels eines Krokodils to-
ten will, geniigt es, ein Holzmodell eines Krokodils
zu schnitzen, es in den Fluss zu setzen, es zu bespre-
chen und abzuwarten, bis die dem Tode geweihte
Person von dem Modell, das sich dann in ein echtes
Krokodil verwandelt, gefressen wird (Lévy-Bruhl
1983: 235). Die Nihe zu Pinocchio, dem kleinen
Minnchen aus Holz, das lange Zeit auf dem Dach-
boden als bloBes Holzstiick liegt, bis es eines Tages
die Augen aufschldgt und durch die Gegend liuft,
liegt auf der Hand. Alle kleinen Kinder glauben an
das Phinomen Pinocchio und sie brauchen Jahre,
bis zur Etablierung der konkreten Operationen, um
den Glauben an die Metamorphose von Pinocchio
allmihlich zu verlieren. Das Holzkrokodil erinnert
auch an die rund um den Globus zu allen Zeiten ge-
nutzte Praxis, eine kleine Puppe herzustellen, die-
se dann mit einem Nagel zu stechen oder zu ver-
brennen, in voller Uberzeugung, damit den Mord
an einer realen Person begangen bzw. in die Wege
geleitet zu haben. Dieses Morden durch Nestel-
kniipfen oder Stechen ist nur durch die Psychologie
des Kindes zu verstehen, das in sein Spiel versenkt,
die Puppe als Lebewesen nimmt oder ein Bild mit
der Person identifiziert, das es darstellt, was eben-
falls bei Naturvolkern Regel ist.!6

Es ist keinesfalls ein Ammenmérchen, zu be-
haupten, dass Naturvolker und nicht nur diese fel-
senfest daran geglaubt haben, dass Tiere Menschen
werden, wenn sie ihr Fell oder Federkleid ablegen
bzw. Menschen Tiere werden, wenn sie sich ein
Fell, eine Haut oder ein Federkleid iiberstiilpen. Be-
fragungen haben gezeigt, dass derartige Ideen zu
den unumstoBlichen Glaubensvorstellungen geho-
ren, die nicht bezweifelt werden (Lévy-Bruhl 1921:
781., 1983: 224-249).

Entsprechend ist die Verwandlung ein Baustein
der zauberischen Praxis. Der Magier kann nicht
nur sich selbst, sondern auch andere Personen und
Objekte verwandeln. Er kann seine Feinde in Tie-
re oder Steine verwandeln, er kann aus dem Nichts
oder einer unbedeutenden Materie wertvolle Gegen-
stinde zaubern oder ein Modell in ein lebendiges
Wesen. Dieser Allerweltsglaube findet sich rund um
den Globus, bei Naturvolkern genauso wie im Eu-

16 Wundt (1910: 279); Lurija and Vygotskij (1992: 95); Lévy-
Bruhl (1921: 30-39).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
its Im- fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

ropa noch des 17. Jahrhunderts. Der Vorwurf der
Verwandlung war einer der wichtigsten Vorwiirfe in
den Hexenprozessen der Neuzeit. Man unterstellte
den Hexen, sich in Tiere verwandelt zu haben, an-
dere Menschen in andere Lebensformen oder aus
dem Nichts Butter oder Wein gezaubert zu haben.!”
Diese Ideen findet man auch bei Naturvolkern und
bei Kindern.'8

Magie gilt Menschen vormoderner Kulturen als
wichtigstes Instrument zur Erlangung von Gliick
und Erfolg. Man kann kein einziges Ziel errei-
chen, ohne Magie anzuwenden bzw. ohne sich ge-
gen feindliche Magie zu schiitzen. Jagd, Pflanzung,
Fischfang, Krieg, Hausbau und andere 6konomi-
sche Aktivititen bediirfen der Magie. Mit groem
Aufwand an Zeit und Mitteln werden die magischen
Rituale durchgefiihrt und Spriiche bzw. Zauberfor-
meln rezitiert. Die Pflanzung kann nur Friichte brin-
gen, die Jagd Tiere und der Fischfang Fische, wenn
die magischen Rituale durchgefiihrt werden und
wenn feindliche Gegenmagie abgewehrt wird. “In
the native view, ritual is the truest native wealth,
more valuable than house, canoe, or ornaments. It is
the means of sustaining all important social goods”
(Fortune 1963: 97).

Auch in der Liebe ist die Magie von ausschlag-
gebender Bedeutung. Wichtiger als alles andere ist
bei Eroberungen, dass die Formeln gesprochen und
die Opfer den Geistern gebracht werden, um das
Objekt der Begierde gefiigig machen zu konnen.
Nur gute Magier haben eine Chance auf Liebes-
erfolg. Die Liebesmagie ist auch wichtig, um den
Partner zu behalten, um die Magie anderer abzu-
wehren, die auf den eigenen Partner gerichtet ist
(Luck 1990: 114; Fortune 1963: 97, 100). “All the
sex intercourse that occurs in Dobu is, in the native
belief, the product of the successful making of de-
sire. The great man is he whose magic is the strong-
est” (Fortune 1963: 134). “Without a love charm to
arouse and create desire, desire does not exist ac-
cording to the native theory. Men and women are
constantly exerting magical power over women, and
women over men” (Fortune 1963: 235).

In allen einfachen Gesellschaften rund um den
Globus, auch im europdischen Mittelalter, war die
Magie bei der Behandlung von Krankheiten wich-
tiger als empirische Behandlungsmethoden. Jede
Form der Krankheit, auch infolge von Unfillen,
wurde als das Ergebnis magischer Attacken gese-
hen, stammen diese von Feinden oder von Gott.

17 Kiesewetter (2005: 442); Wolf (1994: 212); Soldan und Hep-
pe (1986/1: 302).

18 Werner (1959: 337); Zeininger (1929: 100f.); Piaget (1981:
121); Oesterdiekhoff (2013a: 151-155); Fortune (1963:
941.); Lévy-Bruhl (1930: 33, 38).

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

Demzufolge konnte nur Magie die Krankheit hei-
len. Entstehung und Therapie von Krankheiten er-
folgten auf der Basis magischer Rituale, bei Natur-
volkern und in Hochkulturen rund um den Globus. "

Stellt man die Frage nach den Grenzen der Mog-
lichkeiten, die der Magie, von Menschen ausge-
fiihrt, gesetzt ist, dann kann die Antwort nur lau-
ten, dass es diese im Prinzip nicht gibt. Jede Form
der Verwandlung ist moglich, Erzeugung von Wind
und Wetter, Krankheit und Tod, Sieg und Nieder-
lage, Unsterblichkeit und Vergottlichung, wenn nur
die richtigen Formeln gesprochen werden und Ge-
genmagie ausgeschaltet werden kann.20

Ohne einen formellen physischen Akt, durch seine Stim-
me, seinen Atem oder sein blofles Verlangen kann ein Ma-
gier erschaffen, ausloschen, lenken, verjagen, kurz: alle
Dinge tun (Mauss 1978/1: 91; Hervorhebung nicht im
Original).

Sorcerers can also, if they wish, make themselves invis-
ible. They have the skill, at need, to rise up in the air, fly
to the moon, plunge to the bottom of the sea, or take them-
selves off to the region of the dead, then come back again
(Lévy-Bruhl 1983: 163).

Beinahe alle Gebiete des Lebens zog der Bukaua-Zaube-
rer in seinen Zauberbann. Uber Regen und Sonnenschein,
Donner und Blitz, tiber das Wild im Walde und die Fische
im Meer glaubt er Gewalt zu haben; die Stimmungen und
Begierden seiner Nebenmenschen meint er beeinflussen
zu konnen; ja Leben und Tod ist in seine Hand gegeben
(Lehner 1911: 448).

Magie beruht also auf Fihigkeiten, die man heu-
te als Telepathie, Telekinese und Teleportation be-
zeichnet. Sie schlief3t ein Gehenkonnen durch Win-
de, Multiprdsenz, Verwandlung, Erscheinung aus
dem Nichts, Fliegenkonnen, Besuche im Jenseits
und in der Unterwelt sowie Bezwingung der Got-
ter. Magie beruht auf der Ignoranz von Naturgeset-
zen und dem mechanischen Gefiige der Welt. Diese
Kategorien des Denkens und Konzepte der Wirk-
lichkeit tauchen aber erst mit der Etablierung der
adoleszenten Stufe der formalen Operationen auf.
Die Magie des vormodernen Menschen basiert also
nicht auf der Beugung, Bezwingung oder Beseiti-
gung von Naturgesetzlichkeit und Kausalitiit, son-
dern darauf, dass das ihnen zugrundeliegende Wirk-
lichkeitsverstindnis noch gar nicht entwickelt ist.
Daher liegt in vormodernen Gesellschaften ein flui-
des und amorphes Wirklichkeitsverstidndnis vor, in-
dem nichts unmdglich ist (Lévy-Bruhl 1921: 338).

19 Evans-Pritchard (1978); Eliade (1975); Luck (1990: 64);
Wundt (1910: 429); Soldan und Heppe (1986/1: 95); Lévy-
Bruhl (1921: 232-239).

20 Lévy-Bruhl (1983: 84); Eliade (1975); Cassirer (1925: 273).

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

209

Natiirlich wird oft und zumeist die Magie der
Ahnen, Konige, Schamanen und Priester als stirker
angesehen als die des normalen Menschen. Die Ma-
gie des Himmelsgottes gilt meist als stéirker als die
der Ahnen. Aber im Prinzip kann jedes Individuum
sich einbilden und Glidubige finden, die unterstellen,
dieser sei zu den groBten Taten befdhigt. Die Brah-
manen in Indien galten bis gestern als méchtiger als
Vishnu oder Shiva und der chinesische Kaiser hat-
te noch im 19. Jahrhundert eine groflere Macht als
der Himmelsgott. Die thessalischen Hexen galten
im antiken Griechenland als den Gottern an Macht
und Magie iiberlegen.?!

3 Magie und Religion

Eine Theorie der Religion kann nicht umhin, auch
iiber eine Theorie der Magie zu verfiigen. Gotthei-
ten beeinflussen oder herrschen iiber die Welt ndm-
lich mittels Magie. Die Verbindung zwischen Gott
und Welt basiert auf Magie, also auf einer direkten
und mystischen Einflussnahme. Daher ist die Magie
ein Wesensbestandteil der Religionen. In den heute
am meisten fortgeschrittenen Gesellschaften ist die
Gottheit im Wesentlichen die einzige Person, von
der ein gewisser Teil der Bevolkerung, der religiose
Teil, glaubt, sie existiere als eine magische Macht
ausiibende Person. Normalerweise glauben moder-
ne Bevolkerungen nicht mehr daran, dass neben
Gottheiten noch andere Kriifte, Personen und Wesen
iiber nennenswerte magische Potenzen verfiigen.
Dass man heute hdufig meint, Religion und Magie
trennen zu missen, hat auch damit zu tun, dass ein
Glaube an magische Krifte aulerhalb des Glaubens
an Gott weitgehend verschwunden ist. Die Magie
hat sich also in die Religion gefliichtet bzw. hat ei-
nen Riickzug aus all den Bereichen angetreten, die
nicht zur Religion, nicht zum Glauben an Gott, ge-
horen. Da die Magie in den fortgeschrittenen Ge-
sellschaften de facto heute nur noch ein Teil der
Religion ist, ist sie als eine selbstindige und aufer-
religitse Entitidt eher ein Randphédnomen sowohl der
Mentalitit moderner Menschen als auch der Reli-
gionswissenschaften. Die Entwicklungspsychologie
kann diesen Sachverhalt erkldren. Kinder glauben
bis zum 9. Jahr, dass Menschen und Gotter tiber
Magie verfiigen. Danach glauben sie nicht mehr an
Menschen gegebene magische Krifte, sondern nur
noch an die Magie Gottes.??

21 Mauss (1978/1: 149); Luck (1990); Eliade (1975); De Groot
(1910).

22 Bovet (1951); Piaget (1981); Thun (1959); Oesterdiekhoff
(2013a: 215-240); Oesterdiekhoff und Strasser (2009).



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

210

Das vormoderne Weltbild hingegen kennt nicht
nur Gottheiten, die zauberisch titig sind. Auch Ah-
nengeister und Gespenster, Zauberer und Hexen,
Schamanen und Gegenstinde iiben Magie aus.
Mehr noch, oft und zumeist sind alle Erwachse-
nen vormoderner Gesellschaften zauberisch titig,
gleichviel ob hdufig oder nur gelegentlich. Aber
auch Tiere und Pflanzen, Sterne und Berge, Felsen
und Fliisse, Steine und Gegenstéinde sind im Besitz
magischer Potenzen. Diese Vielzahl von Zauberern
steuert im Konzert oder Wettstreit den Gang der Er-
eignisse. Das vormoderne Weltbild sieht diese ma-
gischen Michte als die Verursacher der Vorgéinge
in Natur und Gesellschaft, der zeitlichen Abldufe
des kosmischen Geschehens und der Geschichte der
Menschen.?? Auch dieser Sachverhalt ist nur ent-
wicklungspsychologisch erkléirbar. Das kindliche
Denken sieht alle Objekte als belebt und beseelt
an. Es glaubt, dass alle Objekte aneinander mys-
tisch partizipieren und aufeinander Einfluss ausiiben
konnen. Die Naturreligionen der vormodernen Vol-
ker wurzeln also im kindlichen Animismus.?* Man
kann die Magie auch als eine neben Raum und Zeit
weitere Dimension der Physik einstufen, wie dies
Mauss (1978/1: 150) vorgeschlagen hat.

Eine begriffliche Trennung von Magie und Reli-
gion bezieht sich unter diesem Gesichtspunkt also
nicht auf das Wesen der mystischen Einflussnahme,
sondern auf die Akteure oder Agenten. Religion the-
matisiert die Gottheiten, die Magie ausiiben. Von
Religion unterschiedene Magie bezeichnet hinge-
gen alle anderen Akteure, die Magie praktizieren,
wie Menschen, Tiere, Pflanzen, Naturobjekte und
Artefakte. Dass eine solche Differenzierung auch
nur heuristischen Wert hat und nur bedingt fundiert
ist, kann man schon daran erkennen, dass Ahnen-
gotter in vormodernen Gesellschaften zur Religion
zu rechnen sind, obwohl es sich um verstorbene
Menschen handelt. In Kultus und Ritus haben sie
jedoch in aller Regel eine mindestens gleich starke
Position wie die imagindren Hochgotter. Der blo-
Be Sachverhalt der Magie ausiibenden Ahnengotter
zeigt schon, dass die strikte Trennung sowohl von
Gottern und Menschen als auch von Magie und Re-
ligion in den vormodernen Gesellschaften so nicht
gegeben ist. Aber nicht nur der tote Mensch, son-
dern auch der lebende Zauberer kann eventuell eine
Magie ausiiben, die der eines Gottes gleichkommt.
Das Kontinuum lebender Zauberer—Ahnengeist—

23 Evans-Pritchard (1978); Fortune (1963); Frazer (1932, 1977);
Jensen (1992); Lévy-Bruhl (1931); Oesterdiekhoff (2006a, b,
2012a, 2013a).

24 Piaget (1981); Oesterdiekhoff (2013a: 215-240, 2007); Oes-
terdiekhoff und Strasser (2009); Tylor (2005).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

Gott belegt, dass sowohl die Trennung zwischen
Mensch und Gott als auch zwischen menschlichem
und gottlichem Vermogen (Magie) in den vormo-
dernen Gesellschaften nicht so wie in modernen Ge-
sellschaften gezogen wird.??

Ahnenkult, existent in allen vormodernen Ge-
sellschaften, unter Naturvolkern genauso wie in al-
len Hochkulturen, ist ein Phidnomen, das nur ent-
wicklungspsychologisch erkldrt werden kann. Der
Glaube, die verstorbenen Familienangehorigen ins-
besondere der letzten und vorletzten Generation,
regierten irdische Abldufe und kontrollierten die
Nachfahren, wurzelt in der Psychologie des Kindes,
das seine Eltern als Gotter sieht. Wihrend moder-
ne Kinder nach dem sechsten Jahr ihre Eltern nicht
mehr als Gotter sehen und die magische Macht nun
nur noch der imaginidren Gottheit zuschreiben,?6
verehren archaische Menschen lebenslang ihre le-
benden und verstorbenen Eltern und GroB3eltern als
Gotter, die in Kultur und Ritus mehr als die Olym-
pier prisent sind.?’” Die vormoderne Familienreli-
gion, in Afrika und Indien bis heute virulent, wur-
zelt also in der Kinderpsyche und sonst in nichts
(Oesterdiekhoft 2013a: 215-244; Oesterdiekhoff
und Strasser 2009).

Ferner, Ahnengotter sind verwandt mit oder ste-
hen parallel zu der Vielzahl von Naturgeistern, die
magisch tétig sind. Ahnengeister, Naturgeister und
Gespenster stehen oft nebeneinander, sowohl im
Bewusstsein der Menschen als auch in der Einfluss-
nahme, die man ihnen zuschreibt. Die Naturobjekte
werden als verwandelte Ahnengeister gesehen, so
dass diese Naturgeister gleichfalls iiber Magie ver-
fligen und auch als Gotter verehrt werden. Fliisse,
Berge, Sterne, Wilder und Felsen werden als Got-
ter verehrt. Man opfert ihnen und spricht zu ihnen,
da man ihnen magische Macht zutraut. Also werden
nicht nur Hochgotter und Ahnengétter, sondern auch
Naturphidnomene und Artefakte als Gotter gesehen.
Es erhellt, dass die Unterscheidung zwischen Magie
und Religion unter Bezug auf die Akteure auch nur
heuristischen Wert haben kann. Daraus resultiert die
Schlussfolgerung, dass Magie und Religion in vor-
modernen Gesellschaften nicht strikt getrennt wer-
den kann, wie schon zahlreiche Autoren bemerkt
haben;28 ferner, dass die Rolle der auBerreligitsen
Magie, um nun diese heuristische Unterscheidung
zu verwenden, in den vormodernen Gesellschaf-

25 De Groot (1910); Frazer (1911-1924); Malinowski (1983);
Miiller (2004); Oesterdiekhoff (2006b, 2012a).

26 Piaget (1981); Zeininger (1929); Bovet (1951).

27 De Groot (1910); Frazer (1911-1924); Heiler (1969); Tylor
(2005); Le Roy (1911).

28 Mauss (1978/1: 123); Wax und Wax (1978: 329); Beth (1978:
42); Jensen (1992).

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

ten ungleich grofer war als in den modernen Ge-
sellschaften. Wiahrend der Glaube an die magische
Macht von Menschen, Tieren, Pflanzen, Naturphi-
nomenen und Artefakten in den modernen Gesell-
schaften ausgestorben ist, hat er in den vormodernen
Gesellschaften eine mindestens gleich starke Rolle
wie der Glaube an die magische Macht der Gotthei-
ten. Man kann aber den Zusammenhang auch wie
folgt formulieren. Die zauberische Kraft von Ah-
nengeistern, Zauberern, Naturgottern wie Bergen,
Flissen und Wildern, und Artefakten beruht selbst
auf ihrer heiligen und gottlichen Natur. Dann aber
ist die Magie ein Teil der Religion bzw. Magie und
Religion sind in einem noch stirkeren Mafle Syno-
nyme als zuvor schon vorausgesetzt. Man kann also
letztlich Magie und Religion weder unter Bezug auf
die mystische Kraft noch unter Bezug auf die Ak-
teure grundsitzlich differenzieren. Dennoch nutze
ich die iibliche Differenzierung von Magie und Reli-
gion, der zufolge Religion Ahnengottern und Hoch-
gottern reserviert wird, wohl wissend um den nur
begrenzten Wert dieser Unterteilungen.

Diese Uberlegungen zeigen, dass eine Theorie
der Religion immer mit einer Theorie der Magie
verkniipft sein muss. Ferner, dass die Religion der
heute fortgeschrittenen und partiell oder grofteils
entzauberten Gesellschaften nur eine Schwundstufe
der wuchernden Religion und Magie der vormoder-
nen Gesellschaften ist. Religion und Magie einer-
seits und Wirklichkeit und Natur andererseits waren
frither fast schon zwei Seiten derselben Medaille,
wihrend im modernen Verstindnis die Religion
eher an den Rand des Wirklichkeits- und Naturver-
standnisses geriickt und die auBerreligiose Magie
ausgestorben ist. In jedem Falle ist ein umfassen-
des und tiefschiirfendes Verstindnis von der Natur
der Magie von grundlegender Bedeutung fiir eine
Theorie der Religion und fiir eine Theorie der his-
torischen Entwicklung der Religion.

4 Manifestationen der Magie

Im Folgenden unterscheide ich drei Bereiche, in
denen sich Magie manifestiert: Religion, kollek-
tive und alltdgliche bzw. individuelle Magie. Die-
ses Kapitel soll in duflerster Kiirze den Umfang und
die Tiefe der Magie in vormodernen Gesellschaften
aufweisen.

4.1 Religion

Naturreligionen und Hochreligionen behaupten
gleichermallen, dass Gotter die Welt mittels der

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01.

211

Magie geschaffen haben. Die Goétter setzen sowohl
die RegelmiBigkeit der Abldufe, die Wiederkehr der
Jahreszeiten, die Generationenfolge und die Schick-
salshaftigkeit der Geschichte fest. Letztendlich be-
stimmen sie aber auch alle einzelnen Ereignisse und
Handlungen. Sie legen jede Geburt und jeden Tod,
jeden Regen und jeden Sonnenschein, jedes Gliick
und jedes Ungliick fest. “Das Wirken der Got-
ter nimmt man wahr im Walten der Natur — in der
Strahlkraft der Sonne, der zyklischen Zu- und Ab-
nahme des Mondes, in der Herabkunft der Nieder-
schldge, im Wind und in der Gewalt der Gewitter”
(Miiller und Ritz-Miiller 1999: 280). Letztlich be-
stand immer die Moglichkeit, jedes einzelne Ereig-
nis, gleichviel welches, als von Gott geschaffen oder
gewollt zu erkldren. Gott und Natur, Gottes Magie
und Wirklichkeit, tendierten zur Deckungsgleich-
heit (Feuerbach 1978: 451; Angenendt 2009: 115,
149). Demzufolge wiren Gott, Magie und Wirklich-
keit nur unterschiedliche Dimensionen eines Zu-
sammenhanges. Zwar tendierten die Menschen zu
dieser Sichtweise, aber nicht ganz und vollstindig.
Denn von Fall zu Fall bevorzugten sie auch andere
als theologische Erklidrungen. Schon deshalb, da sie
nicht nur der Gottheit, sondern auch Geistern, Men-
schen, Tieren und Objekten magische Krifte zu-
schrieben. Oft verzichteten sie auch ganz auf mys-
tische Erkldrungen.

Nicht nur tiben die Gotter Magie tiber die Welt
aus, sondern die betenden und opfernden Menschen
steuern die Welt, indem sie die Gotter dahingehend
beeinflussen, sogar zwingen, die Welt im Sinne der
Menschen zu steuern (Frazer 1977/1: 70-86; Feuer-
bach 1978: 195-203).

4.2 Kollektive Magie

Mit “kollektiver Magie” meine ich diejenigen ma-
gischen Rituale, die entweder vom ganzen Stamm
oder Volk durchgefiihrt werden oder aber die, die
dem Wohl des ganzen Stammes dienen. Da sind ins-
besondere die Jahreszeiten- und Vegetationskulte zu
nennen. Sie sind am stidrksten bei den Naturvolkern
aller Kontinente ausgeprigt. Sie sind bei den aus-
tralischen Ureinwohnern deutlicher und intensiver
als bei den Indianern Nordamerikas und den afrika-
nischen Volkern. Sie finden sich jedoch auch in den
Hochkulturen, auch denen Chinas, Indiens und des
mittelalterlichen Europas, wenn auch nicht in die-
ser elementaren Auspriagung. Vegetations-, Baum-
und Feldkulte wurden jedoch im vormodernen Eu-
ropa in vergleichbarer Weise wie in der Antike oder
in Asien praktiziert und stehen in einer ununterbro-
chenen Traditionslinie zu den Vegetationskulten der

°
fr oder

mmmmmm


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

212

Naturvolker. Angeblich hat die franzosische Land-
bevolkerung generell noch um 1920 vom Pfarrer
Wetter-, Wind- und Regenmagie erwartet und ihn
auch entsprechend auf die Probe gestellt. Die chi-
nesische Bevolkerung hat noch im 19. Jahrhundert
eine zentrale Aufgabe der Kloster des Landes darin
gesehen, dass die Monche einen Zauber ausiiben,
der gutes Wetter beschert. Das ganze Wohlleben des
Landes wurde zudem als von der Magie des Kai-
sers abhiingig gesehen. Die christlichen Feiertage
Ostern und Weihnachten sind aus den Vegetations-
und Jahreszeitenkulten der Naturvolker hervorge-
gangen. Auch der dgyptische Pharaonenkult hatte
noch die magische Funktion der Welterhaltung, die
die Stammeskulte auch beinhalten.?

Man hat tatsdchlich geglaubt, dass diese Natur-
kulte die Erschaffung der Welt am Anfang der Zeit
in einem Vollsinne reproduzieren. Indem die Men-
schen diese Kulte durchfiihren, schliipfen sie in die
Rolle der Ahnen oder der Gotter und erschaffen die
Welt und alle Dinge, aus denen sie besteht. Ohne
diese Kulte wiirde die Welt kollabieren und unter-
gehen. Nicht nur haben die ersten Menschen oder
Gotter die Welt erschaffen, sondern sie schaffen sie
periodisch neu und sorgen so fiir ihre Erhaltung
durch die Zeit. Die jeweils lebenden Generationen
sind die Reinkarnationen der ersten Menschen res-
pektive Gotter und sichern den Bestand des Kosmos
iber die Zeit, indem sie den Schopfungsakt in illo
tempore reproduzieren. Die Existenz von Kosmos
und Welt hingt also in einem Vollsinne vom Tun der
Menschen ab. Unterblieben die heiligen Handlun-
gen der Menschen, verschwiinde die Welt:30

Das aber bedeutet letztlich, dass der Kosmos
eine Manifestation des Menschen ist. In Umkeh-
rung des heutigen Verstindnisses, nach dem der
Kosmos den Menschen geschaffen hat, glaubte die
vormoderne Menschheit, dass die Menschheit den
Kosmos erschaffen hat. Kindlicher kognitiver und
ontologischer Egozentrismus ist also die Ursache
des menschlichen und theologischen Schopfungs-
mythos. Piaget (1981) hatte aufgezeigt, dass alle
kleinen Kinder bis zum neunten Jahr glauben, dass
Menschen und Gétter zu Beginn der Zeit alle Dinge,
aus denen die Welt besteht, eigenhdndig geschaf-
fen haben. Diese Auffassung entspricht den Vege-
tations- und Jahreszeitenkulten der alten Kulturen.
Die modernere theologische Auffassung, die die
Menschen von der Schopfung ausschlieft und sie
nur noch Gott zuschreibt, reflektiert dann also einen

29 Frazer (1977/1); Cassirer (1925); De Groot (1910); Eliade
(1984); Jensen (1992); Oesterdiekhoff (2006a, 2012a).

30 Frazer (1977); Durkheim (1981); Eliade (1961, 1984); Jensen
(1992).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
its Im- fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

kleinen Entwicklungssprung. Die Entwicklungs-
psychologie, und nur sie, erklirt also die archai-
schen Kosmologien (Oesterdiekhoff 2006a, 2012a;
Oesterdiekhoft und Strasser 2009).

4.3 Alltigliche bzw. individuelle Magie

Es ist hier nicht notig, die schon erwihnten Exem-
pel von Liebes-, Jagd- und Fischfangmagie durch
dhnlich gelagerte Magieformen zu erginzen. Die-
ser Abschnitt soll eher aufzeigen, dass die magi-
sche Erkldrung das ganze Alltagsverhalten und die
alltdgliche Praxis durchdringt. In den vormoder-
nen Gesellschaften werden Missgeschicke, Zufille
und Ungliicke aller Art als magisch gefiigt interpre-
tiert. Gliick und Gelingen resultieren aus der Quali-
tit der Magie der betroffenen Person oder Gruppe,
der Magie der Gotter und Ahnen und der Abwesen-
heit gegnerischer Magie. Grofes Gliick ist demzu-
folge das Resultat groler Magie, wihrend grofBes
Ungliick das Ergebnis einer besonderen Strafaktion
der Gotter ist oder eines feindlichen Magieanschla-
ges. Vor diesem Hintergrund ist die Formulierung
von Mauss besonders plausibel, die Magie als eine
weitere physikalische Dimension im vormodernen
Naturverstidndnis zu interpretieren. Dieser Formu-
lierung von Mauss korrespondiert die Auffassung
von Lévy-Bruhl, die Weltsicht der alten Volker als
mystisch zu bezeichnen.

Evans-Pritchard (1978) hat diesem Phidnomen
eine grundlegende Studie gewidmet, die allerdings
nur einen Teil des Ganzen abdeckt. Der Autor be-
handelt nicht die magischen Grundlagen des Gliicks
und nicht die Rolle der Gotter bei der Konstitution
von Gliick und Ungliick. Er konzentriert sich auf die
von Menschen durchgefiihrte Magie bei der Krea-
tion von Ungliick, d.h., auf Schadensmagie durch
Hexer oder Schadenszauberer. Seine Analyse der
Magie der Zande ist aber von grofler Brillanz und
grofiteils verallgemeinerbar auf andere einfache Ge-
sellschaften. Der Autor zeigt, dass alle Zande ten-
denziell alle kleinen Ungliicke und Missgeschicke
unter Verweis auf einen magischen Anschlag er-
kldren.

Hexerei ist allgegenwirtig. ... Wenn Trockenfiule die
Erdnufernte befillt, ist es Hexerei; wenn man den Busch
vergeblich nach Wild durchstreift, ist es Hexerei; wenn
Frauen mithsam ein Wasserloch ausschopfen und nur mit
ein paar kleinen Fischen belohnt werden, ist es Hexerei;
wenn Termiten nicht aufsteigen, obgleich sie schwirmen
miiflten und eine kalte Nacht nutzlos mit dem Warten auf
ihren Flug verbracht wird, ist es Hexerei; wenn eine Frau
miirrisch und abweisend gegen ihren Mann ist, ist es He-
xerei; wenn ein Prinz kiihl und zuriickweisend zu seinen

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

Untertanen ist, ist es Hexerei; wenn ein magischer Ritus
seinen Zweck verfehlt, ist es Hexerei; in der Tat, wenn
irgendjemandem irgendein MiBerfolg oder Ungliick zu
irgendeiner Zeit und im Zusammenhang mit irgendeiner
der mannigfaltigen Tatigkeiten des Lebens zustoBt, kann
Hexerei die Ursache sein (Evans-Pritchard 1978: 60).

Dieses sehr zentrale Zitat belegt, dass die Zan-
de die Ereignisse des Tages mystisch interpretieren.
Die normalen Tagesabldufe belegen, dass die Ma-
gie gegen Angriffe erfolgreich ist bzw. eine gottli-
che Strafaktion unangebracht ist. Auch gliickliche
Ereignisse sind erwartbar, da man seine magische
Schutzmagie in Stellung gebracht und auch Opfer
dargereicht hat. Interessant sind also Ungliicke und
Missgeschicke. Die Neigung der Zande, auch Ba-
gatellen als mystische Interventionen zu interpre-
tieren, zeigt schon ihre Tendenz, Alltag und Magie,
Realitdt und Mystik sehr weitgehend zu identifi-
zieren. Ereignisse, die moderne Menschen als das
Ergebnis kausaler und damit auch zufilliger Ent-
wicklungen verstehen, werden von den Zande auto-
matisch mystisch gedeutet. Evans-Pritchard betont,
dass die Zande keinerlei Verstindnis fiir den Zufall
haben. Dann muss man aber auch sagen, dass sie
keinerlei Verstdndnis fiir Kausalitit, Notwendigkeit,
Wahrscheinlichkeit und Moglichkeit haben. Denn
diese fiinf Kategorien verweisen aufeinander und
lassen sich nicht voneinander trennen (Piaget and
Inhelder 1975; Piaget 1969, 1975: 8-10). Sie haben
jedenfalls kein operationales Verstdndnis dieser Ka-
tegorien. Sie wenden sie nicht an bei Ereignissen,
die oberhalb der Ebene des praktischen Hantierens
anzusiedeln sind bzw. wechseln beliebig zu mysti-
schen Kategorien.

Bei Bagatellfillen wie Stolpern iiber einen
Baumstumpf oder Verschiitten von Wasser folgt der
mystischen Interpretation in der Regel nichts. Bei
Krankheit und Tod, groBeren Schiden und Beein-
triachtigungen folgt jedoch bei den Zande ein Er-
mittlungsverfahren. Dann will der Betroffene wis-
sen, wer der Hexer ist. Er schreitet ausnahmslos
zum Orakel, um den Hexer zu ermitteln, der dafiir
verantwortlich ist, dass er eine Erkéltung hat oder
keine Fische gefangen hat. Das Gift-, Reibbrett-
oder Termitenorakel entscheidet dariiber, welcher
der Tatverdidchtigen, die dem Orakel genannt wer-
den, der Hexer ist, der mittels Magie die Erkiltung
verursacht hat oder die Fische weggeschickt hat. In
der Regel wendet sich der Verzauberte dann an den
Hexer, um Schadensersatz zu verlangen. Bekommt
er diese, ist der Fall in der Regel erledigt. Bei Raub
oder Totschlag kommt es jedoch zu schweren Stra-
fen, auch Hinrichtungen. Das Problem dabei ist
nicht nur das Ermittlungsverfahren qua Orakel.

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

213

Das Orakel funktioniert rein mystisch, nach mo-
dernem Verstindnis also auf dem Wiirfel- oder Zu-
fallsprinzip. Man verurteilt eine Person, weil sie,
um verstindlich zu bleiben, den kiirzeren Strohhalm
gezogen hat. Das weitere Problem ist, das man un-
schuldige Personen regelméfig bestraft fiir die Feh-
ler anderer oder sie fiir deren Ungliick verantwort-
lich macht. Die unschuldigen Angeklagten kennen
die verzauberten Geschidigten teilweise gar nicht
oder haben nichts mit dem Tatbestand zu tun. Man
bestraft Unschuldige dafiir, dass andere bei der Jagd
erfolglos waren, von ihrer Frau abgewiesen wurden,
sich erkiltet oder in die Hand geschnitten haben
(Evans-Pritchard 1978: 77-104, 181-245).

Die Forschungsergebnisse von Evans-Pritchard
kann man sehr weitgehend auf andere vormoderne
Gesellschaften verallgemeinern. Ungliicke wurden
rund um den Globus nicht als Ergebnis von Zufillen
gesehen, sondern entweder als Gottes Strafe oder
als hexerischer Anschlag. Das Fehlen des Zufallsbe-
griffs, die mystische Interpretation von Ungliicken
und Hexerei ist in allen vormodernen Gesellschaf-
ten dominant.?' Lucy P. Mair (1969: 212) analysier-
te 194 Ungliicksfille in Afrika mit dem Ergebnis,
dass 55 % der Fille durch Zauberer und 45 % durch
Gott gemacht erklért wurden.

Das Denken der Zande und der vormodernen
Volker entspricht dem Denken aller kleinen Kinder,
die namlich rund um den Globus glauben, eine Brii-
cke stiirze zusammen, wenn zwei Apfeldiebe {liber
sie laufen, um sie zu strafen. Die bei allen Kindern
diagnostizierte “immanente Gerechtigkeit” ist das
Erklarungsmodell fiir die mystischen Interpreta-
tionen von Ereignissen und Zufillen, die man bei
vormodernen Volkern vorfindet. Genauso wie die-
se haben Kinder unter sieben Jahren kein Verstind-
nis fiir Zufall und Kausalitit. Also erkldrt das Den-
ken der Kinder das der Zande und der vormodernen
Menschheit.3?

Auch ein weiteres Element der Kultur der Zan-
de findet sich in allen vormodernen Gesellschaften,
nidmlich der Gebrauch der Ordale. Eines der wich-
tigsten Beweismittel und Prozessverfahren ist seit
der Steinzeit bis in das Aufkldrungszeitalter bzw.
bis zum Kolonialzeitalter das Ordal oder Gottes-
urteil. Der Griff ins heile Wasser oder ins Feuer
und die Wunden danach, die Giftprobe und der Zu-

31 Siehe fiir eine Vielzahl von Gesellschaften: Lévy-Bruhl
(1966: 22 und 105, 1938: 37 und 67, 1931: 1701t.); Miiller
(2004: 24); Oesterdiekhoff (2006a, 2012a, 2013a); Oester-
diekhoff und Strasser (2009), speziell fiir Afrika: Mair (1969:
30, 102, 127); Signer (2004: 183, 360f.), fiir China: De Groot
(1910: 10, 35) und fiir das alte Europa: Thomas (1980/1: 81).

32 Piaget (1973); Hallpike (1994); Gesell (1957: 82, 117); Oes-
terdiekhoff (1997, 2006a, 2012a, 2013a).

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

214

stand danach, entscheiden ob der Beschuldigte un-
schuldig oder schuldig ist. Ein Grofiteil der Rechts-
streitigkeiten in vormodernen Gesellschaften rund
um den Globus seit der Steinzeit ist von diesem Zu-
fallsgenerator entschieden worden. Das Ordal stellt
sicher, dass regelmifBig Unschuldige bestraft und
hingerichtet wurden, wihrend Schuldige freikamen.
Dem Ordalverfahren liegt der Gedanke zugrunde,
dass Feuer, Wasser, Gift und andere Naturphino-
mene iiber Schuld und Tatvorgang wissen, da sie
Lebewesen sind und im Auftrag Gottes handeln.3

Wie oben schon erwihnt, ist der Glaube der Kin-
der an die der Natur immanente Gerechtigkeit die
Wurzel der Ordalverfahren. Demzufolge liegt nicht
nur die mystische Interpretation von Ereignis und
Ungliick in der Psyche des Kindes, sondern auch
das Beweisverfahren, das aus dieser Interpretation
hervorgeht und den Titer iiberfiihrt. Die Evolution
der adoleszenten Stufe der formalen Operationen ist
sowohl die Ursache des Untergangs der Ordale als
auch des Untergangs der mystischen Interpretation
von Ereignissen (Oesterdiekhoff 2002, 2006a: 342—
373, 2013a: 169-182).

Ein weiterer zentraler Bestandteil der Studie Ev-
ans-Pritchards ist der Glaube an Hexen und Scha-
denszauberer, die in der Regel hinter den Ungliicken
und Missgeschicken stecken. Die Hexen erzeugen
Krankheiten, indem sie die Organe der Menschen
fressen. Essen sie diese ganz auf, dann stirbt der
Mensch. Krankheit ist die Folge eines geziigelten
Appetits, Tod die Folge von GefriaBigkeit. Es gibt
keine vormoderne Kultur, in der die Menschen nicht
geglaubt haben, dass es Hexen gibt und dass Krank-
heit und Tod die Folge der Fresssucht der Hexen
sind. Man hat dies im antiken Mittelmeerraum ge-
glaubt, im indianischen Amerika, in ganz Afrika, im
Australien der Ureinwohner, im Europa des Mittel-
alters, in Asien und in der Siidsee. Man hat weltweit
geglaubt, dass Hexen fliegen konnen, sich verwan-
deln konnen, an einem Korperteil identifiziert wer-
den konnen, Menschen von innen her anfressen, mit
Dédmonen in Verbindung stehen und Schaden verur-
sachen. Die transkulturellen Gemeinsamkeiten ge-
hen bis in die Details und Spezifika, iiberraschend
und erstaunlich zugleich.3*

Diffusion von irgendwo entstandenen Ideen kann
nicht die Ursache der Universalitit des Hexereikom-
plexes sein. Infrage kommen die Archetypenlehre
von C. G. Jung oder die Entwicklungspsychologie

33 Lévy-Bruhl (1966: 200-242, 1931, 1938); Tylor (2005); Ev-
ans-Pritchard (1978); Fortune (1963); Oesterdiekhoft (2002).

34 Kiesewetter (2005: 393); Oesterdiekhoft (2013a: 203-205);
Signer (2004: 232); Tuczay (2003: 281); Behringer (2000);
Soldan und Heppe (1986); Wolf (1994).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
its Im- fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

als Erklarungsmodelle. Ich gehe davon aus, dass
der entwicklungspsychologische Erkldarungstyp die
groBte Erklarungskraft aufweist. Demzufolge wur-
zelt der Hexereikomplex in der kindlichen Magie
bzw. ist eine ihrer Manifestationen. Die Universali-
tit samtlicher Details folgt kaskadenartig aus dieser
Waurzel (Oesterdiekhoff 2013a: 195-214). Zauberer
und Hexen spielen in der Psyche schon dreijdhriger
Kinder eine grofe Rolle, etwa bis zum neunten Jahr,
auch heute noch.®

Eine der grundlegendsten Manifestationen des
Tuns der Schadenszauberer und Hexen ist die Ver-
ursachung von Tod und Krankheit. Nicht nur die
Zande, sondern alle afrikanischen Volker haben
jeden Tod als das Ergebnis eines hexerischen An-
schlags gesehen, mehr noch als das Ergebnis einer
Strafe durch Ahnen oder Gott. Auch bei den aus-
tralischen Ureinwohnern und den Indianern Ameri-
kas, den Siidseevolkern und anderen Naturvolkern
findet man die Idee, dass jeder Tod das Ergebnis
der Todesmagie ist. Nicht in vergleichbarer Stirke,
aber immer noch virulent ist diese Idee im anti-
ken Mittelmeerraum, im mittelalterlichen Europa
und in ganz Asien. Das Ordal ermittelt zumeist den
Magier-Morder und die Verwandten bringen dann
den angeblichen Morder in der Regel um oder neh-
men eine Entschidigung an. Dem natiirlichen Tod
eines Menschen folgt sehr hdufig der Mord eines
Unschuldigen. Dieser dann tatsdchliche Mord ist
oft genug die Ursache fiir Blutracheaktionen und
langwierige Kriege. Die Todes-Magie und die aus
ihr resultierende Rache sind wesentliche Ursachen
fiir das schwache Bevolkerungswachstum der vor-
modernen Menschheit.3

Auch die Kinder glauben bis zum sechsten Jahr,
dass jeder Tod die Folge eines Gewaltaktes ist. Wie
die Primitivvolker konnen sie zunichst nicht glau-
ben, dass jeder Mensch infolge natiirlicher Ursa-
chen eines Tages sterben muss (Gesell 1957: 82,
117; Bettelheim 1997: 54).

5 Entwicklungspsychologie der Magie

5.1 Kategorien Kausalitit, Zufall und
Wabhrscheinlichkeit

Wie gezeigt, kann man die Magie der vormoder-
nen Volker nicht ohne eine Analyse ihrer elemen-

35 Piaget (1975/5: 325¢1.); Campbell (1991: 36, 87); Ellwanger
(1980); Jensen (1992: 408).

36 Frazer (1932: 300, 305); Tylor (2005: 138); Fortune (1963);
Lévy-Bruhl (1966: 20, 32, 55, 57); Evans-Pritchard (1978:
77); Le Roy (1911: 206, 368); Oesterdiekhoft (2013a: 183—
194).

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

taren Denkfunktionen verstehen. Ihre tendenzielle
Gleichsetzung von Realitdt und Mystik ist die Wur-
zel ihrer tendenziellen Gleichsetzung von Miss-
geschick/Ungliick und Hexerei/Schadenszauber.
Beide wurzeln wiederum auch darin, dass die ele-
mentaren Denkfunktionen wie Kausalitit, Zufall
und Wahrscheinlichkeit nicht auf dem Niveau der
konkreten Operationen entwickelt sind. Die von
Lévy-Bruhl festgestellte Prélogik des primitiven
Denkens und die von Piaget diagnostizierte Vor-
kausalitit des Denkens der Kinder bedingen ein-
ander. Wer das Zerspringen eines Topfes oder eine
erfolglose Jagd einem Hexer anlastet und ihn sank-
tionieren will, kann weder logisch noch kausal den-
ken, versteht weder die Kategorie Zufall noch die
Kategorie Wahrscheinlichkeit, weder die Katego-
rie Moglichkeit noch die Kategorie Notwendig-
keit. Diese Kategorien sind also nicht angeboren,
wie Immanuel Kant meinte, sondern entwickeln
sich stufenformig, wobei sie ein halbwegs rationa-
les Niveau erst auf der Stufe der konkreten Opera-
tionen annehmen. Die von Lévy-Bruhl bestimmten
Superstrukturen des primitiven Denkens, Prilogik
und Mystik, sind Manifestationen der von Piaget
beschriebenen Vorkausalitdt des Kindes bis zum
siebten Jahr.

Die Annahmen des Kindes beziehen sich also auf eine
Wirklichkeit, die viel unbestimmter als unsere ist, und sie
gehen unablissig von der Ebene des Spiels auf die der Be-
obachtung iiber und umgekehrt. In dieser Hinsicht ist die
Wirklichkeit fiir das Kind gleichzeitig willkiirlicher und
geordneter als fiir uns. Sie ist willkiirlich, weil nichts un-
moglich ist und nichts den kausalen Gesetzen gehorcht.
Aber was auch geschehen mag, alles ist immer begriindet,
denn das Kind entdeckt hinter den seltsamsten Ereignis-
sen, die es fiir wahr hilt, immer Motive, die zu ihrer Be-
griindung ausreichen. Wie fiir den Primitiven steckt also
hinter den Dingen ein groer Aufwand an willkiirlichen
Intentionen, niemals aber Zufall (Piaget 1983: 234).

In ihrem Werk “The Origin of the Idea of Chance
in Children” haben Piaget und Inhelder anhand um-
fangreicher Testverfahren nachgewiesen, dass Kin-
der unterhalb des siebten Jahres, also auf der Stufe
des pridoperationalen Denkens, noch keinerlei Ver-
stindnis des Zufalls haben.

When a child is struck by a door which a gust of wind has
closed, the child will find it difficult to believe that neither
the wind nor the door had the intent of hurting him; he
will certainly see interaction of causes which brought him
near the door, and also what caused the door to move, but
he will not admit their independence. It is this fact which
will not let him see the event as fortuitous. On the oth-
er hand, he does not recognize that chance characterizes
daily happenings (social, meterological, etc.) because he
fails to notice the interactions of phenomena (e.g., the re-

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

215

lationship between night frosts and the flowering of a fruit
tree). In brief, the alternatives which have kept the child
(as well as the primitive mind) from constructing the idea
of chance are his recognition of either an interaction of
causes with no recognition of their independence, or their
independence without realizing their interaction (Piaget
and Inhelder 1975: 1f.).

Da Kinder unter sieben Jahren genauso wenig
wie die Zande im Besonderen und vormoderne Vol-
ker im Allgemeinen ein Verstindnis des Zufalls ha-
ben, neigen sie auch dazu, insbesondere Unregel-
maifigkeiten mystisch zu interpretieren. Man kann
also die ethnologischen Studien nicht ohne die ent-
wicklungspsychologische Forschung verstehen. Die
Psyche der Kinder ist die Wurzel der Magie, des
Zufalls- und Kausalitdtsverstiandnisses, der Todes-
magie und des Ordalgebrauchs der Zande und der
vormodernen Volker.

5.2 Animismus

Ein Konstituens der Magie der vormodernen Vol-
ker ist die Annahme der Belebtheit und Beseeltheit
der Dinge und Phidnomene. Man kann das Gift, das
Feuer und das Wasser nicht zauberisch zwingen, nur
den Schuldigen zu strafen und zu téten, wenn man
nicht glaubt, dass diese Elemente nicht denken und
handeln wie Menschen. Man kann Wind und Sturm,
Regen und Sonne nicht magisch beschworen, wenn
man davon ausgeht, es handele sich um tote Phiino-
mene, seelenlose Ereignisse und rein kausale Din-
ge. Der Primitive sieht diese Phdnomene jedoch als
Personen, auf die er einwirken, die er beschworen
und die er bezwingen kann. “Die Reihe der Perso-
nifikationen macht hier nicht halt; der Gegenstand
des Ritus selbst wird unter seinem gewohnlichen
Eigennamen personifiziert. ... Bei den Inkantatio-
nen wendet man sich ja tatsidchlich an die Krank-
heit, die man vertreiben will, und das bedeutet ja
schon, da3 sie wie eine Person behandelt wird”
(Mauss 1978/1: 114).

Auch die Magie des Kindes basiert auf seinem
Animismus bzw. ist mit ihm verkniipft. Kinder des
ersten Lebensjahrzehnts der Industriekultur sind so-
wohl Magier als auch Animisten, so wie alle Er-
wachsenen aus Naturvolkern und der grofite Teil der
Erwachsenen der vormodernen Hochkulturen. Die
Annahme des Kindes, die Dinge seien belebt, ist ein
Vehikel seiner Magie, demzufolge die Wiinsche und
Befehle des Kindes von den Dingen gehort und be-
folgt werden. Daher ist die Kinderpsyche auch un-
ter dem Gesichtspunkt des Animismus die Ursache
der Magie der alten Volker (Piaget 1981: 107-206;
Oesterdiekhoff 2013a: 157-167).

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

216

5.3 Allmacht des Wunsches

Der Glaube, man konne ein Ziel erreichen, indem
man ein Ritual ausfiihrt, Geister beschwort oder ei-
nen Spruch aufsagt, impliziert die Annahme, man
konne ein Ziel erreichen, weil man es wiinscht. Eine
wesentliche Dimension der Magie ist daher die di-
rekte Assimilation der Realitit an das Ego bzw. die
Unterordnung der Realitéit unter die eigene Person.
Die Rituale, Beschworungen oder Spriiche kénnen
janicht als seridse Mittelprozesse interpretiert wer-
den wie Arbeit und Technik. Eher schon als Selbst-
tduschung, um nicht eingestehen zu miissen, dass
man so unvermittelt glaubt, jeder Wunsch fiithre von
selbst zur Erfiillung. In jedem Falle bringt die Magie
ein Uberlegenheitsgefiihl des Egos und eine Gering-
schitzung der Realitidt zum Ausdruck. Das primiti-
ve Denken basiert tatséchlich auf dem Ungleichge-
wicht von Subjekt und Objekt. Um Piagets Termini
zu verwenden, auf dieser Stufe iiberwiegt die Assi-
milation die Adaptation. Der kindliche Egozentris-
mus erklirt die Magie. Deutlich wird dies schon in
den Jahreszeitenkulten, in denen die Menschen sich
einbilden, sie wiirden in die Rolle der Ahnengotter
schliipfen und den Kosmos erschaffen. Aber in je-
dem Wind- und Regenzauber, Liebes- und Todes-
zauber bricht sich die AnmaBung Bahn, der eigene
Wunsch konne Realititen produzieren. Kein Staats-
prisident oder Konzernlenker hat heute die subjek-
tive Macht, tiber die der Zauberer, zumindest in der
Einbildung, verfiigt, der der Sonne, dem Regen oder
dem Sturm Befehle erteilt. “Ubiquitér ist die An-
sicht, da} bereits Sehnsiichte, mehr noch Intentio-
nen und Wiinsche, sofern sie nur zielgerichtet sind
und eine entsprechende Willenskraft ihnen den ge-
horigen Antrieb verleiht ..., eine zauberische Wirk-
samkeit ausiiben konnen” (Miiller 2001: 106). Die
Allmacht des Wunsches und die Allmacht des Egos
sind ein Teil der Magie.?’

Die Kinderpsychologie hat gezeigt, dass das
kleine Kind genau dadurch charakterisiert ist, dass
der Wunsch stirker ist als die Realitidt und dass die
eigene Phantasie mit ihr spielt und sie an Bedeu-
tung tiberragt.

‘Was hindert uns daran, an die automatische Verwirkli-
chung unserer Wiinsche zu glauben? Wir erkennen sie als
subjektiv. Wir unterscheiden sie von den Wiinschen an-
derer und von der Wirklichkeit, die die Welt uns anzuer-
kennen zwingt. Wenn das narzifitische Kleinkind an die
Allmacht seines Denkens glaubt, so ist dies offensicht-
lich darauf zuriickzufiihren, dass es nicht zwischen sei-

37 Mauss (1978/1:91); Freud (1975); Lévy-Bruhl (1938:
267f.); Zeininger (1929: 104f.); Cassirer (1925: 194, 273);
Miiller (2004: 136).

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

nem eigenen Denken und dem Denken der anderen und
ebensowenig zwischen seinem Ich und der Auflenwelt un-
terscheidet. Es ist sich somit seines Ich nicht bewuf3t. Es
ist nicht deshalb ganz von sich selbst eingenommen, weil
es sein Ich kennt, sondern weil es alles, was seinem Triu-
men und seinen Wiinschen fremd ist, nicht kennt (Piaget
1981: 129).

Aber die “Allmacht des Denkens” ist nicht der
letzte Bezugspunkt, auf den man die Magie bezie-
hen konnte, wie viele angenommen haben, sondern
auch nur eine Manifestation. Die Kinderpsyche ist
die Wurzel der Magie und sonst nichts.

5.4 Kindliche Psyche und Magie

Das Denken der Kinder bis zum 10. Jahr ist durch
ein Nebeneinander von Spiel- und Beobachtungs-
welt, Phantasie und Realitit, Assimilation und Ad-
aptation gekennzeichnet. Wiahrend der Sdugling
durch Autismus fast ausschlieflich gekennzeichnet
ist, teilen Phantasie und Realitiit die Psyche des Kin-
des unter sich auf, wihrend der moderne Erwachse-
ne auf der Stufe des formal-operationalen Denkens
die Phantasie an den Rand dringt. Entsprechend ist
sein Realitédtssinn auf einer hoheren Stufe als der
des Kindes, welcher mit der Phantasie noch osmo-
tisch verkniipft ist. Die Magie des Kindes fult da-
her auch auf seiner Fihigkeit, Phantasien und Rea-
litaten zu verwechseln. Wenn es vom Fliegen und
Verwandeln, Zaubern und Mérchentriumen phanta-
siert, dann spinnt es sich in eine Welt der Illusionen,
die es im Moment fiir wahr hélt. Man kann daher
die Magie des Kindes mit seiner Liebe zu Mirchen
und zum Spiel in Verbindung bringen. Es ist daher
kein Zufall, dass die Bedeutung von Menschen-Ma-
gie, Spiel und Mirchen in der Psyche des Kindes
zeitgleich abnimmt und verschwindet. Nach dem
neunten Jahr spielen diese drei zentralen Manifes-
tationen der kindlichen Psyche keine Rolle mehr.
Kinder glauben dann nicht mehr an Zauberer, He-
xen und Gespenster, lesen keine Mirchen mehr und
haben an Puppenspiel und anderen Fiktionsspielen
kein Interesse mehr. Zuvor waren das Mérchen sei-
ne geistige Hauptnahrung und das Fiktionsspiel sei-
ne Lieblingsaktivitit.

Das Gemeinsame von Fiktionsspiel und Magie
liegt darin, dass der Wunsch und die eigene Vorstel-
lung sich ihre gewiinschte Realitét selbst schaffen.

Hilde hat fiir ihre Puppenbetten neue Beziige bekommen,
und nun beginnt ein intensives Spiel: Jetzt miissen die
Puppen den ganzen Tag schlafen, wieder aufstehen und
wieder schlafen. Mit rithrender Sorgfalt und miitterlich
liebevoller Stimme betreut sie ihre Kleinen, schaukelt sie
in Schlaf, fragt sie, ob sie gut geschlafen hitten, sagt ih-

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

nen guten Morgen und verlangt, dass wir das gleiche tun,
wenn sie frith mit ihrem Puppenwagen in unser Schlaf-
zimmer kommt. Das sind wirklich warme Gefiihle, die
sich hier duBern, nicht bloB erdichtete und konstruierte.
Und zweifellos liegt auch nicht einfach klare Fiktion vor,
sondern ein merkwiirdiges Gemisch von wirklich Ge-
glaubtem, spielend Hingenommenem, beabsichtigter Fik-
tion. Eben denkt man; das macht sie sich ganz bewuf3t
vor; im néachsten Moment scheint es, dass das Kind génz-
lich in der Illusion stecke und das wirklich glaube, was es
von der Puppe sagt (Stern 1930: 242).

Wie der Magier wirklich glaubt, er bekomme
sein Liebchen in seine Gewalt, wenn er sein Ritual
ausfiihrt oder der Regen wiirde bald kommen, wenn
er seine Tasse Wasser ausschiittet, so fingt Hilde an
zu weinen, wenn sie daran denkt, dass ihre Piipp-
chen im November frieren konnten. Der Bewusst-
seinszustand des vormodernen Menschen, der Re-
gen- und Wetterzauber, Todes- oder Liebesmagie
praktiziert, ist der des Kindes, das sich tief in sein
Spiel versenkt und kein Bewusstsein der Fiktion da-
bei hat. Darauf hatte schon Johan Huizinga in sei-
nem Werk “Homo Ludens” hingewiesen, als er be-
merkte: “Fiir den Wilden mit seiner beschrinkten
logischen Ordnung der Welt ist eigentlich noch al-
les moglich ... Gemeinsam mit der Dichtung ent-
springt der Mythus in der Sphire des Spiels, und der
Glaube des Wilden liegt wie sein ganzes Leben mehr
als zur Hdlfte in dieser Sphdre” (Huizinga 1987:
144; Hervorhebung nicht im Original). Nach Hui-
zinga liegt die ganze vormoderne Welt in der Sphi-
re des Spiels. Erst das 19. Jahrhundert erfahrt die
Menschheit als psychologisch erwachsen und das
spielerische Element in der Konstitution der Kul-
tur tiberwindend. Huizinga (1987: 27, 32, 156) sieht
entsprechend keine Differenz zwischen der Mentali-
tit des Kindes und der des Primitiven. Beide Men-
schengruppen sehen Spiel und Magie als eine ernste
Sache, wihrend sie gleichzeitig die Realitit noch
vertrdumt wahrnehmen. Beide Gruppen leben in ei-
ner Realitit, die durch ein bestimmtes Verhiltnis
von Beobachtungswelt und Spielwelt geradezu de-
finiert ist. Die Magie fuf3t also wie das Symbolspiel
auf der Gleichsetzung von Wunsch und Wirklich-
keit. Magie ist also nur in einer ganz anderen Be-
wusstseinsstruktur moglich, in einem Bewusstsein,
das dem Traumdenken und der Traumpsyche noch
benachbart ist.

So wie das Kind sich vom Mirchen und vom
Spiel 16sen kann, um wieder an der Beobachtungs-
welt teilzunehmen, um Hausaufgaben zu machen
oder den Tisch zu decken, so kann auch der magi-
sche Mensch sich von seinen Ritualen 16sen, um
Gartenarbeit zu betreiben oder Fische zu fangen.
Das bedeutet aber nicht, dass ihm bei der prakti-

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

217

schen Arbeit bewusst wird, dass seine Magie nur
Illusion war. Die Einsicht in die Illusion der Magie
bekommt er zeitlebens nicht. Genauso wenig wie
das Kind, das seine Hausaufgaben macht, sich nun
Klarheit dariiber verschaftt, dass sein Spiel Illusion
war oder die Handlungen, von denen es im Mir-
chenbuch gelesen hat, nie stattgefunden haben.

6 Inkompatibilitit zwischen vormoderner
und moderner Psyche

Heutige Ethnologen neigen héufig zur Bagatellisie-
rung der Magie. Sie unterstellen eine Rationalitit der
Magie, behaupten ihre Relevanz fiir die Sozialstruk-
tur oder die psychische Verfassung der Menschen
oder neigen dazu, zu behaupten, die Menschen wiir-
den die Magie nur symbolisch praktizieren, aber
niemals ernsthaft an sie glauben.’® Demgegeniiber
haben jedoch viele Autoren zu Recht gezeigt, dass
der Glaube an die Magie echt und tief war.3 Die
Tiefe des Glaubens an die Magie kann man schon
daran ermessen, wenn man sich vor Augen fiihrt,
dass die archaischen Menschen niemals Zauberern
hohe Gelder zahlen wiirden, um von ihnen ver-
schont zu werden oder um ihre Zauberformeln zu
erhalten, niemals Zauberer toten wiirden, um ihre
schidliche Magie zu beseitigen, niemals Stunden
des Tages mit Riten zubrichten und niemals ihr Le-
ben vom Gottesurteil abhingig machten, wenn sie
nicht an Magie felsenfest glauben wiirden.

Ein moderner Mensch kann jedoch gar nicht
glauben, selbst wenn er es unbedingt wollte, dass
Menschen fliegen konnen, sich in Tiere verwan-
deln kénnen, Regen und Sturm zaubern konnen und
Krankheit und Tod anhexen konnen. Jeder Aspekt
und jede Pore des Wirklichkeitssinnes und des Ver-
standes des modernen Menschen wehren sich gegen
die Moglichkeit, an solche Dinge glauben zu kon-
nen. Keine Gehirnwische, Uberzeugungsarbeit und
Manipulation kénnte einen modernen Menschen,
wenn er die Adoleszenz passiert hat, glauben ma-
chen, dass eine solche Magie moglich und wirksam
sei. Nur kleine Kinder und Psychotiker kdnnen in
der modernen Gesellschaft als Menschengruppen
identifiziert werden, die mit vormodernen Men-
schen diese Ideen teilen.

Die Magie der Kinder und die der vormodernen
Menschen ist in ihren Grundstrukturen identisch.

38 Kippenberg und Luchesi (1978); Sawicki (2003); Duerr
(1981).

39 Mauss (1978/1); Frazer (1977); Baschwitz (1963); Evans-
Pritchard (1978); Fortune (1963); Lévy-Bruhl (1966); Signer
(2004).

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

218

Die Psychologie der Kinder ist die Wurzel der Ma-
gie der vormodernen Menschen. Ich brauche nicht
zu wiederholen, dass Klassiker der Entwicklungs-
psychologie und anderer Disziplinen das schon an-
gedacht und umrissen haben, wenn auch nicht mit
der Systematik und Stringenz wie hier vorgestellt.
Es sind nicht einzelne Aspekte der Magie der Kin-
der, die mit der Magie der vormodernen Volker kon-
gruent sind, sondern es ist die Psyche der Kinder in
toto, aus der die Magie der vormodernen Volker her-
vorgegangen ist. Es ist auch unmittelbar einsichtig,
dass nur ein Erwachsener, dessen Psyche insgesamt
auf der Stufe eines Kindes stehengeblieben ist, glau-
ben kann, dass man mit Spriichen und Ritualen Re-
gen und Sonnenschein, Jagderfolg und Kindersegen
zaubern kann.

Diese Erkenntnis kann natiirlich nicht auf das
Phénomen der Magie begrenzt sein. Die Analyse
hat schon hinreichend gezeigt, dass der Wirklich-
keitssinn, die Verstandesfunktionen und weitere
Eigentiimlichkeiten des Kindes und des archaischen
Menschen insgesamt andere Merkmale als die der
modernen erwachsenen Psyche aufweisen. Die
Psyche des vormodernen Menschen steht insge-
samt auf einer kindnéheren und einfacheren Stufe.
Werner, Piaget, Hallpike und Oesterdiekhoff haben
umfassend gezeigt, dass dies sich genauso verhilt.
100 Jahre transkulturelle Intelligenz- und Kogni-
tionsforschung haben empirisch gezeigt, dass alle
vor- und frithmodernen Volker durch prioperationa-
le oder konkret-operationale Strukturen und durch
niedrigere Intelligenzwerte gekennzeichnet sind.
Alle Industrienationen haben in den letzten 100 Jah-
ren ihre Intelligenzwerte betridchtlich angehoben
und die Stufe der formalen Operationen erreicht.
Moderne Industriebevilkerungen haben einen um
5 bis 10 Jahre hoheren Entwicklungsendstand oder
hoheres mentales Alter als vormoderne Volker (Oes-
terdiekhoff 2013a, b, ¢, 2012a, ¢, 2015; Oesterdiek-
hoff und Rindermann 2008).

Man kann die Geschichte der Sozialokonomie,
der Bevolkerungszahlen, der Politik, der Religion,
der Wissenschaften, der Philosophie, der Kunst,
der Literatur, der Musik, der Moral, der Sitten, des
Rechts und des Alltagsdenkens nur vor dem Hinter-
grund verstehen, dass die Menschheit erst in neue-
rer Zeit die adoleszente Stufe der formalen Opera-
tionen etabliert hat, wihrend ihre psychologischen
Strukturen frither auf praoperationalen und konkret-
operationalen Stufen verhaftet waren. Die Ursachen
fiir das Verharren der vormodernen Menschheit auf
den einfachen Stufen und fiir die psychogenetische
Weiterentwicklung der modernen Menschheit lie-
gen nicht in genetischen Vorgédngen, sondern in der
Wechselwirkung von Sozialisation und Entwick-

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
its Im- fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

lung, in der Dialektik von Kultur und Bewusstsein,
wie die Psychologie der letzten 100 Jahre aufge-
zeigt hat. Schulbildung, Berufskultur, Medien und
andere Faktoren sind die wesentlichen Schrittma-
cher der psychogenetischen Evolution gewesen.*

Demzufolge ist die schraubenformige Wechsel-
wirkung von Kultur und Psyche insbesondere in den
letzten 300 Jahren und die Weiterentwicklung der
Psyche in das heute gegebene Stadium des Erwach-
senseins die Ursache des Untergangs der Magie. So
wie heutige Jugendliche ab dem 10. Jahr den Glau-
ben an Mirchen und Magie verlieren, so haben eu-
ropédische Philosophen nach 1650 den Glauben an
Magie schrittweise verloren. Das Aufklarungszeit-
alter hat einen wesentlichen Beitrag zum Entzau-
berungsprozess geliefert. Der grofte Teil des Glau-
bens an Magie verschwand in Europa insbesondere
in der Zeitspanne von 1700 bis 1900, aber man kann
den zeitlichen Bogen nach hinten und vorne auch
viel weiter spannen. Das Kolonialzeitalter ist die
Hauptwurzel des Beginns des Aussterbens der Ma-
gie in der aullereuropdischen Welt.

7 Schlussfolgerungen

Nur in der Entwicklungspsychologie findet man
eine kohdrente wissenschaftliche Theorie der Ma-
gie, die dem Prinzip des zureichenden Grundes ent-
spricht. Das reichhaltige Material, das die Ethnolo-
gie und die historischen Disziplinen geliefert haben,
muss mit dem entwicklungspsychologischen Erkla-
rungsmodell konfrontiert und aus ihm abgeleitet
werden. Es wird dann evident, dass diese Diszipli-
nen keine wissenschaftliche Theorie im eigentlichen
Sinne zur Verfiigung hatten. Erst das entwicklungs-
psychologische Erkldarungsmodell kann das genera-
tionenlange Schwanken der genannten Disziplinen
zwischen Bagatellisierung und Gegenstandssiche-
rung beenden.

Die Konsequenzen, die sich daraus ergeben, ge-
hen natiirlich weit {iber die Magietheorie hinaus.
Ganz offensichtlich waren die Humanwissenschaf-
ten vor 1980 und insbesondere vor 1945 in entschei-
denden Grundfragen weiter entwickelt als heute.
Kulturrelativismus und Universalismus haben seit
der Zeit der 1968er einen ungeheuren Schaden an-
gerichtet und eine Regression der humanwissen-
schaftlichen Grundlagenforschung herbeigefiihrt.
Vergleichbare Regressionen hat es seit dem Auf-
klarungszeitalter nicht gegeben. Die 1920er und

40 Oesterdiekhoff (1997, 2000, 2006a, 2012a, 2013a); Hallpike
(1994); Berry and Dasen (1974); Dasen (1977); Oesterdiek-
hoff und Rindermann (2008).

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

1930er Jahre waren nahe daran, auf der Basis der
Entwicklungspsychologie die Humanwissenschaf-
ten auf ein Niveau zu bringen, das dem der Bio-
logie infolge der Evolutionstheorie kongruent ist.
Dies war auch einigen Reprisentanten dieser Be-
wegung durchaus bewusst.*!

Die von mir in den letzten 30 Jahren entwickelte
strukturgenetische Soziologie ist als Grundlagenthe-
orie der Humanwissenschaften konzipiert, die die
Entwicklungspsychologie als Schliissel zur Rekon-
struktion der Menschheits- und Kulturgeschichte
nutzt. Mein Theorieprogramm geht sogar noch weit
iiber die Ambitionen der Vorkriegszeit hinaus und
bringt einen radikalen Durchbruch in der Grund-
legung der Humanwissenschaften zum Ausdruck.
Die Theorie der Magie ist nur ein kleiner Teil dieses
Programms. Aber das Phinomen der Magie allein
genliigt schon, um die Dringlichkeit des Programms
aufzuweisen und die Schadensbilanz von Kultur-
relativismus und Universalismus zu indizieren.

Zitierte Literatur

Angenendt, Arnold
2009 Geschichte der Religiositidt im Mittelalter. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. [4. Aufl.]

Baschwitz, Kurt

1963 Hexen und Hexenprozesse. Die Geschichte eines Mas-
senwahns und seiner Bekdmpfung. Miinchen: Riitten &
Loening.

Behringer, Wolfgang (Hrsg.)
2000 Hexen und Hexenprozesse in Deutschland. Miinchen: Dt.
Taschenbuch-Verlag. [4. Uberarb. und aktualis. Aufl.]

Berry, John W., and Pierre R. Dasen (eds.)
1974  Culture and Cognition. Readings in Cross-Cultural Psy-
chology. London: Methuen.

Beth, Karl
1978 Das Verhiltnis von Religion und Magie. In: L. Petzoldt
(Hrsg.); pp. 27-46.

Bettelheim, Bruno
1997 Kinder brauchen Mirchen. Miinchen: Deutscher Taschen-
buch-Verlag.

Bovet, Pierre
1951 Le sentiment religieux et la psychologie de I’enfant. Neu-
chatel: Delachaux & Niestlé.

Brenner, Charles
1978 Grundziige der Psychoanalyse. Frankfurt: Fischer Verlag.
(Fischer Biicher des Wissens, 6309)

Campbell, Joseph
1991 Die Masken Gottes. Bd. 1: Mythologie der Urvolker. Ba-
sel: Sphinx.

41 Frazer (1932: 8, 21, 23, 27); Cassirer (1925); Tylor (2005);
Werner (1959); Piaget (1975/8-10); Lurija and Vygotskij
(1992); Oesterdiekhoff (2015).

Anthropos 112.2017

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

219

Cassirer, Ernst
1925 Philosophie der symbolischen Formen. Teil 2: Das my-
thische Denken. Berlin: Cassirer Verlag.

Danzel, Theodor Wilhelm
1978 Die psychologische Bedeutung magischer Briuche. In L.
Petzoldt (Hrsg.); pp. 79-83.

Dasen, Pierre R. (ed.)
1977 Piagetian Psychology. Cross-Cultural Contributions.
(Preface by J. Piaget.) New York: Gardner Press.

De Groot, Jan J. M.
1910 The Religion of the Chinese. New York: Macmillan.

De Vries, Rheta

1969 Constancy of Generic Identity in the Years Three to Six.
Chicago: University of Chicago Press. (Monographs of
the Society for Research in Child Development 34/3,
127)

Doehlemann, Martin
1985 Die Phantasie der Kinder und was Erwachsene daraus
lernen konnen. Frankfurt: Fischer Verlag. (Fischer, 3362)

Duerr, Hans-Peter

1981 Der Wissenschaftler und das Irrationale. Bd. 1: Beitrige
aus Ethnologie und Anthropologie / Bd. 2: Beitrige aus
Philosophie und Psychologie. Frankfurt: Syndikat.

Durkheim, Emile
1981 Die elementaren Formen des religiosen Lebens. Frank-
furt: Suhrkamp.

Eliade, Mircea

1961 Mythen, Triume und Mysterien. Salzburg: Otto Miiller
Verlag. (Wort und Antwort, 25)

Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. Frank-
furt: Suhrkamp Verlag. (Suhrkamp-Taschenbuch Wis-
senschaft, 126)

Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wieder-
kehr. Frankfurt: Insel Verlag.

1975

1984

Ellwanger, Wolfram

1980 Die Zauberwelt unserer Kinder. Vom rechten Umgang
mit den magischen Gestalten und Vorstellungen. Frei-
burg: Herder Verlag. (Herderbiicherei, 786)

Evans-Pritchard, Edward E.
1978 Hexerei, Orakel und Magie bei den Zande. Frankfurt:
Suhrkamp Verlag.

Ferenczi, Sandor
1964 Bausteine zur Psychoanalyse. 1. Band: Theorie. Bern:
Hans Huber Verlag.

Feuerbach, Ludwig
1978 Das Wesen des Christentums. Stuttgart: Reclam Verlag.
(Reclams Universal-Bibliothek, 4571)

Flavell, John H.
1979 Kognitive Entwicklung. Stuttgart: Klett-Cotta Verlag.

Fortune, Reo F.

1963  Sorcerers of Dobu. The Social Anthropology of the Dobu
Islanders of the Western Pacific. (With an Introd. by B.
Malinowski.) New York: E. P. Dutton. (Dutton Paperback,
D119)

Frazer, James George
1911-1924 The Belief in Immortality and the Worship of the
Dead. 3 Vols. London: Macmillan.

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

220

1932 Mensch, Gott und Unsterblichkeit. Gedanken iiber den
menschlichen Fortschritt. Leipzig: C. L. Hirschfeld Ver-
lag.

Der goldene Zweig. Eine Studie iiber Magie und Religi-
on. 2 Bde. Frankfurt: Ullstein Verlag.

The Collected Works of J. G. Frazer. (Ed. by R. Acker-
man.) Richmond: Curzon Press.

1977

1994

Freud, Sigmund

1975 Die Zukunft einer Illusion. In A. Freud (Hrsg.), Gesam-
melte Werke. Chronologisch geordnet. Bd. 14; pp. 325—
382. Frankfurt: Fischer Taschenbuch-Verlag.

Gesell, Arnold
1957 Jugend. Das Alter von 10 bis 16. Bad Nauheim: Christian
Verlag.

Hallpike, Christopher R.
1994 Die Grundlagen primitiven Denkens. Stuttgart: Klett Ver-
lag.

Heiler, Friedrich

1969 Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und religions-
psychologische Untersuchung. Miinchen: Ernst Rein-
hardt Verlag.

Huizinga, Johan

1987 Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Rein-
bek: Rowohlt. (Rowohlts Enzyklopiddie, 435) [Bibliogr.
erg. Neuausg.]

Jensen, Adolf E.

1992  Mythos und Kult bei Naturvolkern. Religionswissen-
schaftliche Betrachtungen. (Mit einem Geleitwort v. E.
Haberland.) Miinchen: Dt. Taschenbuch-Verlag.

Keil, Frank C.

1986 The Acquisition of Natural Kinds and Artefact Terms. In:
W. Demopoulos, and A. Marras (eds.), Language Learn-
ing and Concept Acquisition; pp. 133—-153. Norwood:
Ablex.

Kiesewetter, Carl
2005 Die Geheimwissenschaften. Eine Kulturgeschichte der
Esoterik. Wiesbaden: Marix Verlag.

Kippenberg, Hans G., und Brigitte Luchesi (Hrsg.)

1978 Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse tiber
das Verstehen fremden Denkens. Frankfurt: Suhrkamp
Verlag.

Konig, Bruno E.

1966/1977 Hexenprozesse. Ausgeburten des Menschen-
wahns im Spiegel der Hexenprozesse und der Autodafés.
Schwerte: Freistiihler.

Le Roy, Alexandre
1911 Die Religion der Naturvolker. Rixheim: Sutter Verlag.

Lehner, Stefan

1911 Bukaua. In: R. Neuhauss (Hrsg.), Deutsch Neu-Guinea.
Bd. 3: Beitridge der Missionare Keysser, Stolz, Zahn,
Lehner, Bamler; pp. 395-485. Berlin: Verlag Dietrich
Reimer (Ernst Vohsen).

Lévy-Bruhl, Lucien

1921 Das Denken der Naturvolker. Wien: Wilhelm Braumiiller.
1930 Die Seele der Primitiven. Wien: Wilhelm Braumiiller.
1931 Le surnaturel et la nature dans la mentalité primitive. Pa-

ris: Librairie Félix Alcan.
L'expérience mystique et les symboles chez les primi-
tives. Paris: Librairie Félix Alcan.

1938

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

Georg W. Oesterdiekhoff

1949  Les carnets de Lucien Lévy-Bruhl. (Préface de M. Leen-
hardt.) Paris: Presses Universitaires de France.

Die geistige Welt der Primitiven. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft.

Primitive Mythology. The Mythic World of the Australian
and Papuan Natives. St. Lucia: University of Queensland

Press.

1966

1983

Luck, Georg
1990 Magie und andere Geheimlehren in der Antike. Stuttgart:
Alfred Kroner Verlag. (Kroners Taschenausgabe, 489)

Lurija, Aleksandr R., and Lev S. Vygotskij
1992 Ape, Primitive Man, and Child. Essays in the History of
Behavior. Orlando: Paul M. Deutsch Press.

Mair, Lucy P.
1969 Magie im schwarzen Erdteil. Miinchen: Kindler Verlag.

Malinowski, Bronislaw
1983 Magie, Wissenschaft und Religion. Und andere Schriften.
Frankfurt: Fischer Taschenbuch Verlag.

Mauss, Marcel
1978 Soziologie und Anthropologie. 2 Bde. Frankfurt: Ullstein

Verlag.

Miiller, Klaus E.

2001 Wortzauber. Eine Ethnologie der Eloquenz. Frankfurt:
Verlag Otto Lembeck.

2004 Der sechste Sinn. Ethnologische Studien zu Phdnomenen
der auBersinnlichen Wahrnehmung. Bielefeld: Transcript
Verlag.

Miiller, Klaus E., und Ute Ritz-Miiller
1999  Soul of Africa — Magie eines Kontinents. Koln: Kone-
mann.

QOesterdiekhoff, Georg W.

1997 Kulturelle Bedingungen kognitiver Entwicklung. Der

strukturgenetische Ansatz in der Soziologie. Frankfurt:

Suhrkamp. (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 1283)

Zivilisation und Strukturgenese. Norbert Elias und Jean

Piaget im Vergleich. Frankfurt: Suhrkamp. (Suhrkamp

Taschenbuch Wissenschaft, 1461)

Das archaische Prozess- und Beweisrecht und die “imma-

nente Gerechtigkeit”. Erkldrung von Struktur, Entwick-

lung und Untergang ordalférmiger Konfliktregelungen.

Zeitschrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte —

Germanistische Abteilung 1: 175-192.

2006a Kulturelle Evolution des Geistes. Die historische Wech-
selwirkung von Psyche und Gesellschaft. Hamburg: Lit-
Verlag. (Strukturgenese und sozialer Wandel, 1)

2006b Irrationale Denk- und Verhaltensweisen am Beispiel von

Hexerei und Magie und ihr Stellenwert in der Kulturge-

schichte der Menschheit. Sozialwissenschaftliches Jour-

nal 1/2: 79-104.

Ancient Sun Cults. Understanding Religious Rites in

Terms of Developmental Psychology. The Mankind

Quarterly 48/1: 99-116.

2012a Die geistige Entwicklung der Menschheit. Weilerswist:
Velbriick Wissenschaft.

2012b Ontogeny and History. The Leading Theories Reconsid-
ered. Cultural-Historical Psychology 3: 60-69.

2012¢ Was Pre-Modern Man a Child? The Quintessence of the
Psychometric and Developmental Approaches. Intelli-
gence 40/5: 470-478.

2013a Die Entwicklung der Menschheit von der Kindheitsphase
zur Erwachsenenreife. Wiesbaden: Springer VS.

2000

2002

2007

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

Theorie der Magie

2013b The Relevance of Piagetian Cross-Cultural Psychology
to Humanities and Social Sciences. American Journal of
Psychology 126/4: 477-492.

Denkschrift zur Griindung des Max-Planck-Instituts fiir
Humanwissenschaften. Miinster: Lit-Verlag.

2015

Oesterdiekhoff, Georg W., und Heiner Rindermann (Hrsg.)

2008 Kultur und Kognition. Die Beitrige von Psychometrie
und Piaget-Psychologie zum Versténdnis kulturelle Un-
terschiede. Berlin: Lit-Verlag. (Strukturgenese und sozia-
ler Wandel, 5)

QOesterdiekhoff, Georg W., und Hermann Strasser

2009 Die Traumzeit der Menschheit. Warum Menschen an Gott
glauben oder geglaubt haben. Sozialwissenschaftliches
Journal 412: 45-64.

Peluffo, N.

1962 Les notions de conservation et de causalité chez les en-
fants provenant de différents milieux physiques et socio-
culturels. Archives de psychologie 38: 275-291.

Petzoldt, Leander (Hrsg.)

1978 Magie und Religion. Beitrdge zu einer Theorie der Ma-
gie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
(Wege der Forschung, 337)

Piaget, Jean

1969  The Child’s Conception of Physical Causality. (Transl. by
M. Gabain.) Totowa: Littlefield, Adams. [1927]

1973  Das moralische Urteil beim Kinde. Frankfurt: Suhrkamp.
(Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 27)

1975 Gesammelte Werke. Studienausgabe. 10 Bde. Stuttgart:
Klett-Cotta.

1981 Das Weltbild des Kindes. Frankfurt: Ullstein. (Ullstein-
Buch, 39001)

1983 Sprechen und Denken des Kindes. Frankfurt: Ullstein

Verlag. (Ullstein-Buch, 35159)

Piaget, Jean, und Barbara Inhelder

1975 The Origin of the Idea of Chance in Children. (Transl. by
L. Leake.) New York: Norton. [1951]

Von der Logik des Kindes zur Logik des Heranwachsen-
den. Essay iiber die Ausformung der formalen operativen
Strukturen. Olten: Walter Verlag.

Radding, Charles
1985 A World Made by Men. Cognition and Society, 400—
1200. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

1977

Sawicki, Diethard
2003 Magie. Frankfurt: Fischer Verlag. (Fischer Kompakt,
15568)

Signer, David

2004 Die Okonomie der Hexerei oder Warum es in Afrika kei-
ne Wolkenkratzer gibt. Wuppertal: Edition Trickster im
Peter Hammer Verlag.

Anthropos 112.2017

Erlaubnls Ist

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. @
Inhalts Im fr oder

221

Soldan, Wilhelm G., und Heinrich Heppe
1986 Geschichte der Hexenprozesse. Kettwig: Magnus Verlag.

Stern, William

1930 Psychologie der friihen Kindheit bis zum sechsten Le-
bensjahre. Mit Benutzung ungedruckter Tagebiicher von
Clara Stern und Beitridgen von Kurt Lewin und Heinz
Werner. Leipzig: Quelle & Meyer.

Thomas, Keith

1980 Religion and the Decline of Magic. Studies in Popular
Beliefs in Sixteenth- and Seventeenth-Century England.
London: Weidenfeld & Nicolson.

Thorndike, Lynn
1923-1946 A History of Magic and Experimental Science in
Europe. 6 Vols. New York: Columbia University Press.

Thun, Theophil

1959  Die Religion des Kindes. Eine Untersuchung nach Klas-
sengesprichen mit katholischen und evangelischen Kin-
dern der Grundschule. Stuttgart: Klett Verlag.

Tuczay, Christa
2003 Magie und Magier im Mittelalter. Miinchen: Deutscher
Taschenbuch Verlag. (dtv, 34017)

Tylor, Edward B.

2005 Die Anfinge der Cultur. Untersuchungen iiber die Ent-
wicklung der Mythologie, Philosophie, Religion, Kunst
und Sitte. 2 Bde. Hildesheim: Olms.

Vierkandt, Alfred
1978 Die entwicklungspsychologische Theorie der Zauberei.
In: L. Petzoldt (Hrsg.); pp. 146-222.

Wax, Murray, und Rosalie Wax
1978 Der Begriff der Magie. In: L. Petzoldt (Hrsg.); pp. 325—
384.

Werner, Heinz
1959 Einfithrung in die Entwicklungspsychologie. Miinchen:
Barth. [4., durchges. Aufl.]

Wolf, Hans-Jiirgen
1994 Hexenwahn. Hexen in Geschichte und Gegenwart. Bind-
lach: Gondrom.

Wundt, Wilhelm

1910 Volkerpsychologie. Eine Untersuchung der Entwick-
lungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. Bd. 4: My-
thus und Religion. Teil 1. Leipzig: Wilhem Engelmann.
Volkerpsychologie. Eine Untersuchung der Entwick-
lungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. Bd. 5: My-
thus und Religion. Teil 2. Leipzig: Alfred Kroner Verlag.

1914

Zeininger, Karl

1929 Magische Geisteshaltung im Kindesalter und ihre Bedeu-
tung fiir die religiose Entwicklung. Leipzig: Joh. Ambr.
Barth.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01.

°
Erlaubnls Ist Inhalts Im fr oder vt .



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

