
ANTHROPOS

112.2017: 199 – 221

Abstract. – Magical beliefs and practices influenced life and 
mind of every archaic and premodern culture to a rate hardly 
understandable against the ideas and belief systems prevailing 
in modern societies. The decline of magic started very early in 
history and was extremely strong from 1700–1950 in the most 
advanced nations. Magic still exists in developing nations but 
declines there too, in comparison to its strong dominance some 
generations ago. Most scientists assume that magic is a collec-
tive representation made by society in order to fulfill certain so-
cial requirements or emotional wishes. The author of this article 
argues that functionalism, sociology, or general psychology can-
not explain this phenomenon. Only developmental psychology 
can explain both the universality of magic right across the pre-
modern world and its decrease and disappearance in the modern 
world. Children right across cultures strongly think in magical 
patterns due to their psychological stage, independent from so-
cialisation and culture. Modern adolescents surmount magical 
beliefs in consequence of the rise of the formal operational stage 
after their tenth year of life. Developmental stages explain there-
fore both existence and disappearance of magic. Ethnology has 
to refer to developmental psychology in order to find the theoreti-
cal foundations needed for the future of the discipline. [Magic, 
animism, religion, psyche, developmental psychology]

Georg W. Oesterdiekhoff, Studium von Soziologie, Psycho-
logie, Geschichte, Wirtschaftswissenschaften, Philosophie und 
Medizin an den Universitäten Bonn, Freiburg, Duisburg und Bre-
men. – Diplom in Sozialwissenschaften, 1. Staatsexamen für das 
Lehramt Sekundarstufe II Geschichte, Philosophie und Sozial-
wissenschaften, Dr. phil. Universität Bremen, Dr. soz.wiss. Uni-
versität Duisburg, Habilitation Universität Karlsruhe. – Bisherige 
Positionen: Fellow am KWI in Essen, Prof. für Soziologie an den 
Universitäten Erlangen-Nürnberg und Aachen, Gastprofessor an 
der Universidad Nacional de Colombia, Bogotá. – Autor bzw. 
Herausgeber von 28 Büchern und mehr als 200 Artikeln (siehe 
auch Zitierte Literatur).

Einleitung

Dieser Aufsatz möchte zeigen, dass nur eine ent-
wicklungspsychologische Theorie der Magie ihre 

Natur und ihre Merkmale nach dem Prinzip des zu-
reichenden Grundes erklärt. Heute vorherrschende 
Überlegungen, die zur Natur der Magie formuliert 
werden, bemühen in der Regel keine entwicklungs-
psychologischen Theorien. Vorherrschend sind eher 
phänomenologische, allgemeinpsychologische oder 
funktionalistische Theorien, insbesondere seit etwa 
1980.1 Zwar waren Theorien dieser Gruppen auch 
schon vor 80 oder 130 Jahren präsent, aber heute 
haben sie einen noch stärkeren Stellenwert als vor 
dem Zweiten Weltkrieg. Heute haben kulturrelati-
vistische und universalistische Positionen eine stär-
kere Stellung in der Diskussion als die evolutionäre 
Kulturanthropologie, die vor dem letzten Weltkrieg 
einflussreich war. 

Vor dem Zweiten Weltkrieg hatten Theorien, die 
mehr oder weniger an Entwicklungstheorien oder 
sogar an der Entwicklungspsychologie angelehnt 
waren, eine größere Bedeutung in der Diskussion. 
Aber auch sie hatten zumeist nur eine implizite 
entwicklungspsychologische Orientierung und die 
Zusammenhänge zwischen psychologischer Ent-
wicklung und Magie nicht in der strikten und sys-
tematischen Weise ausgearbeitet wie dieser Aufsatz 
bzw. meine Theorie. Der Unterschied zwischen ei-
ner impliziten und einer expliziten entwicklungs-
psychologischen Theorie liegt darin, dass die im-
plizite Theorie die explizite Theorie nur andenkt 
oder nur eines ihrer Phänomene herausgreift, um 
auf der Basis dieses isolierten Phänomens dann das 
ganze Phänomen der Magie zu erklären. Beispiels-

  1	 Eliade (1961, 1975); Jensen (1992); Kippenberg und Luchesi 
(1978); Malinowski (1981); Mauss (1978/1); Duerr (1981); 
Sawicki (2003).

Theorie der Magie

Georg W. Oesterdiekhoff

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


200 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

weise wird häufig genannt, dass die “Allmacht des 
Denkens” oder die “Verwechselung von Denken 
und Sache” die Ursache der Magie sei. Diese bei-
den Ansätze, die in der Literatur eine gewisse Ver-
breitung haben, reichen nicht aus, wie ich zeigen 
werde, Magie zu erklären. Die von ihnen genannten 
Phänomene “Allmacht” und “Verwechselung” sind 
Teile und Momente einer umfassenden Erklärung, 
aber nicht diese selbst. Beispiele für implizite ent-
wicklungspsychologische Theorien der Magie sind 
Cassirer (1925), Frazer (1932, 1977), Freud (1975), 
Lévy-Bruhl (1931, 1966), Tylor (2005) und Danzel 
(1978). Beispiele für eher explizite entwicklungs-
psychologische Theorien sind Hallpike (1994), Pia-
get (1969, 1981), Ferenczi (1964), Oesterdiekhoff 
(2002, 2006b, 2007, 2009, 2012a, 2013a, b), Wer-
ner (1959), Zeininger (1929) und Vierkandt (1978). 
Natürlich wird diese grobe Zweiteilung den vielfäl-
tigen Binnendifferenzierungen nur bedingt gerecht.

Die explizite entwicklungspsychologische Theo-
rie arbeitet heraus, dass die Magie Teil und Mani-
festation der kindlichen psychokognitiven Entwick-
lungsstufe ist. Demzufolge ist diese im Einzelnen 
noch zu charakterisierende psychologische Ent-
wicklungsstufe die Ursache der Magie, während der 
Übergang zu der adoleszenten psychologischen Ent-
wicklungsstufe die Ursache des Untergangs der Ma-
gie ist. Die kindliche Entwicklungsstufe ist durch 
andere Kategorien des Denkens, der Kausalität und 
des Zufalls, durch einen anderen Wirklichkeitssinn 
und durch andere Modalitäten des Selbst- und Welt-
verständnisses als die adoleszente Entwicklungs- 
stufe, die seit der Aufklärung in den modernen Be-
völkerungen evoluiert ist, gekennzeichnet. Dem-
zufolge ist Magie nicht nur das Resultat der “Ver-
wechselung von Gedanken und Dingen” oder der 
“Allmacht der Gedanken”, sondern aller Bestand-
teile, die die elementare kindliche Entwicklungs-
stufe ausmachen. Ferner, der Untergang der Magie 
resultiert nicht nur aus der Zunahme des rationalen 
Denkens und des Wirklichkeitssinnes, sondern aus 
allen Eigenschaften, die die adoleszente Entwick-
lungsstufe ausmachen.

Die von mir ausgearbeitete Theorie behauptet 
also, dass die Magie der vormodernen Gesellschaf-
ten in einer elementareren psychokognitiven Ent-
wicklungsstufe verankert ist. Bezieht man das Phä-
nomen nicht auf die Merkmale dieser Stufe, dann 
kann man es nicht umfassend und aus den Wur-
zeln erklären. Demzufolge weist die entwicklungs
psychologische Erklärung auf, dass die alternativen 
phänomenologischen, funktionalistischen und all-
gemeinpsychologischen Theorien dem Gegenstand 
nicht gerecht werden, ihn bagatellisieren und ihn 
nicht in seiner Tiefe und Komplexität erfassen.

Ich möchte zunächst in äußerster Kürze an ein-
flussreichen Magietheorien den vorherrschenden 
unzureichenden Theorieduktus und die Neigung zur 
Bagatellisierung aufweisen. Bronislaw Malinow-
ski (1983: ​53, 71 f.) lehnt die seinerzeit verbreite-
ten Auffassungen ab, die Magie der Eingeborenen 
erwachse ihrer kindlichen Mentalität und verweist 
stattdessen auf ihre angebliche soziale Funktion. 
Er formuliert, die Magie sei eine Bestätigung der 
Macht des Menschen und Ausdruck seiner Wünsche 
und Hoffnungen. Es würde den Menschen helfen, in 
schwer kontrollierbaren Situationen den Mut nicht 
zu verlieren. Malinowski meint also, das Phänomen 
der Magie allgemeinpsychologisch und funktiona-
listisch erklären zu können. Das Problem, dass mo-
derne Menschen, im Unterschied zu vormodernen, 
gar nicht glauben könnten, selbst wenn sie es woll-
ten, Menschen könnten sich mittels Magie in Wöl-
fe oder Felsen verwandeln, Rituale könnten Stürme 
auf dem Meer oder Regen zaubern, Hexen könn-
ten Menschen zu Tode zaubern oder Schamanen 
in den Himmel fliegen, sieht er nicht. Er begreift 
nicht, dass moderne Menschen gar nicht an diese 
Formen der Magie glauben können und dass eine 
Theorie der Magie erklären muss, weshalb vor
moderne Menschen diese Dinge glauben konnten, 
moderne jedoch nicht. Obwohl Malinowski (1983: ​
66) feststellt, dass bei gebildeten Menschen der 
Glaube an Magie schwächer ist, nimmt er diesen 
Sachverhalt nicht zum Anlass, den Funktionalismus 
durch die Entwicklungspsychologie zu ersetzen. Er-
klärungstypen, die denen von Malinowski ähnlich 
sind, finden sich in einem Großteil der ethnologi-
schen und religionswissenschaftlichen Literatur.

Die Magietheorie von James G. Frazer (1977/1: ​
15–69) hat einen großen Einfluss gehabt und ist 
auch heute noch im Gespräch. Seine Theorie ist 
ohne Zweifel erheblich tiefgründiger als die sei-
nes Schülers Malinowski. Er meint, der primitive 
Mensch verwechsle die Ordnung seines Denkens 
mit der der Naturwirklichkeit. Das ihn kennzeich-
nende primitive bzw. kindliche Denken veranlasse 
ihn, Ideen und Wirklichkeit zu verwechseln. Wäh-
rend die homöopathische oder nachahmende Ma-
gie annimmt, dass Dinge, die einander gleichen, 
tatsächlich gleich sind, irrt sich die Übertragungs-
magie in der Annahme, Dinge, die einmal beiein-
ander waren, seien es auch nach ihrer räumlichen 
Trennung. Zwar sind “Nachahmung” und “Berüh-
rung” im bezeichneten Sinne tatsächlich wesentli-
che Bestandteile der Magie, aber sie erklären nicht 
ihre Existenz. Falsche Prinzipien der Ideenassozia
tion sind nicht die zentralen Ursachen der Magie, 
sondern nur ein Element im Gesamtgeflecht der Be-
dingungen, die Magie konstituieren. Indem Frazer 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

201

jedoch letztlich das primitive Denken als Ursache 
der Magie betont, kommt er zumindest in eine ge-
wisse Nähe zum entwicklungspsychologischen An-
satz. Ich betone jedoch, dass die Bücher von Frazer 
und Malinowski lesenswert sind, obwohl die leiten-
den Theorien Mängel aufweisen. Man kann nämlich 
ihre Sachdarlegungen in die entwicklungspsycholo-
gische Theorie im Hegelschen Sinne “aufheben”.

Obwohl Klaus E. Müller sich genauso wenig 
zu einer explanatorischen Theorie der Magie wie 
Marcel Mauss und zahlreiche andere Ethnologen 
durchringen kann, meint er, dass die Entwicklungs
psychologie eigentlich das meiste Potential auf-
weise. Diese habe empirisch gut gezeigt, dass nur 
Kinder magisch dächten, während Jugendliche die 
Magie überwänden. “Schwerer wiegen indes die 
Befunde der Entwicklungspsychologie, da sie eine 
empirische Bestätigung der These zu liefern schei-
nen. … Zwar darf dies als gesichert gelten, doch be-
gegnet die Supposition, daß es zulässig sei, kindli-
che Vorstellungen und Verhaltensweisen mit denen 
ausgereifter Erwachsener in traditionellen wie mo-
dernen Gesellschaften schlankweg gleichsetzen zu 
können, grundsätzlichen Bedenken” (Müller 2004: ​
144). Leider setzt Müller die Überlegungen nicht 
weiter fort, sondern wechselt im nächsten Absatz 
das Thema. Kurz davor, den Lösungsweg wenig
stens zu erahnen, verlässt er ihn wieder, um das Pro-
blem der Magie genauso wenig lösen zu können wie 
zahllose Autoren zuvor.

Meiner Auffassung nach führt die konsequente 
Analyse der Magie in vormodernen Gesellschaften 
von selbst zu der Notwendigkeit der Applikation 
der entwicklungspsychologischen Theorie. Das war 
schon die Auffassung von Charles Blondel, Pierre 
Janet, Édouard Claparède, Alfred Vierkandt, Heinz 
Werner, Raoul Allier, Sándor Ferenczi, Christopher 
Hallpike, Charles Radding, Karl Zeininger und an-
deren (Oesterdiekhoff 1997: ​79–88, 2013a: ​151–
194, 2012a: ​257–368, 2002, 2007, 2009, 2012b).

1	 Die Magie des Kindes

Seit ihren Anfängen hat die Kinder- und Entwick-
lungspsychologie aufgewiesen, dass die Magie ein 
Kennzeichen des Kindes ist. Nahezu alle Klassiker 
der Kinderpsychologie haben dargelegt, dass ma-
gische Ideen ein unvermeidlicher Bestandteil der 
Psyche und des Denkens der Kinder sind. Die Kin-
der- und Entwicklungspsychologie hat seit ihren 
Anfängen dargetan, dass Kinder sich von Erwach-
senen nicht nur durch Wissen und Erfahrung unter-
scheiden, sondern durch ein weniger entwickeltes 
psychoneurologisches System. Das Zentralnerven-

system benötigt zwanzig Jahre bis zu seinem voll 
ausgebildeten Reifegrad, so dass Kinder sich grund-
sätzlich von Erwachsenen unterscheiden. Sämtliche 
psychischen Merkmale, Gedächtnis, Wahrnehmung, 
Vorstellung, Weltbild, Moral, Selbstbild, soziale In-
teraktionen, kurz: sämtliche Manifestationen von 
Psyche und Persönlichkeit, unterliegen einem Ent-
wicklungstrend bzw. einer stufenförmigen Entwick-
lung. Es gibt zwischen Erwachsenen und Kindern 
letztlich keine identischen psychoneurologischen 
Gemeinsamkeiten, sondern tiefgreifende Unter-
schiede, die das Ergebnis der Sequenzabstände der 
psychischen Entwicklung sind. Die Stufenfolge 
Säugling, Kind, Jugendlicher und Erwachsener ist 
das Ergebnis eines genetischen Programms, eines 
biologischen Prozesses, der zunächst einmal in allen 
Kulturen gleich startet, wenn er auch nicht in allen 
Kulturen den gleichen Entwicklungsgipfel erreicht. 
Es liegt daher auf der Hand, dass die Transition vom 
sprachlosen Säugling über das unreife Kind zum Er-
wachsenen in seinen Grundlagen und im Kern kein 
Ergebnis von Kultur und Sozialisation ist.2 

Nach der am meisten bekannten Entwicklungs-
theorie, der von Jean Piaget, vollzieht sich die on-
togenetische Entwicklung in vier Stadien: senso-
motorische, präoperationale, konkret-operationale 
und formal-operationale Stufe. In den Industrielän-
dern entwickelt sich die vierte Stufe nach dem zehn-
ten Lebensjahr, in den vormodernen Gesellschaften 
in der Regel gar nicht oder nur unzureichend. Die 
ersten drei Stadien charakterisieren also Säugling, 
Vorschul- und Grundschulkind. Das vierte Stadium 
beschreibt die Ausformung der Psyche des Jugend-
lichen und Erwachsenen. Denken und Weltbild, Ver-
halten und Psyche von Kindern und Erwachsenen 
unterscheiden sich deshalb tiefgreifend, weil sie auf 
unterschiedlichen Stufen stehen. Das Kind hat ein 
magisch-animistisches Weltbild, während der mo-
derne Jugendliche dieses ab dem zehnten Jahr über-
windet. Der moderne Jugendliche, auf der Stufe der 
formalen Operationen, ersetzt die mystischen Kon-
zepte durch empirisch-kausale und das magisch-
animistische durch das mechanische und rationale 
Weltbild.3

Demzufolge sind Magie und Animismus Teile 
und Manifestationen eines kindlichen psychoneuro-
logischen Entwicklungsstandes, während die Über- 
windung des märchenhaften Denkens und Welt
bildes die Folge der Anhebung dieses Entwick-

  2	 Stern (1930); Werner (1959); Piaget (1969, 1975); Piaget 
und Inhelder (1977); Oesterdiekhoff (1997, 2000, 2006a, 
2013a, b); Gesell (1957).

  3	 Piaget (1969, 1981); Piaget und Inhelder (1977); Stern 
(1930); Werner (1959); Zeininger (1929); Thun (1959).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


202 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

lungsstandes sind. Das magische Denken wurzelt 
letztlich schon in der anthropologischen Ausgangs-
lage des Säuglings.4 Natürlich, auf der Ebene der 
Sprache und Vorstellungen, komplexer Ideen und 
Weltbilder taucht die Magie erst auf, wenn das Kind 
über Sprache und Ideen verfügt, also ab dem Beginn 
des dritten Jahres. Genau besehen, startet jedoch je-
der Mensch sein Leben mit einem magischen Den-
ken, das in den modernen Gesellschaften mit dem 
Einsatz der konkreten Operationen, ab dem sechs-
ten Lebensjahr, erheblich an Kraft und Wirkung 
verliert, um mit dem Einsatz der formalen Opera-
tionen, ab dem 10. Lebensjahr, sehr weitgehend zu 
verschwinden.5

So entsteht aus dem “primären” psychischen Stadium, 
wie es sich in den seelischen Leistungen primitiver We-
sen (Tiere, Wilde, Kinder) und in primitiven Seelenzu-
ständen (Traum, Neurose, Phantasie) kundgibt, das se-
kundäre Stadium des wachdenkenden Normalmenschen. 
Am Anfang seiner Entwicklung versucht das neugebore-
ne Menschenkind, das Befriedigtsein lediglich durch ein-
dringliches Wünschen (vorstellen) zu erlangen, wobei es 
die unbefriedigende Wirklichkeit einfach unbeachtet läßt 
(verdrängt), die gewünschte, aber mangelnde Befriedi-
gung dagegen als vorhanden sich vergegenwärtigt; es will 
also alle seine Bedürfnisse ohne Mühe, durch positive und 
negative Halluzinationen decken (Ferenczi 1964: ​62).

Kinder glauben, dass Worte, Wünsche und Ri-
tuale, Regen und Sonne, gute Schulnoten und Ge-
schenke bringen können. Sie glauben, je jünger sie 
sind, desto mehr, an ihre eigenen Fähigkeiten zu 
zaubern. Sie glauben aber auch, dass ihre Eltern und 
Erwachsene über Magie verfügen. Die ganz Klei-
nen halten ihre Eltern (und andere Erwachsene) so-
gar für allmächtig und allwissend, fähig, jederzeit 
alle möglichen Ereignisse und Gegenstände zu zau-
bern. Die kindliche Magie wurzelt also nicht nur in 
einer maßlosen Selbstüberschätzung, sondern viel-
mehr darauf, dass die Möglichkeiten, die Menschen 
gegeben sind, im Verhältnis zur Wirklichkeit über-
schätzt werden. 

Magie und Aberglaube werden am einfachsten als Fol-
gen der Überzeugung definiert, Gedanken und Worte ei-
nes Menschen könnten andere Personen sowie die Gegen-
stände seiner Umwelt beeinflussen, ja sogar lenken. Wie 
die Psychoanalytiker entdeckt haben, durchlaufen alle 
Kinder eine Phase, in der sie fest glauben, dies sei der 
Fall … Das Kind nimmt zuerst von allen Objekten seiner 
Umwelt an, sie hätten Gedanken, Gefühle und Wünsche 
wie es selbst (Brenner 1978: ​198).

  4	 Ferenczi (1964: ​62–71); Freud (1975); Brenner (1978: ​52–
61).

  5	 Piaget (1981; 1969: ​302 f.); Thun (1959); Oesterdiekhoff 
(2006b; 2012a: ​257–368, 2013a: ​129–194); Hallpike (1994).

Das schwache physikalische Wirklichkeitsver-
ständnis und der noch unterentwickelte Verstand 
sind maßgebliche Grundlagen der Magie. Denn 
Kinder verstehen sowohl das Auftreten einzelner 
Ereignisse als auch den Ordnungszusammenhang 
des Kosmos durch Magie verursacht und gestiftet. 
Sie verstehen die Ordnung der Welt hergestellt 
durch mystische Partizipation und Einflussnahme 
der Objekte untereinander. Sie glauben, die ersten 
Menschen hätten die Welt geschaffen und die Welt 
sei eine auf den Nutzen des Menschen abgestimm-
te Größe. Kinder glauben, dass Objekte und We-
sen sich ineinander verwandeln können, Felsen in 
Menschen und Pflanzen in Tiere oder Gegenstände. 
Sie glauben, dass man mittels Magie aus Erde Gold 
oder aus Brot Speiseeis zaubern kann. Sie glauben, 
dass Menschen aus dem Nichts auftauchen oder 
verschwinden können, dass Menschen zeitgleich an 
zwei Orten sein oder fliegen können. Sie glauben 
wie vormoderne Menschen an die Übertragbarkeit 
von Eigenschaften.6

Es ist also nicht nur das schwache Selbst- und 
Menschenverständnis, mithin die “Allmacht des 
Menschen”, sondern auch das unreife Wirklichkeits-
verständnis, das dem magischen Denken zugrunde 
liegt. Schwäche von Denkkraft und Wirklichkeits-
sinn sind dann die zentralen Wurzeln der Magie. 
Ferner, die niedrigstufigere Entwicklung der Kate-
gorien Kausalität und Zufall stehen mit der Magie in 
Verbindung. Aber letztlich ist es die Gesamtheit der 
Merkmale der Psyche der Kinder, aus der die Ma-
gie hervorgeht. Demzufolge sind Magie und Kin-
derpsyche zwei Seiten derselben Medaille. Kinder-
psyche ohne Magie gibt es nicht. Demzufolge ist die 
Kinderpsyche die einzige Ursache der Magie, wäh-
rend die psychoneurologische Entwicklung über das 
siebte Entwicklungsjahr den größten Teil der Magie 
zerstört und die über das zehnte Jahr seine verblei-
benden Reste. Zeininger (1929: ​54) hatte schon gut 
erkannt, dass das moderne Kind sich kaum traut, in 
einer magiefeindlichen Umgebung seine magischen 
Gedanken zu äußern, während in den vormodernen 
Kulturen die Magie den Charakter einer Staatsreli-
gion hat. Zeininger erkannte auch, dass beim pri-
mitiven Menschen die Magie lebenslang anhält, 
während sie beim modernen Kind abstirbt. Es ge-
hört also zur generellen psychologischen Entwick-
lung von Jugendlichen in modernen Gesellschaften, 
dass ihr magisches Denken untergeht. Die Evolu-
tion der adoleszenten Stufe der formalen Operatio-

  6	 Bovet (1951); Zeininger (1929: ​48 f., 54, 100–105); Pia-
get (1981: ​107–144, 1969: ​5, 261, 1975/5: ​325 f.); Doehle-
mann (1985); Thun (1959: ​34); Stern (1930); Oesterdiekhoff 
(2012a: ​257–368).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

203

nen ist die einzige Ursache des Aussterbens der Ma-
gie und des kindlichen märchenhaften Weltbildes 
(Piaget 1981: ​204, 296, 1975/8–10, 1969; Oester
diekhoff 2013a, b, 2006a, b, 2009). Die Magie ist 
also kein Produkt der Sozialstrukturen, wie Durk-
heim, Mauss, Radcliffe-Brown und andere annah-
men, sondern Manifestation eines psychologischen 
Entwicklungsstandes. Die Überwindung der Magie 
in den modernen Gesellschaften wiederum resul-
tiert aus einer Anhebung des psychologischen Ent-
wicklungsniveaus um mehrere Entwicklungsjahre. 
Diese Anhebung jedoch geht aus der Einwirkung 
von Sozialisations- und Kulturbedingungen auf die 
psychologische Entwicklung hervor, wie die Sozia-
lisationsforschung im Rahmen der Piagetian Cross-
Cultural Psychology gezeigt hat.7 

2	 Die Magie des vormodernen Menschen

Untersuchungen aus der ganzen Welt, durchgeführt 
im Rahmen der Piagetian Cross-Cultural Psycholo-
gy, haben gezeigt, dass alle Kinder aus allen Kultu-
ren zunächst die Merkmale der beiden unteren Stu-
fen aufweisen. Wenn sie die beiden höheren Stufen 
schlecht oder gar nicht ausbilden, dann zunächst 
deshalb, weil sie auf den jeweils unteren Stufen 
verharren. Die Untersuchungen haben gezeigt, dass 
moderne Kultur- und Schulumwelten erforderlich 
sind, damit Menschen insbesondere das formal-ope-
rationale Stadium erreichen können. Menschen aus 
archaischen, traditionellen und analphabetischen 
Kulturen, aus vormodernen Entwicklungsregionen 
innerhalb der Entwicklungsländer, entwickeln das 
vierte Stadium gar nicht und das dritte Stadium ent-
weder nur unzureichend oder kaum. Menschen aus 
vormodernen Kulturen sind daher durch das präope-
rationale oder konkret-operationale Stadium cha-
rakterisiert. Das ist das Ergebnis von achtzig Jahren 
kulturvergleichender Forschung, von tausenden ein-
schlägigen Untersuchungen, durchgeführt in einer 
Vielzahl von sozialen Milieus rund um den Globus. 
Der größte Teil der Menschheit, gleichviel ob aus 
Stammeskulturen oder Hochkulturen, ob aus Wild-
beuter- oder Bauernkulturen, aus dem alten Indien, 
China, dem europäischen Mittelalter oder dem alten 
Rom, haben das formal-operationale Denken nicht 
entwickelt. Das formal-operationale Denken ent-
wickelte sich im Wesentlichen in der europäischen 
Bildungselite des 17. Jahrhunderts, um von da aus 
schrittweise die Bevölkerung zu durchdringen. Erst 
das 20. Jahrhundert ist das Jahrhundert, in dem das 

  7	 Berry and Dasen (1974); Dasen (1977); Hallpike (1994); 
Oesterdiekhoff (1997, 2000, 2013a, b, 2012a, c).

formal-operationale Denken begann, allmählich 
und schrittweise das Denken der Weltbevölkerung 
zu durchsetzen.8

Wenn Erwachsene moderner Gesellschaften das 
Stadium A des formal-operationalen Denkens eta-
blieren, dann entwickeln sie sich qualitativ bzw. sta-
dienstrukturell bis zum 12. oder 15. Jahr. Wenn sie 
das Stadium B etablieren, dann entwickeln sie sich 
bis zum 20. Jahr. Moderne Jugendliche und Erwach-
sene teilen daher den gleichen qualitativen Entwick-
lungsendstand, aber unterscheiden sich in der quan-
titativen Anhäufung von Wissen und Erfahrung, die 
bei Erwachsenen größer ist als bei Jugendlichen. 
Wenn Menschen vormoderner Gesellschaften nur 
das präoperationale Denken entwickeln, dann liegt 
ihr Entwicklungsgipfel etwa bei dem sechsten Jahr. 
Wenn sie das konkret-operationale Denken teil
weise oder weitgehend etablieren, dann erreichen 
sie einen Entwicklungsendstand um das achte oder 
zehnte Jahr. Vormoderne Menschen teilen mit Kin-
dern psychologische Grundstrukturen bis ins kleins-
te Detail, unterscheiden sich aber in ihrer Lebens-
erfahrung und in ihrem Wissen (Hallpike 1994; 
Werner 1959; Oesterdiekhoff 2012b, c, 2013a, b).

Dass Menschen vormoderner Gesellschaften den 
qualitativen Entwicklungsstand von Kindern auf-
weisen, war schon die Auffassung wohl aller Klas-
siker der Entwicklungspsychologie und vieler Ver-
treter der Psychoanalyse und der Geschichts- und 
Sozialwissenschaften, gerade in der Zeit vor dem 
Zweiten Weltkrieg (Oesterdiekhoff 1997: ​11–14, 
2000: ​49–79). Die klarsten Beweise wurden damals 
von Werner und Piaget erbracht. Die vollständigen 
Nachweise dieser Theorie lieferten die psycho-
metrische Intelligenzforschung und die Piagetian 
Cross-Cultural Psychology in den letzten 100 Jah-
ren (Oesterdiekhoff 2012a: ​66–154, 2013a: ​49–98). 

Die klassischen Autoren haben die Gemeinsam-
keiten zwischen Kindern und Primitiven auch in 
Bezug auf die Magie festgestellt. “Dass die Wirk-
samkeit der magischen Mittel nicht bezweifelt, son-
dern im Gegenteil rückhaltlos geglaubt wird, dass 
die Kinder vielfach genauso mit ihnen rechnen, wie 
dies der Zauberer der Primitivvölker tut, scheint mir 
durchaus festzustehen” (Zeininger 1929: ​113). “In 
der Vorstellung des Universums geschieht aber für 
den Primitiven nichts zufällig, da alles eine direkte 
oder symbolische Manifestation von okkulten Kräf-
ten ist. … Es braucht wohl keine langen Untersu-
chungen, um zu verstehen, dass beim Primitiven 

  8	 Berry and Dasen (1974); Dasen (1977); Hallpike (1994); 
Oesterdiekhoff (1997, 2000, 2006a, 2012a, c, 2013a, b); Oes
terdiekhoff und Rindermann (2008); Piaget (1975/10); Radd-
ing (1985).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


204 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

wie beim Kind das Unverständnis des Zufalls vom 
Fehlen der reversiblen Operationen herrührt” (Pia-
get 1975/9: ​172). Ähnliche Formulierungen finden 
sich bei nahezu allen (!) Klassikern der Psychologie 
und vielen Klassikern der Ethnologie und anderen 
sozialwissenschaftlichen Disziplinen.

Damit gibt es gar keine andere Möglichkeit, als 
die üppige Magie der vormodernen Kulturen aus 
der kindlichen Psyche und den schrittweisen Unter-
gang der Magie in Europa insbesondere zwischen 
1700 und 1950, und heute weltweit, entwicklungs-
psychologisch zu erklären. Demzufolge ist die Uni-
versalität des extremen magischen Denkens in al-
len vormodernen Kulturen aus der Universalität der 
kindlichen Entwicklungsstufen in ihnen zu erklären, 
während das Absterben der Magie aus der psycho-
logischen Reifung zunächst der Europäer, dann der 
Weltbevölkerung resultiert.

Ethnografische und historische Darstellungen 
haben seit langem die Nachweise geliefert, dass 
eine wuchernde und blühende Magie Kennzeichen 
jeder vormodernen Kultur ist. Sämtliche Typen vor-
moderner Kulturen aus allen Kontinenten und Epo-
chen pflegen mehr oder weniger dieselben Formen 
der Magie, die in modernen Gesellschaften ausge-
storben sind. Regen- und Wetterzauber, Liebes- und 
Todeszauber, Gesundheits- und Fruchtbarkeitszau-
ber finden sich in Stammes- und Hochkulturen quer 
durch die Jahrtausende und Kulturräume in ähnli-
chen Formen.9 “In den ungebildeten und abergläu-
bischen Schichten des modernen Europa erscheint 
sie [die Magie] nicht in wesentlich anderer Form 
als vor tausend Jahren in Ägypten und Indien und 
heute bei den Wilden der niedersten Kulturstufe, 
die in den verborgensten Gegenden der Welt leben” 
(Frazer 1977/1: ​81). 

Evans-Pritchard (1978: ​260) bemerkte, dass 
nicht eine einzige erwachsene Person unter den 
Zande in Afrika, die er untersuchte, nicht an Ma-
gie glaubte und nicht selbst Magie praktizierte. Sie 
planten jede Handlung und entschieden alle Dinge 
von Relevanz auf der Basis magischer Orakel und 
sie erklärten nahezu jedes kleine Missgeschick ma-
gisch. “Die Zande sprechen täglich über Hexerei, 
sowohl unter sich als auch mit mir. Hätte man Hexe-
rei nicht als Selbstverständlichkeit betrachtet, wäre 
jegliche Kommunikation so gut wie unmöglich ge-
wesen” (Evans-Pritchard 1978: ​332). Dass vor Ge-
nerationen jeder Afrikaner an Magie glaubte und 
auch heute noch die meisten, ist oft dargestellt wor-

  9	 Frazer (1977, 1932, 1994/16); Jensen (1992); Lévy-Bruhl 
(1931, 1966); Luck (1990); Mauss (1978/1); Petzoldt (1978); 
Thorndike (1923–1946); Tylor (2005); Müller (2004); Cassi-
rer (1925); Eliade (1961, 1975).

den (Signer 2004; Mair 1969; dieselbe Aussage für 
vormoderne Kulturen weltweit: Lévy-Bruhl 1921, 
1931, 1966; Fortune 1963; Frazer 1977, 1994).

Kurt Baschwitz behauptet, dass der erste Euro-
päer, der nachweislich nicht mehr an Hexen glaub-
te, Balthasar Bekker aus den Niederlanden gewe-
sen sein soll, der 1691 ein Buch mit dem Titel “Die 
verhexte Welt” veröffentlicht hatte. Diejenigen, die 
für die Einstellung von Hexenprozessen eintraten, 
glaubten hingegen dennoch an Magie und Hexerei. 
Auch wenn es zutreffen sollte, dass Bekker der ers-
te war, der nicht mehr an Hexen glaubte, so glaub-
te er doch immer noch an Magie. “Aber wenn man 
in den Niederlanden in der Praxis auch keine He-
xenprozesse mehr führte, so war die theoretische 
Einsicht, dass es überhaupt nie Hexen gegeben hat, 
für viele Menschen noch lange Zeit hindurch eine 
unerträgliche Vorstellung, und sie wehrten sich ge-
gen diese Erkenntnis. Und als nun endlich das ers-
te Buch erschien, dass die große Macht des Teufels 
und damit die Möglichkeit der Hexerei entschie-
den und ernsthaft in Abrede stellte, erhob sich ge-
gen dieses Buch und seinen Verfasser ein Sturm der 
Entrüstung” (Baschwitz 1963: ​378). Erst im Auf-
klärungszeitalter tauchten die ersten Personen auf, 
die gar nicht mehr an Magie glaubten, so wenige 
es auch immer gewesen sein mögen.10 Lynn Thorn-
dike (1923–1946), der größte Historiker, der über 
die Rolle der Magie im Bereich der Philosophie des 
Abendlandes schrieb, hatte detailliert herausgear-
beitet, dass es in Antike und Mittelalter keinen ein-
zigen Philosophen gab, der nicht an Magie glaubte. 
Ethnografische Berichte über Stammeskulturen und 
historische Darstellungen der vormodernen Hoch-
kulturen zeigen überdeutlich, dass der Glaube an 
Magie zu den Apriori der Erfahrung aller vormo-
dernen Menschen gehört hat.11 Es muss eine syste-
matische Erklärung für die Universalität der Magie 
in den vormodernen Kulturen und für den Unter-
gang der Magie in der Kulturmoderne geben. Nach 
den Untersuchungen der Entwicklungspsycholo-
gie verschwindet der Glaube an Magie bei moder-
nen Kindern nach dem neunten Jahr, während jün-
gere Kinder ausnahmslos an Magie glauben.12 Der 

10	 Oesterdiekhoff (2006b); Oesterdiekhoff und Strasser (2009); 
Thorndike (1923–1946); Soldan und Heppe (1986); Wolf 
(1994); König (1966/1977).

11	 Cassirer (1925); De Groot (1910); Durkheim (1981); Eliade 
(1961, 1975); Frazer (1932, 1977, 1994); Hallpike (1994); 
Heiler (1969); Wundt (1914); Petzoldt (1978); Soldan und 
Heppe (1986); Thomas (1980); Tylor (2005); Wolf (1994); 
Jensen (1992); Le Roy (1911); Lévy-Bruhl (1931, 1966); 
Luck (1990); Mair (1969); Malinowski (1983); Mauss 
(1978/1).

12	 Piaget (1981: ​296 und 302, 1969: ​261 und 268); Stern (1930);  
Ellwanger (1980); Werner (1959).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

205

volle Glaube an Magie und Hexerei, an Fruchtbar-
keits- und Todeszauber, an Gottesurteile und magi-
sche Riten setzt also voraus, dass erwachsene Men-
schen durch einen qualitativen Entwicklungsstand 
charakterisiert sind, der unterhalb des neunten Ent-
wicklungsjahres liegt. Menschen, die auf dem Ent-
wicklungsstand von dreizehnjährigen formal-ope-
rationalen Denkern sind, können nicht mehr an die 
krassen Formen der Magie glauben, die in den alten 
Gesellschaften zur Alltagspraxis gehörten.

Da schon das siebte Entwicklungsjahr infolge 
des Einsatzes der konkreten Operationen zu einer 
Abschwächung der Magie führt, kann man die noch 
stärkere Rolle der Magie in Stammeskulturen mit 
den Ergebnissen der Piagetian Cross-Cultural Psy-
chology in Verbindung bringen, denen zufolge Er-
wachsene in Stammeskulturen die konkreten Ope-
rationen schwach oder gar nicht entwickeln. Auch 
wenn Teile der urtümlichen Magie noch bis 1600 
oder sogar bis 1900 in Europa überlebten, so trifft 
es dennoch zu, dass die Magie der Stammeskultu-
ren ausgeprägter ist als die Europas im 16. Jahrhun-
dert. So verloren beispielsweise die Ordale in Euro-
pa schon nach 1215 und noch weiter nach 1530 ihre 
zentrale Rolle, auch wenn sie noch im 19. Jahrhun-
dert praktiziert wurden, während sie in den Stam-
meskulturen so extensiv praktiziert wurden, wie 
von Evans-Pritchard und Lévy-Bruhl beschrieben. 
Es genügte schließlich, dass einflussreiche Philoso-
phen und Juristen einen um ein oder zwei Jahre hö-
heren Entwicklungsstand erreichten, um die Ordal
verfahren in Bedrängnis zu bringen. Nach Piaget 
(1973: ​287) zweifeln 46 % der Neun- bis Zehnjäh-
rigen an der “immanenten Gerechtigkeit”, die den 
Ordalverfahren zugrunde liegt. Im Klartext: Als im 
13. Jahrhundert Intellektuelle die dritte Stufe der 
geistigen Entwicklung, die konkreten Operationen, 
etablierten und das achte, neunte oder sogar zehnte 
Entwicklungsjahr passierten, kritisierten sie die Or-
dalverfahren und schufen sie ab. Bei den Stammes-
völkern gibt es nach den Untersuchungen von Ev-
ans-Pritchard und Lévy-Bruhl hingegen gar keine 
Kritiker der Ordale, ganz in Entsprechung zum un-
bedingten Glauben sechsjähriger Kinder an die im-
manente Gerechtigkeit (Oesterdiekhoff 1997: ​93–
102, 2002, 2006a, 2013a: ​169–182). 

Die Identität der Magie der Kinder und der Er-
wachsenen früherer Gesellschaften kann man gut 
an den Beispielen Wind-, Regen- und Wettermagie 
aufzeigen, die schließlich auch in den vormoder-
nen Gesellschaften eine überragende Rolle spielen. 
Kinder und vormoderne Erwachsene glauben, Wind 
und Regen seien bewusste Wesen, die wissen, dass 
sie sich bewegen und die sich aus eigener Kraft be-
wegen. Dennoch wird von ihnen angenommen, dass 

sie von anderen Personen, von Menschen, Geistern 
und Göttern veranlasst werden, sich zu bewegen. 
Piaget zeigte, dass alle Kinder die gleichen Stadien 
des Verständnisses der Bewegung von Wind, Regen, 
Sonne, Schatten usw. durchlaufen.

So glauben die Fünfjährigen, dass alle Schat-
ten oder Winde jeweils untereinander partizipieren. 
Wenn sie in einem geschlossenen Raum in die Hän-
de klatschen, dann nehmen sie an, dass der Luftzug 
durch das geschlossene Fenster in den Raum ge-
kommen sei, da dieser selbst keine Luft enthalte. 
Sie begreifen also ihre Handbewegung als eine ma-
gische Handlung, die dazu in der Lage sei, Luft aus 
der Ferne herbeizuzaubern. “(Mont 7,2) The exper-
iment is done and Mont exclaims: ‘There is air!’ 
– ‘Where does it come from?’ – ‘From outside’. 
[He points to the street]. – ‘Is there any outside?’ – 
‘Yes’. – ‘And in the room?’ – ‘No’. – ‘Here’ [in the 
hands]? – ‘Yes’. – ‘How is that? Where does it come 
from?’ – ‘From outside.’ – ‘What makes the air?’ – 
‘The hand makes the air’ ” (Piaget 1969: 7).

The child maintains that it is sufficient to squeeze one’s 
hands together to make air, even though there is none 
in the room. But he adds that as soon as the hands are 
pressed together, the air comes rushing in from the street. 
In all the cases quoted this duality of origin is unmistak-
able: it is the hand that “makes air” (Taq, Mont, Re) but at 
the same time, the air comes “from outside” (same cases). 
This fact is of the outmost significance, and is no isolated 
feature. We shall meet with a large number of explana-
tions by “agglomeration of causes”; in particular, we shall 
come across children who maintain that the shadow cast 
by an object on a table comes both from the object, from 
the night, and from under the trees. Are we dealing in the 
question of air with a case of action at a distance? There 
is no need in the child’s mind for such a concept as this. 
Air may easily be thought of as a fluid sufficiently subtle 
to pass through a closed window. Is it a case, then, of “at-
traction”? But this is a grown-up way of speaking. The 
child does not go into details as to the “how” of things. 
The only adequate way of putting it is to say that there 
is “participation” between the outside air and that pro-
duced by the hands: there is wind out of doors, and the 
hands make wind, and these two kinds of wind are direct-
ly and concretely assimilated one to the other, regardless 
of “how” the relation effected (Piaget 1969: 8).

Piaget zeigt in seiner vierten großen Monogra-
phie von 1927, dass die Magie des Kindes in ei-
ner direkten Weise das Resultat seines anthropolo-
gischen Entwicklungsstandes ist. In gleicher Weise, 
wie Kinder die Bewegungen von Luft und Wind 
erklären, so erklären sie auch die von Wasser und 
Wolken, Schatten und Licht. Der Wind kommt von 
selbst in das Zimmer, aber aufgrund einer magi-
schen Handbewegung. Der Schatten, den ein Buch 
in einem Zimmer wirft, kommt von draußen durch 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


206 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

das Fenster, sei es von den Bäumen oder den Wol-
ken. Die nahen und fernen Dinge stehen in einer 
engen Verbindung. Der Mensch kann durch seine 
Aktivitäten auf diese mystischen Verbindungen ein-
wirken. Das aber ist Grundlage der Magie. 

The subject regards his gestures, his thoughts, or the ob-
jects he handles, as charged with efficacy, thanks to the 
very participations which he establishes between those 
gestures, etc., and the things around him. … For not only 
does the child regard his desires as efficacious in them-
selves, but all realism presupposes a realism of thought 
and gesture, that is, a realism of signs in general. And 
this realism is the result of that initial confusion between 
the self and the external world which is the very thing 
which primitive psychological causality implies (Piaget 
1969: ​261).

There is no contact, during the primitive stages, between 
cause and effect. Immediacy of relations and absence of 
intermediaries, such are the outstanding characteristics of 
causality round about the age of 4–5. But such features 
are completely absent from children of 11–12 in subjects 
of which they know nothing (Piaget 1969: ​268).

Diese Forschungsergebnisse liefern den Schlüs-
sel zum Verständnis der Regen-, Wind- und Wetter-
magie der vormodernen Völker rund um den Glo-
bus von der Steinzeit bis zum Industriezeitalter. Nur 
noch wenige Kinder aus modernen Gesellschaften 
glauben nach dem siebten Jahr, dass Menschen und 
Gott Wind und Luft eigenhändig machen (Piaget 
1969: ​34, 1981: ​123–126; Peluffo 1962). Demzu-
folge indizieren die uferlosen Exempel der archa-
ischen Wind- und Sturmmagie, die man aus allen 
vormodernen Kulturen, auch aus den Hochkulturen, 
archiviert hat, entsprechende psychologische Ent-
wicklungsstände.

Will ein Hottentotte, dass der Wind sich legt, so hängt er 
eine seiner fettesten Häute auf eine Stange, in dem Glau-
ben, wenn der Wind die Haut herabblase, müsse er sei-
ne Kraft verlieren und sich legen. Feuerländische Hexen-
meister werfen dem Wind Muscheln entgegen, um ihm 
Einhalt zu gebieten … Finnische Zauberer pflegten See-
leuten, die durch den Sturm aufgehalten waren, Wind zu 
verkaufen. Der Wind war in drei Knoten eingeschlossen. 
Öffnete man den ersten, so machte sich ein mäßiger Wind 
auf; beim zweiten blies ein halbstarker Sturm, beim drit-
ten ein Orkan … Seeleute auf Shetland kaufen noch heute 
[1922] Wind in Form von verknoteten Taschentüchern 
oder Fäden und zwar von alten Frauen, die sich rühmen, 
die Stürme zu beherrschen. In Lerwick soll es noch alte 
Weiber geben, die vom Verkauf von Wind leben (Frazer 
1977/1: ​116–118).

Was in Europa vor 100 Jahren noch nicht ganz aus-
gestorben war, vor 300 Jahren noch in Blüte stand, 
findet sich bei Naturvölkern in ausgeprägter Form: 

“Old women possess the incantations for making 
and lulling hurricanes. They keep this superior mag-
ic closely to themselves, and the men admit that the 
women possess the ritual that is most needed by 
sailors” (Fortune 1963: ​214). 

Die Ethnologie hat gezeigt, dass alle vormoder-
nen Kulturen an die Belebtheit und Beseeltheit der 
Luft und der Winde geglaubt haben. Ferner daran, 
dass sowohl Menschen als auch Geister diese Winde 
erzeugen und beherrschen können. In jedem Stamm 
oder Volk gab es Zauberer oder Könige, von denen 
geglaubt wurde, dass sie Winde und Stürme erzeu-
gen oder auch beseitigen können. In Europa wur-
den noch im 17. Jahrhundert Hexen verbrannt, weil 
sie Stürme auf dem Ozean erzeugt und Schiffe ver-
senkt hatten. Entsprechende Glaubensvorstellun-
gen und Sanktionen gab es in allen vormodernen 
Kulturen. Prüft man die entsprechenden Praktiken, 
dann entsprechen sie den kindlichen Praktiken des 
Blasens und Händeklatschens, die oben aufgeführt 
wurden. Die Verhörprotokolle Europas oder die be-
richteten Rituale aus den Eingeborenenkulturen ent-
sprechen den von Piaget dokumentierten kindlichen 
Stufen, auch und gerade der Stufe eins, auf der sich 
die Fünfjährigen befinden.

Typische Verhörprotokolle aus Gerichtsprozes-
sen der frühen Neuzeit Deutschlands enthüllen die 
berichtete Stufe eins:

“Ob es wahr sei, dass die Angeklagte an einem bestimm-
ten Tag im Feld gestanden habe? Ob es wahr sei, dass 
sie hierbei eine Hand zum Himmel ausgestreckt oder mit 
der Hand gewinkt habe? Ob es außerdem wahr sei, dass 
damals ein Gewitter ausgebrochen sei?” Hätte die Ange-
klagte diese drei Fragen bejahen müssen, so nahm der 
Richter [nach der Vorschrift der Carolina] die Tatsache 
als erwiesen an, dass sie auch das Unwetter herbeige-
führt habe, und nun folgte die entscheidende Frage: “ob 
es wahr sei, dass der Teufel sie veranlaßt habe, sich sel-
ber und ihren Mitmenschen zum Schaden das Wetter zu 
machen?” (Soldan und Heppe 1986/1: ​267).

Wind und Sturm, Sonne und Regen zu zaubern 
stand in der Macht nicht nur der Könige und Zaube-
rer, sondern auch ganz gewöhnlicher Leute. Manch-
mal genügten einfache Sprüche, manchmal waren 
besondere Rituale vonnöten, sollten Sonne und Re-
gen in den Zauberbann gezogen werden.

Wollen sie Regen machen, so ahmen sie ihn nach, indem 
sie Wasser verspritzen oder Wolken darstellen. Wenn sie 
dem Regen Einhalt gebieten und eine Dürre verursachen 
wollen, vermeiden sie das Wasser und benutzen die Wär-
me und das Feuer, um die übermäßige Feuchtigkeit zu 
steuern … Um einer Dürre ein Ende zu machen und Re-
gen zu erlangen, gehen Mädchen und Frauen des Dorfes 
Ploska des Nachts nackend an die Dorfgrenze und gießen 
dort Wasser auf die Erde. In Halmahera oder Gilolo, einer 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

207

großen, westlich von Neuguinea gelegenen Insel, macht 
ein Zauberer Regen, indem er den Zweig eines bestimm-
ten Baumes in Wasser taucht und alsdann die Feuchtigkeit 
von dem tropfenden Zweig auf den Erdboden spritzt. In 
Neu-Britannien wickelt der Regenmacher einige Blätter 
einer rot und grün gestreiften Kletterpflanze in ein Ba-
nanenblatt, befeuchtet das Bündel mit Wasser und gräbt 
es in die Erde ein. Dann ahmt er mit dem Munde das 
Plätschern des Regens nach … Außer den Arabern haben 
auch andere Völkerschaften Feuer gebraucht als Mittel, 
den Regen aufzuhalten. So erhitzen die Sulkas von Neu-
Britannien Steine im Feuer, bis sie glühend heiß sind, und 
legen sie dann in den Regen hinaus, oder sie werfen hei-
ße Asche in die Luft. Sie glauben, der Regen werde bald 
aufhören, weil er sich nicht gerne von den Steinen oder 
der heißen Asche verbrennen lasse … Es ist die alte Täu-
schung, dass die Wirkung ihrer Ursache gleiche. Wenn 
man nasses Wetter machen will, muß man selbst naß sein. 
Will man trockenes Wetter machen, so muß man trocken 
sein (Frazer 1977/1: ​91–100).

So wie die Kinder glauben, einen Wind aus der 
Ferne herbeizaubern zu können, indem sie in die 
Hände klatschen, so haben vormoderne Völker ge-
glaubt, einen Sturm auf dem Meer zaubern zu kön-
nen, indem sie Gesten aufführen, Regen machen zu 
können, indem sie Wasser in die Luft spritzen, und 
eine Trockenheit herbeiführen, indem sie ein Feu-
er machen. Moderne Kinder glauben ohne weite-
res, dass Menschen Regen zaubern können, durch 
Rituale, die man auch bei den alten Völkern findet.13 

Alle Kinder aus Industriegesellschaften glauben 
bis zum sechsten Jahr, dass Tierarten sich in ande-
re Arten verwandeln können, Felsen in Menschen, 
Geister in Bäume usw. Der Verwandlungsglaube ist 
ein fester Bestandteil des präoperationalen Denkens 
und der Psyche des Vorschulkindes. Ein typisches 
Experiment ist es, Katzen eine Hundemaske auf-
zusetzen und die Kinder dann zu fragen, ob es sich 
um eine Katze oder einen Hund handele. Vorher gibt 
man den Kindern die Gelegenheit, mit der Katze 
zu spielen. Die Fünfjährigen sagen, die Katze habe 
sich auf magische Weise in einen Hund verwandelt. 
Sie haben Angst, der Hund würde sie beißen oder 
er würde bellen. Die Achtjährigen hingegen mei-
nen, es handele sich immer noch um eine Katze, 
nur mit einer Hundemaske ausgestattet. Die Ent-
wicklungspsychologen interpretieren die Fähigkeit 
zur Erhaltung der Art als einen Teil der Entwick-
lung der konkreten Operationen, vergleichbar den 
anderen Manifestationen der Existenz der konkre-
ten Operationen, wie die Erhaltung von Zahl, Zeit, 
Masse und Volumen.14 Der Glaube an Metamorpho-

13	 Werner (1959: ​339); Zeininger (1929: ​48); Bovet (1951); 
Piaget (1981).

14	 Keil (1986); De Vries (1969); Flavell (1979).

sen belegt die kindliche Schwäche von Denken und 
Wirklichkeitssinn.15

Der Glaube an Metamorphosen gehört zu den 
Bausteinen des Denkens und der Magie aller vor-
modernen Kulturen. Menschen vormoderner Kul-
turen glauben wie moderne Vorschulkinder an die 
Möglichkeit der Verwandlung von Lebewesen und 
Objekte ineinander. Schon die Schöpfungs-, Ver-
mehrungs- und Jahreszeitenkulte basieren auf dem 
Gedanken, dass der Kosmos aus der Masse von 
Menschen besteht, die sich in alle Objekte verwan-
delt haben, aus denen der Kosmos besteht. Unter 
Naturvölkern ist es Sitte, bei der Begrüßung die Fra-
ge zu stellen, ob der andere lebe. Schließlich kann 
er ja auch ein Geist sein, der sich gerade verwan-
delt hat.

Angreifende Raubtiere werden regelmäßig als 
Menschen und Zauberer gesehen, die sich in Tiere 
verwandelt haben. “In a number of different south-
ern African regions no lion which attacks a man is 
ever thought to be an actual lion. Instances in this 
category are innumerable” (Lévy-Bruhl 1983: ​163). 
Nach einem Raubtierangriff versucht man häufig 
den Zauberer zu finden, um ihn zu strafen. Lévy-
Bruhl bringt ein Beispiel aus Conakry, bei dem fünf 
Personen von einem Hügel aus beobachten, wie ein 
Mensch von einem Krokodil angegriffen wird. So-
fort werden sie beschuldigt, selbst das Krokodil 
zu sein, sich in es verwandelt zu haben, um die im 
Fluss befindliche Person zu töten. Gleichzeitig ste-
hen sie auf dem Hügel, um zu beobachten, wie sie 
unten ihre Tat begehen. Bipräsenz, Multipräsenz 
und Metamorphose gehören zur Grundausstattung 
des magischen Glaubens in allen vormodernen Kul-
turen. Nach den Berichten der Ethnografie sind der-
artige Vorwürfe und Praktiken erschreckend häufig 
gewesen. Kommt es zur Anklage, können die fünf 
aus rationaler Sicht unbeteiligten Zuschauer mit der 
Todesstrafe rechnen.

Une première remarque, qui pourra être utile: l’indiffe-
rence à l’incompatibilité paraît étroitement liée au manque 
de curiosité sur la question de savoir comment les évé-
nements invraisemblables, absurdes, et selon nous, im-
possibles se produisent. Cette indifference au “comment” 
n’est même peut-être qu’un autre aspect de l’indifférence 
à l’incompatabilité. … affaire de Conakry: comment les 
cinq sorciers qui, du haut rocher, voyaient le caïman at-
taquer Noussa, étaient-ils en même temps dans le caï-
man? Interroger les noirs là-dessus ne sert à rien; on ne 
s’est jamais posé la question, et on n’a rien à y répondre. 
Mais cela signifie, en réalité, qu’ils n’en comprennent les 
termes … comment les cinq sorciers de Conakry peuvent 
en même temps voir le caïman sur la plage, du haut du 

15	 Zeininger (1929: ​65, 100 f., 113); Piaget (1975/5: ​288 f.); 
Werner (1959: ​337); Oesterdiekhoff (2013a: ​151–155).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


208 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

rocher, et être dans la peau de ce caïman, ils respondent: 
“C’est manière des sorciers” … Ce que vous considérez 
comme impossible l’est pour les ordinaires, mais ne l’est 
pas pour le sorcier: pour lui rien n’est impossible. Cette 
réponse pleinement satisfaisante pour l’indigène ne l’est 
pas pour nous (Lévy-Bruhl 1949: ​63 f., 65).

Wenn man jemanden mittels eines Krokodils tö-
ten will, genügt es, ein Holzmodell eines Krokodils 
zu schnitzen, es in den Fluss zu setzen, es zu bespre-
chen und abzuwarten, bis die dem Tode geweihte 
Person von dem Modell, das sich dann in ein echtes 
Krokodil verwandelt, gefressen wird (Lévy-Bruhl 
1983: ​235). Die Nähe zu Pinocchio, dem kleinen 
Männchen aus Holz, das lange Zeit auf dem Dach-
boden als bloßes Holzstück liegt, bis es eines Tages 
die Augen aufschlägt und durch die Gegend läuft, 
liegt auf der Hand. Alle kleinen Kinder glauben an 
das Phänomen Pinocchio und sie brauchen Jahre, 
bis zur Etablierung der konkreten Operationen, um 
den Glauben an die Metamorphose von Pinocchio 
allmählich zu verlieren. Das Holzkrokodil erinnert 
auch an die rund um den Globus zu allen Zeiten ge-
nutzte Praxis, eine kleine Puppe herzustellen, die-
se dann mit einem Nagel zu stechen oder zu ver-
brennen, in voller Überzeugung, damit den Mord 
an einer realen Person begangen bzw. in die Wege 
geleitet zu haben. Dieses Morden durch Nestel-
knüpfen oder Stechen ist nur durch die Psychologie 
des Kindes zu verstehen, das in sein Spiel versenkt, 
die Puppe als Lebewesen nimmt oder ein Bild mit 
der Person identifiziert, das es darstellt, was eben-
falls bei Naturvölkern Regel ist.16

Es ist keinesfalls ein Ammenmärchen, zu be-
haupten, dass Naturvölker und nicht nur diese fel-
senfest daran geglaubt haben, dass Tiere Menschen 
werden, wenn sie ihr Fell oder Federkleid ablegen 
bzw. Menschen Tiere werden, wenn sie sich ein 
Fell, eine Haut oder ein Federkleid überstülpen. Be-
fragungen haben gezeigt, dass derartige Ideen zu 
den unumstößlichen Glaubensvorstellungen gehö-
ren, die nicht bezweifelt werden (Lévy-Bruhl 1921: ​
78 f., 1983: ​224–249).

Entsprechend ist die Verwandlung ein Baustein 
der zauberischen Praxis. Der Magier kann nicht 
nur sich selbst, sondern auch andere Personen und 
Objekte verwandeln. Er kann seine Feinde in Tie-
re oder Steine verwandeln, er kann aus dem Nichts 
oder einer unbedeutenden Materie wertvolle Gegen-
stände zaubern oder ein Modell in ein lebendiges 
Wesen. Dieser Allerweltsglaube findet sich rund um 
den Globus, bei Naturvölkern genauso wie im Eu-

16	 Wundt (1910: ​279); Lurija and Vygotskij (1992: ​95); Lévy-
Bruhl (1921: ​30–39).

ropa noch des 17. Jahrhunderts. Der Vorwurf der 
Verwandlung war einer der wichtigsten Vorwürfe in 
den Hexenprozessen der Neuzeit. Man unterstellte 
den Hexen, sich in Tiere verwandelt zu haben, an-
dere Menschen in andere Lebensformen oder aus 
dem Nichts Butter oder Wein gezaubert zu haben.17 
Diese Ideen findet man auch bei Naturvölkern und 
bei Kindern.18

Magie gilt Menschen vormoderner Kulturen als 
wichtigstes Instrument zur Erlangung von Glück 
und Erfolg. Man kann kein einziges Ziel errei-
chen, ohne Magie anzuwenden bzw. ohne sich ge-
gen feindliche Magie zu schützen. Jagd, Pflanzung, 
Fischfang, Krieg, Hausbau und andere ökonomi-
sche Aktivitäten bedürfen der Magie. Mit großem 
Aufwand an Zeit und Mitteln werden die magischen 
Rituale durchgeführt und Sprüche bzw. Zauberfor-
meln rezitiert. Die Pflanzung kann nur Früchte brin-
gen, die Jagd Tiere und der Fischfang Fische, wenn 
die magischen Rituale durchgeführt werden und 
wenn feindliche Gegenmagie abgewehrt wird. “In 
the native view, ritual is the truest native wealth, 
more valuable than house, canoe, or ornaments. It is 
the means of sustaining all important social goods” 
(Fortune 1963: ​97). 

Auch in der Liebe ist die Magie von ausschlag-
gebender Bedeutung. Wichtiger als alles andere ist 
bei Eroberungen, dass die Formeln gesprochen und 
die Opfer den Geistern gebracht werden, um das 
Objekt der Begierde gefügig machen zu können. 
Nur gute Magier haben eine Chance auf Liebes-
erfolg. Die Liebesmagie ist auch wichtig, um den 
Partner zu behalten, um die Magie anderer abzu-
wehren, die auf den eigenen Partner gerichtet ist 
(Luck 1990: ​114; Fortune 1963: ​97, 100). “All the 
sex intercourse that occurs in Dobu is, in the native 
belief, the product of the successful making of de-
sire. The great man is he whose magic is the strong-
est” (Fortune 1963: ​134). “Without a love charm to 
arouse and create desire, desire does not exist ac-
cording to the native theory. Men and women are 
constantly exerting magical power over women, and 
women over men” (Fortune 1963: ​235). 

In allen einfachen Gesellschaften rund um den 
Globus, auch im europäischen Mittelalter, war die 
Magie bei der Behandlung von Krankheiten wich-
tiger als empirische Behandlungsmethoden. Jede 
Form der Krankheit, auch infolge von Unfällen, 
wurde als das Ergebnis magischer Attacken gese-
hen, stammen diese von Feinden oder von Gott. 

17	 Kiesewetter (2005: ​442); Wolf (1994: ​212); Soldan und Hep-
pe (1986/1: ​302).

18	 Werner (1959: ​337); Zeininger (1929: ​100 f.); Piaget (1981: ​
121); Oesterdiekhoff (2013a: ​151–155); Fortune (1963: ​
94 f.); Lévy-Bruhl (1930: ​33, 38).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

209

Demzufolge konnte nur Magie die Krankheit hei-
len. Entstehung und Therapie von Krankheiten er-
folgten auf der Basis magischer Rituale, bei Natur-
völkern und in Hochkulturen rund um den Globus.19 

Stellt man die Frage nach den Grenzen der Mög-
lichkeiten, die der Magie, von Menschen ausge-
führt, gesetzt ist, dann kann die Antwort nur lau-
ten, dass es diese im Prinzip nicht gibt. Jede Form 
der Verwandlung ist möglich, Erzeugung von Wind 
und Wetter, Krankheit und Tod, Sieg und Nieder-
lage, Unsterblichkeit und Vergöttlichung, wenn nur 
die richtigen Formeln gesprochen werden und Ge-
genmagie ausgeschaltet werden kann.20

Ohne einen formellen physischen Akt, durch seine Stim-
me, seinen Atem oder sein bloßes Verlangen kann ein Ma-
gier erschaffen, auslöschen, lenken, verjagen, kurz: alle 
Dinge tun (Mauss 1978/1: ​91; Hervorhebung nicht im 
Original).

Sorcerers can also, if they wish, make themselves invis-
ible. They have the skill, at need, to rise up in the air, fly 
to the moon, plunge to the bottom of the sea, or take them-
selves off to the region of the dead, then come back again 
(Lévy-Bruhl 1983: ​163). 

Beinahe alle Gebiete des Lebens zog der Bukaua-Zaube-
rer in seinen Zauberbann. Über Regen und Sonnenschein, 
Donner und Blitz, über das Wild im Walde und die Fische 
im Meer glaubt er Gewalt zu haben; die Stimmungen und 
Begierden seiner Nebenmenschen meint er beeinflussen 
zu können; ja Leben und Tod ist in seine Hand gegeben 
(Lehner 1911: ​448).

Magie beruht also auf Fähigkeiten, die man heu-
te als Telepathie, Telekinese und Teleportation be-
zeichnet. Sie schließt ein Gehenkönnen durch Wän-
de, Multipräsenz, Verwandlung, Erscheinung aus 
dem Nichts, Fliegenkönnen, Besuche im Jenseits 
und in der Unterwelt sowie Bezwingung der Göt-
ter. Magie beruht auf der Ignoranz von Naturgeset-
zen und dem mechanischen Gefüge der Welt. Diese 
Kategorien des Denkens und Konzepte der Wirk-
lichkeit tauchen aber erst mit der Etablierung der 
adoleszenten Stufe der formalen Operationen auf. 
Die Magie des vormodernen Menschen basiert also 
nicht auf der Beugung, Bezwingung oder Beseiti-
gung von Naturgesetzlichkeit und Kausalität, son-
dern darauf, dass das ihnen zugrundeliegende Wirk-
lichkeitsverständnis noch gar nicht entwickelt ist. 
Daher liegt in vormodernen Gesellschaften ein flui-
des und amorphes Wirklichkeitsverständnis vor, in-
dem nichts unmöglich ist (Lévy-Bruhl 1921: ​338).

19	 Evans-Pritchard (1978); Eliade (1975); Luck (1990: ​64); 
Wundt (1910: ​429); Soldan und Heppe (1986/1: ​95); Lévy-
Bruhl (1921: ​232–239).

20	 Lévy-Bruhl (1983: ​84); Eliade (1975); Cassirer (1925: ​273).

Natürlich wird oft und zumeist die Magie der 
Ahnen, Könige, Schamanen und Priester als stärker 
angesehen als die des normalen Menschen. Die Ma-
gie des Himmelsgottes gilt meist als stärker als die 
der Ahnen. Aber im Prinzip kann jedes Individuum 
sich einbilden und Gläubige finden, die unterstellen, 
dieser sei zu den größten Taten befähigt. Die Brah-
manen in Indien galten bis gestern als mächtiger als 
Vishnu oder Shiva und der chinesische Kaiser hat-
te noch im 19. Jahrhundert eine größere Macht als 
der Himmelsgott. Die thessalischen Hexen galten 
im antiken Griechenland als den Göttern an Macht 
und Magie überlegen.21

3	 Magie und Religion

Eine Theorie der Religion kann nicht umhin, auch 
über eine Theorie der Magie zu verfügen. Gotthei-
ten beeinflussen oder herrschen über die Welt näm-
lich mittels Magie. Die Verbindung zwischen Gott 
und Welt basiert auf Magie, also auf einer direkten 
und mystischen Einflussnahme. Daher ist die Magie 
ein Wesensbestandteil der Religionen. In den heute 
am meisten fortgeschrittenen Gesellschaften ist die 
Gottheit im Wesentlichen die einzige Person, von 
der ein gewisser Teil der Bevölkerung, der religiöse 
Teil, glaubt, sie existiere als eine magische Macht 
ausübende Person. Normalerweise glauben moder-
ne Bevölkerungen nicht mehr daran, dass neben 
Gottheiten noch andere Kräfte, Personen und Wesen 
über nennenswerte magische Potenzen verfügen. 
Dass man heute häufig meint, Religion und Magie 
trennen zu müssen, hat auch damit zu tun, dass ein 
Glaube an magische Kräfte außerhalb des Glaubens 
an Gott weitgehend verschwunden ist. Die Magie 
hat sich also in die Religion geflüchtet bzw. hat ei-
nen Rückzug aus all den Bereichen angetreten, die 
nicht zur Religion, nicht zum Glauben an Gott, ge-
hören. Da die Magie in den fortgeschrittenen Ge-
sellschaften de facto heute nur noch ein Teil der 
Religion ist, ist sie als eine selbständige und außer
religiöse Entität eher ein Randphänomen sowohl der 
Mentalität moderner Menschen als auch der Reli-
gionswissenschaften. Die Entwicklungspsychologie 
kann diesen Sachverhalt erklären. Kinder glauben 
bis zum 9.  Jahr, dass Menschen und Götter über 
Magie verfügen. Danach glauben sie nicht mehr an 
Menschen gegebene magische Kräfte, sondern nur 
noch an die Magie Gottes.22

21	 Mauss (1978/1: ​149); Luck (1990); Eliade (1975); De Groot 
(1910).

22	 Bovet (1951); Piaget (1981); Thun (1959); Oesterdiekhoff 
(2013a: ​215–240); Oesterdiekhoff und Strasser (2009).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


210 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

Das vormoderne Weltbild hingegen kennt nicht 
nur Gottheiten, die zauberisch tätig sind. Auch Ah-
nengeister und Gespenster, Zauberer und Hexen, 
Schamanen und Gegenstände üben Magie aus. 
Mehr noch, oft und zumeist sind alle Erwachse-
nen vormoderner Gesellschaften zauberisch tätig, 
gleichviel ob häufig oder nur gelegentlich. Aber 
auch Tiere und Pflanzen, Sterne und Berge, Felsen 
und Flüsse, Steine und Gegenstände sind im Besitz 
magischer Potenzen. Diese Vielzahl von Zauberern 
steuert im Konzert oder Wettstreit den Gang der Er-
eignisse. Das vormoderne Weltbild sieht diese ma-
gischen Mächte als die Verursacher der Vorgänge 
in Natur und Gesellschaft, der zeitlichen Abläufe 
des kosmischen Geschehens und der Geschichte der 
Menschen.23 Auch dieser Sachverhalt ist nur ent-
wicklungspsychologisch erklärbar. Das kindliche 
Denken sieht alle Objekte als belebt und beseelt 
an. Es glaubt, dass alle Objekte aneinander mys-
tisch partizipieren und aufeinander Einfluss ausüben 
können. Die Naturreligionen der vormodernen Völ-
ker wurzeln also im kindlichen Animismus.24 Man 
kann die Magie auch als eine neben Raum und Zeit 
weitere Dimension der Physik einstufen, wie dies 
Mauss (1978/1: ​150) vorgeschlagen hat.

Eine begriffliche Trennung von Magie und Reli-
gion bezieht sich unter diesem Gesichtspunkt also 
nicht auf das Wesen der mystischen Einflussnahme, 
sondern auf die Akteure oder Agenten. Religion the-
matisiert die Gottheiten, die Magie ausüben. Von 
Religion unterschiedene Magie bezeichnet hinge-
gen alle anderen Akteure, die Magie praktizieren, 
wie Menschen, Tiere, Pflanzen, Naturobjekte und 
Artefakte. Dass eine solche Differenzierung auch 
nur heuristischen Wert hat und nur bedingt fundiert 
ist, kann man schon daran erkennen, dass Ahnen-
götter in vormodernen Gesellschaften zur Religion 
zu rechnen sind, obwohl es sich um verstorbene 
Menschen handelt. In Kultus und Ritus haben sie 
jedoch in aller Regel eine mindestens gleich starke 
Position wie die imaginären Hochgötter. Der blo-
ße Sachverhalt der Magie ausübenden Ahnengötter 
zeigt schon, dass die strikte Trennung sowohl von 
Göttern und Menschen als auch von Magie und Re-
ligion in den vormodernen Gesellschaften so nicht 
gegeben ist. Aber nicht nur der tote Mensch, son-
dern auch der lebende Zauberer kann eventuell eine 
Magie ausüben, die der eines Gottes gleichkommt. 
Das Kontinuum lebender Zauberer – Ahnengeist – ​

23	 Evans-Pritchard (1978); Fortune (1963); Frazer (1932, 1977); 
Jensen (1992); Lévy-Bruhl (1931); Oesterdiekhoff (2006a, b, 
2012a, 2013a).

24	 Piaget (1981); Oesterdiekhoff (2013a: ​215–240, 2007); Oes
terdiekhoff und Strasser (2009); Tylor (2005).

Gott belegt, dass sowohl die Trennung zwischen 
Mensch und Gott als auch zwischen menschlichem 
und göttlichem Vermögen (Magie) in den vormo-
dernen Gesellschaften nicht so wie in modernen Ge-
sellschaften gezogen wird.25

Ahnenkult, existent in allen vormodernen Ge-
sellschaften, unter Naturvölkern genauso wie in al-
len Hochkulturen, ist ein Phänomen, das nur ent-
wicklungspsychologisch erklärt werden kann. Der 
Glaube, die verstorbenen Familienangehörigen ins-
besondere der letzten und vorletzten Generation, 
regierten irdische Abläufe und kontrollierten die 
Nachfahren, wurzelt in der Psychologie des Kindes, 
das seine Eltern als Götter sieht. Während moder-
ne Kinder nach dem sechsten Jahr ihre Eltern nicht 
mehr als Götter sehen und die magische Macht nun 
nur noch der imaginären Gottheit zuschreiben,26 
verehren archaische Menschen lebenslang ihre le-
benden und verstorbenen Eltern und Großeltern als 
Götter, die in Kultur und Ritus mehr als die Olym-
pier präsent sind.27 Die vormoderne Familienreli-
gion, in Afrika und Indien bis heute virulent, wur-
zelt also in der Kinderpsyche und sonst in nichts 
(Oesterdiekhoff 2013a: ​215–244; Oesterdiekhoff 
und Strasser 2009).

Ferner, Ahnengötter sind verwandt mit oder ste-
hen parallel zu der Vielzahl von Naturgeistern, die 
magisch tätig sind. Ahnengeister, Naturgeister und 
Gespenster stehen oft nebeneinander, sowohl im 
Bewusstsein der Menschen als auch in der Einfluss-
nahme, die man ihnen zuschreibt. Die Naturobjekte 
werden als verwandelte Ahnengeister gesehen, so 
dass diese Naturgeister gleichfalls über Magie ver-
fügen und auch als Götter verehrt werden. Flüsse, 
Berge, Sterne, Wälder und Felsen werden als Göt-
ter verehrt. Man opfert ihnen und spricht zu ihnen, 
da man ihnen magische Macht zutraut. Also werden 
nicht nur Hochgötter und Ahnengötter, sondern auch 
Naturphänomene und Artefakte als Götter gesehen. 
Es erhellt, dass die Unterscheidung zwischen Magie 
und Religion unter Bezug auf die Akteure auch nur 
heuristischen Wert haben kann. Daraus resultiert die 
Schlussfolgerung, dass Magie und Religion in vor-
modernen Gesellschaften nicht strikt getrennt wer-
den kann, wie schon zahlreiche Autoren bemerkt 
haben;28 ferner, dass die Rolle der außerreligiösen 
Magie, um nun diese heuristische Unterscheidung 
zu verwenden, in den vormodernen Gesellschaf-

25	 De Groot (1910); Frazer (1911–1924); Malinowski (1983); 
Müller (2004); Oesterdiekhoff (2006b, 2012a).

26	 Piaget (1981); Zeininger (1929); Bovet (1951).
27	 De Groot (1910); Frazer (1911–1924); Heiler (1969); Tylor 

(2005); Le Roy (1911).
28	 Mauss (1978/1: ​123); Wax und Wax (1978: ​329); Beth (1978: ​

42); Jensen (1992).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

211

ten ungleich größer war als in den modernen Ge-
sellschaften. Während der Glaube an die magische 
Macht von Menschen, Tieren, Pflanzen, Naturphä-
nomenen und Artefakten in den modernen Gesell-
schaften ausgestorben ist, hat er in den vormodernen 
Gesellschaften eine mindestens gleich starke Rolle 
wie der Glaube an die magische Macht der Gotthei-
ten. Man kann aber den Zusammenhang auch wie 
folgt formulieren. Die zauberische Kraft von Ah-
nengeistern, Zauberern, Naturgöttern wie Bergen, 
Flüssen und Wäldern, und Artefakten beruht selbst 
auf ihrer heiligen und göttlichen Natur. Dann aber 
ist die Magie ein Teil der Religion bzw. Magie und 
Religion sind in einem noch stärkeren Maße Syno-
nyme als zuvor schon vorausgesetzt. Man kann also 
letztlich Magie und Religion weder unter Bezug auf 
die mystische Kraft noch unter Bezug auf die Ak-
teure grundsätzlich differenzieren. Dennoch nutze 
ich die übliche Differenzierung von Magie und Reli-
gion, der zufolge Religion Ahnengöttern und Hoch-
göttern reserviert wird, wohl wissend um den nur 
begrenzten Wert dieser Unterteilungen.

Diese Überlegungen zeigen, dass eine Theorie 
der Religion immer mit einer Theorie der Magie 
verknüpft sein muss. Ferner, dass die Religion der 
heute fortgeschrittenen und partiell oder großteils 
entzauberten Gesellschaften nur eine Schwundstufe 
der wuchernden Religion und Magie der vormoder-
nen Gesellschaften ist. Religion und Magie einer-
seits und Wirklichkeit und Natur andererseits waren 
früher fast schon zwei Seiten derselben Medaille, 
während im modernen Verständnis die Religion 
eher an den Rand des Wirklichkeits- und Naturver-
ständnisses gerückt und die außerreligiöse Magie 
ausgestorben ist. In jedem Falle ist ein umfassen-
des und tiefschürfendes Verständnis von der Natur 
der Magie von grundlegender Bedeutung für eine 
Theorie der Religion und für eine Theorie der his-
torischen Entwicklung der Religion.

4	 Manifestationen der Magie

Im Folgenden unterscheide ich drei Bereiche, in 
denen sich Magie manifestiert: Religion, kollek-
tive und alltägliche bzw. individuelle Magie. Die-
ses Kapitel soll in äußerster Kürze den Umfang und 
die Tiefe der Magie in vormodernen Gesellschaften 
aufweisen.

4.1	 Religion

Naturreligionen und Hochreligionen behaupten 
gleichermaßen, dass Götter die Welt mittels der 

Magie geschaffen haben. Die Götter setzen sowohl 
die Regelmäßigkeit der Abläufe, die Wiederkehr der 
Jahreszeiten, die Generationenfolge und die Schick-
salshaftigkeit der Geschichte fest. Letztendlich be-
stimmen sie aber auch alle einzelnen Ereignisse und 
Handlungen. Sie legen jede Geburt und jeden Tod, 
jeden Regen und jeden Sonnenschein, jedes Glück 
und jedes Unglück fest. “Das Wirken der Göt-
ter nimmt man wahr im Walten der Natur – in der 
Strahlkraft der Sonne, der zyklischen Zu- und Ab-
nahme des Mondes, in der Herabkunft der Nieder-
schläge, im Wind und in der Gewalt der Gewitter” 
(Müller und Ritz-Müller 1999: ​280). Letztlich be-
stand immer die Möglichkeit, jedes einzelne Ereig-
nis, gleichviel welches, als von Gott geschaffen oder 
gewollt zu erklären. Gott und Natur, Gottes Magie 
und Wirklichkeit, tendierten zur Deckungsgleich-
heit (Feuerbach 1978: ​451; Angenendt 2009: ​115, 
149). Demzufolge wären Gott, Magie und Wirklich-
keit nur unterschiedliche Dimensionen eines Zu-
sammenhanges. Zwar tendierten die Menschen zu 
dieser Sichtweise, aber nicht ganz und vollständig. 
Denn von Fall zu Fall bevorzugten sie auch andere 
als theologische Erklärungen. Schon deshalb, da sie 
nicht nur der Gottheit, sondern auch Geistern, Men-
schen, Tieren und Objekten magische Kräfte zu-
schrieben. Oft verzichteten sie auch ganz auf mys-
tische Erklärungen.

Nicht nur üben die Götter Magie über die Welt 
aus, sondern die betenden und opfernden Menschen 
steuern die Welt, indem sie die Götter dahingehend 
beeinflussen, sogar zwingen, die Welt im Sinne der 
Menschen zu steuern (Frazer 1977/1: ​70–86; Feuer
bach 1978: ​195–203).

4.2	 Kollektive Magie

Mit “kollektiver Magie” meine ich diejenigen ma-
gischen Rituale, die entweder vom ganzen Stamm 
oder Volk durchgeführt werden oder aber die, die 
dem Wohl des ganzen Stammes dienen. Da sind ins-
besondere die Jahreszeiten- und Vegetationskulte zu 
nennen. Sie sind am stärksten bei den Naturvölkern 
aller Kontinente ausgeprägt. Sie sind bei den aus-
tralischen Ureinwohnern deutlicher und intensiver 
als bei den Indianern Nordamerikas und den afrika-
nischen Völkern. Sie finden sich jedoch auch in den 
Hochkulturen, auch denen Chinas, Indiens und des 
mittelalterlichen Europas, wenn auch nicht in die-
ser elementaren Ausprägung. Vegetations-, Baum- 
und Feldkulte wurden jedoch im vormodernen Eu-
ropa in vergleichbarer Weise wie in der Antike oder 
in Asien praktiziert und stehen in einer ununterbro-
chenen Traditionslinie zu den Vegetationskulten der 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


212 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

Naturvölker. Angeblich hat die französische Land-
bevölkerung generell noch um 1920 vom Pfarrer 
Wetter-, Wind- und Regenmagie erwartet und ihn 
auch entsprechend auf die Probe gestellt. Die chi-
nesische Bevölkerung hat noch im 19. Jahrhundert 
eine zentrale Aufgabe der Klöster des Landes darin 
gesehen, dass die Mönche einen Zauber ausüben, 
der gutes Wetter beschert. Das ganze Wohlleben des 
Landes wurde zudem als von der Magie des Kai-
sers abhängig gesehen. Die christlichen Feiertage 
Ostern und Weihnachten sind aus den Vegetations- 
und Jahreszeitenkulten der Naturvölker hervorge-
gangen. Auch der ägyptische Pharaonenkult hatte 
noch die magische Funktion der Welterhaltung, die 
die Stammeskulte auch beinhalten.29

Man hat tatsächlich geglaubt, dass diese Natur-
kulte die Erschaffung der Welt am Anfang der Zeit 
in einem Vollsinne reproduzieren. Indem die Men-
schen diese Kulte durchführen, schlüpfen sie in die 
Rolle der Ahnen oder der Götter und erschaffen die 
Welt und alle Dinge, aus denen sie besteht. Ohne 
diese Kulte würde die Welt kollabieren und unter-
gehen. Nicht nur haben die ersten Menschen oder 
Götter die Welt erschaffen, sondern sie schaffen sie 
periodisch neu und sorgen so für ihre Erhaltung 
durch die Zeit. Die jeweils lebenden Generationen 
sind die Reinkarnationen der ersten Menschen res-
pektive Götter und sichern den Bestand des Kosmos 
über die Zeit, indem sie den Schöpfungsakt in illo 
tempore reproduzieren. Die Existenz von Kosmos 
und Welt hängt also in einem Vollsinne vom Tun der 
Menschen ab. Unterblieben die heiligen Handlun-
gen der Menschen, verschwände die Welt:30

Das aber bedeutet letztlich, dass der Kosmos 
eine Manifestation des Menschen ist. In Umkeh-
rung des heutigen Verständnisses, nach dem der 
Kosmos den Menschen geschaffen hat, glaubte die 
vormoderne Menschheit, dass die Menschheit den 
Kosmos erschaffen hat. Kindlicher kognitiver und 
ontologischer Egozentrismus ist also die Ursache 
des menschlichen und theologischen Schöpfungs-
mythos. Piaget (1981) hatte aufgezeigt, dass alle 
kleinen Kinder bis zum neunten Jahr glauben, dass 
Menschen und Götter zu Beginn der Zeit alle Dinge, 
aus denen die Welt besteht, eigenhändig geschaf-
fen haben. Diese Auffassung entspricht den Vege-
tations- und Jahreszeitenkulten der alten Kulturen. 
Die modernere theologische Auffassung, die die 
Menschen von der Schöpfung ausschließt und sie 
nur noch Gott zuschreibt, reflektiert dann also einen 

29	 Frazer (1977/1); Cassirer (1925); De Groot (1910); Eliade 
(1984); Jensen (1992); Oesterdiekhoff (2006a, 2012a).

30	 Frazer (1977); Durkheim (1981); Eliade (1961, 1984); Jensen 
(1992).

kleinen Entwicklungssprung. Die Entwicklungs
psychologie, und nur sie, erklärt also die archai-
schen Kosmologien (Oesterdiekhoff 2006a, 2012a; 
Oesterdiekhoff und Strasser 2009). 

4.3	 Alltägliche bzw. individuelle Magie

Es ist hier nicht nötig, die schon erwähnten Exem-
pel von Liebes-, Jagd- und Fischfangmagie durch 
ähnlich gelagerte Magieformen zu ergänzen. Die-
ser Abschnitt soll eher aufzeigen, dass die magi-
sche Erklärung das ganze Alltagsverhalten und die 
alltägliche Praxis durchdringt. In den vormoder-
nen Gesellschaften werden Missgeschicke, Zufälle 
und Unglücke aller Art als magisch gefügt interpre-
tiert. Glück und Gelingen resultieren aus der Quali-
tät der Magie der betroffenen Person oder Gruppe, 
der Magie der Götter und Ahnen und der Abwesen-
heit gegnerischer Magie. Großes Glück ist demzu-
folge das Resultat großer Magie, während großes 
Unglück das Ergebnis einer besonderen Strafaktion 
der Götter ist oder eines feindlichen Magieanschla-
ges. Vor diesem Hintergrund ist die Formulierung 
von Mauss besonders plausibel, die Magie als eine 
weitere physikalische Dimension im vormodernen 
Naturverständnis zu interpretieren. Dieser Formu-
lierung von Mauss korrespondiert die Auffassung 
von Lévy-Bruhl, die Weltsicht der alten Völker als 
mystisch zu bezeichnen.

Evans-Pritchard (1978) hat diesem Phänomen 
eine grundlegende Studie gewidmet, die allerdings 
nur einen Teil des Ganzen abdeckt. Der Autor be-
handelt nicht die magischen Grundlagen des Glücks 
und nicht die Rolle der Götter bei der Konstitution 
von Glück und Unglück. Er konzentriert sich auf die 
von Menschen durchgeführte Magie bei der Krea-
tion von Unglück, d. h., auf Schadensmagie durch 
Hexer oder Schadenszauberer. Seine Analyse der 
Magie der Zande ist aber von großer Brillanz und 
großteils verallgemeinerbar auf andere einfache Ge-
sellschaften. Der Autor zeigt, dass alle Zande ten-
denziell alle kleinen Unglücke und Missgeschicke 
unter Verweis auf einen magischen Anschlag er
klären.

Hexerei ist allgegenwärtig. … Wenn Trockenfäule die 
Erdnußernte befällt, ist es Hexerei; wenn man den Busch 
vergeblich nach Wild durchstreift, ist es Hexerei; wenn 
Frauen mühsam ein Wasserloch ausschöpfen und nur mit 
ein paar kleinen Fischen belohnt werden, ist es Hexerei; 
wenn Termiten nicht aufsteigen, obgleich sie schwärmen 
müßten und eine kalte Nacht nutzlos mit dem Warten auf 
ihren Flug verbracht wird, ist es Hexerei; wenn eine Frau 
mürrisch und abweisend gegen ihren Mann ist, ist es He-
xerei; wenn ein Prinz kühl und zurückweisend zu seinen 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

213

Untertanen ist, ist es Hexerei; wenn ein magischer Ritus 
seinen Zweck verfehlt, ist es Hexerei; in der Tat, wenn 
irgendjemandem irgendein Mißerfolg oder Unglück zu 
irgendeiner Zeit und im Zusammenhang mit irgendeiner 
der mannigfaltigen Tätigkeiten des Lebens zustößt, kann 
Hexerei die Ursache sein (Evans-Pritchard 1978: ​60).

Dieses sehr zentrale Zitat belegt, dass die Zan-
de die Ereignisse des Tages mystisch interpretieren. 
Die normalen Tagesabläufe belegen, dass die Ma-
gie gegen Angriffe erfolgreich ist bzw. eine göttli-
che Strafaktion unangebracht ist. Auch glückliche 
Ereignisse sind erwartbar, da man seine magische 
Schutzmagie in Stellung gebracht und auch Opfer 
dargereicht hat. Interessant sind also Unglücke und 
Missgeschicke. Die Neigung der Zande, auch Ba-
gatellen als mystische Interventionen zu interpre-
tieren, zeigt schon ihre Tendenz, Alltag und Magie, 
Realität und Mystik sehr weitgehend zu identifi-
zieren. Ereignisse, die moderne Menschen als das 
Ergebnis kausaler und damit auch zufälliger Ent-
wicklungen verstehen, werden von den Zande auto-
matisch mystisch gedeutet. Evans-Pritchard betont, 
dass die Zande keinerlei Verständnis für den Zufall 
haben. Dann muss man aber auch sagen, dass sie 
keinerlei Verständnis für Kausalität, Notwendigkeit, 
Wahrscheinlichkeit und Möglichkeit haben. Denn 
diese fünf Kategorien verweisen aufeinander und 
lassen sich nicht voneinander trennen (Piaget and 
Inhelder 1975; Piaget 1969, 1975: ​8–10). Sie haben 
jedenfalls kein operationales Verständnis dieser Ka-
tegorien. Sie wenden sie nicht an bei Ereignissen, 
die oberhalb der Ebene des praktischen Hantierens 
anzusiedeln sind bzw. wechseln beliebig zu mysti-
schen Kategorien.

Bei Bagatellfällen wie Stolpern über einen 
Baumstumpf oder Verschütten von Wasser folgt der 
mystischen Interpretation in der Regel nichts. Bei 
Krankheit und Tod, größeren Schäden und Beein-
trächtigungen folgt jedoch bei den Zande ein Er-
mittlungsverfahren. Dann will der Betroffene wis-
sen, wer der Hexer ist. Er schreitet ausnahmslos 
zum Orakel, um den Hexer zu ermitteln, der dafür 
verantwortlich ist, dass er eine Erkältung hat oder 
keine Fische gefangen hat. Das Gift-, Reibbrett- 
oder Termitenorakel entscheidet darüber, welcher 
der Tatverdächtigen, die dem Orakel genannt wer-
den, der Hexer ist, der mittels Magie die Erkältung 
verursacht hat oder die Fische weggeschickt hat. In 
der Regel wendet sich der Verzauberte dann an den 
Hexer, um Schadensersatz zu verlangen. Bekommt 
er diese, ist der Fall in der Regel erledigt. Bei Raub 
oder Totschlag kommt es jedoch zu schweren Stra-
fen, auch Hinrichtungen. Das Problem dabei ist 
nicht nur das Ermittlungsverfahren qua Orakel. 

Das Orakel funktioniert rein mystisch, nach mo-
dernem Verständnis also auf dem Würfel- oder Zu
fallsprinzip. Man verurteilt eine Person, weil sie, 
um verständlich zu bleiben, den kürzeren Strohhalm 
gezogen hat. Das weitere Problem ist, das man un-
schuldige Personen regelmäßig bestraft für die Feh-
ler anderer oder sie für deren Unglück verantwort-
lich macht. Die unschuldigen Angeklagten kennen 
die verzauberten Geschädigten teilweise gar nicht 
oder haben nichts mit dem Tatbestand zu tun. Man 
bestraft Unschuldige dafür, dass andere bei der Jagd 
erfolglos waren, von ihrer Frau abgewiesen wurden, 
sich erkältet oder in die Hand geschnitten haben 
(Evans-Pritchard 1978: ​77–104, 181–245).

Die Forschungsergebnisse von Evans-Pritchard 
kann man sehr weitgehend auf andere vormoderne 
Gesellschaften verallgemeinern. Unglücke wurden 
rund um den Globus nicht als Ergebnis von Zufällen 
gesehen, sondern entweder als Gottes Strafe oder 
als hexerischer Anschlag. Das Fehlen des Zufallsbe-
griffs, die mystische Interpretation von Unglücken 
und Hexerei ist in allen vormodernen Gesellschaf-
ten dominant.31 Lucy P. Mair (1969: ​212) analysier-
te 194 Unglücksfälle in Afrika mit dem Ergebnis, 
dass 55 % der Fälle durch Zauberer und 45 % durch 
Gott gemacht erklärt wurden.

Das Denken der Zande und der vormodernen 
Völker entspricht dem Denken aller kleinen Kinder, 
die nämlich rund um den Globus glauben, eine Brü-
cke stürze zusammen, wenn zwei Apfeldiebe über 
sie laufen, um sie zu strafen. Die bei allen Kindern 
diagnostizierte “immanente Gerechtigkeit” ist das 
Erklärungsmodell für die mystischen Interpreta-
tionen von Ereignissen und Zufällen, die man bei 
vormodernen Völkern vorfindet. Genauso wie die-
se haben Kinder unter sieben Jahren kein Verständ-
nis für Zufall und Kausalität. Also erklärt das Den-
ken der Kinder das der Zande und der vormodernen 
Menschheit.32

Auch ein weiteres Element der Kultur der Zan-
de findet sich in allen vormodernen Gesellschaften, 
nämlich der Gebrauch der Ordale. Eines der wich-
tigsten Beweismittel und Prozessverfahren ist seit 
der Steinzeit bis in das Aufklärungszeitalter bzw. 
bis zum Kolonialzeitalter das Ordal oder Gottes
urteil. Der Griff ins heiße Wasser oder ins Feuer 
und die Wunden danach, die Giftprobe und der Zu-

31	 Siehe für eine Vielzahl von Gesellschaften: Lévy-Bruhl 
(1966: ​22 und 105, 1938: ​37 und 67, 1931: ​170 ff.); Müller 
(2004: ​24); Oesterdiekhoff (2006a, 2012a, 2013a); Oester
diekhoff und Strasser (2009), speziell für Afrika: Mair (1969: ​
30, 102, 127); Signer (2004: ​183, 360 f.), für China: De Groot 
(1910: ​10, 35) und für das alte Europa: Thomas (1980/1: ​81).

32	 Piaget (1973); Hallpike (1994); Gesell (1957: ​82, 117); Oes
terdiekhoff (1997, 2006a, 2012a, 2013a).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


214 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

stand danach, entscheiden ob der Beschuldigte un-
schuldig oder schuldig ist. Ein Großteil der Rechts-
streitigkeiten in vormodernen Gesellschaften rund 
um den Globus seit der Steinzeit ist von diesem Zu-
fallsgenerator entschieden worden. Das Ordal stellt 
sicher, dass regelmäßig Unschuldige bestraft und 
hingerichtet wurden, während Schuldige freikamen. 
Dem Ordalverfahren liegt der Gedanke zugrunde, 
dass Feuer, Wasser, Gift und andere Naturphäno-
mene über Schuld und Tatvorgang wissen, da sie 
Lebewesen sind und im Auftrag Gottes handeln.33

Wie oben schon erwähnt, ist der Glaube der Kin-
der an die der Natur immanente Gerechtigkeit die 
Wurzel der Ordalverfahren. Demzufolge liegt nicht 
nur die mystische Interpretation von Ereignis und 
Unglück in der Psyche des Kindes, sondern auch 
das Beweisverfahren, das aus dieser Interpretation 
hervorgeht und den Täter überführt. Die Evolution 
der adoleszenten Stufe der formalen Operationen ist 
sowohl die Ursache des Untergangs der Ordale als 
auch des Untergangs der mystischen Interpretation 
von Ereignissen (Oesterdiekhoff 2002, 2006a: ​342–
373, 2013a: ​169–182). 

Ein weiterer zentraler Bestandteil der Studie Ev-
ans-Pritchards ist der Glaube an Hexen und Scha-
denszauberer, die in der Regel hinter den Unglücken 
und Missgeschicken stecken. Die Hexen erzeugen 
Krankheiten, indem sie die Organe der Menschen 
fressen. Essen sie diese ganz auf, dann stirbt der 
Mensch. Krankheit ist die Folge eines gezügelten 
Appetits, Tod die Folge von Gefräßigkeit. Es gibt 
keine vormoderne Kultur, in der die Menschen nicht 
geglaubt haben, dass es Hexen gibt und dass Krank-
heit und Tod die Folge der Fresssucht der Hexen 
sind. Man hat dies im antiken Mittelmeerraum ge-
glaubt, im indianischen Amerika, in ganz Afrika, im 
Australien der Ureinwohner, im Europa des Mittel-
alters, in Asien und in der Südsee. Man hat weltweit 
geglaubt, dass Hexen fliegen können, sich verwan-
deln können, an einem Körperteil identifiziert wer-
den können, Menschen von innen her anfressen, mit 
Dämonen in Verbindung stehen und Schaden verur-
sachen. Die transkulturellen Gemeinsamkeiten ge-
hen bis in die Details und Spezifika, überraschend 
und erstaunlich zugleich.34

Diffusion von irgendwo entstandenen Ideen kann 
nicht die Ursache der Universalität des Hexereikom-
plexes sein. Infrage kommen die Archetypenlehre 
von C. G. Jung oder die Entwicklungspsychologie 

33	 Lévy-Bruhl (1966: ​200–242, 1931, 1938); Tylor (2005); Ev-
ans-Pritchard (1978); Fortune (1963); Oesterdiekhoff (2002).

34	 Kiesewetter (2005: ​393); Oesterdiekhoff (2013a: ​203–205); 
Signer (2004: ​232); Tuczay (2003: ​281); Behringer (2000); 
Soldan und Heppe (1986); Wolf (1994).

als Erklärungsmodelle. Ich gehe davon aus, dass 
der entwicklungspsychologische Erklärungstyp die 
größte Erklärungskraft aufweist. Demzufolge wur-
zelt der Hexereikomplex in der kindlichen Magie 
bzw. ist eine ihrer Manifestationen. Die Universali-
tät sämtlicher Details folgt kaskadenartig aus dieser 
Wurzel (Oesterdiekhoff 2013a: ​195–214). Zauberer 
und Hexen spielen in der Psyche schon dreijähriger 
Kinder eine große Rolle, etwa bis zum neunten Jahr, 
auch heute noch.35

Eine der grundlegendsten Manifestationen des 
Tuns der Schadenszauberer und Hexen ist die Ver-
ursachung von Tod und Krankheit. Nicht nur die 
Zande, sondern alle afrikanischen Völker haben 
jeden Tod als das Ergebnis eines hexerischen An-
schlags gesehen, mehr noch als das Ergebnis einer 
Strafe durch Ahnen oder Gott. Auch bei den aus-
tralischen Ureinwohnern und den Indianern Ameri-
kas, den Südseevölkern und anderen Naturvölkern 
findet man die Idee, dass jeder Tod das Ergebnis 
der Todesmagie ist. Nicht in vergleichbarer Stärke, 
aber immer noch virulent ist diese Idee im anti-
ken Mittelmeerraum, im mittelalterlichen Europa 
und in ganz Asien. Das Ordal ermittelt zumeist den 
Magier-Mörder und die Verwandten bringen dann 
den angeblichen Mörder in der Regel um oder neh-
men eine Entschädigung an. Dem natürlichen Tod 
eines Menschen folgt sehr häufig der Mord eines 
Unschuldigen. Dieser dann tatsächliche Mord ist 
oft genug die Ursache für Blutracheaktionen und 
langwierige Kriege. Die Todes-Magie und die aus 
ihr resultierende Rache sind wesentliche Ursachen 
für das schwache Bevölkerungswachstum der vor
modernen Menschheit.36 

Auch die Kinder glauben bis zum sechsten Jahr, 
dass jeder Tod die Folge eines Gewaltaktes ist. Wie 
die Primitivvölker können sie zunächst nicht glau-
ben, dass jeder Mensch infolge natürlicher Ursa-
chen eines Tages sterben muss (Gesell 1957: ​82, 
117; Bettelheim 1997: ​54).

5	 Entwicklungspsychologie der Magie

5.1	 Kategorien Kausalität, Zufall und 
Wahrscheinlichkeit

Wie gezeigt, kann man die Magie der vormoder-
nen Völker nicht ohne eine Analyse ihrer elemen-

35	 Piaget (1975/5: ​325 f.); Campbell (1991: ​36, 87); Ellwanger 
(1980); Jensen (1992: ​408).

36	 Frazer (1932: ​300, 305); Tylor (2005: ​138); Fortune (1963); 
Lévy-Bruhl (1966: ​20, 32, 55, 57); Evans-Pritchard (1978: ​
77); Le Roy (1911: ​206, 368); Oesterdiekhoff (2013a: ​183–
194).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

215

taren Denkfunktionen verstehen. Ihre tendenzielle 
Gleichsetzung von Realität und Mystik ist die Wur-
zel ihrer tendenziellen Gleichsetzung von Miss-
geschick/Unglück und Hexerei/Schadenszauber. 
Beide wurzeln wiederum auch darin, dass die ele-
mentaren Denkfunktionen wie Kausalität, Zufall 
und Wahrscheinlichkeit nicht auf dem Niveau der 
konkreten Operationen entwickelt sind. Die von 
Lévy-Bruhl festgestellte Prälogik des primitiven 
Denkens und die von Piaget diagnostizierte Vor-
kausalität des Denkens der Kinder bedingen ein-
ander. Wer das Zerspringen eines Topfes oder eine 
erfolglose Jagd einem Hexer anlastet und ihn sank-
tionieren will, kann weder logisch noch kausal den-
ken, versteht weder die Kategorie Zufall noch die 
Kategorie Wahrscheinlichkeit, weder die Katego-
rie Möglichkeit noch die Kategorie Notwendig-
keit. Diese Kategorien sind also nicht angeboren, 
wie Immanuel Kant meinte, sondern entwickeln 
sich stufenförmig, wobei sie ein halbwegs rationa-
les Niveau erst auf der Stufe der konkreten Opera-
tionen annehmen. Die von Lévy-Bruhl bestimmten 
Superstrukturen des primitiven Denkens, Prälogik 
und Mystik, sind Manifestationen der von Piaget 
beschriebenen Vorkausalität des Kindes bis zum 
siebten Jahr.

Die Annahmen des Kindes beziehen sich also auf eine 
Wirklichkeit, die viel unbestimmter als unsere ist, und sie 
gehen unablässig von der Ebene des Spiels auf die der Be-
obachtung über und umgekehrt. In dieser Hinsicht ist die 
Wirklichkeit für das Kind gleichzeitig willkürlicher und 
geordneter als für uns. Sie ist willkürlich, weil nichts un-
möglich ist und nichts den kausalen Gesetzen gehorcht. 
Aber was auch geschehen mag, alles ist immer begründet, 
denn das Kind entdeckt hinter den seltsamsten Ereignis-
sen, die es für wahr hält, immer Motive, die zu ihrer Be-
gründung ausreichen. Wie für den Primitiven steckt also 
hinter den Dingen ein großer Aufwand an willkürlichen 
Intentionen, niemals aber Zufall (Piaget 1983: ​234).

In ihrem Werk “The Origin of the Idea of Chance 
in Children” haben Piaget und Inhelder anhand um-
fangreicher Testverfahren nachgewiesen, dass Kin-
der unterhalb des siebten Jahres, also auf der Stufe 
des präoperationalen Denkens, noch keinerlei Ver-
ständnis des Zufalls haben. 

When a child is struck by a door which a gust of wind has 
closed, the child will find it difficult to believe that neither 
the wind nor the door had the intent of hurting him; he 
will certainly see interaction of causes which brought him 
near the door, and also what caused the door to move, but 
he will not admit their independence. It is this fact which 
will not let him see the event as fortuitous. On the oth-
er hand, he does not recognize that chance characterizes 
daily happenings (social, meterological, etc.) because he 
fails to notice the interactions of phenomena (e.g., the re-

lationship between night frosts and the flowering of a fruit 
tree). In brief, the alternatives which have kept the child 
(as well as the primitive mind) from constructing the idea 
of chance are his recognition of either an interaction of 
causes with no recognition of their independence, or their 
independence without realizing their interaction (Piaget 
and Inhelder 1975: 1 f.).

Da Kinder unter sieben Jahren genauso wenig 
wie die Zande im Besonderen und vormoderne Völ-
ker im Allgemeinen ein Verständnis des Zufalls ha-
ben, neigen sie auch dazu, insbesondere Unregel-
mäßigkeiten mystisch zu interpretieren. Man kann 
also die ethnologischen Studien nicht ohne die ent-
wicklungspsychologische Forschung verstehen. Die 
Psyche der Kinder ist die Wurzel der Magie, des 
Zufalls- und Kausalitätsverständnisses, der Todes-
magie und des Ordalgebrauchs der Zande und der 
vormodernen Völker.

5.2	 Animismus

Ein Konstituens der Magie der vormodernen Völ-
ker ist die Annahme der Belebtheit und Beseeltheit 
der Dinge und Phänomene. Man kann das Gift, das 
Feuer und das Wasser nicht zauberisch zwingen, nur 
den Schuldigen zu strafen und zu töten, wenn man 
nicht glaubt, dass diese Elemente nicht denken und 
handeln wie Menschen. Man kann Wind und Sturm, 
Regen und Sonne nicht magisch beschwören, wenn 
man davon ausgeht, es handele sich um tote Phäno-
mene, seelenlose Ereignisse und rein kausale Din-
ge. Der Primitive sieht diese Phänomene jedoch als 
Personen, auf die er einwirken, die er beschwören 
und die er bezwingen kann. “Die Reihe der Perso-
nifikationen macht hier nicht halt; der Gegenstand 
des Ritus selbst wird unter seinem gewöhnlichen 
Eigennamen personifiziert. … Bei den Inkantatio-
nen wendet man sich ja tatsächlich an die Krank-
heit, die man vertreiben will, und das bedeutet ja 
schon, daß sie wie eine Person behandelt wird” 
(Mauss 1978/1: ​114). 

Auch die Magie des Kindes basiert auf seinem 
Animismus bzw. ist mit ihm verknüpft. Kinder des 
ersten Lebensjahrzehnts der Industriekultur sind so-
wohl Magier als auch Animisten, so wie alle Er-
wachsenen aus Naturvölkern und der größte Teil der 
Erwachsenen der vormodernen Hochkulturen. Die 
Annahme des Kindes, die Dinge seien belebt, ist ein 
Vehikel seiner Magie, demzufolge die Wünsche und 
Befehle des Kindes von den Dingen gehört und be-
folgt werden. Daher ist die Kinderpsyche auch un-
ter dem Gesichtspunkt des Animismus die Ursache 
der Magie der alten Völker (Piaget 1981: ​107–206; 
Oesterdiekhoff 2013a: ​157–167). 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


216 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

5.3	 Allmacht des Wunsches

Der Glaube, man könne ein Ziel erreichen, indem 
man ein Ritual ausführt, Geister beschwört oder ei-
nen Spruch aufsagt, impliziert die Annahme, man 
könne ein Ziel erreichen, weil man es wünscht. Eine 
wesentliche Dimension der Magie ist daher die di-
rekte Assimilation der Realität an das Ego bzw. die 
Unterordnung der Realität unter die eigene Person. 
Die Rituale, Beschwörungen oder Sprüche können 
ja nicht als seriöse Mittelprozesse interpretiert wer-
den wie Arbeit und Technik. Eher schon als Selbst-
täuschung, um nicht eingestehen zu müssen, dass 
man so unvermittelt glaubt, jeder Wunsch führe von 
selbst zur Erfüllung. In jedem Falle bringt die Magie 
ein Überlegenheitsgefühl des Egos und eine Gering-
schätzung der Realität zum Ausdruck. Das primiti-
ve Denken basiert tatsächlich auf dem Ungleichge-
wicht von Subjekt und Objekt. Um Piagets Termini 
zu verwenden, auf dieser Stufe überwiegt die Assi-
milation die Adaptation. Der kindliche Egozentris-
mus erklärt die Magie. Deutlich wird dies schon in 
den Jahreszeitenkulten, in denen die Menschen sich 
einbilden, sie würden in die Rolle der Ahnengötter 
schlüpfen und den Kosmos erschaffen. Aber in je-
dem Wind- und Regenzauber, Liebes- und Todes-
zauber bricht sich die Anmaßung Bahn, der eigene 
Wunsch könne Realitäten produzieren. Kein Staats-
präsident oder Konzernlenker hat heute die subjek-
tive Macht, über die der Zauberer, zumindest in der 
Einbildung, verfügt, der der Sonne, dem Regen oder 
dem Sturm Befehle erteilt. “Ubiquitär ist die An-
sicht, daß bereits Sehnsüchte, mehr noch Intentio-
nen und Wünsche, sofern sie nur zielgerichtet sind 
und eine entsprechende Willenskraft ihnen den ge-
hörigen Antrieb verleiht …, eine zauberische Wirk-
samkeit ausüben können” (Müller 2001: ​106). Die 
Allmacht des Wunsches und die Allmacht des Egos 
sind ein Teil der Magie.37

Die Kinderpsychologie hat gezeigt, dass das 
kleine Kind genau dadurch charakterisiert ist, dass 
der Wunsch stärker ist als die Realität und dass die 
eigene Phantasie mit ihr spielt und sie an Bedeu-
tung überragt.

Was hindert uns daran, an die automatische Verwirkli-
chung unserer Wünsche zu glauben? Wir erkennen sie als 
subjektiv. Wir unterscheiden sie von den Wünschen an-
derer und von der Wirklichkeit, die die Welt uns anzuer-
kennen zwingt. Wenn das narzißtische Kleinkind an die 
Allmacht seines Denkens glaubt, so ist dies offensicht-
lich darauf zurückzuführen, dass es nicht zwischen sei-

37	 Mauss (1978/1: ​91); Freud (1975); Lévy-Bruhl (1938: ​
267 f.); Zeininger (1929: ​104 f.); Cassirer (1925: ​194, 273); 
Müller (2004: ​136).

nem eigenen Denken und dem Denken der anderen und 
ebensowenig zwischen seinem Ich und der Außenwelt un-
terscheidet. Es ist sich somit seines Ich nicht bewußt. Es 
ist nicht deshalb ganz von sich selbst eingenommen, weil 
es sein Ich kennt, sondern weil es alles, was seinem Träu-
men und seinen Wünschen fremd ist, nicht kennt (Piaget 
1981: ​129).

Aber die “Allmacht des Denkens” ist nicht der 
letzte Bezugspunkt, auf den man die Magie bezie-
hen könnte, wie viele angenommen haben, sondern 
auch nur eine Manifestation. Die Kinderpsyche ist 
die Wurzel der Magie und sonst nichts. 

5.4	 Kindliche Psyche und Magie

Das Denken der Kinder bis zum 10. Jahr ist durch 
ein Nebeneinander von Spiel- und Beobachtungs-
welt, Phantasie und Realität, Assimilation und Ad-
aptation gekennzeichnet. Während der Säugling 
durch Autismus fast ausschließlich gekennzeichnet 
ist, teilen Phantasie und Realität die Psyche des Kin-
des unter sich auf, während der moderne Erwachse-
ne auf der Stufe des formal-operationalen Denkens 
die Phantasie an den Rand drängt. Entsprechend ist 
sein Realitätssinn auf einer höheren Stufe als der 
des Kindes, welcher mit der Phantasie noch osmo-
tisch verknüpft ist. Die Magie des Kindes fußt da-
her auch auf seiner Fähigkeit, Phantasien und Rea
litäten zu verwechseln. Wenn es vom Fliegen und 
Verwandeln, Zaubern und Märchenträumen phanta-
siert, dann spinnt es sich in eine Welt der Illusionen, 
die es im Moment für wahr hält. Man kann daher 
die Magie des Kindes mit seiner Liebe zu Märchen 
und zum Spiel in Verbindung bringen. Es ist daher 
kein Zufall, dass die Bedeutung von Menschen-Ma-
gie, Spiel und Märchen in der Psyche des Kindes 
zeitgleich abnimmt und verschwindet. Nach dem 
neunten Jahr spielen diese drei zentralen Manifes-
tationen der kindlichen Psyche keine Rolle mehr. 
Kinder glauben dann nicht mehr an Zauberer, He-
xen und Gespenster, lesen keine Märchen mehr und 
haben an Puppenspiel und anderen Fiktionsspielen 
kein Interesse mehr. Zuvor waren das Märchen sei-
ne geistige Hauptnahrung und das Fiktionsspiel sei-
ne Lieblingsaktivität.

Das Gemeinsame von Fiktionsspiel und Magie 
liegt darin, dass der Wunsch und die eigene Vorstel-
lung sich ihre gewünschte Realität selbst schaffen. 

Hilde hat für ihre Puppenbetten neue Bezüge bekommen, 
und nun beginnt ein intensives Spiel: Jetzt müssen die 
Puppen den ganzen Tag schlafen, wieder aufstehen und 
wieder schlafen. Mit rührender Sorgfalt und mütterlich 
liebevoller Stimme betreut sie ihre Kleinen, schaukelt sie 
in Schlaf, fragt sie, ob sie gut geschlafen hätten, sagt ih-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

217

nen guten Morgen und verlangt, dass wir das gleiche tun, 
wenn sie früh mit ihrem Puppenwagen in unser Schlaf-
zimmer kommt. Das sind wirklich warme Gefühle, die 
sich hier äußern, nicht bloß erdichtete und konstruierte. 
Und zweifellos liegt auch nicht einfach klare Fiktion vor, 
sondern ein merkwürdiges Gemisch von wirklich Ge-
glaubtem, spielend Hingenommenem, beabsichtigter Fik-
tion. Eben denkt man; das macht sie sich ganz bewußt 
vor; im nächsten Moment scheint es, dass das Kind gänz-
lich in der Illusion stecke und das wirklich glaube, was es 
von der Puppe sagt (Stern 1930: ​242). 

Wie der Magier wirklich glaubt, er bekomme 
sein Liebchen in seine Gewalt, wenn er sein Ritual 
ausführt oder der Regen würde bald kommen, wenn 
er seine Tasse Wasser ausschüttet, so fängt Hilde an 
zu weinen, wenn sie daran denkt, dass ihre Püpp-
chen im November frieren könnten. Der Bewusst-
seinszustand des vormodernen Menschen, der Re-
gen- und Wetterzauber, Todes- oder Liebesmagie 
praktiziert, ist der des Kindes, das sich tief in sein 
Spiel versenkt und kein Bewusstsein der Fiktion da-
bei hat. Darauf hatte schon Johan Huizinga in sei-
nem Werk “Homo Ludens” hingewiesen, als er be-
merkte: “Für den Wilden mit seiner beschränkten 
logischen Ordnung der Welt ist eigentlich noch al-
les möglich … Gemeinsam mit der Dichtung ent-
springt der Mythus in der Sphäre des Spiels, und der 
Glaube des Wilden liegt wie sein ganzes Leben mehr 
als zur Hälfte in dieser Sphäre” (Huizinga 1987: ​
144; Hervorhebung nicht im Original). Nach Hui-
zinga liegt die ganze vormoderne Welt in der Sphä-
re des Spiels. Erst das 19. Jahrhundert erfährt die 
Menschheit als psychologisch erwachsen und das 
spielerische Element in der Konstitution der Kul-
tur überwindend. Huizinga (1987: ​27, 32, 156) sieht 
entsprechend keine Differenz zwischen der Mentali-
tät des Kindes und der des Primitiven. Beide Men-
schengruppen sehen Spiel und Magie als eine ernste 
Sache, während sie gleichzeitig die Realität noch 
verträumt wahrnehmen. Beide Gruppen leben in ei-
ner Realität, die durch ein bestimmtes Verhältnis 
von Beobachtungswelt und Spielwelt geradezu de-
finiert ist. Die Magie fußt also wie das Symbolspiel 
auf der Gleichsetzung von Wunsch und Wirklich-
keit. Magie ist also nur in einer ganz anderen Be-
wusstseinsstruktur möglich, in einem Bewusstsein, 
das dem Traumdenken und der Traumpsyche noch 
benachbart ist.

So wie das Kind sich vom Märchen und vom 
Spiel lösen kann, um wieder an der Beobachtungs-
welt teilzunehmen, um Hausaufgaben zu machen 
oder den Tisch zu decken, so kann auch der magi-
sche Mensch sich von seinen Ritualen lösen, um 
Gartenarbeit zu betreiben oder Fische zu fangen. 
Das bedeutet aber nicht, dass ihm bei der prakti-

schen Arbeit bewusst wird, dass seine Magie nur 
Illusion war. Die Einsicht in die Illusion der Magie 
bekommt er zeitlebens nicht. Genauso wenig wie 
das Kind, das seine Hausaufgaben macht, sich nun 
Klarheit darüber verschafft, dass sein Spiel Illusion 
war oder die Handlungen, von denen es im Mär-
chenbuch gelesen hat, nie stattgefunden haben.

6	 Inkompatibilität zwischen vormoderner  
und moderner Psyche

Heutige Ethnologen neigen häufig zur Bagatellisie-
rung der Magie. Sie unterstellen eine Rationalität der 
Magie, behaupten ihre Relevanz für die Sozialstruk-
tur oder die psychische Verfassung der Menschen 
oder neigen dazu, zu behaupten, die Menschen wür-
den die Magie nur symbolisch praktizieren, aber 
niemals ernsthaft an sie glauben.38 Demgegenüber 
haben jedoch viele Autoren zu Recht gezeigt, dass 
der Glaube an die Magie echt und tief war.39 Die 
Tiefe des Glaubens an die Magie kann man schon 
daran ermessen, wenn man sich vor Augen führt, 
dass die archaischen Menschen niemals Zauberern 
hohe Gelder zahlen würden, um von ihnen ver-
schont zu werden oder um ihre Zauberformeln zu 
erhalten, niemals Zauberer töten würden, um ihre 
schädliche Magie zu beseitigen, niemals Stunden 
des Tages mit Riten zubrächten und niemals ihr Le-
ben vom Gottesurteil abhängig machten, wenn sie 
nicht an Magie felsenfest glauben würden.

Ein moderner Mensch kann jedoch gar nicht 
glauben, selbst wenn er es unbedingt wollte, dass 
Menschen fliegen können, sich in Tiere verwan-
deln können, Regen und Sturm zaubern können und 
Krankheit und Tod anhexen können. Jeder Aspekt 
und jede Pore des Wirklichkeitssinnes und des Ver-
standes des modernen Menschen wehren sich gegen 
die Möglichkeit, an solche Dinge glauben zu kön-
nen. Keine Gehirnwäsche, Überzeugungsarbeit und 
Manipulation könnte einen modernen Menschen, 
wenn er die Adoleszenz passiert hat, glauben ma-
chen, dass eine solche Magie möglich und wirksam 
sei. Nur kleine Kinder und Psychotiker können in 
der modernen Gesellschaft als Menschengruppen 
identifiziert werden, die mit vormodernen Men-
schen diese Ideen teilen.

Die Magie der Kinder und die der vormodernen 
Menschen ist in ihren Grundstrukturen identisch. 

38	 Kippenberg und Luchesi (1978); Sawicki (2003); Duerr 
(1981).

39	 Mauss (1978/1); Frazer (1977); Baschwitz (1963); Evans-
Pritchard (1978); Fortune (1963); Lévy-Bruhl (1966); Signer 
(2004).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


218 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

Die Psychologie der Kinder ist die Wurzel der Ma-
gie der vormodernen Menschen. Ich brauche nicht 
zu wiederholen, dass Klassiker der Entwicklungs-
psychologie und anderer Disziplinen das schon an-
gedacht und umrissen haben, wenn auch nicht mit 
der Systematik und Stringenz wie hier vorgestellt. 
Es sind nicht einzelne Aspekte der Magie der Kin-
der, die mit der Magie der vormodernen Völker kon-
gruent sind, sondern es ist die Psyche der Kinder in 
toto, aus der die Magie der vormodernen Völker her-
vorgegangen ist. Es ist auch unmittelbar einsichtig, 
dass nur ein Erwachsener, dessen Psyche insgesamt 
auf der Stufe eines Kindes stehengeblieben ist, glau-
ben kann, dass man mit Sprüchen und Ritualen Re-
gen und Sonnenschein, Jagderfolg und Kindersegen 
zaubern kann.

Diese Erkenntnis kann natürlich nicht auf das 
Phänomen der Magie begrenzt sein. Die Analyse 
hat schon hinreichend gezeigt, dass der Wirklich-
keitssinn, die Verstandesfunktionen und weitere 
Eigentümlichkeiten des Kindes und des archaischen 
Menschen insgesamt andere Merkmale als die der 
modernen erwachsenen Psyche aufweisen. Die 
Psyche des vormodernen Menschen steht insge-
samt auf einer kindnäheren und einfacheren Stufe. 
Werner, Piaget, Hallpike und Oesterdiekhoff haben 
umfassend gezeigt, dass dies sich genauso verhält. 
100 Jahre transkulturelle Intelligenz- und Kogni-
tionsforschung haben empirisch gezeigt, dass alle 
vor- und frühmodernen Völker durch präoperationa-
le oder konkret-operationale Strukturen und durch 
niedrigere Intelligenzwerte gekennzeichnet sind. 
Alle Industrienationen haben in den letzten 100 Jah-
ren ihre Intelligenzwerte beträchtlich angehoben 
und die Stufe der formalen Operationen erreicht. 
Moderne Industriebevölkerungen haben einen um 
5 bis 10 Jahre höheren Entwicklungsendstand oder 
höheres mentales Alter als vormoderne Völker (Oes
terdiekhoff 2013a, b, c, 2012a, c, 2015; Oesterdiek
hoff und Rindermann 2008).

Man kann die Geschichte der Sozialökonomie, 
der Bevölkerungszahlen, der Politik, der Religion, 
der Wissenschaften, der Philosophie, der Kunst, 
der Literatur, der Musik, der Moral, der Sitten, des 
Rechts und des Alltagsdenkens nur vor dem Hinter-
grund verstehen, dass die Menschheit erst in neue-
rer Zeit die adoleszente Stufe der formalen Opera-
tionen etabliert hat, während ihre psychologischen 
Strukturen früher auf präoperationalen und konkret-
operationalen Stufen verhaftet waren. Die Ursachen 
für das Verharren der vormodernen Menschheit auf 
den einfachen Stufen und für die psychogenetische 
Weiterentwicklung der modernen Menschheit lie-
gen nicht in genetischen Vorgängen, sondern in der 
Wechselwirkung von Sozialisation und Entwick-

lung, in der Dialektik von Kultur und Bewusstsein, 
wie die Psychologie der letzten 100 Jahre aufge-
zeigt hat. Schulbildung, Berufskultur, Medien und 
andere Faktoren sind die wesentlichen Schrittma-
cher der psychogenetischen Evolution gewesen.40 

Demzufolge ist die schraubenförmige Wechsel-
wirkung von Kultur und Psyche insbesondere in den 
letzten 300 Jahren und die Weiterentwicklung der 
Psyche in das heute gegebene Stadium des Erwach-
senseins die Ursache des Untergangs der Magie. So 
wie heutige Jugendliche ab dem 10. Jahr den Glau-
ben an Märchen und Magie verlieren, so haben eu-
ropäische Philosophen nach 1650 den Glauben an 
Magie schrittweise verloren. Das Aufklärungszeit-
alter hat einen wesentlichen Beitrag zum Entzau-
berungsprozess geliefert. Der größte Teil des Glau-
bens an Magie verschwand in Europa insbesondere 
in der Zeitspanne von 1700 bis 1900, aber man kann 
den zeitlichen Bogen nach hinten und vorne auch 
viel weiter spannen. Das Kolonialzeitalter ist die 
Hauptwurzel des Beginns des Aussterbens der Ma-
gie in der außereuropäischen Welt.

7	 Schlussfolgerungen

Nur in der Entwicklungspsychologie findet man 
eine kohärente wissenschaftliche Theorie der Ma-
gie, die dem Prinzip des zureichenden Grundes ent-
spricht. Das reichhaltige Material, das die Ethnolo-
gie und die historischen Disziplinen geliefert haben, 
muss mit dem entwicklungspsychologischen Erklä-
rungsmodell konfrontiert und aus ihm abgeleitet 
werden. Es wird dann evident, dass diese Diszipli-
nen keine wissenschaftliche Theorie im eigentlichen 
Sinne zur Verfügung hatten. Erst das entwicklungs-
psychologische Erklärungsmodell kann das genera-
tionenlange Schwanken der genannten Disziplinen 
zwischen Bagatellisierung und Gegenstandssiche-
rung beenden.

Die Konsequenzen, die sich daraus ergeben, ge-
hen natürlich weit über die Magietheorie hinaus. 
Ganz offensichtlich waren die Humanwissenschaf-
ten vor 1980 und insbesondere vor 1945 in entschei-
denden Grundfragen weiter entwickelt als heute. 
Kulturrelativismus und Universalismus haben seit 
der Zeit der 1968er einen ungeheuren Schaden an-
gerichtet und eine Regression der humanwissen-
schaftlichen Grundlagenforschung herbeigeführt. 
Vergleichbare Regressionen hat es seit dem Auf-
klärungszeitalter nicht gegeben. Die 1920er und 

40	 Oesterdiekhoff (1997, 2000, 2006a, 2012a, 2013a); Hallpike 
(1994); Berry and Dasen (1974); Dasen (1977); Oesterdiek
hoff und Rindermann (2008).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

219

1930er Jahre waren nahe daran, auf der Basis der 
Entwicklungspsychologie die Humanwissenschaf-
ten auf ein Niveau zu bringen, das dem der Bio-
logie infolge der Evolutionstheorie kongruent ist. 
Dies war auch einigen Repräsentanten dieser Be-
wegung durchaus bewusst.41 

Die von mir in den letzten 30 Jahren entwickelte 
strukturgenetische Soziologie ist als Grundlagenthe-
orie der Humanwissenschaften konzipiert, die die 
Entwicklungspsychologie als Schlüssel zur Rekon-
struktion der Menschheits- und Kulturgeschichte 
nutzt. Mein Theorieprogramm geht sogar noch weit 
über die Ambitionen der Vorkriegszeit hinaus und 
bringt einen radikalen Durchbruch in der Grund-
legung der Humanwissenschaften zum Ausdruck. 
Die Theorie der Magie ist nur ein kleiner Teil dieses 
Programms. Aber das Phänomen der Magie allein 
genügt schon, um die Dringlichkeit des Programms 
aufzuweisen und die Schadensbilanz von Kultur
relativismus und Universalismus zu indizieren.

Zitierte Literatur

Angenendt, Arnold
2009	 Geschichte der Religiosität im Mittelalter. Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. [4. Aufl.]

Baschwitz, Kurt
1963	 Hexen und Hexenprozesse. Die Geschichte eines Mas-

senwahns und seiner Bekämpfung. München: Rütten & 
Loening.

Behringer, Wolfgang (Hrsg.)
2000	 Hexen und Hexenprozesse in Deutschland. München: Dt. 

Taschenbuch-Verlag. [4. Überarb. und aktualis. Aufl.]

Berry, John W., and Pierre R. Dasen (eds.)
1974	 Culture and Cognition. Readings in Cross-Cultural Psy-

chology. London: Methuen. 

Beth, Karl
1978	 Das Verhältnis von Religion und Magie. In: L. Petzoldt 

(Hrsg.); pp. 27–46. 

Bettelheim, Bruno
1997	 Kinder brauchen Märchen. München: Deutscher Taschen

buch-Verlag.

Bovet, Pierre
1951	 Le sentiment religieux et la psychologie de l’enfant. Neu-

châtel: Delachaux & Niestlé.

Brenner, Charles
1978	 Grundzüge der Psychoanalyse. Frankfurt: Fischer Verlag. 

(Fischer Bücher des Wissens, 6309)

Campbell, Joseph
1991	 Die Masken Gottes. Bd. 1: Mythologie der Urvölker. Ba-

sel: Sphinx.

41	 Frazer (1932: ​8, 21, 23, 27); Cassirer (1925); Tylor (2005); 
Werner (1959); Piaget (1975/8–10); Lurija and Vygotskij 
(1992); Oesterdiekhoff (2015).

Cassirer, Ernst
1925	 Philosophie der symbolischen Formen. Teil 2: Das my-

thische Denken. Berlin: Cassirer Verlag.

Danzel, Theodor Wilhelm
1978	 Die psychologische Bedeutung magischer Bräuche. In L. 

Petzoldt (Hrsg.); pp. 79–83.

Dasen, Pierre R. (ed.)
1977	 Piagetian Psychology. Cross-Cultural Contributions. 

(Preface by J. Piaget.) New York: Gardner Press. 

De Groot, Jan J. M.
1910	 The Religion of the Chinese. New York: Macmillan.

De Vries, Rheta
1969	 Constancy of Generic Identity in the Years Three to Six. 

Chicago: University of Chicago Press. (Monographs of 
the Society for Research in Child Development 34/3, 
127)

Doehlemann, Martin
1985	 Die Phantasie der Kinder und was Erwachsene daraus 

lernen können. Frankfurt: Fischer Verlag. (Fischer, 3362)

Duerr, Hans-Peter
1981	 Der Wissenschaftler und das Irrationale. Bd. 1: Beiträge 

aus Ethnologie und Anthropologie / Bd. 2: Beiträge aus 
Philosophie und Psychologie. Frankfurt: Syndikat.

Durkheim, Émile
1981	 Die elementaren Formen des religiösen Lebens. Frank-

furt: Suhrkamp.

Eliade, Mircea
1961	 Mythen, Träume und Mysterien. Salzburg: Otto Müller 

Verlag. (Wort und Antwort, 25)
1975	 Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. Frank-

furt: Suhrkamp Verlag. (Suhrkamp-Taschenbuch Wis-
senschaft, 126)

1984	 Kosmos und Geschichte. Der Mythos der ewigen Wieder-
kehr. Frankfurt: Insel Verlag.

Ellwanger, Wolfram
1980	 Die Zauberwelt unserer Kinder. Vom rechten Umgang 

mit den magischen Gestalten und Vorstellungen. Frei-
burg: Herder Verlag. (Herderbücherei, 786)

Evans-Pritchard, Edward E.
1978	 Hexerei, Orakel und Magie bei den Zande. Frankfurt: 

Suhrkamp Verlag.

Ferenczi, Sándor
1964	 Bausteine zur Psychoanalyse. 1. Band: Theorie. Bern: 

Hans Huber Verlag.

Feuerbach, Ludwig
1978	 Das Wesen des Christentums. Stuttgart: Reclam Verlag. 

(Reclams Universal-Bibliothek, 4571)

Flavell, John H.
1979	 Kognitive Entwicklung. Stuttgart: Klett-Cotta Verlag.

Fortune, Reo F.
1963	 Sorcerers of Dobu. The Social Anthropology of the Dobu 

Islanders of the Western Pacific. (With an Introd. by B. 
Malinowski.) New York: E. P. Dutton. (Dutton Paperback, 
D119)

Frazer, James George
1911–1924  The Belief in Immortality and the Worship of the 

Dead. 3 Vols. London: Macmillan.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


220 Georg W. Oesterdiekhoff

Anthropos  112.2017

1932	 Mensch, Gott und Unsterblichkeit. Gedanken über den 
menschlichen Fortschritt. Leipzig: C. L. Hirschfeld Ver-
lag. 

1977	 Der goldene Zweig. Eine Studie über Magie und Religi-
on. 2 Bde. Frankfurt: Ullstein Verlag. 

1994	 The Collected Works of J. G. Frazer. (Ed. by R. Acker-
man.) Richmond: Curzon Press.

Freud, Sigmund
1975	 Die Zukunft einer Illusion. In A. Freud (Hrsg.), Gesam-

melte Werke. Chronologisch geordnet. Bd. 14; pp. 325–
382. Frankfurt: Fischer Taschenbuch-Verlag.

Gesell, Arnold
1957	 Jugend. Das Alter von 10 bis 16. Bad Nauheim: Christian 

Verlag.

Hallpike, Christopher R.
1994	 Die Grundlagen primitiven Denkens. Stuttgart: Klett Ver-

lag.

Heiler, Friedrich
1969	 Das Gebet. Eine religionsgeschichtliche und religions-

psychologische Untersuchung. München: Ernst Rein-
hardt Verlag. 

Huizinga, Johan
1987	 Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel. Rein-

bek: Rowohlt. (Rowohlts Enzyklopädie, 435) [Bibliogr. 
erg. Neuausg.]

Jensen, Adolf E.
1992	 Mythos und Kult bei Naturvölkern. Religionswissen-

schaftliche Betrachtungen. (Mit einem Geleitwort v. E. 
Haberland.) München: Dt. Taschenbuch-Verlag.

Keil, Frank C.
1986	 The Acquisition of Natural Kinds and Artefact Terms. In: 

W. Demopoulos, and A. Marras (eds.), Language Learn-
ing and Concept Acquisition; pp. 133–153. Norwood: 
Ablex.

Kiesewetter, Carl
2005	 Die Geheimwissenschaften. Eine Kulturgeschichte der 

Esoterik. Wiesbaden: Marix Verlag.

Kippenberg, Hans G., und Brigitte Luchesi (Hrsg.)
1978	 Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse über 

das Verstehen fremden Denkens. Frankfurt: Suhrkamp 
Verlag.

König, Bruno E.
1966/1977  Hexenprozesse. Ausgeburten des Menschen-

wahns im Spiegel der Hexenprozesse und der Autodafés. 
Schwerte: Freistühler.

Le Roy, Alexandre
1911	 Die Religion der Naturvölker. Rixheim: Sutter Verlag.

Lehner, Stefan
1911	 Bukaua. In: R. Neuhauss (Hrsg.), Deutsch Neu-Guinea. 

Bd. 3: Beiträge der Missionare Keysser, Stolz, Zahn, 
Lehner, Bamler; pp. 395–485. Berlin: Verlag Dietrich 
Reimer (Ernst Vohsen).

Lévy-Bruhl, Lucien
1921	 Das Denken der Naturvölker. Wien: Wilhelm Braumüller.
1930	 Die Seele der Primitiven. Wien: Wilhelm Braumüller. 
1931	 Le surnaturel et la nature dans la mentalité primitive. Pa-

ris: Librairie Félix Alcan.
1938	 L’expérience mystique et les symboles chez les primi-

tives. Paris: Librairie Félix Alcan.

1949	 Les carnets de Lucien Lévy-Bruhl. (Préface de M. Leen-
hardt.) Paris: Presses Universitaires de France.

1966	 Die geistige Welt der Primitiven. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft.

1983	 Primitive Mythology. The Mythic World of the Australian 
and Papuan Natives. St. Lucia: University of Queensland 
Press.

Luck, Georg
1990	 Magie und andere Geheimlehren in der Antike. Stuttgart: 

Alfred Kröner Verlag. (Kröners Taschenausgabe, 489)

Lurija, Aleksandr R., and Lev S. Vygotskij
1992	 Ape, Primitive Man, and Child. Essays in the History of 

Behavior. Orlando: Paul M. Deutsch Press.

Mair, Lucy P.
1969	 Magie im schwarzen Erdteil. München: Kindler Verlag.

Malinowski, Bronislaw
1983	 Magie, Wissenschaft und Religion. Und andere Schriften. 

Frankfurt: Fischer Taschenbuch Verlag.

Mauss, Marcel
1978	 Soziologie und Anthropologie. 2 Bde. Frankfurt: Ullstein 

Verlag.

Müller, Klaus E.
2001	 Wortzauber. Eine Ethnologie der Eloquenz. Frankfurt: 

Verlag Otto Lembeck.
2004	 Der sechste Sinn. Ethnologische Studien zu Phänomenen 

der außersinnlichen Wahrnehmung. Bielefeld: Transcript 
Verlag.

Müller, Klaus E., und Ute Ritz-Müller
1999	 Soul of Africa – Magie eines Kontinents. Köln: Köne-

mann.

Oesterdiekhoff, Georg W.
1997	 Kulturelle Bedingungen kognitiver Entwicklung. Der 

strukturgenetische Ansatz in der Soziologie. Frankfurt: 
Suhrkamp. (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 1283)

2000	 Zivilisation und Strukturgenese. Norbert Elias und Jean 
Piaget im Vergleich. Frankfurt: Suhrkamp. (Suhrkamp 
Taschenbuch Wissenschaft, 1461)

2002	 Das archaische Prozess- und Beweisrecht und die “imma-
nente Gerechtigkeit”. Erklärung von Struktur, Entwick-
lung und Untergang ordalförmiger Konfliktregelungen. 
Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte – 
Germanistische Abteilung 1: ​175–192.

2006a	 Kulturelle Evolution des Geistes. Die historische Wech-
selwirkung von Psyche und Gesellschaft. Hamburg: Lit-
Verlag. (Strukturgenese und sozialer Wandel, 1)

2006b	 Irrationale Denk- und Verhaltensweisen am Beispiel von 
Hexerei und Magie und ihr Stellenwert in der Kulturge-
schichte der Menschheit. Sozialwissenschaftliches Jour-
nal 1/2: ​79–104.

2007	 Ancient Sun Cults. Understanding Religious Rites in 
Terms of Developmental Psychology. The Mankind 
Quarterly 48/1: ​99–116. 

2012a	 Die geistige Entwicklung der Menschheit. Weilerswist: 
Velbrück Wissenschaft.

2012b	 Ontogeny and History. The Leading Theories Reconsid-
ered. Cultural-Historical Psychology 3: ​60–69.

2012c	 Was Pre-Modern Man a Child? The Quintessence of the 
Psychometric and Developmental Approaches. Intelli-
gence 40/5: ​470–478.

2013a	 Die Entwicklung der Menschheit von der Kindheitsphase 
zur Erwachsenenreife. Wiesbaden: Springer VS.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


Theorie der Magie

Anthropos  112.2017

221

2013b	 The Relevance of Piagetian Cross-Cultural Psychology 
to Humanities and Social Sciences. American Journal of 
Psychology 126/4: ​477–492.

2015	 Denkschrift zur Gründung des Max-Planck-Instituts für 
Humanwissenschaften. Münster: Lit-Verlag.

Oesterdiekhoff, Georg W., und Heiner Rindermann (Hrsg.)
2008	 Kultur und Kognition. Die Beiträge von Psychometrie 

und Piaget-Psychologie zum Verständnis kulturelle Un-
terschiede. Berlin: Lit-Verlag. (Strukturgenese und sozia-
ler Wandel, 5)

Oesterdiekhoff, Georg W., und Hermann Strasser
2009	 Die Traumzeit der Menschheit. Warum Menschen an Gott 

glauben oder geglaubt haben. Sozialwissenschaftliches 
Journal 4/2: ​45–64.

Peluffo, N.
1962	 Les notions de conservation et de causalité chez les en-

fants provenant de différents milieux physiques et socio-
culturels. Archives de psychologie 38: ​275–291.

Petzoldt, Leander (Hrsg.)
1978	 Magie und Religion. Beiträge zu einer Theorie der Ma-

gie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 
(Wege der Forschung, 337)

Piaget, Jean
1969	 The Child’s Conception of Physical Causality. (Transl. by 

M. Gabain.) Totowa: Littlefield, Adams. [1927]
1973	 Das moralische Urteil beim Kinde. Frankfurt: Suhrkamp. 

(Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft, 27)
1975	 Gesammelte Werke. Studienausgabe. 10 Bde. Stuttgart: 

Klett-Cotta.
1981	 Das Weltbild des Kindes. Frankfurt: Ullstein. (Ullstein-

Buch, 39001)
1983	 Sprechen und Denken des Kindes. Frankfurt: Ullstein 

Verlag. (Ullstein-Buch, 35159)

Piaget, Jean, und Barbara Inhelder 
1975	 The Origin of the Idea of Chance in Children. (Transl. by 

L. Leake.) New York: Norton. [1951]
1977	 Von der Logik des Kindes zur Logik des Heranwachsen-

den. Essay über die Ausformung der formalen operativen 
Strukturen. Olten: Walter Verlag.

Radding, Charles
1985	 A World Made by Men. Cognition and Society, 400–

1200. Chapel Hill: University of North Carolina Press.

Sawicki, Diethard
2003	 Magie. Frankfurt: Fischer Verlag. (Fischer Kompakt, 

15568)

Signer, David
2004	 Die Ökonomie der Hexerei oder Warum es in Afrika kei-

ne Wolkenkratzer gibt. Wuppertal: Edition Trickster im 
Peter Hammer Verlag.

Soldan, Wilhelm G., und Heinrich Heppe
1986	 Geschichte der Hexenprozesse. Kettwig: Magnus Verlag.

Stern, William
1930	 Psychologie der frühen Kindheit bis zum sechsten Le-

bensjahre. Mit Benutzung ungedruckter Tagebücher von 
Clara Stern und Beiträgen von Kurt Lewin und Heinz 
Werner. Leipzig: Quelle & Meyer.

Thomas, Keith
1980	 Religion and the Decline of Magic. Studies in Popular 

Beliefs in Sixteenth- and Seventeenth-Century England. 
London: Weidenfeld & Nicolson.

Thorndike, Lynn
1923–1946  A History of Magic and Experimental Science in 

Europe. 6 Vols. New York: Columbia University Press.

Thun, Theophil
1959	 Die Religion des Kindes. Eine Untersuchung nach Klas-

sengesprächen mit katholischen und evangelischen Kin-
dern der Grundschule. Stuttgart: Klett Verlag.

Tuczay, Christa
2003	 Magie und Magier im Mittelalter. München: Deutscher 

Taschenbuch Verlag. (dtv, 34017)

Tylor, Edward B.
2005	 Die Anfänge der Cultur. Untersuchungen über die Ent-

wicklung der Mythologie, Philosophie, Religion, Kunst 
und Sitte. 2 Bde. Hildesheim: Olms. 

Vierkandt, Alfred
1978	 Die entwicklungspsychologische Theorie der Zauberei. 

In: L. Petzoldt (Hrsg.); pp. 146–222. 

Wax, Murray, und Rosalie Wax
1978	 Der Begriff der Magie. In: L. Petzoldt (Hrsg.); pp. 325–

384. 

Werner, Heinz
1959	 Einführung in die Entwicklungspsychologie. München: 

Barth. [4., durchges. Aufl.]

Wolf, Hans-Jürgen
1994	 Hexenwahn. Hexen in Geschichte und Gegenwart. Bind-

lach: Gondrom.

Wundt, Wilhelm
1910	 Völkerpsychologie. Eine Untersuchung der Entwick-

lungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. Bd. 4: My-
thus und Religion. Teil 1. Leipzig: Wilhem Engelmann.

1914	 Völkerpsychologie. Eine Untersuchung der Entwick-
lungsgesetze von Sprache, Mythus und Sitte. Bd. 5: My-
thus und Religion. Teil 2. Leipzig: Alfred Kröner Verlag.

Zeininger, Karl
1929	 Magische Geisteshaltung im Kindesalter und ihre Bedeu-

tung für die religiöse Entwicklung. Leipzig: Joh. Ambr. 
Barth.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:55:01. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2017-1-199

