
 

8.  Die gesamtgesellschaftliche 
Betrachtungsweise 

 
 
 
Der Rekurs auf die gesellschaftliche Ebene ist im Kontext dieser Arbeit vor al-
lem deshalb von Relevanz, da sich nur durch sie der für die Individuen zwingen-
de Charakter des kapitalistischen Gesamtzusammenhanges einholen lässt. Im 
Regelfall sind die Individuen, welche keine Produktionsmittel besitzen, gezwun-
gen, ihre Arbeitskraft zu verkaufen, und jene, die sie besitzen, sie produktiv ein-
zusetzen, d.h. Mehrwert zu erwirtschaften. Erst dieser Zwang erlaubt es, von 
einer gesellschaftlichen Verselbständigung des Wertes zu sprechen, der sich so-
wohl auf individueller Ebene als Zwang auswirkt als auch als gesellschaftliche 
Zielvorstellung des wirtschaftlichen Wachstums beschreiben lässt. Hier kommen 
damit auch die Kriterien eines gelingenden Verhältnisses von Individuen und so-
zialer Form wieder zum Tragen, die im ersten Teil dieser Arbeit entwickelt wor-
den sind. 

Der Zwang zur Produktion von Mehrwert und der Zwang zur Lohnarbeit be-
gründen sich auf unterschiedliche Art und Weise. Die Gestalt des sogenannten 
doppelt freien Lohnarbeiters1 entsteht durch einen gewaltsamen historischen 
Prozess, der die Individuen aus ihren vormaligen sozialen Formen heraussetzt 
und ihnen letztlich nur noch die Möglichkeit eröffnet, ihre Arbeitskraft zu ver-
kaufen (8.1). Der Zwang zur Mehrwertproduktion hingegen ist nicht durch eine 
historische Erzählung einzuholen, sondern steht in direktem Zusammenhang mit 
Marx  Rekonstruktion der Wertformen, in diesem Fall dem Kapital. Wie auch 
bei den bislang untersuchten Gestalten des Werts erreicht Marx die Ebene des 
Kapitals durch das Aufgreifen vorher ausgeklammerter Voraussetzungen. Der 
empirische Begriff, auf den Marx an dieser Stelle zurückgreifen kann, ist der der 
Konkurrenz (8.2). 

                                                             
1  Vgl. MEW 23, S. 742f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Abschließend ist zu diskutieren, wie sich die gesellschaftlichen Zwänge in 
das Marx sche Bild des ökonomischen Gesamtzusammenhanges einordnen. Mit 
dem Begriff der Totalität wird der Gesamtzusammenhang formal gefasst, anhand 
der Organismusmetapher kann zum einen das normative Moment der 
Marx schen Herangehensweise herausgestellt, zum anderen die Frage nach der 
Zielgerichtetheit des ökonomischen Zusammenhanges diskutiert werden (8.3). 

 
 

8.1 DER ZWANG ZUR LOHNARBEIT 
 

Die Form des Lohnarbeiters fällt aus der Marx schen Rekonstruktion der For-
men des Werts heraus. Sie wird von ihm als notwendiges historisches Faktum 
aufgegriffen und etwa im 24. Kapitel des Kapital exemplarisch in ihrer Entste-
hung nachgezeichnet.2 Marx bezeichnet die Lohnarbeiter als doppelt frei in dem 
Sinn, „daß weder sie selbst unmittelbar zu den Produktionsmitteln gehören, wie 
Sklaven, Leibeigene usw., noch auch die Produktionsmittel ihnen gehören, wie 
beim selbstwirtschaftenden Bauer usw., sie davon vielmehr, frei, los und ledig 
sind.“3 In ihrem Zusammenhang verweisen beide Aspekte auf den „Schein“ der 
Zirkulationssphäre. Die Lohnarbeiter gehen freiwillig ein Vertragsverhältnis ein, 
dass sie prinzipiell jeder Zeit zu verlassen in der Lage sind. Im wörtlichen Sinne 
zwingt sie niemand zur Arbeit. Erzwungen wird dies einzig durch ihre Freiheit 
von den Produktionsmitteln.4 In den Grundrissen fasst Marx dies so: „Im Geld-
verhältnisse, im entwickelten Austauschsystem […] scheinen [die Individuen; 
M.E.] unabhängig […], frei aufeinander zu stoßen und in dieser Freiheit auszu-
tauschen; sie scheinen so aber nur für den, der von den Bedingungen […] abstra-
hiert, unter denen diese Individuen in Berührung treten.“5 

Die Lohnarbeit ist in kapitalistischen Verhältnissen die einzige Möglichkeit 
der eigenen Reproduktion. Ansonsten droht – wie Max Weber formuliert – das 
„Risiko völliger Unversorgtheit“.6 Die Lohnarbeit ist gesellschaftlicher Zwang. 

                                                             
2  Zur sogenannten „ursprünglichen Akkumulation des Kapitals“ vgl. auch Michael 

Perelman (2000): The Invention of Capitalism. Classical Political Economy and the 

Secret History of Primitive Accumulation, Durham and London; Karl Polanyi 

(1944): The Great Transformation. Politische und ökonomische Ursprünge von Ge-

sellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt a.M. 1978. 

3  MEW 23, S. 742. 

4  Vgl. auch Brentel 1989, S. 240. 

5  MEW 42, S. 96f. 

6  Max Weber (1921/22): Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1972, S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 183 

In diesem Sinne schreibt Marx, dass auch in der kapitalistischen Gesellschaft 
„die Individuen nur als bestimmte zueinander in Beziehung“ kommen.7 

Er grenzt diese Form der Bestimmung gegen die vorkapitalistischen, feuda-
len Verhältnisse ab, im Kapitalismus „sind in der Tat die Bande der persönlichen 
Abhängigkeit gesprengt, zerrissen“8. In der Vormoderne, so lässt sich paraphra-
sieren, sind die Individuen in gemeinschaftlichen Verhältnissen bestimmt. Sie 
sind Feudalherr, Bauer, Burgfräulein und nichts über diese Bestimmung hinaus. 
Sie gehen in ihrer Rolle auf, sind also durch die Verhältnisse, die sie in diese Be-
stimmung setzen, determiniert.9 Demgegenüber erscheinen die Arbeiter und – 
wie man hinzufügen kann – auch die Kapitalisten frei. Doch in welcher Hin-
sicht? Sie sind frei bezüglich der Wahl oder des Inhalts ihrer Tätigkeit, nicht je-
doch in Bezug auf die Form der Tätigkeit. Sie können – im Idealfall – wählen, 
was sie arbeiten wollen oder in welchem Industriezweig sie Mehrwert erwirt-
schaften möchten. Sie können jedoch nicht darüber entscheiden, ob sie die Form 
der Lohnarbeit oder die Form des Kapitalerwerbs verlassen möchten. Als 
„Arbeiter“ oder „Kapitalist“ sind sie damit bestimmt. Innerhalb der neuen For-
men „Lohnarbeit“ und „Kapital“ ist eine gewisse Wahlfreiheit möglich, die der 
Bauer, das Burgfräulein oder der Ritter nicht hatten. Zwar hatten die Bauern 
auch als Bauern gewisse Spielräume innerhalb ihrer Bestimmung als Bauer, 
doch diese erweitern sich in einer Hinsicht um die prinzipielle Möglichkeit der 
freien Wahl der Tätigkeit innerhalb der Lohnarbeit. 

 
 

                                                             
7  MEW 42, S. 97. 

8  Ebd. Marx  Intention ist es dabei nicht, die vorkapitalistischen Verhältnisse als rein 

persönliche zu analysieren: „Es ist natürlich die Illusion des ‚rein persönlichen Ver-

hältnisses‘ der Feudalzeit etc. gegenüber keinen Augenblick zu vergessen. 1. dass 

diese Verhältnisse selbst innerhalb ihrer Sphäre einen sachlichen Charakter auf einer 

bestimmten Phase annahmen, wie die Entwicklung der Grundeigentumsverhältnisse 

z.B. aus rein militärischen Subordinationsverhältnissen zeigt; aber 2. das sachliche 

Verhältnis, worin sie zugrunde gehn, hat selbst einen bornierten, naturbestimmten 

Charakter und erscheint daher als persönlich.“ (ebd., S. 98). 

9  „Wenn gesellschaftliche Verhältnisse betrachtet werden, die ein unentwickeltes Sys-

tem des Austauschs, der Tauschwerte und des Geldes erzeugen oder denen einen un-

entwickelter Grad derselben entspricht, so ist es von vornherein klar, dass die Indi-

viduen, obgleich ihre Verhältnisse persönlicher erscheinen, nur als Individuen in 

einer Bestimmung in Beziehung zueinander treten, als Feudalherr und Vasall, 

Grundherr und Leibeigner etc.“ (ebd., S. 96). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

8.2 DAS KAPITAL UND DIE KONKURRENZ 
 

Mit dem Erreichen der Wertform „Kapital“ spricht Marx vom Wert als „automa-
tischem Subjekt“.10 Er geht „beständig aus der einen Form in die andre über, oh-
ne sich in dieser Bewegung zu verlieren“11 und ist „Subjekt eines Prozesses, wo-
rin er unter dem beständigen Wechsel der Formen von Geld und Ware seine 
Größe selbst verändert, sich als Mehrwert von sich selbst als ursprünglichem 
Wert abstößt, sich selbst verwertet. Denn die Bewegung, worin er Mehrwert zu-
setzt, ist seine eigene Bewegung, seine Verwertung als Selbstbewegung.“12 Marx 
kommt in solchen Passagen ohne handelnde Personen aus, an ihre Stelle treten 
automatische Prozesse, in denen die Handelnden nur noch Ausführende sind.13 

Die empirische Antwort auf die Frage nach der Begründung des realen 
Handlungszwanges zur Profit- bzw. Mehrwerterwirtschaftung besteht im Hin-
weisen auf das Verhältnis der Konkurrenz. Sie plausibilisiert den Übergang zur 
Wertform Kapital.14 Da der einzelne Kapitalist mit anderen in Wettbewerb steht, 
ist er gezwungen, nicht nur kostendeckend zu produzieren, sondern gewinnorien-
tiert. Nur so hat er die Sicherheit, gegenüber den Mitkonkurrenten nicht ins Hin-
tertreffen zu geraten. Er ist gezwungen, kostengünstiger als seine Mitbewerber 
zu produzieren – daraus ergibt sich ein Motiv zu Profitmaximierung, welches 
unabhängig von einer persönlichen Bereicherungsabsicht, also einer psychologi-
schen Erklärung, existiert. 

Dem alleinigen Verweis auf den Begriff der Konkurrenz begegnet Marx da-
bei mit Skepsis. An erster Stelle ist sie für ihn ein Oberflächenphänomen.15 Jen-
seits dieser einfachen Antwort kann anhand der Begriffe „Kapital“ und „Konkur-
renz“ das komplexe Wechselspiel von empirischen Phänomenen und theoreti-

                                                             
10  MEW 23, S. 169. 

11  Ebd., S. 168f. 

12  Ebd., S. 169. 

13  Brentel spricht davon, dass die „Subjektmetaphorik […] selbst noch Pointierung und 

Ironisierung der theoretischen Fetischismen der politischen Ökonomie“ sei (Brentel 

1989, S. 282). 

14  Vgl. auch Lohmann 1991, S. 295f. 

15  Bereits in der Heiligen Familie heißt es: „Die Konkurrenz führt das Gesetz durch, 

nach welchem der Wert eines Produktes durch die zu seiner Herstellung notwendige 

Arbeitszeit bestimmt wird.“ (MEW 4, S. 94). In diesem Kontext bestreitet Marx die 

Bestimmung der Wertsubstanz durch die Konkurrenz. Vgl. auch das Kapitel „Der 

Schein der Konkurrenz“, in: MEW 25, S. 860–883, bes. S. 871ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 185 

schen Begriffen im Marx schen Werk noch einmal sichtbar gemacht werden. Ich 
ziehe dazu Passagen aus den Grundrissen und dem Kapital heran: 

 
„Was in der Natur des Kapitals liegt, wird nur reell herausgesetzt als äußere Notwendig-

keit durch die Konkurrenz, die weiter nichts ist, als daß die vielen Kapitalien die imma-

nenten Bestimmungen des Kapitals einander aufzwingen und sich selbst aufzwingen. Kei-

ne Kategorie der bürgerlichen Ökonomie, [auch] nicht die erste, z.B. die Bestimmung des 

Werts, wird daher erst wirklich [anders als] durch die freie Konkurrenz, d.h. durch den 

wirklichen Prozess des Kapitals, der als Wechselwirkungen der Kapitalien aufeinander er-

scheint“.16 

 
Marx operiert hier mit starken Dichotomien. Auf der einen Seite steht das Kapi-
tal, das als „wirklicher Prozess“ gefasst wird, welches eine „Natur“ sowie „im-
manente Bestimmungen“ besitzt und das für das „Wirklichwerden“ der Katego-
rien der bürgerlichen Ökonomie verantwortlich gemacht wird. Demgegenüber 
steht die Konkurrenz, die die Natur des Kapitals als „äußere Notwendigkeit“ 
„reell heraussetzt“ und welche die Erscheinungsform des Kapitalprozesses ist. 
An anderer Stelle heißt es: „[D]ie Konkurrenz herrscht jedem individuellen Ka-
pitalisten die immanenten Gesetze der kapitalistischen Produktionsweise als äu-
ßere Zwangsgesetze auf. Sie zwingt ihn, sein Kapital fortwährend auszudehnen, 
um es zu erhalten, und ausdehnen kann er es nur vermittelst progressiver Akku-
mulation.“17 

Die Konkurrenz herrscht den Kapitalisten etwas auf und zwingt sie zur Kapi-
talausdehnung. Insofern ist die Konkurrenz wirksam. Jedoch sind diese ihre 
„Aktionen“ selbst bedingt. Sie sind nur die Erscheinung der immanenten Gesetze 
der kapitalistischen Produktionsweise. 
 
Unvermittelt gelesen bringen Passagen wie die obigen Marx scheinbar wieder 
nah an die von ihm selbst kritisierte idealistische Philosophie. Ein ominöses Ge-
setz des Kapitals erscheint durch die Konkurrenz. Doch was soll das Kapital an-
deres sein als bestimmte Wechselwirkungen der Individuen aufeinander und ist 
die Konkurrenz nicht eine Kategorie, mit der jene Wechselwirkungen gefasst 
werden? Marx scheint durch obige Formulierungen in einen Idealismus zurück-
zufallen, in der die Formen der kapitalistischen Produktionsweise nicht mehr an 
die Handlungen der Individuen zurückgebunden werden. Seine Formulierungen 
sind Formulierungen der Selbstbewegung des Begriffs. Um diesem Eindruck zu 
                                                             
16  MEW 42, S. 551. Die eckigen Klammern, die den Sinn des Satzes beeinflussen, sind 

Klammern der Herausgebenden. 

17  MEW 23, S. 618. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

entkommen, muss man die mit dem Begriff des Kapitals verbundenen Bestim-
mungen in ihrer Marx schen Verwendungsweise verstehen: 

 
„Begrifflich ist die Konkurrenz nichts als die innre Natur des Kapitals, seine wesentliche 

Bestimmung, erscheinend und realisiert als Wechselwirkung der vielen Kapitalien aufei-

nander, die innre Tendenz als äußerliche Notwendigkeit. (Kapital existiert und kann nur 

existieren als viele Kapitalien, und seine Selbstbestimmung erscheint daher als Wechsel-

wirkung derselben aufeinander.)“18 

 
Man versteht die Marx sche Herangehensweise m. E. nur, wenn man sich auf 
das „begrifflich“ konzentriert. Die innere Natur des Kapitals ist die rational re-
konstruierte, „entwickelte“ , auf den Begriff gebrachte Konkurrenz. Diese inne-19

re Natur ist aber selbst kein letztes, da zum einen nur historisches Gesetz und in-
sofern der „Ontologie des Scheins“ angehörig, zum zweiten immer auch Produkt 
der Marx schen Darstellungsweise. So schreibt Marx, dass die „freie Konkurrenz 
[…] noch nie entwickelt worden [ist; M.E] von den Ökonomen“.20 

Begriffe wie „Gesetz“, „Begriff“ etc. sind durch die Marx sche Kritik an He-
gel hindurchgegangen. Dies verändert den Charakter der Grundbegriffe. Sie sind 
die begriffliche, rationalisierte Darstellungsweise der Produktionsweise. Als sol-
che sind sie – hier kann man die herkömmliche Hierarchie der Begriffe umkeh-
ren – nicht real, sondern nur wirklich. Marx  Aussagen müssen nicht so verstan-
den werden, dass die „innre Natur“ des Kapitals einen prinzipiellen Vorrang vor 
der „Existenz“ der Konkurrenz besitzt. Der Vorrang ergibt sich aus Marx  Ab-
sicht der rationalen Rekonstruktion der ökonomischen Verhältnisse.21 Durch den 
Konkurrenzbegriff werden die Wertformen nicht rekonstruiert. Das gelingt nur 
                                                             
18  MEW 42, S. 327; meine Hervorhebung. 

19  MEW 26.2, S. 100. 

20  MEW 42, S. 327. 

21  Kritisch sieht dies Hartmann: „Die arbeits- und mehrwerttheoretische Erklärung 

scheint rückblickend unvollkommen gegenüber der Konkretion: mußte auf früheren 

Stufen eine Vermehrung des Kapitals durch absoluten und relativen Mehrwert irra-

tional aus der Habsucht verstanden werden oder aus der kategorialen Möglichkeit 

der Akkumulation, dem potenziell unendlichen Charakter des Geldes, eben soweit 

wir noch nicht vom Ende des zu Erweisenden und zu Kritisierenden denken konn-

ten, so erscheint jetzt die Stufe der Konkretion als der eigentliche Grund der Kapi-

talgebarung die Konkurrenz. […] Man kann, mit anderen Worten, fragen, ob das 

transzendentale Prius der inneren Natur des Kapitals nicht auch im Sinne eines Er-

klärungsgrundes negiert ist, dass die […] Natur des Kapitals erst verständlich wird 

aus der konkreten, konkurentiellen Stufe.“ (Hartmann 1970, S. 376f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 187 

mit dem Begriff des Kapitals. Die Konkurrenz ist bestimmt als die Existenzweise 
des Kapitals: „Die freie Konkurrenz ist die Beziehung des Kapitals auf sich 
selbst als ein andres Kapital, d.h. das reelle Verhalten des Kapitals als Kapital.“22 

Die Konkurrenz ist der wissenschaftlich nicht verarbeitete Begriff des Zwan-
ges zur Mehrwerterwirtschaftung, der zugleich die Wertform des Kapitals erst 
plausibilisiert.23 Marx bestimmt die Konkurrenz als zumindest indirekten „Be-
währ“24 der allgemeinen Gesetze. Mit dem auf der Ebene der Existenz und der 
Erscheinung spielenden Konkurrenzbegriff wird des Weiteren auch noch einmal 
Licht auf die Natur der Handlungszwänge geworfen: „In der Konkurrenz er-
scheint [die; M.E.] innre Tendenz des Kapitals als ein Zwang, der ihm von frem-
dem Kapital angetan wird und der es vorantreibt über die richtige Proportion mit 
beständigem Marche, marche!“25 

Wie oben ist hier die Konkurrenz nicht als wirkende Instanz charakterisiert. 
Vielmehr erscheint der Zwang in ihr. Interessant an dieser Stelle ist, dass die in-
nere Tendenz des Kapitals hier nicht als Zwang charakterisiert wird. Zum Zwang 
wird sie erst durch die Konkurrenz. Der Zwang, so kann man schließen, ist eine 
Kategorie, die auf der Ebene der Erscheinung verortet wird.26 Damit lässt sich 
wiederum die Unterscheidung zwischen einer Ontologie des Wesens und einer 
Ontologie der Erscheinung einholen – wobei zu beachten ist, dass der Begriff 
des Wesens hier in zwei verschiedenen Kontexten Verwendung findet. 
                                                             
22  MEW 42, S. 550. Vgl. auch die Bestimmung: „das reale Kapital, d.h. die Konkur-

renz etc.“ (ebd., S. 360). 

23  Die Gegenüberstellung von Begriff bzw. Wesen auf der einen Seite und Existenz 

bzw. Erscheinung auf der anderen lässt sich auf Marx  Doktordissertation zurückbe-

ziehen. Auch dort kommt der Existenzbegriff gegenüber dem des Begriffs zu seinem 

Recht. Allerdings sind über diese Parallele hinaus die Unterschiede beträchtlich. 

Epikurs Bestimmung der Qualitäten des Atoms, die Existenzweise der Atome, sind 

ebenso spekulativ gebildet wie sein Begriff des Atoms. Marx kann hingegen auf 

empirische Phänomene wie das der Konkurrenz zurückgreifen. Auch konstruiert 

Marx keinen unmittelbaren Widerspruch zwischen Begriff und Existenz. Kapital 

und Konkurrenz fallen vielmehr in der gelingenden Theorie zusammen. Marx  sub-

jektives Prinzip zeigt sich erst auf der abstrakteren Ebene, die die Theorie der kapi-

talistischen Produktionsweise selbst als Theorie einer historischen Erscheinung aus-

weist. 

24  MEW 26.2, S. 100. 

25  MEW 42, S. 327. 

26  Oben hieß es: „[D]ie Konkurrenz herrscht jedem individuellen Kapitalisten die im-

manenten Gesetze der kapitalistischen Produktionsweise als äußere Zwangsgesetze 

auf.“ (ebd., S. 613). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Einerseits ist gemäß Marx  subjektivem Prinzip jeglicher gesellschaftlicher 
Zwang in der historischen Perspektive nur scheinbar. Die so eingenommene 
Emanzipationsperspektive erfordert die prinzipielle Rückführbarkeit der gesell-
schaftlichen Formen auf das Handeln der Individuen. Andererseits ist es aber 
auch jenes Handeln, welches gesellschaftliche Verhältnisse produziert, die sich 
in Gesetzesform beschreiben lassen. Für die Darstellung des Zusammenhanges 
von empirischer Ebene und ökonomischem Gesetz benutzt Marx den Unter-
schied von Wesen und Erscheinung. Er benutzt ihn jedoch ebenso, um zu zeigen, 
dass die Gesetze letztlich wandelbar sind und ihr zwingender Charakter nur einer 
für die Individuen ist: 

 
„Der allgemeine Austausch der Tätigkeiten und Produkte, der Lebensbedingung für jedes 

einzelne Individuum geworden, ihr wechselseitiger Zusammenhang, erscheint ihnen als 

fremd, unabhängig, als eine Sache. Im Tauschwert ist die gesellschaftliche Beziehung der 

Personen in ein gesellschaftliches Verhalten der Sachen verwandelt; das persönliche Ver-

mögen ist ein sachliches.“ (MEW 42, 91; meine Hervorhebung) 

 
 

8.3 TOTALITÄT UND ORGANISMUS 
 

Sieht man vom Tauschwert ab, besitzen alle untersuchten Formen des Werts eine 
handlungsbezogene Ebene. Die Formwechsel „W-G-W“, „G-W-G“ und „G-W-G 
können von Individuen vollzogen werden. Allerdings kann schon die Objekti-
vität des in diesen Formwechseln identisch bleibenden bzw. sich vermehren-
den Werts nur durch die Annahme eines untergelegten Systems von Tausch-
akten bzw. – bei „G-W-G “ – eines untergelegten Produktionsprozesses begrün-
det werden. Mit der Wertform Kapital, die Zirkulations- und Produktionsprozess 
integriert, erreicht Marx schließlich explizit die Ebene des gesellschaftlichen Ge-
samtzusammenhanges. 

Ich werde abschließend die Frage diskutieren, mit welchen begrifflichen Mit-
teln Marx diesen Zusammenhang selbst thematisiert und welche Konsequenzen 
dies hat. Ich greife dabei auf die Metapher des Organismus und auf den Begriff 
der Totalität zurück. Letzterer fasst formal den Zusammenhang zwischen den 
ökonomischen Kategorien bzw. Prozessen. Die Organismusmetapher hingegen 
wird von Marx auch in einem normativen Sinn zur Kritik der kapitalistischen 
Produktionsweise gebraucht. 
 
 
 

“

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 189 

8.3.1 Der Totalitätsbegriff  
 

Der Totalitätsbegriff ist neben der Organismusmetapher ein Mittel, das ökono-
mische System in seiner Gesamtheit zu fassen. In den Grundrissen bezeichnet 
Marx die bürgerliche Gesellschaft in einem Atemzug als „Totalität“ und als „or-
ganisches System“.27 Es geht ihm darum, eine Theorie zu entwickeln, in der „die 
Sache in ihrer Totalität (und darum auch die Wechselwirkung dieser verschied-
nen Seiten aufeinander) dargestellt werden kann.“28 

Marx verwendet den Totalitätsbegriff weitgehend als deskriptive Kategorie. 
Eine Totalität ist eine nähere Bestimmung sozialer Verhältnisse. In diesem Sinne 
finden sich bei Marx Totalitäten auf verschiedenen Ebenen des ökonomischen 
Systems. So bildet die Zirkulation eine Totalität, sie ist der „Austausch in seiner 
Totalität betrachtet“29, d.h. die Gesamtheit aller Tauschvorgänge. Auch das öko-
nomische System im Gesamten ist als Totalität darstellbar: „Das Resultat, wozu 
wir gelangen, ist nicht, daß Produktion, Distribution, Austausch Konsumtion 
identisch sind, sondern daß sie alle Glieder einer Totalität bilden, Unterschiede 
innerhalb einer Einheit.“30 

Die spätere Karriere des Begriffes zu einem der normativen Schlagwörter der 
europäischen Linken ist bei Marx noch nicht absehbar.31 Es existieren lediglich 
zwei oder drei Passagen im Werk, die hier hätten traditionsbildend wirken kön-
nen.32 Marx verwendet den Totalitätsbegriff nicht in kritischer Absicht wie spä-
ter dann etwa Sartre, Camus, Levinas oder Adorno.33 Tatsächlich ist eines der 
Hauptmerkmale des Marx schen Totalitätsbegriffes seine Inhaltslosigkeit. Er ist 
eine Reflexionskategorie. 

                                                             
27  Ebd., S. 203. 

28  MEW 3, S. 38. 

29  MEW 13, S. 630. 

30  Ebd. 

31  Zu dieser nach-Marx schen Geschichte vgl. Martin Jay (1984): Marxism and Totali-

ty. The Adventures of a Concept from Lukács to Habermas, Berkeley and Los Ange-

les, bes. S. 26. 

32  Vgl. MEW 42, 396; MEW EB 1, S. 562. 

33  Vgl. Theodor W. Adorno (1969): Einleitung zum „Positivismusstreit in der deut-

schen Soziologie“, in: Gesammelte Schriften Band 8, Frankfurt a.M. 1997, S. 280–

353; Albert Camus (1951): Der Mensch in der Revolte, Reinbek bei Hamburg 1969; 

Emanuel Levinas (1961): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, 

München 1987; Jean Paul Sartre (1960): Kritik der dialektischen Vernunft, Reinbek 

bei Hamburg 1967. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Damit steht Marx in der Tradition der Verwendung des Begriffes bis zum 
19. Jahrhundert. Der Begriff der Totalität ist vom lateinischen „totalitas“ über-
kommen und im Deutschen nicht ohne weiteres zu übersetzen. Je nach Kontext 
lässt er sich mit Ganzheit, Gesamtheit oder Allheit wiedergeben.34 Formal kann 
unter „Totalität“ die Verbindung der Kategorien der Einheit und der Vielheit 
verstanden werden, wobei eine eindeutige Abgrenzung zur Kategorie der Einheit 
selbst nicht ohne weiteres vorzunehmen ist. Mit dem Totalitätsbegriff sind jene 
Fragen umfasst, die sich mit dem Zusammenhang des Vielen mit dem Einen be-
schäftigen, auch wenn der Totalitätsbegriff keineswegs immer Verwendung fin-
det, wenn von diesem Zusammenhang die Rede ist. Bei Verwendung des Totali-
tätsbegriffs wird in aller Regel der Schwerpunkt auf die Einheit gelegt, die Tota-
lität ist die „Einheit der Vielheit“, weniger die „Vielheit der Einheit“. Spricht 
man im weitesten Sinne von Totalität, ist von der Art und Weise des Zusam-
menhanges von Einheit und Vielheit noch nichts gesagt. Eine Totalität fasst kei-
ne Identitätsbestimmungen, sondern „Unterschiede innerhalb einer Einheit“35. 

Die ausführlich diskutierte Unterscheidung von Forschungs- und Darstel-
lungsweise im Marx schen Werk lässt sich auch bezüglich des Totalitätsbegriffs 
anwenden. Marx spricht verschiedentlich davon, dass er einen Gegenstandbe-
reich als „Totalität betrachtet“.36 Dies verweist auf die Bedeutung der reflexiven, 
wissenschaftliche Praxis für Marx , die etwas zu einer Totalität konstruiert. Auf 
der anderen Seite spricht er von „einem schon gegebnen konkreten, lebendigen 
Ganzen.“37 Die wissenschaftliche Konstruktionsmethode muss diesem vorausge-
setzten Ganzen nachspüren. Sie bleibt jedoch notwendigerweise eine „Gedan-
kentotalität“.38 Sie ist „als ein Gedankenkonkretum, in fact ein Produkt des Den-
kens, des Begreifens“.39 Die Totalität ist kein Produkt „des außer oder über der 
Anschauung und Vorstellung denkenden und sich selbst gebärenden Begriffs, 
sondern der Verarbeitung von Anschauung und Vorstellung in Begriffe.“40 

 
Prinzipiell ist der Totalitätsbegriff vage genug, um ihn in dreifacher Hinsicht zu 
differenzieren. Man kann zwischen starken, moderaten und schwachen Totalitä-
                                                             
34  Vgl. Stichwort: Totalität, in: Jürgen Mittelstrass (Hg.): Enzyklopädie Philosophie 

und Wissenschaftstheorie. Band 4, Stuttgart 1996, S. 324. 

35  MEW 13, S. 630. 

36  Siehe etwa das obige Zitat zur Zirkulation. Vgl. auch MEW 25, S. 169; MEW 42, 

S. 144. 

37  MEW 13, S. 632. 

38  Ebd. 

39  Ebd. 

40  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 191 

ten bzw. Gesamtheiten unterscheiden. Eine schwache Totalität bzw. Gesamtheit 
bezeichnet die (beobachtete) Existenz eines gemeinsamen Merkmals. Totalität 
bedeutet in diesem Sinne die (quantitative) Vollständigkeit der Elemente, die 
dieses Merkmal besitzen. In diesem Sinne lässt sich Aristoteles’ Bemerkung ver-
stehen, sie sei dasjenige „wovon kein Teil fehlt“.41 Allerdings muss unter 
„Merkmal“ nicht zwangsläufig eine positive Eigenschaft der Dinge gefasst wer-
den. Als in Frage stehende Eigenschaft kann auch die Zugehörigkeit zum Gan-
zen selbst gelten. Geht man von Merkmalen dieser Art aus, ist ihre Summierung 
unter dem Kriterium der quantitativen Vollständigkeit nicht möglich, da man 
hier nicht von den einzelnen Dingen auf ein Gemeinsames abstrahiert. Das Gan-
ze ist dann entweder „vor“ oder „mit“ den einzelnen Elementen vorhanden. In 
diesem Fall handelt es sich entweder um eine starke oder eine mittlere Totalität. 
Der Unterschied zwischen schwachen Totalitäten auf der einen Seite und mo-
deraten und starken auf der anderen lässt sich durch die ebenfalls in der Meta-
physik des Aristoteles angesprochene Unterscheidung von pan und hólon ver-
deutlichen.42 Während „hólon“ sich mit „Ganzes“ übersetzen lässt, bedeutet 
„pan“ „Alles“. Ein „Alles“ ist für Aristoteles dadurch ausgezeichnet, dass es 
homogene Teile hat und dass die Lage der Teile bei der Bestimmung des „Alles“ 
keine Rolle spielt. Ein „Ganzes“ hingegen ist durch die Lage der Teile zueinan-
der und/ oder zum Ganzen charakterisiert. Es ist insoweit geordnet.43 Die Unter-
scheidung zwischen starken und mittleren Totalitäten auf der einen Seite und 
schwachen auf der anderen drückt sich also auch sprachlich aus. Man spricht 
dann in der Regel nicht mehr von einer Beziehung zwischen dem Vielen und 
dem Einen, sondern von einer Beziehung von Teil und Ganzem.44 

 
Nach allem, was gesagt wurde, ist deutlich, dass Marx keinen schwachen Totali-
tätsbegriff verwendet. Die einzelnen gesellschaftlichen Beziehungen stehen für 
ihn nicht unverbunden nebeneinander. Im Sinne des moderaten Totalitätsver-
ständnisses spricht Marx hingegen von einem „Gesellschaftskörper […] in dem 

                                                             
41  Aristoteles: Metaphysik. Erster Band, übersetzt von Hermann Bonitz, Hamburg 

1989, S. 239 (1023b). 

42  Ebd., S. 241 (1024a). 

43  Marx stellt in diesem Sinn die „chaotische Vorstellung des Ganzen“ der „reichen 

Totalität von vielen Bestimmungen und Beziehungen“ gegenüber (MEW 13, 

S. 631). 

44  In diesem Sinne definiert die Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie 

Totalität als die „Bezeichnung für eine übersummative Einheit von Vielem im Ver-

hältnis von Ganzem und Teil“ (Mittelstrass 1996, S. 324). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

alle Beziehungen gleichzeitig existieren und einander stützen“,45 bzw. davon, 
dass „im vollendeten bürgerlichen System jedes ökonomische Verhältnis das an-
dere in der bürgerlich-ökonomischen Form voraussetzt und so jedes Gesetzte 
zugleich Voraussetzung ist“.46 Eine solche Konzeption der gesellschaftlichen 
Einheit verweist auf die allseitige Abhängigkeit aller Beziehungen bzw. Verhält-
nisse voneinander. Allerdings widerspricht ein so gefasstes Totalitätsverständnis 
der Marx schen Darstellungsmethode. Weiterhin stellt sich ein Erkenntnispro-
blem: Wenn alle Beziehungen von allen abhängen, dann kann man eine einzelne 
Beziehung x erst dann in ihrer Komplexität beschreiben, wenn man bereits über 
die Beschreibung aller anderen verfügt. Über eine solche Beschreibung verfügt 
man jedoch nicht, wenn besagte Beziehung x – die ja erst beschrieben werden 
soll – noch nicht beschrieben worden ist. Dies führt in einen logischen Wider-
spruch. 
 
Marx  hierarchisierende Darstellung der kapitalistischen Produktionsweise ver-
sucht diesen Schwierigkeiten zu entgehen. Die miteinander verbundenen öko-
nomischen Beziehungen besitzen nicht alle dasselbe reale Gewicht, es gibt wich-
tigere und unwichtigere Beziehungen. Das Bild eines horizontalen Netzes, in 
dem jeder Punkt (jede Beziehung) mit jedem verbunden ist, ist diesem Zustand 
nicht angemessen. Berücksichtigt man die verschiedenen Ausgangspunkte und 
Fragestellungen des Kapital mit der prinzipiellen Unterscheidung in Produkti-
ons- und Zirkulationssphäre, könnte man vielleicht von zwei miteinander viel-
fach verbundenen, umgekehrten Pyramiden sprechen. In diesen bilden jeweils 
wenige Grundbeziehungen die Basis der anderen. Völlig befriedigend ist dieses 
Bild jedoch nicht, da es zum einen den Unterschied von Form und Inhalt nicht 
abzubilden vermag und insofern Marx  subjektivem Prinzip nicht gerecht wird, 
zum zweiten den Abstraktionsgrad der ersten Bestimmungen in der Kategorien-
entwicklung nur unzureichend berücksichtigt. 

Jedenfalls ist die begriffliche Fassung weniger Grundbeziehungen für Marx 
hinreichend, um den Ausgangspunkt einer adäquaten Beschreibung des Gesamt-
zusammenhanges bilden zu können. In diesem Sinne spricht er bereits in den 
Ökonomisch-philosophischen Manuskripten davon, dass „alle nationalökonomi-
schen Kategorien entwickelt werden“ sollen, und zwar so, dass sie „nur einen 

                                                             
45  MEW 4, S. 131. 

46  MEW 42, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 193 

bestimmten und entwickelten Ausdruck [der; M.E.] ersten Grundlagen“47 darstel-
len.48 

                                                             
47  MEW EB 1, S. 521. Vgl. Jaeck 1988, S. 175. 

48  Die Hierarchisierung der ökonomischen Beziehungen hat eine weitere Konsequenz. 

Durch die Annahme einiger grundlegender Prozesse ist die Stabilität des dargestell-

ten Gesamtzusammenhanges plausibler. Er muss nicht zwangsläufig geändert wer-

den, wenn sich einzelne Elemente geändert haben, wie es bei der „flachen“ Variante 

des moderaten Holismus der Fall wäre. 

  Allerdings bleibt die Frage nach der Zeitgebundenheit der Marx schen Theorie ernst 

zu nehmen. Marx koppelt bestimmte Prozesse direkt an die Grundmomente seiner 

Theorie, die heute nicht mehr adäquat gefasst scheinen. Dies gilt besonders bezüg-

lich des Geldes. Wirkliches Geld ist für Marx Metallgeld. Nur als dieses ist die Da-

seinsweise des Geldes seinem Begriff adäquat (vgl. MEW 23, S. 156). Marx 

schränkt diese Aussage zwar durchaus ein: Die Geldware kann in den meisten ihrer 

Funktionen ersetzt werden (vgl. MEW 13, S. 103). Geld mit einem immanenten 

Wert muss für Marx dennoch in den zwei Funktionen Schatz und Weltgeld sein. 

Ohne dies hier diskutieren zu können, scheint de facto die Geldware heutzutage in 

beiden Funktionen ersetzbar – wenn man von ernsthaften Krisen des Souveräns ab-

sieht, in denen die Anleger in das, aber nicht nur in das, „Gold flüchten“. 

  Systematisch interessant ist jedoch die Frage nach dem Wertmaß. Wenn das Geld als 

Wertmaß ideell bleiben kann, so doch nur auf einer realen Grundlage. Das Wertmaß 

muss in der Marx schen Konstruktion zumindest vorgestelltes Gold sein, damit es 

seine Funktion erfüllen kann. Diese Bestimmung ist – und das ist das theoretische 

Problem – wesentlich für Marx  systematische Darstellung der ökonomischen Kate-

gorien. Die Wertformanalyse, die die unmittelbare Voraussetzung der Gelddarstel-

lung liefert, ist ohne die zugrunde liegende Identität des Darstellenden und Darge-

stellten nicht durchführbar. Meines Erachtens hält Marx vor allem aus diesem sys-

tematischen Grund am Warengeld fest. Bei einem bloß repräsentierenden Geld kann 

man in den Situationen des Kaufens und Verkaufens nicht mehr von einem unmit-

telbaren Äquivalententausch ausgehen, d.h. vom Tausch zweier Waren, die auf 

Grund einer gemeinsamen Wertsubstanz gleichzusetzen sind. Will man beim Tausch 

von symbolischem Geld gegen reale Waren noch von einem Äquivalententausch 

sprechen, wären die Mechanismen, die eine solche Äquivalenz bewirken, ungleich 

komplexer. Da nun, allem empirischen Anschein nach, das heutige Geld keine un-

mittelbare Deckung in Waren mehr besitzt, treten begriffliche Darstellung und Rea-

lität in einen offensichtlichen Widerspruch. 

  Es kann an dieser Stelle nur ein Hinweis gegeben werden, wie mit dem Problem 

umgegangen werden kann. Eine an der durch die Wertsubstanz bedingte Iden- 

tität der Wertformen festhaltende Darstellung scheitert offensichtlich am rein 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Letztlich muss jedoch der der hierarchische, moderate Holismus noch weiter 
präzisiert werden, um alle Momente der kapitalistischen Produktionsweise zu 
fassen. Die nun zu diskutierende Organismusmetapher verweist auf die Mög-
lichkeit der Beschreibung des ökonomischen Gesamtzusammenhanges als 
Eigenständigen vor oder neben den ökonomischen Beziehungen. 

 

8.3.2 Die Organismusmetapher 
 

Im Methodenkapitel bezeichnet Marx den ökonomischen Gesamtzusammenhang 
als „lebendiges Ganzes“. In den Grundrissen wird er mit der Metapher des „or-
ganischen Systems“ umschrieben.49 Auch im Vorwort zur ersten Auflage des 
                                                                                                                                  

symbolischen Geld. Man wäre dann zwangsläufig auf andere Formen der 

Darstellung verwiesen. Marx  Entwicklung des Geldes aus dem Wertbegriff könnte 

immer noch als erster Schritt hin zum symbolischen Geld begriffen werden. Sie 

rekonstruiert, wie sich eine wahrnehm- und handhabbare Dimension des Wertes 

durch die Geldware etabliert. Sobald diese jedoch existiert, kann sich das Geld als 

Symbol von der nun schon (implizit) formbesitzenden und bewerteten Welt der 

Waren lösen und ihr einen neuen – nun der Quantitätstheorie entsprechenden – 

Ausdruck verleihen. Diese grundsätzlich neue Situation beschreibt Marx – wie 

gesagt – nicht. Er deutet aber an, dass sie möglich ist: „In der Zirkulation der 

Wertzeichen erscheinen alle Gesetze der wirklichen Geldzirkulation umgekehrt und 

auf den Kopf gestellt. Während das Geld zirkuliert, weil es Wert hat, hat das Papier 

Wert, weil es zirkuliert. Während bei gegebenem Tauschwert der Waren die 

Quantität des zirkulierenden Goldes von seinem eigenen Wert abhängt, hängt der 

Wert des Papiers von seiner zirkulierenden Quantität ab.“ (ebd., S. 106). Man hat es 

nun mit einer doppelt bewerteten Welt zu tun: eine gewissermaßen untergründige 

Welt der Warenwerte und eine diese in der Realität zum Ausdruck bringende Welt 

des Geldes. Wie es prinzipiell möglich ist, dass sich zwei Mengen ohne Beziehung 

aufeinander abbilden lassen, kann man anhand Simmels Philosophie des Geldes 

aufzeigen (vgl. Simmel 1900, S. 139–155). Die Voraussetzungen, die es dazu 

bedarf, sind zwei absolut bestimmte Mengen und ihre diskrete Abzählbarkeit. So 

lassen sich 100 Äpfel und 50 Birnen aufeinander beziehen, indem man sagt: „2 

Äpfel sind eine Birne wert“. Die Beziehung dieser Mengen ist eine externe und 

erklärt die internen Beziehungen der Werte untereinander nicht mehr; diese sind nun 

also vorausgesetzt. Zur Frage der Geldware mit weiterführender Literatur vgl. Ingo 

Stützle (2004): Die Frage nach der konstitutiven Relevanz der Geldware in Marx  

Kritik der politischen Ökonomie, URL: http://www.marx-gesellschaft.de/Texte/ 

0304_St%FCtzle_Geldware.PDF, Aufruf 03.09.2012. 

49  Vgl. MEW 42, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 195 

Kapital verwendet Marx den Organismusbegriff. Er schreibt, „daß die jetzige 
Gesellschaft kein fester Kristall, sondern ein umwandlungsfähiger und beständig 
im Prozeß der Umwandlung begriffener Organismus ist.“50 

Im Einklang mit der auch sonst häufigen Verwendung innerhalb der Geistes- 
und Sozialwissenschaften des 19. und frühen 20. Jahrhunderts benutzt Marx die 
Organismusmetapher in doppelter Absicht. Deskriptiv gelesen, dient sie der 
theoretischen Annäherung an die Funktionsweise des ökonomischen Systems. 
Der normative Aspekt, den die Marx sche Begriffsverwendung transportiert, ist 
hingegen ein kritischer und damit unterscheidet er sich von den meisten zeitge-
nössischen Autoren. Dasjenige, was als Organismus beschrieben wird, ist zum 
einen kein Organismus im vollen begrifflichen Sinne, zum zweiten – und das 
kennzeichnet die transformative Marx sche Absicht – soll es aufhören, ein Orga-
nismus zu sein. Die Marx sche Fassung des Organismusbegriffs steht damit – im 
Unterschied zum Begriff der Totalität – in der Tradition, die sich kritisch mit den 
normativen Implikationen von Gesamtzusammenhängen auseinandersetzt und 
die sich im 20. Jahrhundert am Begriff der Totalität abarbeitet. 
 
Die historische Form „kapitalistische Produktionsweise“ ist für Marx nur zu be-
greifen, wenn man sie in ihrer spezifischen Zweckbestimmtheit auffasst. Dies ist 
ein entscheidender Aspekt der Marx schen Herangehensweise. Ein „lebendiges“ 
System zu beschreiben, bereitet einem mechanistischen, kausalen Theoriever-
ständnis Schwierigkeiten, da für eine vollständige Beschreibung eines solchen 
Zusammenhangs auch finale Bestimmungen nötig sind. Diese Zweckbestim-
mung lässt sich mit physikalischen Methoden nicht analysieren. Marx borgt sich 
dementsprechend an dieser Stelle auch keine Begriffe aus der Physik, er borgt 
sich einen Begriff der Biologie.51 Das Ziel des spezifischen Organismus „kapita-
listische Produktionsweise“, wie Marx es analysiert, besteht im bloßen Wachs-
                                                             
50  MEW 23, S. 16. 

51  Marx reflektiert selbst auf diesen Zusammenhang. Er zitiert zustimmend einen Re-

zensenten des Kapital: „Mit einem Wort, das ökonomische Leben bietet uns eine 

[…] der Biologie analoge Erscheinung […]. Die alten Ökonomen verkannten die 

Natur ökonomischer Gesetze, als sie dieselben mit den Gesetzen der Physik und 

Chemie verglichen.“ (ebd., S. 26). Die heutige Ökonomie verfährt im Gegensatz zu 

Marx nach Methoden der Physik. Vgl. Becker/ Ritsert 1989; Philip Mirowski 

(1989): More Heat Than Light. Economics as Social Physics, Cambridge. Cornelius 

Castoriadis vertritt wiederum die Auffassung, Marx Leitwissenschaft sei die Che-

mie. Vgl. Cornelius Castoriadis (1975): Wert, Gleichheit, Gerechtigkeit, Politik. 

Von Marx zu Aristoteles und von Aristoteles zu uns, in: Ders.: Durchs Labyrinth. 

Seele, Vernunft, Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1981, S. 221–277, hier S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

tum.52 Das ökonomische System „will“ wachsen. Außerhalb der Metapher for-
muliert: Marx nimmt an, dass das ökonomische System als Ganzes nur be-
schreibbar ist, wenn die permanente Vermehrung der spezifischen Reichtums-
form „Wert“ in die begriffliche Rekonstruktion des kapitalistischen Produktions-
form integriert wird. In der Rekonstruktion der Wertformen erreicht Marx diese 
Ebene mit dem Begriff des Kapitals, das sich nur erhalten kann, wenn es sich be-
ständig ausdehnt und damit einer Art Zweckgerichtetheit unterliegt. Damit er-
scheint der Gesamtzusammenhang als eigenständiger neben seinen ökonomi-
schen Beziehungen. 

Die Zielgerichtetheit des Gesamtzusammenhanges ergibt sich zwingend we-
der – um es noch einmal zu wiederholen – aus den Grundbegriffen der Zirkulati-
ons- noch aus denen der Produktionssphäre. Empirisch wird er erst durch die 
Existenz einer umfassenden Konkurrenz angezeigt. Der Zwang zur Mehrwerter-
wirtschaftung für den einzelnen Kapitalisten drückt sich gesellschaftlich im 
Wachstum des gesellschaftlichen Reichtums aus. Der „Wachstumszwang“ ist 
damit Ausdruck eines spezifischen ökonomischen Verhältnisses. Es ist den öko-
nomischen Verhältnissen nicht vorgängig, vielmehr ihr Ergebnis. Dennoch wird 
er unabhängig von diesen formuliert. 
 
Tatsächlich scheint der Zwangscharakter des Gesamtzusammenhanges in Dis-
kussionen über die Funktionalität des ökonomischen Systems zu Teilen an-
erkannt zu sein. Seit Adam Smith sind viele der Verteidigungsstrategien des ka-
pitalistischen Wirtschaftens defensiver Natur. Sie behaupten die Vernünftigkeit 
der kapitalistischen Vergesellschaftung trotz des durch den Zweck der Vermeh-
rung des abstrakten Reichtums gesetzten Zwanges. So sind es bei Smith die posi-
tiven Effekte, die eine solche Zweckbestimmung auch mit sich bringt, die ihn 
den Kapitalismus verteidigen lassen.53 Ähnlich ist es bei Hayek, der annimmt, 
                                                             
52  Vgl. etwa: „Der ganze Charakter der kapitalistischen Produktion ist bestimmt durch 

die Verwertung des vorgeschoßnen Kapitalwerts, also in erster Instanz durch die 

Produktion von möglichst viel Mehrwert.“ (MEW 24, S. 83). 

53  Smith spricht nicht von einem Zwang, dem die Kaufleute ausgesetzt sind, wenn sie 

nach der Vermehrung ihres privaten Kapitals streben. Er ist aber der Ansicht, dass 

durch die Vermehrung des privaten Kapitals positive Effekte auf das Allgemeinwohl 

entstehen. Insofern verteidigt er nicht das Gewinnstreben an sich, sondern den un-

beabsichtigten Effekt, der durch diesen Gewinn entsteht: „As every individual, 

therefore, endeavours as much as he can, both to employ his capital in the support of 

domestic industry, and so to direct that industry that its produce maybe of the great-

est value; every individual necessarily labours to render the annual revenue of the 

society as great as he can. He generally, indeed, neither intends to promote the pub-

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 197 

dass sich die bestmögliche Wissens- und Wohlstandsproduktion nur durch eine 
Marktvergesellschaftung erreichen lässt54, oder bei Habermas, der die Position 
vertritt, dass die Funktionalität der Zwecksetzung den negativen Aspekt der 
Fremdbestimmung durch nicht selbst gesetzte Imperative aufhebt.55 

 
Die deskriptive Ebene des Organismusbegriffs wird von Marx kritisch gewen-
det.56 Er setzt dabei an drei Momenten an. Zum einen kritisiert er die falsche 
Verwendung der Organismusmetapher im Sinne eines harmonischen Zusam-
menspiels von Teil und Ganzem (a), zum zweiten erlaubt der Bedeutungsumfang 
des Begriffes „Organismus“ eine intrinsische Kritik des Zweckes „Wachstum“ 
(b), zum dritten wird der Begriff des Organismus in einer transitorischen Absicht 
selber in Frage gestellt (c). 
 
(a) Neben vielen anderen gebraucht etwa Adam Müller in konservativ romanti-
scher Absicht den Begriff des Organismus, um die Möglichkeit eines gesell-
schaftlichen Zustands der Harmonie zu formulieren.57 Die einzelnen Glieder des 
Staates sollen durch die Verwendung des Begriffes in ihrem konfliktfreien Mit-
einander gefasst werden. Die Individuen sind als Glieder des Organismus einem 
Ganzen untergeordnet; Herrschaft wird so von vornherein affirmierbar. Im All-
                                                                                                                                  

lic interest, nor knows how much he is promoting it. […] [H]e is in this, as in many 

other cases, led by an invisible hand to promote an end which was no part of his in-

tention. Nor is it always the worse for the society that it was not part of it. By pursu-

ing his own interest, he frequently promotes that of the society more effectually than 

when he really intends to promote it.” (Smith 1776, S. 423). 

54  Vgl. etwa Hayek 1988, S. 3. 

55  Habermas verweist auf die Notwenigkeit von Steuerungsmedien in den von ihm als 

System gedachten politischen und wirtschaftlichen Bereichen der Gesellschaft. Die 

Moderne sei durch eine gestiegene Systemkomplexität gekennzeichnet, die nur 

durch Medien wie Macht und Geld in Funktion gehalten werden könne. Dabei sind 

die systemischen Zwecksetzungen (die Imperative) in Kauf zu nehmen. Vgl. Ha-

bermas 1981. 

56  In der Kritik des Hegel schen Staatsrechts verwendet Marx den Organismusbegriff 

in einem affirmativen Sinne. Er bezieht sich dabei jedoch auf die Analyse des 

gegenwärtigen Staates. „Es ist ein großer Fortschritt, den politischen Staat als Orga-

nismus, daher die Verschiedenheit der Gewalten nicht mehr als organische [soll 

wohl heißen: „mechanische“; M.E:], sondern als lebendige und vernünftige Unter-

scheidung zu betrachten.“ (MEW 1, S. 210). 

57  Vgl. Adam Müller (1816): Versuch einer neuen Theorie des Geldes, Leipzig und Al-

tenburg, S. 261ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

gemeinen wird die Organismusmetapher – in ihrer affirmativen Verwendung – 
auf den Begriff des Staates bezogen, der die Einheit seiner Elemente in seiner 
Souveränität handelnd zum Ausdruck bringen soll. Den harmonischen Zustand 
eines Organismus kann man unter Verwendung eines medizinischen Vokabulars 
auch als Zustand der Gesundheit bezeichnen. Der disharmonische Zustand wäre 
dann der der Krankheit. In Marx  Kritik der politischen Ökonomie erhält sich der 
Organismus jedoch nur durch seine beständige Krankheit – durch seine Krisen. 
Mit dem Begriff des Organismus im Einklang – und von affirmativen Verwen-
dungen des Begriffs ebenfalls gern unterschlagen – ist der Marx sche Gedanke, 
dass Organismen sterben müssen, dass also der Kapitalismus auf eine letzte Kri-
se hinausläuft.58 Vielleicht verweisen Überlegungen solcher Art in ihrem Er-
kenntnisgehalt auf nicht mehr als auf die Gefahren der Verwendung von Meta-
phern in sozialwissenschaftlichen Kontexten. Sie entbehren in ihrer konkreten 
Gestalt jedoch nicht einer gewissen Ironie, da jene, die den Begriff des Organis-
mus verwenden, nicht wissen, von welchem Gegenstand sie Gebrauch machen. 
 
(b) Der zweite kritische Aspekt der Marx schen Verwendung der Organismus-
metapher liegt in der Auseinandersetzung mit dem Zweckbegriff. Man kann hier 
zur Verdeutlichung auf die aristotelische Unterscheidung von Ökonomie und 
Chrematistik zurückgreifen. Aristoteles stellt in seiner Politik die Frage nach 
dem vernünftigen Handeln des Einzelnen in der Sphäre des Erwerbs und kommt 
zu dem Schluss, dass das Wirtschaften immer eingebunden sein soll in den Ge-
samtbereich des menschlichen Lebens. Der Erwerb von Gütern oder Reichtü-
mern untersteht selbst anderen Zwecken.59 Die Chrematistik als die Kunst des 
Gelderwerbs birgt die Gefahr, dass sie zum letzten Zweck wird. Als Problem für 
eine gelingende menschliche Existenz erweist sich dies dann, wenn der Zweck 
des Gelderwerbs nicht wieder rückgebunden werden kann an die Gesamtheit der 
Lebenszwecke; wenn er sich an ihre Stelle setzt. Wie gesehen, übernimmt Marx 
den Aspekt der Verkehrung vom Mittel zum Zweck sowohl in Bezug auf den 
Handlungszwang für den einzelnen Kapitalisten als auch in seiner gesellschafts-
theoretischen Argumentation bezüglich des allgemeinen Wachstumszwanges. 

Darüber hinaus ist der Zweck des Gelderwerbs – bzw. der systemische Impe-
rativ des Wachstums – kein Zweck im vollen begrifflichen Sinne. Zur vollen Be-
stimmung eines Zweckes gehört die Möglichkeit seiner abschließenden Verwirk-
lichung. Mit dem stetigen Wachstum an Kapital kann aber kein Zustand verwirk-
                                                             
58  Generell gilt, dass die Beschreibung eines Organismus als reibungsloses Zusammen-

spiel der Organe ein Idealbild ist. Es existieren Organe, die ihre Funktionen eher 

schlecht als recht erfüllen, solche, die ihre Funktion verloren haben etc. 

59  Aristoteles: Politik, übersetzt von Olof Gigon, München 1973, S. 1256a–1258b. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 199 

licht werden. Es erfüllt damit das Kriterium des schlecht unendlichen, unab-
schließbaren Prozesses. Dieser wird von Hegel in der Enzyklopädie unter dem 
Stichwort der „schlechten“ oder „negativen Unendlichkeit“ bestimmt als „die 
Negation des Endlichen, welches aber ebenso wieder entsteht, somit ebensosehr 
nicht aufgehoben ist – oder diese Unendlichkeit drückt nur das Sollen des Auf-
hebens des Endlichen aus.“60 

 
(c) Zum dritten kann Marx durch die Verwendung der Organismusmetapher 
noch einmal auf den fremdbestimmenden Charakter des ökonomischen Gesamt-
zusammenhanges hinweisen. Es ist sinnvoll, dies gegen einen seiner junghege-
lianischen Weggefährten – gegen Moses Hess – zu situieren. In der bereits er-
wähnten Schrift Über das Geldwesen61 wird die Organismusmetapher affirmativ 
verwendet. Hess kritisiert dort aufs schärfste den Individualismus und bringt die-
sen in direkte Verbindung mit dem bloß äußeren Vermittler Geld, das das unmit-
telbare, natürliche und lebendige Zusammenspiel der Menschen verhindere. 
Hess fordert „eine vernünftige, organische menschliche Gesellschaft mit man-
nichfaltigen, harmonisch zusammenwirkenden Producionen“62 und verdammt 
den gegenwärtigen Zustand in dem „[d]as Individuum zum Zweck erhoben, die 
Gattung zum Mittel herabgewürdigt“63 werde. 

Auch wenn Marx  Sprache in den Frühschriften den Romantizismen von 
Hess manchmal nahe kommt, so sind doch die wesentlichen Unterschiede deut-
lich. Bei Marx findet sich keine Kritik des Individuums als Zweck, vielmehr kri-
tisiert er es gerade in seiner Bestimmtheit als Mittel bzw. Funktionsträger.64 Die 
Position des vernünftigen Allgemeinen – die Einheit des Organismus – blieb in 
den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten leer. Vielmehr wird sie gerade 
als notwendige Vielheit gesetzt. Indem Marx die Idee einer funktionalen Be-
stimmung der Individuen zurückweist, kann er den Begriff des Organismus kri-
tisch wenden, da dieser eine solche funktionale Zuordnung einfordert. 

                                                             
60  HWB 8, § 94. Vgl. auch MEW 42, S. 127. 

61  Vgl. Abschnitt 3.2.1. 

62  Hess 1845, S. 332. 

63  Ebd., S. 333. 

64  Dennoch gibt es Stellen in Hess’ Text – gerade was die Kritik an der falschen Ver-

mittlungsleistung des Geldes betrifft –, die auch bei Marx stehen könnten: „Wir 

werden unser Leben nicht mehr vergebens außer und über uns suchen. Kein fremdes 

Wesen, kein drittes Mittelding wird sich mehr zwischen uns eindrängen, um uns äu-

ßerlich und scheinbar zu vereinigen, zu ‚vermitteln‘, während es uns innerlich und 

wirklich trennt und entzweit.“ (ebd., S. 347). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839428030-007 - am 14.02.2026, 13:47:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

