Fluchtpunkte, Sinnakkumulationen und
Fallstricke des Gemein-Diskurses

In den letzten Abschnitten sind unterschiedliche Vorstellungen politischer Kol-
lektivitét in ihren Struktur- und Bedeutungswandlungen und beziiglich ihrer poli-
tischen Funktion betrachtet worden. Das Bestreben war, verschiedene Konstruk-
tionen vor dem Hintergrund der antiessentialistischen Theorie des Politischen
Imagindren zu analysieren. Die Geschichte des Gemein-Diskurses sollte ausge-
hend vom Begriff der Gemeinschaft, seiner Romantisierung, seiner Naturalisie-
rung und Fetischisierung sowie seiner Entgegensetzung zur Gesellschaft gepriift
werden. Wie hatten sich seit Hobbes neuzeitlichen Begriindungsversuchen im
Politischen Imaginédren unterschiedliche Gemein-Begriffe durchsetzten konnen
und im Kontext welcher Denksysteme und Praktiken entfalteten sie gegenstind-
liche Kraft? Wirkungsweisen, Bedeutungslinien, Begriffsfelder und Paradigmen
des modernen Gemein-Diskurses wurden herausgearbeitet und es wurde ersicht-
lich, warum Modelle zu bestimmten Zeiten als unhinterfragbare Evidenzen er-
schienen und wann neue sie ablosten.

Die Herkunftslinien des Gemeinen sind vielschichtig und komplex. Wir ha-
ben gesehen, dass der Sinnrahmen von Hobbes iiber die Romantik, den National-
sozialismus bis in die Gegenwart grundlegenden Briichen und Transformationen
ausgesetzt war, dass verschiedene Traditionslinien sich herausbildeten, aufei-
nander bezogen oder einander entgegengestellt wurden. Dennoch lieen sich
Fluchtpunkte, Leitmotive und Sinnakkumulationen erkennen. Sie sollen Erwih-
nung finden und die Grundlage sein, vor deren Hintergrund aktuelle Perspekti-
ven diskutiert werden. Denn bevor die Mdoglichkeiten einer neuen Politik der
Gemeinschaft und die Frage nach Auswegen aus den Dilemmata des Gemein-
Diskurses diskutiert werden, sollen einige Ergebnisse der vorangegangenen Ana-
lysen herausgestellt werden.

Gemail der im ersten Kapitel beschriebenen Strukturen bildeten sich im Poli-
tischen Imaginéren unterschiedliche Bilder der Identitédtsreprisentation und ver-

- am 14.02.2026, 14:29:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

schiedene Verfahren der gemeinschaftlichen Subjektivierung heraus, in die wie-
derum Spuren vorhergegangener Sinnfelder eingeschrieben waren. Sie verdring-
ten, schlossen aus, kniipften an bestehende Diskurse an und deuteten sie um,
denn die Narrationen von Geschichte veridndern sich fortlaufend und riickwir-
kend. Anhand der Genealogie des Gemeinschaftsdenkens konnte nachvollzogen
werden, wie spezifische Gemein-Vorstellungen sich als materiell wirkungsméch-
tige konstituiert haben, wie sie der Wirklichkeit Bedeutung zugewiesen, sie
strukturiert und Einfluss auf den gesamten Bereich des Politischen ausgeiibt ha-
ben. Zugleich konnte nachvollzogen werden, wie diese Prozesse der Konstrukti-
on und der Bedeutungsgeneration in den Hintergrund traten und diskursive Kon-
strukte fortwédhrend und nachdriicklich einen vorpolitisch-natiirlichen, unhinter-
gehbaren Status reklamierten.

Es war angekiindigt, im letzten Kapitel Ausblicke auf ein anderes Denken
des Gemeinen zu bieten. Ein Denken, das im Sinne einer materialistischen Theo-
rie des Politischen Imagindren daran orientiert ist, Prozesse des Gemein-
Werdens, der Vergemeinschaftung und der politischen Kollektivierung als real
im Sinne von wirkungsmichtig anzusehen, ohne ihnen eine tiefere Ebene der
Bedeutung, eine Wahrheit oder eine Form von Natiirlichkeit zuzusprechen. An-
gekiindigt war auch, nicht bei einer Kritik der Gemeinschaft stehen zu bleiben,
sondern der kritischen Genealogie des Gemein-Diskurses eine positive Perspek-
tive auf das Gemeine, dies- oder jenseits der Gemeinschaft, folgen zu lassen. Die
nachstehenden Ausfiihrungen sollen dazu beitragen, das Feld einer alternativen
Perspektive abzustecken. Die folgenden elf Punkte sind nicht das Restimee die-
ser Arbeit. Die Texturen und Praktiken in den einzelnen Epochen sind zu spezi-
ell, als dass eine allgemeine Schlussbetrachtung moglich wire. Die nachstehen-
den Seiten konnen gleichwohl als Gedankenstiitze dienen, die einige problemati-
sche Strukturen herausgestellt und hilft, zu verhindern, dass eine Diskussion um
die Perspektiven kollektiver Subjektivierungsweisen unintendiert alte Muster
wiederholt.

1. Grundlage der Theorie des Politischen Imaginidren war, dass Menschen ge-
meinsam in dieser Welt die strukturgebenden Begriffe und die Narrationen der
kollektiven Subjektivierung und der Identifizierung herausbilden durch die ein
Gemein-Begriff entsteht. Gemeinsam inaugurieren sie Bilder des gemeinschaft-
lichen Ganzen und materialisieren diese Vorstellungen durch Praktiken der Wie-
derholung und der Institutionalisierung. Wirklichkeitsschaffende Prozesse sind
notig, damit Gemein-Begriffe sich im Politischen Imagindren einschreiben und
verkniipfen konnen, da es keine tiefere Bedeutungsebene, kein natiirlich-biolo-
gisches, transzendentes Prinzip gibt, welches das Werden von Gemein-Begriffen

- am 14.02.2026, 14:29:03. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FLUGHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 279

motivieren und strukturieren konnte. Die Verantwortung fiir die Ausgestaltung
des Gemein-Diskurses kann nicht abgegeben werden. Menschen gestalten ge-
meinsam das Politische in dieser Welt.

Krisenhaftigkeit, Antiessentialismus und Kontingenz eroffnen praktische
Handlungsmacht statt sie zu verstellen. Wenn Menschen das Politische und die
Welt, in der sie leben, gestalten, wenn sie Baumeister und Werkstoff ihres eige-
nen kollektiven Korpers sind, wenn Identititen umkédmpft und nicht gegeben
sind, er- und nicht gefunden werden, impliziert das, dass Menschen ihr Gemein-
Werden gestalten, konnen und miissen. Die Kiinstlichkeit des Politischen, die
Abwesenheit einer vorpolitischen Ebene der Versicherung bedeutet nicht nur
Handlungsmdoglichkeit, sondern Handlungsnotwendigkeit.

Obgleich es ihm schlicht um die Legitimation der Ausiibung staatlicher
Herrschaft und die Etablierung einer sicheren politischen Ordnung ging, war es
Mitte des 17. Jahrhunderts Thomas Hobbes, der diesen Ausgangspunkt deutlich
machte. Er brach mit den philosophischen und theologischen Traditionen, wel-
che die Gemeinschaft in der Natur des Menschen verorteten und erkldrte Men-
schen zu Produzenten ihrer eigenen Wirklichkeit. Sein kontraktualistischer Kon-
struktivismus avancierte im 19. Jahrhundert zum Hauptfeind eines im Zuge von
Gegenaufklidrung und Romantik erstarkten Gemeinschaftsenthusiasmus. Die Fi-
xierung auf Hobbes als negativen Fixpunkt nahm im 20. Jahrhundert ab, doch
die Gegnerschaft bzw. das Misstrauen gegeniiber konstruktivistischen Ansitzen,
die vorpolitische Urspriinge und natiirliche Zusammengehdorigkeit verneinen,
blieb diskursbestimmend.

2. Es war einer der Ausgangspunkte dieser Untersuchung, dass Gemeinschaft
im Kontext der Theorie des Politischen Imaginiren als etwas Gewordenes be-
trachtet werden sollte, als etwas, dass durch diskursive, sprachliche und nicht-
sprachliche Praktiken hervorgebracht wird. Das implizierte, gemeinschaftliche
Konstrukte als originér politisch zu verstehen und die Idee vorpolitischer Kollek-
tividentititen abzulehnen. Damit einher geht ein weiter Begriff des Politischen
und die Uberzeugung, dass es keine das Politische iibersteigende, natiirliche oder
vordiskursive Ebene der Konstruktion gibt, unabhiingig davon, ob diese Vorstel-
lung ontologisch, biologisch, anthropologisch, psychologisch oder transzendent
ausbuchstabiert wird. Eine solche Aussage ist nicht selbstverstdndlich, sie
scheint vielmehr im Widerspruch zu den diskursbestimmenden Strukturen des
Gemeinschaftsdenkens zu stehen. Denn eines der zentralen Ergebnisse der gene-
alogischen Betrachtung ist es, die Idee einer vorpolitischen Bestimmung von
Gemeinschaftlichkeit als tragende Sdule des modernen Gemeinschaftsdenkens
zu erkennen. Diese Entwicklung ist derart einflussreich, dass von einem Disposi-
tiv des Vorpolitischen gesprochen wurde.

- am 14.02.2026, 14:29:03. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

Dieses Dispositiv hat u.a. zur Folge, dass gegenwirtige Realitidten und aktuelle
kollektive Subjektivierungsweisen im Kontext vorpolitischer Imaginationen als
provisorisch und unzureichend erscheinen. Die Folge ist eine Abwertung der
Gegenwart, die vor dem Hintergrund einer nie gewesenen Vergangenheit man-
gelhaft wirkt und schlieBlich eine Entpolitisierung des Diskursfeldes: wenn Ge-
meinschaftlichkeit durch eine Ebene oder Substanz jenseits politischer Konstruk-
tions- und Gestaltungsprozesse bestimmt ist, erscheinen Fragen nach der Ausge-
staltung des offentlichen Lebens und nach konkreter Politik ebenso wie Macht-
und Herrschaftsverhiltnisse als sekundr.

3. Die genealogische Untersuchung bestitigte, was bereits die Theorie des
Politischen Imagindren impliziert hatte: Gemein-Begriffe sind von politischer
Brisanz. Ihre Signifikanz ergibt sich aus ihrer materiellen Wirkungsmacht in der
Geschichte. Die Geschichte der Gemeinschaft ist mit historischen und politi-
schen Entwicklungen und mit den Praktiken moderner Staatlichkeit verbunden,
ohne dabei, wie Hobbes dachte, auf die Ebene der Souveridnitit beschrankt zu
sein. Politische Kollektivbegriffe spiegeln Machtverhéltnisse, sie sind unmittel-
bar daran beteiligt, selbige hervorzubringen, zu produzieren und zu garantieren.
Diese Feststellung fiihrt zur Frage nach der politischen Rationalitét, die mit den
Transformationen einherging. Verdnderungen kollektiver Selbstbilder in der
Moderne standen im Zusammenhang mit der Herausbildung der biirgerlich-
kapitalistischen Herrschaftsarchitektur und waren unmittelbar mit dem Auftau-
chen von neuen, biosozialen Kollektiven im Raum des Politischen verbunden.

Hinsichtlich der Entwicklungen in Deutschland war seit dem 19. Jahrhundert
zu erkennen, dass der vehemente Verweis auf die Existenz einer deutschen Kol-
lektividentitét jenseits der politischen Gegenwart eine zentrale Funktion fiir die
Herausbildung und die Grenzziehung eines deutschen Nationalstaates hatte. An-
fang des 19. Jahrhunderts brachte die Vorstellung einer vorpolitischen, deut-
schen Gemeinschaft mit ihrem Objekt zugleich ihr Subjekt, die deutsche Natio-
nalbewegung, hervor. In der politischen Konstellation dieser Zeit war die Mate-
rialisierung dieser Imagination eines der zentralen Einsatzinstrumente im Kampf
um einen Staat. Damals und auch in den Jahren zwischen 1949 und 1989 war der
Wunsch nach einem deutschen Staat kein Begehren, das quasinatiirlich in deut-
sche Kopfe gelangte. Der Nationalstaat entsprach politischen und 6konomischen
Rationalitidten. Die Kimpfe um seine Entstehung und seine Grenzen waren nicht
Befreiungs-, sondern Herrschafts- und Verteilungskonflikte, Kdmpfe um politi-
sche und 6konomische Ressourcen, um Deutungsmacht und Raum, um Begriffe,
Produktionsmittel und Bevolkerung. Wenn erachtet wird, dass Geschichte immer
von Kidmpfen um Bedeutung gezeichnet ist, wird klar, dass jede Gemein-
Konstruktion eine Form von kulturell-symbolischer Herrschaft ist. In sozialen

- am 14.02.2026, 14:29:03. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 281

Herrschaftsverhiltnissen, in kollektiven Konstruktions- und Subjektivierungs-
prozessen wird Bedeutung produziert.

4. Ein weiteres Ergebnis der Betrachtung verschiedener kollektiver Selbst-
Bilder in der Moderne ist es, die Unterscheidung zwischen voluntaristischen und
essentialistischen Konzepten als verkiirzt abzulehnen. Sie wird der Textur des
Gemein-Diskurses nicht gerecht und bedarf selber einer Historisierung. Die viel-
féltigen Beziige auf den politischen Voluntarismus und auf konstruktive Prakti-
ken zur Herstellung der Nation, die mit essentialistischen oder rassisch-
deterministischen Modellen Hand in Hand gingen, haben im Nationalsozialis-
mus, bei Fichte, in der Romantik und bei den Eugenikern gezeigt, dass die Un-
terscheidung zwischen einem voluntaristischen und einem essentialistischen
Gemeinschafts- bzw. Nationsverstdndnis nicht ausreicht, um die spezielle Wir-
kungsmacht des Gemein-Diskurses zu verdeutlichen. Die Unterscheidung arbei-
tet mit irrefithrenden Oppositionen.

Erinnern wir uns: essentialistisch wird dasjenige Verstindnis genannt, das
Gemein-Begriffe nicht als Gewordene adressiert, sondern die Zusammengeho-
rigkeit von Menschen als natiirlich und den Ebenen politischer Konstruktion
vorgingig begreift. Voluntaristisch heifit dasjenige Verstdndnis, das Gemein-
Begriffe als Konstruktionen begreift, die vom Willen und Handeln der Menschen
abhiéngig sind. Ein solches Verstindnis miindete in der Rede von der Nation als
tidglichem Plebiszit. Jenseits dieser scheinbar deutlichen Unterscheidung hat die
Analyse gezeigt, dass der Wille ein bestimmtes politisches Ordnungsmodell zu
errichten, seit dem Aufkommen des modernen Nationalismus in den meisten Fil-
len mit der Vorstellung eines bereits gegebenen Volkes einhergegangen ist.
Auch der Voluntarismus arbeitete mit Begriffen von Gemeinschaft, die jenseits
der politischen Wirklichkeit adressiert wurden. Zur Vorstellung einer gegebenen
Gemeinschaft trat die schopferisch-konstruktivistische Dimension des Willens
lediglich hinzu. Die beiden Analyseraster schliefen sich nicht aus, vielmehr be-
dingen sie sich hidufig gegenseitig. Diese produktive Verschrinkung von Willen
und biologistischer Determinationslogik offenbarte sich besonders eindriicklich
im Nationalsozialismus. Doch die Verbindung von Voluntarismus und Essentia-
lismus zeigte sich auch bei Fichte oder in den rassenhygienischen Konzeptionen.
In dem MaBe, in dem Gemein-Begriffe immer schon Konstrukte sind, waren Na-
tion und Gemeinschaft immer beides, Wille und Vorstellung. Die Aufspaltung
des Nationalismus halbiert das Phanomen, indem der voluntaristische Nationa-
lismus vom essentialistischen abgespalten und als ungefihrlich markiert wird.
Dieses Vorgehen iibersieht in welcher Weise beide zusammenhédngen und aus
dieser Verkniipfung ihre Kraft gewinnen.

- am 14.02.2026, 14:29:03. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

5. Seit Rousseau war es eines der einflussreichsten und zugleich bestédndigsten
Phantasmen des Politischen Imaginédren, Gemeinschaft mit einem Bereich ur-
spriinglicher Einheit und wahrhafter Identitit zu assoziieren. Seither wurde der
Begriff der Gemeinschaft wiederholt aus dem politischen Diskurs herausgelost,
als natiirlich anvisiert und in einen Entfremdungsdiskurs verstrickt. Obgleich
»die Gemeinschaft®, wie Nancy feststellt, nie stattgefunden hat, ,,weder bei den
Guayaki-Indianern noch in irgendeinem Hiitten-Zeitalter a la Rousseau, weder
im ,Geist eines Volkes‘ im Hegelschen Sinn noch in den Agapen der Christen*,'
wurde die politische Wegstrecke regelmiBig auf das Wiedererlangen einer nie
gewesenen gemeinschaftlichen Seins-Weise ausgerichtet und dabei in einem er-
losungstheoretischen Diskurs zwischen Ursprung und Finalitédt, Verlust und Ver-
sprechen fixiert. Die erlosungstheoretische Disposition des Gemeinschaftsdis-
kurses hat zur Folge, dass die Inhaltsbestimmungen der Gemeinschaft religiosen,
vornehmlich christlichen Motiven wie der Einheit der Gemeinde im mythischen
Leib Christi gleichen. Die politisch-theologische Struktur dieses Denkens néhrt
sich mitsamt ihrer apokalyptisch und erlosungstheoretisch geprigten Vorstellun-
gen aus mehr oder weniger sédkularisierten Bildern des christlichen Diskurses.
Damit einher ging eine Entwicklung, die den Begriff der Gemeinschaft unab-
hiéngig von historischen Entwicklungen mit einem tiefenhermeneutisch aufgela-
denen, iiberstrapazierten und nicht selten prdsenz- und ursprungsmetaphysisch
strukturierten Naturbegriff verband. Die Bedeutung des Gegensatzpaares Na-
tur/Kunst fiir den Gemeinschaftsdiskurs und die scheinbar selbstverstindliche
Verbindung von Gemeinschaft und Natur sind nicht zu trennen von den religio-
sen und entfremdungstheoretischen Strukturen modernen Denkens.

6. Von Hobbes’ konstruktivistisch-vertragstheoretischen Begriindungsversu-
chen iiber die Selbst-Verwirklichungsversuche der Nationalsozialisten bis zum
fortwdhrenden Streben nach Wiedervereinigung ab 1945 waren Einheit und
Identitdt Leitmotive des Gemein-Diskurses. Hegemoniale Sinnfelder des Politi-
schen waren von einem identititsfixierten Einheitsdenken strukturiert und trotz
signifikanter Unterschiede waren verschiedene Imaginationen der Gemeinschaft
darauf ausgerichtet, eine Einheit anzuvisieren, um sich — in der politischen Ge-
genwart oder jenseits von ihr — positiv identifizieren zu konnen. Dabei wurde die
Wahrnehmung von Einheit unmittelbar an die Vorstellung von Selbstidentitit
gebunden und Differenz als das Andere der Einheit, als das aufgeschobene Eine,
nicht als unauflosbare Differentialitidt begriffen. Identitdt, Einheit und Gemein-
schaft sind im Politischen Imaginédren unmittelbar miteinander verkniipft.

7. Die Verbindung von Identitit und Einheit koppelt die Gemeinschaft an
den Subjektbegriff. Die einheitliche Gemeinschaft wird als Staats- oder Kultur-

1 Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 30.

- am 14.02.2026, 14:29:03. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 283

nation, als Rasse, Sehnsuchtsobjekt oder Bewegung im Rahmen des Subjektver-
stdndnisses angesprochen. Als politisches besetzt sie den Platz des grammatika-
lischen Subjekts und der menschliche Korper und das individuelle Subjekt fun-
gieren als politisch imaginidre Referenzmodelle. Gemeinschaft wird als agieren-
des, individuelles Subjekt im Grofen adressiert. Individuelle und kollektive
Identitéit scheinen verbunden und werden unabhingig von bestehenden Differen-
zen und Antagonismen einheitlich zu bestimmen versucht. Ob diese Einheit als
gegebene oder vertraglich konstruierte vorstellt wird, ist in diesem Fall neben-
sdchlich. Denn beide Formen der Subjektivierung funktionieren so, dass im Pro-
zess der Subjektwerdung der Konstruktionsprozess selber in den Hintergrund
tritt und die Teilhabenden ihr eigenes Zutun sowie die Umstdnde verdridngen,
welche die Identititsproduktionen bedingen. Auf diese Weise gerit in Verges-
senheit, dass (Kollektiv-)Subjekte nicht jenseits vom Bewusstsein, den Prakti-
ken, dem Handeln, der Anerkennung und dem Glauben der produzierenden
Menschen existieren. Dieser Naturalisierungseffekt ist auch hinsichtlich der Vor-
stellung einer symbolischen Konstruktion der Gemeinschaft durch einen Vertrag
bedeutsam, dort gleichwohl weniger ausgepriagt. Denn durch die Fiktion eines
von Macht- und Herrschaftsverhiltnissen unberiihrten, bedeutungsfreien Zu-
stands der Gleichheit jenseits der Historie treten auch in der kontraktualistischen
Variante der Konstruktionsprozess und seine Bedingungen in den Hintergrund.
8. Wie der individuelle Identitétsdiskurs ist auch der kollektive ein Krisen-
diskurs. Die Pioniere der Psychoanalyse wiesen auf etwas hin, das bereits im ers-
ten Kapitel erwéhnt wurde: es sind dieselben, gleichsam phantasmatischen Modi
der Identifizierung, die kollektive und individuelle Subjektivierungsprozesse
strukturieren. Es wird mit den gleichen Krisensymptomen gekdmpft und diesel-
ben Strategien werden aufgebracht, um mit der Unmoglichkeit der SchlieBung
und der Permanenz der Krise fertig zu werden. Die Anrufung einer verlorenen
oder antizipierten Identitdt der Gemeinschaft jenseits realpolitischer Macht- und
Krifteverhiltnisse ist nicht zu trennen von der Suche nach dem unmdoglichen
Objekt im Spiegel des Einzelnen. Es ist das allgegenwirtige Schreckensbild des
zerstiickelten Korpers, das die Ordnung des Kollektiven ebenso strukturiert wie
die des Individuellen. Politische Differenzen und die Gegenwart von Krise und
Nicht-Identitdt werden in einen Diskurs der Eigentlichkeit verstrickt und als
tempordre Zustinde gegen einen utopischen Horizont der gemeinschaftlichen
oder individuellen Selbst-Identitit ausgespielt. Auf diese Weise gelingt es seit
Rousseau, kultur- und fortschrittskritische Perspektiven mit einem zukunftsge-
wandten Denken zu verbinden, das Kraft daraus zieht, eine vermeintlich umfas-
sende Kritik am Ist-Zustand bereitzuhalten. Zu verdecken versucht wird der Um-
stand, dass die Krise der Identitét konstitutiv ist, dass eben so wenig wie ich mit

- am 14.02.2026, 14:29:03.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

mir, wir jemals mit uns identisch gewesen sind oder es seien werden. Es handelt
sich nicht um einen temporiren Mangel, sondern um eine grundlegende Struktur,
die anfangs auf den Begriff der konstitutiven Verkennung gebracht wurde. Ver-
kannt wird nicht die Eigentlichkeit der gemeinschaftlichen Identitit, sondern der
Umstand, dass Identitidt und Eigentlichkeit unmdoglich sind. Die Idee von Identi-
tat selbst wird zur Verkennung, zur Grundlage einer unlosbaren Krise, die zu 16-
sen der Gemeinschaftsenthusiasmus gleichsam angetreten war.

9. Die Opposition Gemeinschaft/Gesellschaft ist kein Ansatzpunkt fiir neues
Denken. Sie ist Herzstiick der Probleme, die sich mit dem Gemein-Diskurs fort-
schreiben, da ihre dichotome Logik und ihre inhaltliche Anbindung an den Ge-
gensatz von Natur und Kunst/Kultur dazu verleiten, das Scheitern der imagina-
ren Identitdt der Gesellschaft anzulasten und den Begriff der Gemeinschaft als
Bereich natiirlich-organischer Zusammengehorigkeit zu fetischisieren. Das Den-
ken im Modus dieses Gegensatzes ist den Strukturen einer Politik der Briider-
lichkeit und des Nationalismus verpflichtet. Das Dilemma der Gemeinschaft
wird jedoch nicht gelost, indem statt auf eine Stirkung der Gemeinschaft auf die
der Gesellschaft gesetzt wird, um gegenwirtigen Herausforderungen zu begeg-
nen, denn mit einem Ethos der Gesellschaft gelingt es nicht, den Fallstricken des
Gemeinschaftsdenkens zu entkommen. Die Strukturen des Denkens in Begriffs-
dichotomien werden damit nicht iiberschritten. Diese Feststellung schlie3t Theo-
rien ein, die ein abstrakt-kontraktualistisches Politikverstdndnis anvisieren, aber
zugleich einen impliziten Gemeinschaftsbegriff fortschreiben.

10. Die Idee, diesem Konflikt durch die Abwendung von der Gemeinschaft
zugunsten des Individuums zu entkommen, wie es der Liberalismus im Gegen-
satz zum Kommunitarismus versucht hat, ist irrefithrend. Zunichst wirkt die Op-
position Gemeinschaft und Individuum, obgleich sie in politischen Debatten seit
dem Aufkommen des Liberalismus bestindig stark gemacht wird, vor dem Hin-
tergrund der vorangegangenen Untersuchungen wenig bedeutsam, denn indivi-
duelle und gemeinschaftliche Entfaltung standen im Gemein-Diskurs zumeist
nicht gegeneinander, sondern wurden als miteinander verschriankt wahrgenom-
men. Vorstellungen von Gemeinschaftlichkeit haben sich parallel zu denen mo-
derner Subjektivitit entwickelt und das Ideal einer einheitlichen Gemeinschafts-
Identitdt gewann erst im Kontext bzw. vor dem Hintergrund des modernen Be-
griffs des selbstbewussten, mit sich identischen und individuell handelnden Sub-
jekts Plausibilitit.

Weiterhin ist es problematisch, die Orientierung am individuellen Biirger als
Alternative gegen den Gemeinschaftsmythos anzurufen. Zunéchst ist ein derarti-
ger Appell an die Grundlagen der liberalistischen Staats- und Gesellschaftstheo-
rie in Zeiten von neoliberalem Kapitalismus, globaler Ungerechtigkeit und hin-

- am 14.02.2026, 14:29:03. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 285

sichtlich von Armut, Elend und Erndhrungsunsicherheit schwer zu legitimieren.
Zweitens ist die Idee, durch das moderne Individuum den Strukturen der natio-
nalstaatlichen Gemeinschaftsfixierung zu entkommen, ein Selbstwiderspruch.
Wir haben gesehen, dass der Gemein-Diskurs unmittelbar mit den Wandlungen
moderner Gouvernementalitdt und mit politischen Herrschafts- und Kriftever-
hiltnissen verbunden ist. Das in die (national-)staatliche Ordnung integrierte In-
dividuum ist die Basis der modernen Herrschaftsarchitektur. Der moderne Sub-
jektbegriff, die gemeinschaftspolitische und die 6konomische Entwicklung be-
dingen sich. Der Individualismus ist keine neutrale Bezugsgrofle, sondern Teil
einer politischen Rationalitét, die auch den Gemein-Diskurs strukturiert.

11. Die Narrationen und Bebilderungen des Gemein-Diskurses im Politi-
schen Imagindren haben sich stetig verdndert, doch seit dem fortgesetzten
Rousseauismus der Romantik gibt es vor allem im deutschsprachigen Raum eine
Traditionslinie, in der die Gemeinschaft als Identifikations- und Einheitsbegriff
anvisiert und in einen naturalisierenden und fetischisierenden Diskurs verstrickt
wird. Die Tradition zeichnet sich auch durch eine enge Verbindung mit dem vol-
kischen Nationalismus aus. Sie radikalisierte sich im 19. Jahrhundert und fiihrte
zu einer Verschrinkung von Gemeinschaftsdenken und Rassismus. Dieser Ent-
wicklungsstrang miindete im Nationalsozialismus. Der Gemein-Diskurs nach
1945 in Deutschland zeichnete sich nur vereinzelt durch rassistische Artikulatio-
nen aus, doch seine volkisch-nationalistische Grundstruktur blieb vielfach unre-
flektiert. Die nationalistischen Exzesse des Gemeinschaftsdenkens in Nach-
kriegsdeutschland resultieren auch aus einer problematischen und unbearbeiteten
Diskursstruktur. Sie sind das, was Derrida als wirkungsméchtiges Unterpfand
des Politischen bezeichnet.

- am 14.02.2026, 14:29:03. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

