
 

Fluchtpunkte, Sinnakkumulationen und 
Fallstricke des Gemein-Diskurses 

 
 
 
In den letzten Abschnitten sind unterschiedliche Vorstellungen politischer Kol-
lektivität in ihren Struktur- und Bedeutungswandlungen und bezüglich ihrer poli-
tischen Funktion betrachtet worden. Das Bestreben war, verschiedene Konstruk-
tionen vor dem Hintergrund der antiessentialistischen Theorie des Politischen 
Imaginären zu analysieren. Die Geschichte des Gemein-Diskurses sollte ausge-
hend vom Begriff der Gemeinschaft, seiner Romantisierung, seiner Naturalisie-
rung und Fetischisierung sowie seiner Entgegensetzung zur Gesellschaft geprüft 
werden. Wie hatten sich seit Hobbes neuzeitlichen Begründungsversuchen im 
Politischen Imaginären unterschiedliche Gemein-Begriffe durchsetzten können 
und im Kontext welcher Denksysteme und Praktiken entfalteten sie gegenständ-
liche Kraft? Wirkungsweisen, Bedeutungslinien, Begriffsfelder und Paradigmen 
des modernen Gemein-Diskurses wurden herausgearbeitet und es wurde ersicht-
lich, warum Modelle zu bestimmten Zeiten als unhinterfragbare Evidenzen er-
schienen und wann neue sie ablösten. 

Die Herkunftslinien des Gemeinen sind vielschichtig und komplex. Wir ha-
ben gesehen, dass der Sinnrahmen von Hobbes über die Romantik, den National-
sozialismus bis in die Gegenwart grundlegenden Brüchen und Transformationen 
ausgesetzt war, dass verschiedene Traditionslinien sich herausbildeten, aufei-
nander bezogen oder einander entgegengestellt wurden. Dennoch ließen sich 
Fluchtpunkte, Leitmotive und Sinnakkumulationen erkennen. Sie sollen Erwäh-
nung finden und die Grundlage sein, vor deren Hintergrund aktuelle Perspekti-
ven diskutiert werden. Denn bevor die Möglichkeiten einer neuen Politik der 
Gemeinschaft und die Frage nach Auswegen aus den Dilemmata des Gemein-
Diskurses diskutiert werden, sollen einige Ergebnisse der vorangegangenen Ana-
lysen herausgestellt werden. 

Gemäß der im ersten Kapitel beschriebenen Strukturen bildeten sich im Poli-
tischen Imaginären unterschiedliche Bilder der Identitätsrepräsentation und ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

schiedene Verfahren der gemeinschaftlichen Subjektivierung heraus, in die wie-
derum Spuren vorhergegangener Sinnfelder eingeschrieben waren. Sie verdräng-
ten, schlossen aus, knüpften an bestehende Diskurse an und deuteten sie um, 
denn die Narrationen von Geschichte verändern sich fortlaufend und rückwir-
kend. Anhand der Genealogie des Gemeinschaftsdenkens konnte nachvollzogen 
werden, wie spezifische Gemein-Vorstellungen sich als materiell wirkungsmäch-
tige konstituiert haben, wie sie der Wirklichkeit Bedeutung zugewiesen, sie 
strukturiert und Einfluss auf den gesamten Bereich des Politischen ausgeübt ha-
ben. Zugleich konnte nachvollzogen werden, wie diese Prozesse der Konstrukti-
on und der Bedeutungsgeneration in den Hintergrund traten und diskursive Kon-
strukte fortwährend und nachdrücklich einen vorpolitisch-natürlichen, unhinter-
gehbaren Status reklamierten. 

Es war angekündigt, im letzten Kapitel Ausblicke auf ein anderes Denken 
des Gemeinen zu bieten. Ein Denken, das im Sinne einer materialistischen Theo-
rie des Politischen Imaginären daran orientiert ist, Prozesse des Gemein-
Werdens, der Vergemeinschaftung und der politischen Kollektivierung als real 
im Sinne von wirkungsmächtig anzusehen, ohne ihnen eine tiefere Ebene der 
Bedeutung, eine Wahrheit oder eine Form von Natürlichkeit zuzusprechen. An-
gekündigt war auch, nicht bei einer Kritik der Gemeinschaft stehen zu bleiben, 
sondern der kritischen Genealogie des Gemein-Diskurses eine positive Perspek-
tive auf das Gemeine, dies- oder jenseits der Gemeinschaft, folgen zu lassen. Die 
nachstehenden Ausführungen sollen dazu beitragen, das Feld einer alternativen 
Perspektive abzustecken. Die folgenden elf Punkte sind nicht das Resümee die-
ser Arbeit. Die Texturen und Praktiken in den einzelnen Epochen sind zu spezi-
ell, als dass eine allgemeine Schlussbetrachtung möglich wäre. Die nachstehen-
den Seiten können gleichwohl als Gedankenstütze dienen, die einige problemati-
sche Strukturen herausgestellt und hilft, zu verhindern, dass eine Diskussion um 
die Perspektiven kollektiver Subjektivierungsweisen unintendiert alte Muster 
wiederholt.  

 
1. Grundlage der Theorie des Politischen Imaginären war, dass Menschen ge-
meinsam in dieser Welt die strukturgebenden Begriffe und die Narrationen der 
kollektiven Subjektivierung und der Identifizierung herausbilden durch die ein 
Gemein-Begriff entsteht. Gemeinsam inaugurieren sie Bilder des gemeinschaft-
lichen Ganzen und materialisieren diese Vorstellungen durch Praktiken der Wie-
derholung und der Institutionalisierung. Wirklichkeitsschaffende Prozesse sind 
nötig, damit Gemein-Begriffe sich im Politischen Imaginären einschreiben und 
verknüpfen können, da es keine tiefere Bedeutungsebene, kein natürlich-biolo-
gisches, transzendentes Prinzip gibt, welches das Werden von Gemein-Begriffen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 279 

 

motivieren und strukturieren könnte. Die Verantwortung für die Ausgestaltung 
des Gemein-Diskurses kann nicht abgegeben werden. Menschen gestalten ge-
meinsam das Politische in dieser Welt. 

Krisenhaftigkeit, Antiessentialismus und Kontingenz eröffnen praktische 
Handlungsmacht statt sie zu verstellen. Wenn Menschen das Politische und die 
Welt, in der sie leben, gestalten, wenn sie Baumeister und Werkstoff ihres eige-
nen kollektiven Körpers sind, wenn Identitäten umkämpft und nicht gegeben 
sind, er- und nicht gefunden werden, impliziert das, dass Menschen ihr Gemein-
Werden gestalten, können und müssen. Die Künstlichkeit des Politischen, die 
Abwesenheit einer vorpolitischen Ebene der Versicherung bedeutet nicht nur 
Handlungsmöglichkeit, sondern Handlungsnotwendigkeit. 

Obgleich es ihm schlicht um die Legitimation der Ausübung staatlicher 
Herrschaft und die Etablierung einer sicheren politischen Ordnung ging, war es 
Mitte des 17. Jahrhunderts Thomas Hobbes, der diesen Ausgangspunkt deutlich 
machte. Er brach mit den philosophischen und theologischen Traditionen, wel-
che die Gemeinschaft in der Natur des Menschen verorteten und erklärte Men-
schen zu Produzenten ihrer eigenen Wirklichkeit. Sein kontraktualistischer Kon-
struktivismus avancierte im 19. Jahrhundert zum Hauptfeind eines im Zuge von 
Gegenaufklärung und Romantik erstarkten Gemeinschaftsenthusiasmus. Die Fi-
xierung auf Hobbes als negativen Fixpunkt nahm im 20. Jahrhundert ab, doch 
die Gegnerschaft bzw. das Misstrauen gegenüber konstruktivistischen Ansätzen, 
die vorpolitische Ursprünge und natürliche Zusammengehörigkeit verneinen, 
blieb diskursbestimmend. 

2. Es war einer der Ausgangspunkte dieser Untersuchung, dass Gemeinschaft 
im Kontext der Theorie des Politischen Imaginären als etwas Gewordenes be-
trachtet werden sollte, als etwas, dass durch diskursive, sprachliche und nicht-
sprachliche Praktiken hervorgebracht wird. Das implizierte, gemeinschaftliche 
Konstrukte als originär politisch zu verstehen und die Idee vorpolitischer Kollek-
tividentitäten abzulehnen. Damit einher geht ein weiter Begriff des Politischen 
und die Überzeugung, dass es keine das Politische übersteigende, natürliche oder 
vordiskursive Ebene der Konstruktion gibt, unabhängig davon, ob diese Vorstel-
lung ontologisch, biologisch, anthropologisch, psychologisch oder transzendent 
ausbuchstabiert wird. Eine solche Aussage ist nicht selbstverständlich, sie 
scheint vielmehr im Widerspruch zu den diskursbestimmenden Strukturen des 
Gemeinschaftsdenkens zu stehen. Denn eines der zentralen Ergebnisse der gene-
alogischen Betrachtung ist es, die Idee einer vorpolitischen Bestimmung von 
Gemeinschaftlichkeit als tragende Säule des modernen Gemeinschaftsdenkens 
zu erkennen. Diese Entwicklung ist derart einflussreich, dass von einem Disposi-
tiv des Vorpolitischen gesprochen wurde. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

Dieses Dispositiv hat u.a. zur Folge, dass gegenwärtige Realitäten und aktuelle 
kollektive Subjektivierungsweisen im Kontext vorpolitischer Imaginationen als 
provisorisch und unzureichend erscheinen. Die Folge ist eine Abwertung der 
Gegenwart, die vor dem Hintergrund einer nie gewesenen Vergangenheit man-
gelhaft wirkt und schließlich eine Entpolitisierung des Diskursfeldes: wenn Ge-
meinschaftlichkeit durch eine Ebene oder Substanz jenseits politischer Konstruk-
tions- und Gestaltungsprozesse bestimmt ist, erscheinen Fragen nach der Ausge-
staltung des öffentlichen Lebens und nach konkreter Politik ebenso wie Macht- 
und Herrschaftsverhältnisse als sekundär. 

3. Die genealogische Untersuchung bestätigte, was bereits die Theorie des 
Politischen Imaginären impliziert hatte: Gemein-Begriffe sind von politischer 
Brisanz. Ihre Signifikanz ergibt sich aus ihrer materiellen Wirkungsmacht in der 
Geschichte. Die Geschichte der Gemeinschaft ist mit historischen und politi-
schen Entwicklungen und mit den Praktiken moderner Staatlichkeit verbunden, 
ohne dabei, wie Hobbes dachte, auf die Ebene der Souveränität beschränkt zu 
sein. Politische Kollektivbegriffe spiegeln Machtverhältnisse, sie sind unmittel-
bar daran beteiligt, selbige hervorzubringen, zu produzieren und zu garantieren. 
Diese Feststellung führt zur Frage nach der politischen Rationalität, die mit den 
Transformationen einherging. Veränderungen kollektiver Selbstbilder in der 
Moderne standen im Zusammenhang mit der Herausbildung der bürgerlich-
kapitalistischen Herrschaftsarchitektur und waren unmittelbar mit dem Auftau-
chen von neuen, biosozialen Kollektiven im Raum des Politischen verbunden. 

Hinsichtlich der Entwicklungen in Deutschland war seit dem 19. Jahrhundert 
zu erkennen, dass der vehemente Verweis auf die Existenz einer deutschen Kol-
lektividentität jenseits der politischen Gegenwart eine zentrale Funktion für die 
Herausbildung und die Grenzziehung eines deutschen Nationalstaates hatte. An-
fang des 19. Jahrhunderts brachte die Vorstellung einer vorpolitischen, deut-
schen Gemeinschaft mit ihrem Objekt zugleich ihr Subjekt, die deutsche Natio-
nalbewegung, hervor. In der politischen Konstellation dieser Zeit war die Mate-
rialisierung dieser Imagination eines der zentralen Einsatzinstrumente im Kampf 
um einen Staat. Damals und auch in den Jahren zwischen 1949 und 1989 war der 
Wunsch nach einem deutschen Staat kein Begehren, das quasinatürlich in deut-
sche Köpfe gelangte. Der Nationalstaat entsprach politischen und ökonomischen 
Rationalitäten. Die Kämpfe um seine Entstehung und seine Grenzen waren nicht 
Befreiungs-, sondern Herrschafts- und Verteilungskonflikte, Kämpfe um politi-
sche und ökonomische Ressourcen, um Deutungsmacht und Raum, um Begriffe, 
Produktionsmittel und Bevölkerung. Wenn erachtet wird, dass Geschichte immer 
von Kämpfen um Bedeutung gezeichnet ist, wird klar, dass jede Gemein-
Konstruktion eine Form von kulturell-symbolischer Herrschaft ist. In sozialen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 281 

 

Herrschaftsverhältnissen, in kollektiven Konstruktions- und Subjektivierungs-
prozessen wird Bedeutung produziert. 

4. Ein weiteres Ergebnis der Betrachtung verschiedener kollektiver Selbst-
Bilder in der Moderne ist es, die Unterscheidung zwischen voluntaristischen und 
essentialistischen Konzepten als verkürzt abzulehnen. Sie wird der Textur des 
Gemein-Diskurses nicht gerecht und bedarf selber einer Historisierung. Die viel-
fältigen Bezüge auf den politischen Voluntarismus und auf konstruktive Prakti-
ken zur Herstellung der Nation, die mit essentialistischen oder rassisch-
deterministischen Modellen Hand in Hand gingen, haben im Nationalsozialis-
mus, bei Fichte, in der Romantik und bei den Eugenikern gezeigt, dass die Un-
terscheidung zwischen einem voluntaristischen und einem essentialistischen 
Gemeinschafts- bzw. Nationsverständnis nicht ausreicht, um die spezielle Wir-
kungsmacht des Gemein-Diskurses zu verdeutlichen. Die Unterscheidung arbei-
tet mit irreführenden Oppositionen. 

Erinnern wir uns: essentialistisch wird dasjenige Verständnis genannt, das 
Gemein-Begriffe nicht als Gewordene adressiert, sondern die Zusammengehö-
rigkeit von Menschen als natürlich und den Ebenen politischer Konstruktion 
vorgängig begreift. Voluntaristisch heißt dasjenige Verständnis, das Gemein-
Begriffe als Konstruktionen begreift, die vom Willen und Handeln der Menschen 
abhängig sind. Ein solches Verständnis mündete in der Rede von der Nation als 
täglichem Plebiszit. Jenseits dieser scheinbar deutlichen Unterscheidung hat die 
Analyse gezeigt, dass der Wille ein bestimmtes politisches Ordnungsmodell zu 
errichten, seit dem Aufkommen des modernen Nationalismus in den meisten Fäl-
len mit der Vorstellung eines bereits gegebenen Volkes einhergegangen ist. 
Auch der Voluntarismus arbeitete mit Begriffen von Gemeinschaft, die jenseits 
der politischen Wirklichkeit adressiert wurden. Zur Vorstellung einer gegebenen 
Gemeinschaft trat die schöpferisch-konstruktivistische Dimension des Willens 
lediglich hinzu. Die beiden Analyseraster schließen sich nicht aus, vielmehr be-
dingen sie sich häufig gegenseitig. Diese produktive Verschränkung von Willen 
und biologistischer Determinationslogik offenbarte sich besonders eindrücklich 
im Nationalsozialismus. Doch die Verbindung von Voluntarismus und Essentia-
lismus zeigte sich auch bei Fichte oder in den rassenhygienischen Konzeptionen. 
In dem Maße, in dem Gemein-Begriffe immer schon Konstrukte sind, waren Na-
tion und Gemeinschaft immer beides, Wille und Vorstellung. Die Aufspaltung 
des Nationalismus halbiert das Phänomen, indem der voluntaristische Nationa-
lismus vom essentialistischen abgespalten und als ungefährlich markiert wird. 
Dieses Vorgehen übersieht in welcher Weise beide zusammenhängen und aus 
dieser Verknüpfung ihre Kraft gewinnen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

5. Seit Rousseau war es eines der einflussreichsten und zugleich beständigsten 
Phantasmen des Politischen Imaginären, Gemeinschaft mit einem Bereich ur-
sprünglicher Einheit und wahrhafter Identität zu assoziieren. Seither wurde der 
Begriff der Gemeinschaft wiederholt aus dem politischen Diskurs herausgelöst, 
als natürlich anvisiert und in einen Entfremdungsdiskurs verstrickt. Obgleich 
„die Gemeinschaft“, wie Nancy feststellt, nie stattgefunden hat, „weder bei den 
Guayaki-Indianern noch in irgendeinem Hütten-Zeitalter à la Rousseau, weder 
im ‚Geist eines Volkes‘ im Hegelschen Sinn noch in den Agapen der Christen“,1 
wurde die politische Wegstrecke regelmäßig auf das Wiedererlangen einer nie 
gewesenen gemeinschaftlichen Seins-Weise ausgerichtet und dabei in einem er-
lösungstheoretischen Diskurs zwischen Ursprung und Finalität, Verlust und Ver-
sprechen fixiert. Die erlösungstheoretische Disposition des Gemeinschaftsdis-
kurses hat zur Folge, dass die Inhaltsbestimmungen der Gemeinschaft religiösen, 
vornehmlich christlichen Motiven wie der Einheit der Gemeinde im mythischen 
Leib Christi gleichen. Die politisch-theologische Struktur dieses Denkens nährt 
sich mitsamt ihrer apokalyptisch und erlösungstheoretisch geprägten Vorstellun-
gen aus mehr oder weniger säkularisierten Bildern des christlichen Diskurses. 
Damit einher ging eine Entwicklung, die den Begriff der Gemeinschaft unab-
hängig von historischen Entwicklungen mit einem tiefenhermeneutisch aufgela-
denen, überstrapazierten und nicht selten präsenz- und ursprungsmetaphysisch 
strukturierten Naturbegriff verband. Die Bedeutung des Gegensatzpaares Na-
tur/Kunst für den Gemeinschaftsdiskurs und die scheinbar selbstverständliche 
Verbindung von Gemeinschaft und Natur sind nicht zu trennen von den religiö-
sen und entfremdungstheoretischen Strukturen modernen Denkens.  

6. Von Hobbes’ konstruktivistisch-vertragstheoretischen Begründungsversu-
chen über die Selbst-Verwirklichungsversuche der Nationalsozialisten bis zum 
fortwährenden Streben nach Wiedervereinigung ab 1945 waren Einheit und 
Identität Leitmotive des Gemein-Diskurses. Hegemoniale Sinnfelder des Politi-
schen waren von einem identitätsfixierten Einheitsdenken strukturiert und trotz 
signifikanter Unterschiede waren verschiedene Imaginationen der Gemeinschaft 
darauf ausgerichtet, eine Einheit anzuvisieren, um sich – in der politischen Ge-
genwart oder jenseits von ihr – positiv identifizieren zu können. Dabei wurde die 
Wahrnehmung von Einheit unmittelbar an die Vorstellung von Selbstidentität 
gebunden und Differenz als das Andere der Einheit, als das aufgeschobene Eine, 
nicht als unauflösbare Differentialität begriffen. Identität, Einheit und Gemein-
schaft sind im Politischen Imaginären unmittelbar miteinander verknüpft. 

7. Die Verbindung von Identität und Einheit koppelt die Gemeinschaft an 
den Subjektbegriff. Die einheitliche Gemeinschaft wird als Staats- oder Kultur-
                                                             
1  Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 30. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 283 

 

nation, als Rasse, Sehnsuchtsobjekt oder Bewegung im Rahmen des Subjektver-
ständnisses angesprochen. Als politisches besetzt sie den Platz des grammatika-
lischen Subjekts und der menschliche Körper und das individuelle Subjekt fun-
gieren als politisch imaginäre Referenzmodelle. Gemeinschaft wird als agieren-
des, individuelles Subjekt im Großen adressiert. Individuelle und kollektive 
Identität scheinen verbunden und werden unabhängig von bestehenden Differen-
zen und Antagonismen einheitlich zu bestimmen versucht. Ob diese Einheit als 
gegebene oder vertraglich konstruierte vorstellt wird, ist in diesem Fall neben-
sächlich. Denn beide Formen der Subjektivierung funktionieren so, dass im Pro-
zess der Subjektwerdung der Konstruktionsprozess selber in den Hintergrund 
tritt und die Teilhabenden ihr eigenes Zutun sowie die Umstände verdrängen, 
welche die Identitätsproduktionen bedingen. Auf diese Weise gerät in Verges-
senheit, dass (Kollektiv-)Subjekte nicht jenseits vom Bewusstsein, den Prakti-
ken, dem Handeln, der Anerkennung und dem Glauben der produzierenden 
Menschen existieren. Dieser Naturalisierungseffekt ist auch hinsichtlich der Vor-
stellung einer symbolischen Konstruktion der Gemeinschaft durch einen Vertrag 
bedeutsam, dort gleichwohl weniger ausgeprägt. Denn durch die Fiktion eines 
von Macht- und Herrschaftsverhältnissen unberührten, bedeutungsfreien Zu-
stands der Gleichheit jenseits der Historie treten auch in der kontraktualistischen 
Variante der Konstruktionsprozess und seine Bedingungen in den Hintergrund. 

8. Wie der individuelle Identitätsdiskurs ist auch der kollektive ein Krisen-
diskurs. Die Pioniere der Psychoanalyse wiesen auf etwas hin, das bereits im ers-
ten Kapitel erwähnt wurde: es sind dieselben, gleichsam phantasmatischen Modi 
der Identifizierung, die kollektive und individuelle Subjektivierungsprozesse 
strukturieren. Es wird mit den gleichen Krisensymptomen gekämpft und diesel-
ben Strategien werden aufgebracht, um mit der Unmöglichkeit der Schließung 
und der Permanenz der Krise fertig zu werden. Die Anrufung einer verlorenen 
oder antizipierten Identität der Gemeinschaft jenseits realpolitischer Macht- und 
Kräfteverhältnisse ist nicht zu trennen von der Suche nach dem unmöglichen 
Objekt im Spiegel des Einzelnen. Es ist das allgegenwärtige Schreckensbild des 
zerstückelten Körpers, das die Ordnung des Kollektiven ebenso strukturiert wie 
die des Individuellen. Politische Differenzen und die Gegenwart von Krise und 
Nicht-Identität werden in einen Diskurs der Eigentlichkeit verstrickt und als 
temporäre Zustände gegen einen utopischen Horizont der gemeinschaftlichen 
oder individuellen Selbst-Identität ausgespielt. Auf diese Weise gelingt es seit 
Rousseau, kultur- und fortschrittskritische Perspektiven mit einem zukunftsge-
wandten Denken zu verbinden, das Kraft daraus zieht, eine vermeintlich umfas-
sende Kritik am Ist-Zustand bereitzuhalten. Zu verdecken versucht wird der Um-
stand, dass die Krise der Identität konstitutiv ist, dass eben so wenig wie ich mit 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITÄT? 

mir, wir jemals mit uns identisch gewesen sind oder es seien werden. Es handelt 
sich nicht um einen temporären Mangel, sondern um eine grundlegende Struktur, 
die anfangs auf den Begriff der konstitutiven Verkennung gebracht wurde. Ver-
kannt wird nicht die Eigentlichkeit der gemeinschaftlichen Identität, sondern der 
Umstand, dass Identität und Eigentlichkeit unmöglich sind. Die Idee von Identi-
tät selbst wird zur Verkennung, zur Grundlage einer unlösbaren Krise, die zu lö-
sen der Gemeinschaftsenthusiasmus gleichsam angetreten war. 

9. Die Opposition Gemeinschaft/Gesellschaft ist kein Ansatzpunkt für neues 
Denken. Sie ist Herzstück der Probleme, die sich mit dem Gemein-Diskurs fort-
schreiben, da ihre dichotome Logik und ihre inhaltliche Anbindung an den Ge-
gensatz von Natur und Kunst/Kultur dazu verleiten, das Scheitern der imaginä-
ren Identität der Gesellschaft anzulasten und den Begriff der Gemeinschaft als 
Bereich natürlich-organischer Zusammengehörigkeit zu fetischisieren. Das Den-
ken im Modus dieses Gegensatzes ist den Strukturen einer Politik der Brüder-
lichkeit und des Nationalismus verpflichtet. Das Dilemma der Gemeinschaft 
wird jedoch nicht gelöst, indem statt auf eine Stärkung der Gemeinschaft auf die 
der Gesellschaft gesetzt wird, um gegenwärtigen Herausforderungen zu begeg-
nen, denn mit einem Ethos der Gesellschaft gelingt es nicht, den Fallstricken des 
Gemeinschaftsdenkens zu entkommen. Die Strukturen des Denkens in Begriffs-
dichotomien werden damit nicht überschritten. Diese Feststellung schließt Theo-
rien ein, die ein abstrakt-kontraktualistisches Politikverständnis anvisieren, aber 
zugleich einen impliziten Gemeinschaftsbegriff fortschreiben. 

10. Die Idee, diesem Konflikt durch die Abwendung von der Gemeinschaft 
zugunsten des Individuums zu entkommen, wie es der Liberalismus im Gegen-
satz zum Kommunitarismus versucht hat, ist irreführend. Zunächst wirkt die Op-
position Gemeinschaft und Individuum, obgleich sie in politischen Debatten seit 
dem Aufkommen des Liberalismus beständig stark gemacht wird, vor dem Hin-
tergrund der vorangegangenen Untersuchungen wenig bedeutsam, denn indivi-
duelle und gemeinschaftliche Entfaltung standen im Gemein-Diskurs zumeist 
nicht gegeneinander, sondern wurden als miteinander verschränkt wahrgenom-
men. Vorstellungen von Gemeinschaftlichkeit haben sich parallel zu denen mo-
derner Subjektivität entwickelt und das Ideal einer einheitlichen Gemeinschafts-
Identität gewann erst im Kontext bzw. vor dem Hintergrund des modernen Be-
griffs des selbstbewussten, mit sich identischen und individuell handelnden Sub-
jekts Plausibilität. 

Weiterhin ist es problematisch, die Orientierung am individuellen Bürger als 
Alternative gegen den Gemeinschaftsmythos anzurufen. Zunächst ist ein derarti-
ger Appell an die Grundlagen der liberalistischen Staats- und Gesellschaftstheo-
rie in Zeiten von neoliberalem Kapitalismus, globaler Ungerechtigkeit und hin-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTPUNKTE DES GEMEINSCHAFTSDISKURSES | 285 

 

sichtlich von Armut, Elend und Ernährungsunsicherheit schwer zu legitimieren. 
Zweitens ist die Idee, durch das moderne Individuum den Strukturen der natio-
nalstaatlichen Gemeinschaftsfixierung zu entkommen, ein Selbstwiderspruch. 
Wir haben gesehen, dass der Gemein-Diskurs unmittelbar mit den Wandlungen 
moderner Gouvernementalität und mit politischen Herrschafts- und Kräftever-
hältnissen verbunden ist. Das in die (national-)staatliche Ordnung integrierte In-
dividuum ist die Basis der modernen Herrschaftsarchitektur. Der moderne Sub-
jektbegriff, die gemeinschaftspolitische und die ökonomische Entwicklung be-
dingen sich. Der Individualismus ist keine neutrale Bezugsgröße, sondern Teil 
einer politischen Rationalität, die auch den Gemein-Diskurs strukturiert.  

11. Die Narrationen und Bebilderungen des Gemein-Diskurses im Politi-
schen Imaginären haben sich stetig verändert, doch seit dem fortgesetzten 
Rousseauismus der Romantik gibt es vor allem im deutschsprachigen Raum eine 
Traditionslinie, in der die Gemeinschaft als Identifikations- und Einheitsbegriff 
anvisiert und in einen naturalisierenden und fetischisierenden Diskurs verstrickt 
wird. Die Tradition zeichnet sich auch durch eine enge Verbindung mit dem völ-
kischen Nationalismus aus. Sie radikalisierte sich im 19. Jahrhundert und führte 
zu einer Verschränkung von Gemeinschaftsdenken und Rassismus. Dieser Ent-
wicklungsstrang mündete im Nationalsozialismus. Der Gemein-Diskurs nach 
1945 in Deutschland zeichnete sich nur vereinzelt durch rassistische Artikulatio-
nen aus, doch seine völkisch-nationalistische Grundstruktur blieb vielfach unre-
flektiert. Die nationalistischen Exzesse des Gemeinschaftsdenkens in Nach-
kriegsdeutschland resultieren auch aus einer problematischen und unbearbeiteten 
Diskursstruktur. Sie sind das, was Derrida als wirkungsmächtiges Unterpfand 
des Politischen bezeichnet. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277 - am 14.02.2026, 14:29:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.277
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

