
Bernhard Pörksen •• Wir können von der Wirk­
lichkeit nur wissen. was sie 
nicht ist .. 
Im Gespräch mit Paul Watzlawick 

Kommunikation und Konstruktivismus 

Der Konstruktivismus, der gegenwärtig so vielfältig ausgearbeitet und 
angewendet wird, ist von verschiedenen Autoren inspiriert und - um im 
Jargon zu bleiben - "erfunden" worden, die manches unterscheidet und 
einiges vereint. Zu den Begründern und den bekanntesten Stichwortge­
bern dieser Denkschule, die sich zwischen einem naiven Realismus (auf 
der einen Seite) und den Übertreibungen und Absurditäten des 
Solipsismus (auf der anderen Seite) ansiedeln läßt, gehören: der 
Kybernetiker und Physiker Heinz von Foerster, der Psychologe Ernst 
von Glasersfeld - und der Psychotherapeut und Kommunikationsfor­
scher Paul Watzlawick, der an verschiedenen Universitäten als Profes­
sor gearbeitet hat und gegenwärtig am Mental Research Institute im 
kalifornischen Palo Alto tätig ist. Gemeinsam ist diesen Autoren, die -
aus ganz verschiedenen Disziplinen kommend - konstruktivistische 
Prämissen und Einsichten erarbeitet haben, die Erfahrung der Emigrati­
on, des Wanderns zwischen den Welten; man ist mit verschiedenen 
Sprachen, Kulturen und Denkstilen vertraut. Die eine Wirklichkeit einer 
Kultur, Nation oder Gruppe kann auf diese Weise, und das mag eine 
prägende Erfahrung gewesen sein, nicht mehr als archimedischer Punkt 
der Weltbetrachtung fungieren, sie verliert ihr selbstverständliches 
Monopol; andere archimedische Punkte, von denen aus gesprochen oder 
nachgedacht werden kann, treten hinzu, bis die Vorstellung, es gebe 
überhaupt diese feststehenden Punkte oder die monolithische Platt­
form, von der aus die Dinge ein für allemal zu sehen sind, selbst 
fragwürdig wird. 

Paul Watzlawick, der zweite Gesprächspartner dieser in loser Folge 
publizierten Reihe über Perspektiven konstruktivistischen Denkens, 1 

hat diese Konfrontation mit den verschiedenen kommunikativ evoluier­
ten Welten wohl am systematischsten bedacht und ausformuliert. Seine 
(zusammen mit Janet H. Beavin und Don D. Jackson) publizierten 

1 Das erste Gespräch dieser Reihe (mit dem Literatur· und Medienwissenschaftler 
Siegfried J. Schmidt) erschien in: Communicatio Socialis (1997), H. 1, S. 17-27. 

Communicatio Socialis 30 (1997), Nr. 4: 383–399 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

"Axiome der Kommunikation" machen den Prozess der Generierung von 
Wirklichkeitsvorstellungen nachvollziehbar und gehören längst zum 
Standard verschiedener Disziplinen, die sich mit Fragen der Kommuni­
kation befassen. Und es ist diese und manche andere Arbeit zum 
Prozeß des kommunikativen Geschehens, die einen praktischen Bezug 
konstruktivistischer Theoriebildung offenbar werden läßt: Man kann 
sie, beispielsweise, für die Psychotherapie fruchtbar machen. Die kon­
struktivistischen Annahmen verändern, wie in dem Gespräch mit Paul 
Watzlawick deutlich wird, schon die Prämissen einer Intervention. Ziel 
der psychotherapeutischen Arbeit wird es - ganz unemphatisch -, 
leidvolle Realitätsvorstellungen durch weniger leidvolle zu ersetzen. 
Und es geht nicht mehr darum, einem vermeintlichen Patienten wieder 
zu einem ontologisch korrekten Bezug zu "der Wirklichkeit" zu 
verhelfen. Denn diese ist in einem absoluten Sinn, so die Annahme, für 
jeden unzugänglich. 

B.P. 

Pörksen: Herr Professor Watzlawick, in Ihrem Buch "Wie wirklich ist 
die Wirklichkeit?" findet sich eine These, die mir für Ihr gesamtes Werk 
zentral erscheint. Hier heißt es gleich im ersten Satz, "daß die sogenannte 
Wirklichkeit das Ergebnis uon Kommunikation ist. " 

Watzlawick: Es muß allerdings gesagt werden, daß diese Feststel­
lung keineswegs neu ist, sondern schon in der Antike von verschiede­
nen Philosophen vertreten wurde. Man war sich schon damals klar 
darüber, daß das, was wir Wirklichkeit nennen, im Grunde genommen 
etwas Angenommenes, etwas Gestaltetes und nicht etwas vorausset­
zungsfrei Erfaßtes ist. Auch findet man im Laufe der Philosophiege­
schichte - verwiesen sei nur auf Immanuel Kant und Arthur Schopen­
hauer - zahlreiche Äußerungen, die diesen erkenntniskritischen Zweifel 
stützen. Kant und Schopenhauer haben immer wieder betont, daß die 
Wirklichkeit ein Ergebnis der Zuschreibung von Bedeutung an unbe­
kannte Dinge ist. Und auch in der theoretischen Physik- ein Fach, das 
der Laie für die objektivste wissenschaftliche Disziplin halten mag -
lassen sich ähnliche Aussagen entdecken. Albert Einstein soll in einem 
Gespräch mit Werner Heisenberg, das 1927 in Kopenhagen stattfand, 
gesagt haben, daß es falsch sei zu glauben, daß eine Theorie sich auf 
Beobachtungen aufbaut; das Gegenteil sei der Fall. Die Theorie be­
stimme, was wir beobachten können. Das heißt, diese These ist längst 
bekannt. 

Pörksen: Und doch geben Sie dieser Philosophiegeschichtlich sehr alten 
Skepsis gegenüber den Möglichkeiten der Erkenntnis des Gegebenen eine 
neue Wendung. Sie bestimmen das, was Wirklichkeit genannt wird, uom 

384 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Begriff der Kommunikation her. Sie verkehren das Verhältnis von Wirklich· 
keit und Kommunikation auf überraschende Weise, die besonders deutlich 
wird, wenn man sie in der Sprache der Kausalität refonnuliert. Die 
alltägliche Vorstellung ist doch: Kommunikation bildet die Wirklichkeit ab. 
Oder in der Sprache der Kausalität: Wirklichkeit ist die Ursache, Korn· 
munikation ist die Folge. Dieses Kausalverhältnis wird in ihren Büchern 
umgedreht: Kommunikation ist die Ursache, Wirklichkeit ist die Folge. 

Watzlawick: Das kann man so sagen, ja. Allerdings hat schon Jean 
Piaget in seinem Buch "La construction du reel chez l'enfant", das in 
den 30er Jahren erschienen ist, darauf verwiesen, daß zum Beispiel die 
Orientierung des Kleinkindes auf Kommunikationen beruht. Piaget hat 
in sehr vorsichtiger und klarer Weise vorgeführt, wie ein Kind sich ein 
Bild der Wirklichkeit erschafft - und welche Rolle die Kommunikation 
der Umwelt in diesem Prozeß spielt. Dem Kleinkind wird in jedem Fall 
mitgeteilt: Wir sagen dir, wer du bist. Wir sagen dir, wie du die Welt zu 
sehen hast! Und wenn du sie anders siehst, bist du entweder verrückt 
oder böswillig! Auf diese Weise kommt es zur Ausbildung von 
Wirklichkeitskonstruktionen, die zum Teil rein persönlicher Art sind, 
aber sich auch auf ganze Kulturen erstrecken können. 

Pörksen: Mir scheint es wichtig, den Begriff der Kommunikation 
genauer zu erfassen, um azif diese Weise präziser zu verstehen, wie sich der 
Prozeß des Erkennens vollzieht und jene Ansammlung von Annahmen 
zustandekommt, die wir dann "die Wirklichkeit" nennen. Deshalb: Können 
Sie bestimmen, was Kommunikation ist und wie diese unsere Wirklichkeits· 
erjahrungen färbt und beeinjlußt? 

Watzlawick: Wesentlich ist, wenn es um die Bestimmung des 
Begriffs der Kommunikation geht, eine Unterscheidung, die der Anthro· 
pologe Gregory Bateson entwickelt hat: Bateson differenziert zwischen 
der Inhalts· und der Beziehungsebene einer Äußerung. Die Inhaltsebe· 
ne ist die Ebene der scheinbar objektiven Mitteilungen; unweigerlich 
tritt jedoch die Beziehungsebene zu jeder Äußerung hinzu, auf der sich 
etwas ganz anderes abspielen kann. Auf dieser Ebene spiegelt sich die 
Deutung der Beziehung wider, die der Sender der Kommunikation dem 
Empfänger vermitteln möchte oder ungewollt signalisiert. Diese Deutun· 
gen und Signale auf der Beziehungsebene lassen sich vielfach nicht 
übereinstimmend klären, sie können die Ursache für schwere Konflikte 
sein. Um ein Beispiel zu geben: Man stelle sich vor, ein Kernphysiker 
sagt zu einem anderen Kemphysiker: "Das Uranium-Atom hat 92 Elek· 
tronen." Was, glauben Sie, ist die Antwort des anderen? 

Pörksen: Es wäre möglich, daß sich der Kemphysiker, der diese 
Mitteilung erhält, verletzt und belehrt fühlt - und antwortet: Daß ein solches 
Atom 92 Elektronen hat, braucht man mir wirklich nicht mehr zu sagen. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Watzlawick: Genau - und dies ist ein Beispiel dafür, wie die Be­
ziehungsebene die Inhaltsebene überfonnt und bestimmt. Der Kernphy­
siker.wird zweifellos darauf hinweisen, daß er kein Idiot ist, dem der­
gleichen noch gesagt werden müßte: Seine Antwort hat mit Atomen und 
Elektronen nichts mehr zu tun: Er reagiert auf der Beziehungsebene der 
Kommunikation. Wohlgemerkt, dieses Phänomen ist natürlich keine 
Spezialität mündlicher Kommunikation, sondern gilt selbstverständlich 
auch für schriftliche Mitteilungen. Man fühlt sich von einer unbe­
kannten Autorität anders angesprochen, wenn man auf einer Tür liest: 
"Eintritt verboten!" Oder wenn es heißt: "Bitte hier nicht eintreten!" 
Auf der Inhaltsebene handelt es sich um diesseihe Infonnation, die auf 
der Beziehungsebene unterschiedlich artikuliert wird. 

Pörksen: Damit sind zwei fundamentale Aspekte der Kommunikation 
erläutert und illustriert. Sie haben jedoch vor etlichen Jahren - zusammen 
mit Don D. Jackson und Jeanet H. Beavin - ein sehr bekannt gewordenes 
Buch {,,Menschliche Kommunikation'! verjaßt, in dem nachgewiesen wird, 
daß das kommunikative Geschehen noch komplizierter ist bzw. auf einer 
Reihe von Charakteristika aufbaut, die unhintergehbar sind. Sie sprachen 
damals von "Axiomen" der Kommunikation. 

Watzlawick: So ist es. Ein weiteres wichtiges Axiom, das über die 
Unterscheidung der Inhalts-und der Beziehungsebene hinausgeht, lau­
tet, daß man in Anwesenheit einer anderen Person nicht nicht kom­
munizieren kann. Auch die Kommunikationverweigerung ist faktisch 
Kommunikation. Um erneut ein Beispiel zu geben: Man denke nur an 
eine psychiatrische Klinik, in der man Menschen beobachten kann, die 
mit dem Gesicht zur Wand stehen, still und für Stunden unbeweglich. 
Es ist ganz offensichtlich, daß sie nicht kommunzieren wollen; aber es 
ist ebenso klar, daß auch dieses Verhalten Kommunikation darstellt. 
Ein weiteres Axiom, das wir in dem genannten Buch vorgestellt haben, 
macht die Interpunktion kommunikativer Abläufe - wir sprechen syn­
onym auch von Verhalten - zum Thema. Es geht um die Strukturierung 
dieser Abläufe, es geht um die Frage der Kausalität, um die Frage, ob 
mein Verhalten eine Ursache oder eine Folge eines anderen Verhal­
tens ist. Diese womöglich jeweils unterschiedliche und individuelle 
Interpunktion läßt sich anhand einer Fallgeschichte aus meiner the­
rapeutischen Praxis illustrieren: In einer Ehetherapie berichtet ein 
Mann, daß ihn seine Frau fortwährend kritisiert - und er sich aufgrund 
ihrer dauernden Kritik zurückzieht. Die Frau wird ärgerlich und meint, 
daß sie ihn nur kritisiert, wenn er sich ihr gegenüber kalt und herzlos 
verhält und sich zurückzieht. 

Pörksen: Das heißt diese jeweils unterschiedliche Interpunktion des 
Verhaltens zeigt, daß die Vorstellung linearer Kausalität und die eindeutige 

386 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKr/VEN KONSTRUKr/VIST/SCHEN DENKENS 

Zuweisung von Ursache-Wirkungs-Beziehungen für die Realität des kommu­
nikativen Geschehens nicht gilt. 

Watzlawick: Genau; wer die Interaktion dieser Ehepartner von 
außen betrachtet, der sieht, daß wir es hier nicht mit einer linearen, 
sondern mit einer zirkulären Kausalität zu tun haben. Es ist einer dieser 
Teufelskreise, denen wir in der Therapie immer wieder begegnen: die 
Ursache erzeugt eine Wirkung; und die Wirkung wirkt auf die Ursache 
zurück. Und so weiter. 

Pörksen: Gibt es noch weitere kommunikative Axiome, die Sie nennen 
mögen? 

Watzlawick: Der Unterschied zwischen einer komplementären und 
einer symmetrischen Beziehung ist noch zu erwähnen. In einer 
symmetrischen Beziehung wird ähnliches oder gleiches Verhalten aus­
getauscht. Wenn der eine eine Position der Stärke einnimmt, so nimmt 
auch der andere eine Position der Stärke ein (und umgekehrt). In 
diesem Sinne sind die beiden Verhaltens- bzw. Kommunikationsformen 
symmetrisch. Die andere Form der Beziehung ist komplementär: In 
diesem Fall ist der eine in einer superioren und der andere in einer 
inferioren Position. Beispiel ist hier die Beziehung zwischen Mutter und 
Kind oder Arzt und Patient. 

Pörksen: Was bedeutet diese Differenzierung von Beziehungsfonnen 
oder -figuren für die Kommunikation? 

Watzlawick: Wenn es etwa in einer symmetrischen Beziehung zu 
Problemen kommt, dann kann man ein Phänomen beobachten, das 
Gregory Bateson die "symmetrische Eskalation" genannt hat: gemeint 
ist der Austausch immer heftigerer und aggressiverer Verhaltensfor­
men. In einer Komplementärbeziehung manifestiert sich dagegen - dies 
wäre das andere Extrem - eine zunehmende Starrheit. 

Pörksen: Die Dynamik der Azifrüstung, die die Interaktion der 
Supermächte viele Jahre bestimmt hat, wäre wohl ein Beispiel für eine 
symmetrische Eskalation. 

Watzlawick: Sicher; der Kalte Krieg ist ein solches Musterbeispiel. 
Und man kann zeigen, wie in solchen Beziehungsformen der fundamen­
tale Unterschied zwischen dem Inhalts- und dem Beziehungsaspekt 
eines Verhaltens wirksam wird. Es gibt hier, idealtypisch gesprochen, 
vier Möglichkeiten. Der Idealfall ist, daß sich die zwei Partner auf der 
Inhalts- und der Beziehungsebene einig sind. Der schlimmste Fall ist 
dagegen die Uneinigkeit auf beiden Ebenen, die fürchterliche Zwiste 
entstehen läßt. Schließlich existieren noch die zwei Zwischenmöglich­
keiten: Sie verstehen sich auf der Beziehungsebene, aber es trennen sie 
inhaltliche Fragen. Das wäre die reifste Form einer Meinungsverschie­
denheit: Die Kommunikationspartner haben unterschiedliche Auffas-

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

sungen, aber das stört die Beziehung nicht. Oder umgekehrt: Sie sind 
sich inhaltlich einig, aber nicht auf der Beziehungsebene. Als die beiden 
Großmächte Deutschland und Japan besiegt hatten, war das Verbinden­
de - der gemeinsame Feind und die Notwendigkeit zu siegen -
weggefallen. Nun sahen sich die beiden gewissermaßen an und stellten 
fest, daß da nichts Verbindendes mehr zwischen ihnen war. Und der 
Kalte Krieg brach aus. 

Pörksen: Mit diesen verschiedenen Axiomen und Varianten der Interak­
tion, die Sie beschrieben haben, wird es möglich, ein sehr komplexes Bild 
der kommunikativen Abläzife zu zeichnen. All jene Theorien, die Kommuni­
kation als ein schlichtes Input-Output-Geschehen beschreiben und als eine 
lineare Infonnationsübertragung von einem Sender zu einem Empfänger zu 
erfassen versuchen, werden abgelöst. - Unser Gespräch ging von der 
fundamentalen These aus, daß Wirklichkeit als Ergebnis von Kommunikati­
on betrachtet werden kann. Darf ich Sie - nach der genaueren Beschreibung 
des kommunikativen Geschehens - bitten, anzudeuten, wie diese Elemente 
und Axiome der Kommunikation den Vorgang der Wirklichkeitskonstruk­
tion bestimmen? 

Watzlawick: Wir wachsen als Angehörige einer bestimmten Familie, 
Gruppe oder Kultur in eine Wirklichkeit hinein, von der wir stets und 
felsenfest annehmen, daß sie so und nicht anders ist. Ganz allgemein 
gesagt: Wir interpunktieren unterschiedlich, wir weisen einem Verhal­
ten verschiedene Bedeutungen zu und die Art der Beziehung und der 
Beziehungsaspekt beeinflussen den gesamten weiteren Verlauf der 
Interaktion. Die Art der Beziehung - symmetrisch oder komplementär -
und der Beziehungsaspekt bestimmen, was gesagt und wie es verstan­
den und aufgenommen wird. Als das Ergebnis verschiedener Bedeu­
tungszuweisungen entsteht etwas, was ich die Wirklichkeit zweiter 
Ordnung nenne. Das ist die Ebene der Sinnzuschreibung und der unter­
schiedlichen Weltbetrachtung, die nicht objektiv und ein für alle Mal 
beschrieben und klar definiert werden kann. Wer Recht und wer Un­
recht hat, kann nicht gesagt werden. Die Ebene der faktischen Abläufe 
und der unbezweifelbaren Tatsachen nenne ich dagegen die Wirklich­
keit erster Ordnung. 

Pörksen: Mir leuchtet diese Unterscheidung aus einer konstruktivisti­
schen Perspektive nicht ein. Sie negieren gerade die Möglichkeit objektiver 
und absoluter Erkenntnis. Das bedeutet aber, daß auch eine Differenzierung 
von einer bloß kommunikativ ausgehandelten und einer "tatsächlichen" 
Wirklichkeit sinnlos ist. Denn an dieses objektiv Gegebene kann ich, wenn 
ich Ihren Prämissen folge, gar nicht herankommen. 

Watzlawick: Aber Sie sehen doch die Bäume, die sich draußen vor 
dem Fenster im Wind bewegen. Sie sehen den Tisch, der in meinem 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Zimmer steht; Sie sehen die Blumen in ihren Farben, die auf diesem 
Tisch stehen. Und ich tue dies auch. Die Tatsache, daß wir diesseihen 
Gegenstände und Pflanzen wahrnehmen, läßt sich nicht leugnen. 

Pörksen: Gleichwohl läßt sich, wenn man die Thesen der neurobiolo­
gisch argumentierenden Konstruktivisten ernstnimmt, sehr wohl einwenden, 
daß diese Wirklichkeit der ersten Ordnung ebenso das Ergebnis eines 
ungeheuer komplexen Konstruktionsvorgangs ist, der uns dann zum Beispiel 
das Bild einer roten Blume zu Bewußtsein bringt. 

Watzlawick: Völlig richtig, das ist jedoch kein Einwand gegen die 
von mir formulierte Unterscheidung. Ich spreche davon, daß uns unsere 
Sinnesorgane eine Wirklichkeit vermitteln, die wir, wenn wir ein normal 
funktionierendes Zentralnervensystem haben, in derselben Weise sehen; 
das ist die Wirklichkeit erster Ordnung. Die Zuschreibung von Sinn, 
Bedeutung und Wert ist dagegen eine rein individuelle oder womöglich 
auch rein kulturelle Sache, die Millionen von Menschen gemeinsam 
haben können. Um bei dem Beispiel der Farb- und Lichtwahrnehmung 
zu bleiben: Auch ein kleines Kind mit normalem Sehvermögen wird ein 
rotes Licht wahrnehmen, aber es weiß vermutlich noch nicht, daß 
dieses Licht unter bestimmten Umständen bedeutet, daß eine Straße in 
diesem Moment nicht überquert werden darf. Dies ist eine reine 
Zuschreibung von Sinn und Bedeutung; und davon spreche ich, wenn 
ich den Begriff Wirklichkeit zweiter Ordnung verwende. 

Pörksen: Das scheint mir zentral; es geht demzufolge nicht darum, in 
der Nachfolge von Immanuel Kant eine etwas sinnlose Unterscheidung von 
einer "Welt der Erscheinungen" und einem "Ding an sich" wieder einzu­
führen; es geht nicht darum, zwischen einer bloß konstruierten Welt und 
einer tatsächlichen Realität zu differenzieren. Sie meinen vielmehr, wenn ich 
richtig verstehe, daß wir es immer und in jedem Fall mit Konstruktionen des 
Wirklichen zu tun haben, deren Grad der Intersubjektivierbarkeit jedoch 
verschieden ist. 

Watzlawick: So ist es. Ein "Ding an sich" würde ich nur als eine 
meiner Phantasien betrachten. Woher will ich wissen, daß dieses "Ding 
an sich" besteht? Ich höre etwas, ich sehe etwas, ich rieche etwas, aber 
mehr läßt sich nicht sagen, das ist alles. Aus meiner Sicht möchte ich 
noch hinzufügen, daß wir von dieser wirklichen Wirklichkeit nur wissen 
können, was sie nicht ist. Denn nur im Zusammenbrechen unserer 
Wirklichkeitskonstruktionen begreifen wir, daß die Welt nicht so ist, 
wie wir sie uns entworfen haben. Das Zusammenbrechen einer Wirk­
lichkeitskonstruktion bedeutet jedoch keineswegs, daß es irgendwie 
möglich wird, sich Schritt für Schritt und ganz allmählich diesem "Ding 
an sich" anzunähern. 

Pörksen: Nun könnte man doch umgekehrt einwenden, daß das 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Funktionieren von Wirklichkeitskonstruktionen (und nicht ihr Scheitern) ein 
Wahrheitsindiz darstellt. Wir fahren Auto, wir telefonieren, es erheben sich 
tonnenschwere Flugzeuge in die Luft. Das kann doch nur heißen, daäß es 
einen systematischen Zusammenhang zwischen unseren Vorstellungen und 
dem Wesen der Welt gibt. Anders und als Frage formuliert: Ist das 
offenkundige Funktionieren unserer Hypothesen nicht ein Hinweis darauf, 
daß wir der Natur ihre Betriebsgeheimnisse entlockt haben? 

Watzlawick: Wir sehen ein Flugzeug, das tatsächlich fliegt; das ist 
die Wirklichkeit erster Ordnung, über die wir uns verständigen können. 
Wir geben dieser Wahrnehmung einen womöglich unterschiedlichen 
und kulturspezifischen Sinn; gemäß meiner Unterscheidung wäre dies 
die Wirklichkeit zweiter Ordnung. Die Annahme jedoch, daß das offen­
kundige Funktionieren einer Hypothese ein Beleg für ihre Wahrheit sein 
soll, scheint mir unhaltbar. Ich möchte an dieser Stelle eine Analogie 
anführen, die dies deutlich macht. Da muß, so nehmen wir einmal an, 
ein Kapitän in einer dunklen und stürmischen Nacht eine Meerenge 
ohne jede Navigationshilfe durchfahren. Er kennt diese Meerenge 
nicht, er hat keine Seekarten, die ihm die Orientierung erlauben. Für 
diesen Kapitän gibt es nur zwei Möglichkeiten: Entweder er durchquert 
diese Meerenge - und gelangt auf der anderen Seite wieder in das 
sichere offene Meer hinaus. Dann weiß er nur, daß der von ihm 
gewählte Kurs der unbekannten Wirklichkeit dieser Meerenge ent­
sprach. Er hat einen gangbaren Weg entdeckt, aber er weiß nicht, ob es 
nicht kürzere, weniger gefahrvolle Durchfahrtsmöglichkeiten gegeben 
hätte. Steuert er dagegen auf eine Klippe und verliert sein Schiff und 
sein Leben, dann kann er sich im letzten Augenblick lediglich sicher 
sein, daß der von ihm gewählte Kurs der Wirklichkeit dieser Meerenge 
nicht entsprochen hat und daß er ihr nicht auf eine passende, 
überlebensmögliche Weise angepaßt war. Wie diese Meerenge wirklich 
und in einem absoluten Sinn beschaffen ist - das vermag er weder in 
dem einen noch in dem anderen Fall festzustellen. Und ich behaupte, 
daß wir auf unserer Reise durch das Leben alle Kapitäne dieser Art 
sind. 

Pörksen: Die Konsequenz ist, wenn ich diese Analogie zu Ende denke, 
daß niemand Wahrheitsansprüche in einem absoluten Sinne erheben kann; 
wir segeln alle im Dunkeln. 

Watzlawick: Ganz genau; theoretisch sind diese Wahrheitsansprü­
che unsinnig; faktisch gibt es natürlich zahlreiche Menschen, die sie 
erheben. Man denke nur an politische Ideologien, den Nazismus, den 
Faschismus und den Marxismus. Die Anhänger dieser Ideologien haben 
einen entsetzlichen Terror im Namen der vermeintlich letzten und für 
alle gültigen Wahrheit ausgeübt. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Pörksen: Wollen Sie damit sagen, daß einem absoluten Wahrheitsglau­
ben der Terror immer schon innewohnt? 

Watzlawick: Keineswegs; eine solche Behauptung wäre Unsinn. 
Selbstverständlich gibt es Wahrheitsansprüche in einem religiösen Sinn, 
die ganz und gar keine terroristischen und gewalttätigen Konsequenzen 
haben. Es geht nur um jene Ideologen, die festgestellt zu haben meinen, 
wie die Menschheit organisiert sein müsse, um den endgültigen Glücks­
zustand zu erreichen und die ewige Wahrheit zu verwirklichen. Es kann 
entsetzliche Folgen haben, wenn diese dann in eine Position gelangen, 
die es ihnen gestattet, ihre Wahrheit autoritär durchzusetzen und sie 
damit beginnen, den anderen als den Saboteur der richtigen Weltsicht 
zu schikanieren. Ansätze dieses Denkens finden sich schon in dem 
Buch "Der Staat" von Platon, in dem bereits ausgeführt wird, daß der 
Philosophenkönig, der Weise, das vermeintlich ethische Recht hat, der 
Menschheit seine Weisheit, wenn notwendig auch mit Gewalt, aufzu­
zwingen. 

Pörksen: Wenn man sich mit dem vielstimmigen konstruktivistischen 
Diskurs befaßt, dann kann man feststellen, daß es diverse konstruktivisti· 
sehe Autoren gibt, die ihre eigenen Annahmen nicht ernstnehmen und 
ihrerseits schon durch einen objektivistischen Sprachgestus heimliche Wahr­
heitsansprüche anmelden. Auf diese Weise entstehen kuriose und offenbar 
vielfach unbemerkte logische Selbstwidersprüche,· und manchmal erscheint 
dann der Konstruktivismus als eine letzte Wahrheit, die- paradox genug­
von der Unmöglichkeit absoluter Wahrheitserkenntnis handelt. 

Watzlawick: Solche Paradoxa lassen sich zweifellos beobachten -
aber sie haben nichts mit dem zu tun, was ich unter radikalem Kon­
struktivismus verstehe. Der radikale Konstruktivismus begreift sich 
selbst als eine Konstruktion und nicht als eine letzte Wahrheit, er ist 
eine Möglichkeit, die Dinge zu sehen. Für mich ist, dies kann ich auch 
mit Blick auf meine therapeutische Arbeit sagen, allein die Frage 
ausschlaggebend, welche Konstruktion sich als die nützlichste und 
menschlichste erweist. Man muß aus einer epistemologischen Perspek­
tive die Vorstellung aufgeben, daß die Wissenschaft der Wahrheitser­
kenntnis dient; sie hat vielmehr die Aufgabe, Methoden auszuarbeiten, 
die für einen ganz bestimmten Zweck brauchbar sind und die -
womöglich schon nach kurzer Zeit - durch wirkungsvollere ersetzt 
werden. Mit der Erfassung einer absoluten Wahrheit hat dies nichts zu 
tun. 

Pörksen: Das bedeutet, daß konstruktivistische Aussagen immer diese 
Paradoxale Verfaßtheil behalten und in einer strukturellen Schwebe bleiben 
müssen. Und sie sollten, auch das scheint mir nur folgerichtig, auf eine 
flexible, eine offene und leichte Weise vertreten werden. Das ist wohl die 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

einzige Möglichkeit, wie es vennieden werden kann, daß sich der Konstruk· 
tivismus zu einem Meta-Dogmatismus entwickelt. 

Watzlawick: Völlig richtig. Und die heutige Sicht der Dinge kann 
sich morgen schon als untauglich und nicht mehr nützlich erweisen. 
Daß manche Konstruktivisten selbst dogmatisch argumentieren, ist ein. 
fach absurd. 

Pörksen: Sie selbst arbeiten als Familientherapeut und haben mehrere 
Bücher veröffentlicht, die die Frage erhellen, wie sich Wandel und Ver· 
änderung im Konfliktfall auslösen lassen. Können wir diese praktische 
Nützlichkeit konstruktivistischer tlberlegungen und Theorien, die Sie beto· 
nen, am Beispiel Ihrer Arbeit diskutieren? 

Watzlawick: Ich habe etwa eine Technik entwickelt, die ich als 
Therapie des Als-Ob, bezeichne: dieser Begriff bezieht sich auf das 
berühmte, im Jahre 1911 von dem Kant-Forscher Hans Vaihinger 
veröffentlichte Buch: "Die Philosophie des Als-Ob". Er gibt hier auf 
etwa 800 Seiten eine Unzahl von Beispielen dafür, wie wir immer mit 
Als-Ob-Annahmen operieren, die nützlich oder eben schädlich sein kön­
nen. Zentral ist, daß ich immer davon ausgehe, daß ein Mensch, der zu 
mir kommt, in einer Wirklichkeit zweiter Ordnung lebt, die für ihn aus 
irgendeinem Grund leidvoll geworden ist: Auf einmal ist die Welt 
sinnlos, auf einmal sind die eigenen Konstruktionen zusammengebro­
chen oder funktionieren nicht mehr. Und diese schmerzlichen Kon­
struktionen versuche ich durch Interventionen zu ändern und durch 
weniger leidvolle, vielleicht sogar angenehme oder freudvolle zu erset· 
zen. 

Pörksen: Wie sieht diese Therapie des Als-Ob, die nunmehr lediglich auf 
die Ko"ektur von prinzipiell nicht verobjektivierbaren Bedeutungszuschrei· 
bungen zielt, in der Praxis aus? 

Watzlawick: Da kommt ein Chef zu mir und möchte beraten werden, 
wie er mit seinen ausgesprochen unhöflichen und aggressiven Mitarbei­
tern besser umgehen könnte. Die Art und Weise, wie er sich hier verhält 
und mir das Verhalten seiner Mitarbeiter beschreibt, ist für mich ein 
klarer Beleg dafür, daß er sich gegenüber seinen Mitarbeitern seiner­
seits kalt, aggressiv und unhöflich benimmt. Wieder ist dies ein Beispiel 
zirkulärer Kausalität: Eine Ursache erzeugt eine Wirkung, eine Wir­
kung wird wieder zur Ursache, die erneut eine Wirkung auslöst. Mir ist 
es gelungen, diesen Mann dazu zu bringen, ein Experiment durchzufüh. 
ren. 

Pörksen: Wie ließ sich die verhängnisvolle und ganz unterschiedlich 
interpunktierte Interaktion aufbrechen? 

Watzlawick: Ich habe ihm vorgeschlagen, daß er sich das nächste 
Mal, wenn er mit einem seiner unangenehmen Mitarbeiter zu tun hat, 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

so verhalten soll, als ob der andere Angst habe und seiner Beschwich­
tigung bedürfe. Das Resultat dieses Experiments war überaus posi­
tiv: Der Mann agierte weniger einschüchternd, und seine Mitarbeiter 
reagierten mit weniger Aggressivität und mehr Freundlichkeit, was 
ihn seinerseits veranlaßte, freundlicher zu werden. - Das ist ein 
einfaches Beispiel einer solchen Intervention, die nicht dem Ziel dien­
te, die endgültige Wahrheit des Universums zu erfassen, sondern al­
lein den Zweck verfolgte, die Wirklichkeit dieses Mannes zu transfor­
mieren. 

Pörksen: Lassen sich weitere Techniken und Methoden einer systemisch· 
konstruktivistischen Therapiepraxis anführen? 

Watzlawick: Das Grundprinzip ist immer dasselbe: Man versucht 
zunächst einmal zu begreifen, wie das menschliche Beziehungssystem 
funktioniert, in dem ein einzelner steht, der leidet. Durch Gespräche 
und die Beobachtung der Beteiligten, die - wenn dies möglich ist -
ebenfalls eingeladen werden, gelingt es schließlich, jenes Phänomen zu 
begreifen, das die Kybernetiker schon in den frühen fünfzigerJahrenals 
den "Komplexitätsverminderer" bezeichnet haben: In der Kybernetik ist 
der Komplexitätsverminderer ein Eingriff, der eine enorme Komplexität 
nicht zerstört, aber auf ein nützliches und brauchbares Maß reduziert. 
Aus einer psychotherapeutischen Sicht kann man von dem Komplexi­
tätsverminderer als der bisher versuchten Lösung sprechen: Was die 
Menschen bisher getan haben, um mit dem Problem, das sie zu mir 
geführt hat, fertigzuwerden, ist fast immer genau das, was das Problem 
am Leben erhält und noch kompliziert. Drastischer: die versuchte 
Lösung ist vielfach das Problem. Oft meint man, mehr der- selben 
Lösung könne das Problem beseitigen, aber faktisch bedeutet diese 
Strategie eine fortschreitende Intensivierung des Problems. Aus meiner 
Sicht geht es nun darum, eine Lösung höherer Ordnung zu finden, die 
den Teufelskreis der Interaktionen durchbricht. Es geht allein um die 
Veränderung im Hier und Jetzt. Das bedeutet: Ich verlasse damit den 
niemals in Frage gestellten Grundkonsens der klassischen, pseudowis­
senschaftlichen Therapieschulen, die auf der Annahme basieren, daß 
eine Änderung in der Gegenwart nur durch ein Begreifen der Ursachen 
in der Vergangenheit herbeigeführt werden könne. Man soll, so die 
Annahme, im Unbewußten und in der Vergangenheit nach diesen 
Ursachen forschen; diese muß man dann dem sogenannten Patienten 
langsam und allmählich deuten, so daß dieser schließlich - das ist das 
Zauberwort - Einsicht hat und sich ändert. In meiner beruflichen Lauf­
bahn und in meinem eigenem Leben ist es mir nicht ein einziges Mal 
gelungen, diesen magischen Effekt der Einsicht zu erleben oder gar 
hervorzurufen. 

393 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Pörksen: Sie spielen auf die verschiedenen Schulen und Richtungen der 
Psychoanalyse an. Ist es die Fixierung der klassischen Psychoanalyse auf 
eine intellektuelle Auseinandersetzung und die Vorstellung einer vergangen­
heitsdeterminierten Gegenwart, die Ihre Kritik provoziert? 

Watzlawick: Ja, und ich möchte nur bemerken, daß ich selbst eine 
Ausbildung zum Jungsehen Analytiker absolviert habe. Man muß es 
klar sagen: Bei der Annahme, daß ein Wandel in der Gegenwart nur 
durch ein Begreifen der Vergangenheit induziert werden kann, handelt 
es sich um eine - Karl Popper hat diesen Begriff eingeführt - "selbst­
immunisierende Proposition". Dies ist eine Annahme, deren Gültigkeit 
und Wahrheit sowohl durch den Erfolg wie auch durch den Mißerfolg 
"bewiesen" wird, die also gegen ihre Widerlegung immun ist. Falls eine 
Besserung eintritt, ist dies ein klarer Beweis für die Richtigkeit der 
Annahme. Wenn sich jedoch der Zustand des Patienten aufgrund der 
langwierigen Untersuchung der Vergangenheit nicht bessert, dann 
beweist dies nur, daß die Suche nach den vergangeneo Ursachen noch 
nicht weit und tief genug getrieben wurde; die Proposition gewinnt 
immer und diejenigen, die von ihr ausgehen, sind scheinbar stets im 
Recht. 

Pörksen: Wenn man nun, wie Sie dies tun, nicht der Einsicht das 
Primat gibt, sondern versucht, eine verhängnisvolle Interaktion durch nicht 
ganz durchschaubare Interventionen zu ändern, dann liegt allerdings ein 
anderer Vorwurf nahe: Man könnte meinen, es handele sich hier um 
ManiPulation. 

Watzlawick: Dem kann ich nur entgegnen: Können Sie mir bitte ein 
Beispiel einer Hilfeleistung nennen, die nicht manipulativ ist? Jeder 
Chirurg, der einen entzündeten Blinddarm herausoperiert, ist ein Mani­
pulateur. Jemand, der einen ertrinkenden Menschen rettet, manipuliert 
ihn. 

Pörksen: Aber der Grad der Einsicht, den ich in das Geschehen habe, 
wenn mir ein Blinddann herausoperiert oder ein Rettungsring zugeworfen 
wird, ist doch ein anderer. Dem Menschen, der in die Therapie kommt, 
werden neue Spielregeln für das zwischenmenschliche Miteinander verschrie­
ben, die er nicht versteht. 

Watzlawick: Wenn mein Arzt mir eine Medizin verschreibt, deren 
Wirkung ich nicht begreife, dann nehme ich sie trotzdem ein, denn ich 
weiß, daß der Arzt mir helfen will. Ich kann es nur wiederholen: Meiner 
Ansicht nach gibt es keine Differenz von Hilfeleistung und Manipulati­
on. 

Pörksen: Vielleicht ist dies ein guter Moment, um nach dem Gespräch 
über die Methoden einer systemisch-konstruktivistischen Psychotherapie zu 
einem anderen Thema überzuleiten, das auch das Feld Ihrer Arbeit berührt: 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Man muß sich doch fragen, was der Begriff der geistigen Gesundheit aus 
Ihrer erkenntnistheoretischen Perspektive bedeutet. Oder umgekehrt: Psych­
iater sagen über Patienten, die halluzinieren, daß sie den "Bezug zur 
Realität" verloren haben; ihre diagnostischen Begriffe sind ontologisch 
kontaminiert. Denn sie gehen implizit von einer erkennbaren Wirklichkeit 
aus, und diese ist die Basis der Diagnose. 

Watzlawick: Ganz richtig. Derartige Diagnosen beruhen auf der 
vollkommen fiktiven Annahme, daß dem geistig gesunden Menschen -
und vor allem natürlich: dem Therapeuten - die objektive Wirklichkeit 
zugänglich ist. Und auf diese Weise wird dann die Wirklichkeitsanpas­
sung zum Kriterium menschlicher, geistiger und seelischer Normalität. 
Es versteht sich von selbst, daß dieses Kriterium aus epistemologischer 
Sicht ein absurdes Dogma ist. 

Pörksen: Das bedeutet, daß Sie eine andere Sprache verwenden müssen, 
um über Patienten und ihre Symptome zu sprechen? 

Watzlawick: Ich spreche nicht mehr von Patienten, sondern es sind 
Klienten, die in meine Praxis kommen. Meine Kollegen und ich ver­
wenden auch keine diagnostischen Bezeichnungen mehr, reden nicht 
mehr von Symptomen und benützen die gesamten klinischen Bezeich­
nungen - Neurose, Psychose usw. - nur noch auf den Formularen der 
Versicherungsgesellschaften. Der Begründer der allgemeinen Semantik, 
Alfred Korzybski, hat immer wieder darauf verwiesen: Der Name ist 
nicht das Ding; die Landkarte ist nicht das Land. Es ist ein populä­
rer und naiver Irrtum zu glauben, daß nur, weil wir einen Namen für 
eine psychische Krankheit haben, diese auch tatsächlich als solche exi­
stiert. 

Pörksen: Aber sind nicht die Vielzahl empirischer Beobachtungen, die 
mit einem solchen pathologisierenden Etikett belegt werden, ein Indiz dafür, 
daß es "das Ding", die Krankheit, auch gibt? 

Watzlawick: Nein. Es ist vollkommener Unsinn zu glauben, daß wir 
es im Bereich des Psychischen mit Pathologien zu tun haben, die in 
ähnlicher Weise eindeutig sind wie etwa eine Blinddarmentzündung. In 
den USA gibt es ein unwahrscheinlich kompliziertes diagnostisches 
Handbuch: Es heißt DSM (diagnostic and statistical manual) und zählt 
Hunderte geistiger und seelischer Störungen auf. Dieses Handbuch wird 
von Ausgabe zu Ausgabe verbessert. Als die dritte revidierte Ausgabe 
herauskam, hat man sich entschlossen, dem allgemeinen gesellschaftli­
chen Druck zu folgen und die Homosexualität nicht mehr als eine 
Pathologie zu bezeichnen. Dieser Entschluß war der größte Therapie­
erfolg, der jemals in der Geschichte erzielt wurde. Mit einem Feder­
strich wurden Millionen von Menschen von ihrem angeblichen Leiden 
befreit. - Man muß sich, dies möchte ich nochmals betonen, vergegen-

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

wärtigen, daß Diagnosen Realitäten konstruieren. Man muß sich klar 
machen, daß beispielsweise schon allein die Feststellung, daß ein 
Mensch schizophren ist, eine Wirklichkeit erschafft, die sehr her­
metisch sein kann. 

Pörksen: Inwiefern läßt sich sagen, daß auch die Diagnose der 
Schizophrenie, für die es ja sozusagen harte klinische Kriterien gibt, eine 
Wirklichkeit erzeugt? 

Watzlawick: Ich möchte versuchen, dies an einem Beispiel zu 
illustrieren, von dem ich vor einigen Jahren aus der Zeitung "La 
Natione" erfahren habe. Der Bericht handelte von einer Frau, die aus 
Neapel nach Grosseto gekommen war und im Zustand eines akuten 
schizophrenen Schubs in das dortige Krankenhaus eingeliefert werden 
mußte. Da man in der kleinen Stadt Grosseto nicht die Möglichkeiten 
einer adäquaten Behandlung besaß, entschloß man sich, sie nach 
Neapel zurückzuschicken. Der Krankenwagen kam; die Pfleger fragten 
nach der Patientin - und wurden in einen Raum gewiesen, in dem sie 
die Frau voll angezogen und mit ihrer Handtasche auf dem Bett sitzend 
vorfanden. Man bat sie, nach Neapel mitzukommen. Und in diesem 
Moment wurde sie ganz offensichtlich erneut verrückt, sie begann zu 
schreien und fing an, dies erschien besonders auffällig, zu depersonali­
sieren; die Depersonalisation ist ein typisches Symptom der akuten 
Schizophrenie. 

Pörksen: Die Frau behauptete, sie sei gar nicht die gesuchte Patientin? 
Watzlawick: Ja - sie mußte eine Beruhigungsspritze bekommen, 

man brachte sie in den Krankenwagen; und dann ging es nach Neapel. 
Auf der Höhe von Rom wurde der Krankenwagen von der Polizei an­
gehalten und nach Grosseto zurückgeschickt. Warum? Die Frau war 
nicht die Patientin; es handelte sich um eine Einwohnetin von Grosseto, 
die unglücklicherweise an jenem Morgen in dem Krankenhaus erschie­
nen war, um einen Verwandten zu besuchen. 

Pörksen: Nun hatte aber diese diagnostische Wirklichkeit offensichtlich 
keine absolute Gültigkeit. Irgendwann wurde entdeckt, daß diese Frau nicht 
wirklich schizophren ist; irgendwann haben - um mit Ludwig Wittgenstein 
zu sprechen - "die Tatsachen angefangen zu bocken". 

Watzlawick: Worum es hier geht, ist doch, daß diese Verwechslung 
eine Wirklichkeit zweiter Ordnung geschaffen hatte, in der jedes 
Verhalten dieser Frau als ein weiterer Beweis für ihre Verrücktheit 
erschien: Sie weigerte und wehrte sich, sie schrie, sie behauptete, eine 
andere zu sein. - Was braucht man mehr, um bei einer wissenschaft­
lichen Diagnose anzugelangen. 

Pörksen: Und trotzdem scheint es mir notwendig, eine Sprache zu 
finden, um einen Menschen, der schizophren ist oder halluziniert, von einem 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

anderen zu unterscheiden, der nicht in dieser geistigen Welt lebt. Selbst 
wenn ich auf einer erkenntnistheoretischen Basis Ihre Ansicht teile, daß 
"die Wirklichkeit" nicht das Kriterium sein kann, so muß doch dieses 
zweifellos vorhandene Anderssein artikulierbar bleiben. 

Watzlawick: Die Artikulation dieses Andersseins ist gar nicht 
unbedingt notwendig, es muß nur eine Intervention gefunden werden, 
die hilft; allein darauf kommt es an. Als der Anthropologe Gregory 
Bateson vor einigen Jahrzehnten in einem hauptsächlich psychiatri­
schen Krankenhaus mit sogenannten Geisteskranken in Kontakt kam, 
da hat er eine für meine Arbeit ungeheuer entscheidende Beobachtung 
gemacht. Er hat sich nicht - wie dies aus einer psychiatrischen 
Perspektive naheläge - gefragt, wie das Verhalten eines Menschen etwa 
unserem Wissen von der Schizophrenie entspricht. Bateson hat sich -
aus einer anthropologischen Sicht - die Frage gestellt: In welchem 
menschlichen Bezugssystem ist dieses Verhalten sinnvoll? Wo paßt es 
hinein? Und er hat dann begonnen, die Familien und die Angehörigen 
einzuladen, um mit ihnen und den sogenannten Patienten Gespräche zu 
führen. Auf diese Weise wurde es ihm möglich, ein Bild des Systems zu 
erarbeiten, in dem das scheinbar verrückte Verhalten als durchaus 
folgerichtig und passend erscheinen konnte. Aufgeben ließ sich dieses 
Verhalten nur, wenn das gesamte System in seiner Interaktion geändert 
wurde. Diese Einsicht bedeutete die Geburtsstunde der Familienthera­
pie. 

Pörksen: Es ist eigentlich aus der Sicht eines wissenssoziologisch fun­
dierten Konstruktivismus nicht ganz einzusehen, warum man sich in der 
Therapie allein auf Familien beschränkt. Vielmehr zeigt sich gerade, daß 
auch größere Entitäten - Gruppen, Nationen, Kulturen - an der Erschaffung 
womöglich leidschqffender Konstruktionen beteiligt sind. Daher die Frage: 
Wie weit soll nach Ihrer Auffassung der systemischeBlick reichen? 

Watzlawick: Das läßt sich nicht allgemein beantworten; wenn man 
in einer therapeutischen Situation nicht weiterkommt, versucht man, 
das System zu vergrößern, andere Leute einzuladen und andere Ein­
flüsse sichtbar zu machen. Aber natürlich sind uns auch praktische 
Grenzen gesetzt. 

Pörksen: Zu den zentralen Prämissen dieser Therapiefonn gehört die 
Annahme, daß es keinen letzten archimedischen Punkt mehr gibt, der einem 
Halt geben könnte. Vielleicht eine kleine Provokation: Man könnte doch -
frei nach Kar! Kraus - sagen, daß die systemisch-konstruktivistische 
Therapie jene Krankheit ist, für deren Beseitigung sie sich hält. Zahlreiche 
Leiden entstehen ja erst, weil sich Menschen nicht mehr in etwas Absolutem, 
Fraglosem und Unbezweifelbarem aufgehoben fühlen. 

Watzlawick: Dazu kann ich nur sagen: Ich halte den Menschen, die 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

zu mir und in meine Praxis kommen, keine konstruktivistischen 
Vorlesungen oder führe mit ihnen tiefschürfende epistemologische Ge­
spräche; und ich würde niemals versuchen, jemandem seine positive 
Wirklichkeitskonstruktion zu nehmen. Das wäre anmaßend und dikta­
torisch. Für mich ist allein der Leidensdruck axiomatisch. 

Pörksen: Aber ein grundsätzlicher Zweifel an den Möglichkeiten der 
Wahrheitserkenntnis kann doch durchaus, wenn wir einmal von der the· 
rapeutischen Situation abstrahieren, einen epistemologischen Schwindel 
erzeugen, der dem Gefühl gleicht, den Boden unter den Fiißen zu verlieren. 
Es heißt, daß sich Heinrich von Kleist unter dem Eindruck der erkenntnis· 
kritischen Schriften von Immanuel Kant das Leben genommen hat. 

Watzlawick: Das war mir nicht bekannt. Gleichwohl glaube ich 
nicht, daß eine zu Ende gedachte konstruktivistische Sicht der Dinge 
gewissermaßen verzweiflungsfördernd wirkt: Wer sich in einem tiefen 
Sinn als den Architekten seiner eigenen Wirklichkeit verstehen lernt, 
der wird sich- so meine Vorstellung- durch einige Eigenschaften aus­
zeichnen, die ganz und gar nicht leiderzeugend sind. Wer dazu 
durchbricht, sich als den Konstrukteur seiner Wirklichkeit zu begreifen, 
der wird, so meine ich, ein tief verantwortlicher Mensch sein, denn die 
Ausrede von den unvermeidlichen Sachzwängen und der Schuld anderer 
steht ihm nicht mehr offen. Er wird ein freier Mensch sein. Denn wer 
weiß, daß er seine Wirklichkeit jederzeit anders gestalten kann, ist 
natürlich frei. Und ein solcher Mensch sollte konziliant und tolerant 
sein. Da er sich seine Wirklichkeit selbst erschafft und konstruiert, 
muß er mit Fug und Recht auch den anderen zubilligen, daß sie sich die 
ihre gestalten. 

Pörksen: Die Konsequenz heißt demnach: Dieser Mensch, der die 
konstruktivistische Theorie in so etwas wie eine Lebensform überführt, muß 
Selbstverantwortung übernehmen, er muß Unsicherheit aushalten, Verände· 
rung als etwas Natürliches empfinden und von der Vorstellung Abschied 
nehmen, das Sein der Welt sei voraussetzungsfrei erkennbar. Glauben Sie, 
daß es menschenmöglich ist, im Bewußtsein dieser unaujhebbaren Urifertig· 
keit und Vorläufigkeit der Existenz zu leben? 

Watzlawick: Zweifellos wäre das ungeheuer schwer. Ich habe in 
meinem Leben nur zwei Menschen getroffen, die schon sehr weit auf 
dem Weg zu diesen Einsichten gelangt waren. Der eine war der Zen­
Lehrer Karlfried Graf Dürkheim, der in seinem Buch "Die große 
Befreiung" sehr nahe an die Einsichten herankommt, die man heute als 
konstruktivistisch bezeichnen könnte. Und der andere war Krishnamur­
ti, den ich in Indien persönlich kennenlernte. Krishnamurti war viel zu 
weise, den Thron, den die theosophische Gesellschaft für ihn errichtet 
hatte, zu besteigen. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


PERSPEKTIVEN KONSTRUKTIVISTISCHEN DENKENS 

Pörksen: Beides waren Menschen, die von Erfahrungen berichtet haben, 
die man mystisch nennen könnte. 

Watzlawick: Es ist die Frage, was gemeint ist, wenn man von Mystik 
spricht. Die sogenannte mystische Erfahrung ist etwas gänzlich Un­
beschreibliches. Schon das Etikett Mystik wird dieser Dimension von 
Erfahrung nicht gerecht. Man tritt aus dem Gegebenen und Vorhande­
nen völlig heraus und hat ein Erlebnis der Ruhe und Erfüllung und des 
Stimmens, das man nur nachträglich in die Sprache einer Ideologie oder 
Religion übersetzen kann. In dem Augenblick, indem man beginnt, diese 
Erfahrung zu beschreiben, zu klassifizieren und zu begründen, hat man 
sie zerstört. 

Pörksen: Darüber kann man nicht reden, darüber muß man schweigen? 
Watzlawick: - Ja. 

Ausgewählte literaturhinweise: 

Paul Watzlawick/Janet H. Beavin/Don D. Jackson: Menschliche 
Kommunikation. Formen, Störungen, Paradoxien. 8. Aufl. Bern, 
Stuttgart, Toronto, 1990 

Paul Watzlawick/John H. Weakland/Richard Fisch: Lösungen. Zur 
Theorie und Praxis menschlichen Wandels. 5. Aufl. Bern, Stuttgart, 
Toronto, 1992 

Paul Watzlawick: Die Möglichkeit des Andersseins. Zur Technik der 
therapeutischen Kommunikation. 4. Aufl. Bern, Stuttgart, Toronto, 
1991 

Paul Watzlawick: Wie wirklich ist die Wirklichkeit? Wahn- Täuschung 
-Verstehen. 21. Aufl. München, Zürich, 1993 

Paul Watzlawick (Hg.): Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, 
was wir zu wissen glauben? Beiträge zum Konstruktivismus. 8. Aufl. 
München, Zürich, 1994 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383 - am 13.01.2026, 01:30:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-1997-4-383
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

