
Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs.
Erinnerungskulturelle Konflikte in (Zentral-)Europa1

Heidemarie Uhl

Am 19. September 2019 verabschiedete das EU-Parlament in Straßburg
eine Entschließung „zur Bedeutung des europäischen Geschichtsbewusst-
seins für die Zukunft Europas“, eingebracht aus Anlass des 80. Jahrestages
des Beginns des Zweiten Weltkriegs vornehmlich von polnischen und wei-
teren Abgeordneten aus postkommunistischen Staaten. Ziel dieser ge-
schichtspolitischen Resolution ist, in der Tradition ähnlicher Vorstöße im
EU-Parlament in den letzten Jahren, der Sowjetunion eine Mitschuld am
Zweiten Weltkrieg zu geben und die Verbrechen des Kommunismus mit
jenen des Nationalsozialismus – beide als gleichermaßen totalitär bezeich-
net – und insbesondere des Holocaust gleichzusetzen.2 Die FIR (Fédérati-
on Internationale des Résistants – Association des Antifascistes) und ande-
re Verbände, die von KZ-Überlebenden begründet worden waren, protes-
tierten gegen den „Geschichtsrevisionismus“ und die Verfälschung der hi-
storischen Wahrheit.3 Die Relativierung der Verantwortung Nazi-Deutsch-
lands für den Ausbruch des Zweiten Weltkriegs, die Negierung des hohen

1 Beim vorliegenden Beitrag handelt es sich um eine aktualisierte und erweiterte Fas-
sung des in Englisch erschienenen Beitrags Holocaust Memory and the Logic be-
hind Comparisons, in: Remembrance and Solidarity. Studies in 20th Century
European History 5 (2016): Holocaust/Shoah, S. 227–256, unter: https://enrs.eu/
studies/studies5 (Stand: 22.02.2020).

2 Europäisches Parlament: Gemeinsamer Entschliessungsantrag […] zur Bedeutung
des europäischen Geschichtsbewusstseins für die Zukunft Europas, unter: https://w
ww.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html (Stand:
22.02.2020).

3 Fédération Internationale des Résistants – Association Antifasciste: Declaration
against historical revisionism, 8.12.2019, unter: https://www.fir.at/en/2019/12/08/
english-declaration-against-historical-revisionism/ (Stand: 22.02.2020). [Anmer-
kung des Hrsg., H.H.: Der deutsche Zweig der FIR, die Vereinigung der Verfolg-
ten des Nationalozialismus / Bund der Antifaschisten (VVN/BdA) wird von mehre-
ren deutschen Verfassungsschutzbehörden als linksextremistisch eingestuft, vgl.
z. B. Bayerisches Staatsministerium des Innern, für Sport und Integration: Verfas-
sungsschutzbericht 2019, https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/v
sb-2019_bf.pdf (Stand: 1.11.2020), S. 260f.]

53

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb-2019_bf.pdf
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb-2019_bf.pdf
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb-2019_bf.pdf
https://www.verfassungsschutz.bayern.de/mam/anlagen/vsb-2019_bf.pdf


Anteils der Roten Armee bei der Befreiung Europas vom Faschismus und
die Gleichsetzung des Holocaust mit den stalinistischen Verbrechen spiele
„den rechtsextremen Kräften in ganz Europa in die Hände“,4 erklärten
Vertreter/innen der österreichischen Lagergemeinschaften Ravensbrück
und Dachau, die ein Protestschreiben an die österreichischen Abgeordne-
ten im EU-Parlament richteten.5

Die jüngste Resolution zum „europäischen Geschichtsbewusstsein“
wirft ein Schlaglicht auf das EU-Parlament als Arena für geschichtspoliti-
sche Interessen und Kontroversen. Die Anerkennung des Holocaust als
epochalem „Zivilisationsbruch“ ist ein wesentlicher historischer Bezugs-
punkt europäischer Identität. Allerdings hatte sich das Bewusstsein für des-
sen historische Bedeutung erst am Ende des 20. Jahrhunderts in Europa
und in den ‚westlichen‘ Gesellschaften durchsetzt. Mit der EU-Erweiterung
2004 wurde die Integration der kommunistischen Verbrechen zur Heraus-
forderung für ein gemeinsames europäisches Gedächtnis – seitdem löst die
Frage nach der Vergleichbarkeit von Holocaust und GULag6 immer wie-
der Kontroversen aus. Vor diesem Hintergrund zeichnet der Beitrag die
transnationale Durchsetzung des Holocaust-Gedenkens, die nach dem Zer-
fall der europäischen Nachkriegsmythen in den 1980er Jahren einsetzt,
und die Positionen des gegenwärtigen gespaltenen europäischen Gedächt-
nisses7 nach.

4 Zit. n. Zeller, Helmut: „Erinnerungspolitischer Skandal“, in: Süddeutsche Zei-
tung, 28.1.2020, unter: https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschi
chte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232 (Stand: 22.02.2020).

5 Österreichische Lagergemeinschaft Ravensbrück & FreundInnen: Petition gegen
die Verabschiedung der EU-Resolution P9_TA-PROV(2019)0021. Umdeutung der
Geschichte stoppen!, unter: h t tps : / /www.ravensbrueck .a t /#ar t13  (Stand:
22.02.2020).

6 Vgl. Troebst, Stefan: Jalta versus Stalingrad, GULag versus Holocaust. Konfligie-
rende Erinnerungskulturen im größeren Europa, in: Berliner Journal für Soziolo-
gie 3 (2005), S. 381–400.

7 Demgegenüber vertritt Etienne François die bemerkenswerte Position, die Über-
nahme eines „westlichen ‚Shoah-Paradigmas‘“ sei den osteuropäischen Staaten auf-
gedrängt worden. Gegenwärtig verliefen die Transferprozesse in umgekehrter
Richtung, „von Ost nach West“. Die damit verbundene „starke Relativierung ‚west-
licher‘ Überzeugungen“ hätte „erheblich dazu beigetragen, aus Europa eine Erin-
nerungsgemeinschaft zu formen“. François, Etienne: Geschichtspolitik und Erin-
nerungskultur in Europa heute, in: François, Etienne/Kończal, Kornelia/Traba, Ro-
bert/Troebst, Stefan (Hrsg.): Geschichtspolitik in Europa seit 1989. Deutschland,
Frankreich und Polen im internationalen Vergleich, Göttingen: Wallstein Verlag,
2013, S. 541–558, hier S. 556.

Heidemarie Uhl

54

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschichte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232
https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschichte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232
https://www.ravensbrueck.at/#art13
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschichte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232
https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschichte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232
https://www.ravensbrueck.at/#art13


Ausgangspunkt: die Stockholm Declaration 2000 und die Kodifizierung des
Holocaust als epochalem „Zivilisationsbruch“

Am Beginn des neuen Millenniums schien Europa durch ein gemeinsames
Gedächtnis geeint. Die geschichtspolitischen Mythen der Nachkriegszeit –
mit dem Ziel der Externalisierung des Holocaust aus der ‚eigenen‘ Ge-
schichte – hatten Mitte der 1980er Jahren an Bindekraft verloren. Eine
Phase des intensiven Neuverhandelns der nationalen Geschichtsbilder setz-
te ein, die durch das Ende des Kalten Krieges und das Epochenjahr 1989
zusätzlich an Dynamik gewann. In den „Memory Wars“ des ausgehenden
20. Jahrhunderts wurde der Holocaust als zentraler historischer Bezugs-
punkt auf nationaler und zugleich – mit der Intensivierung des EU-Inte-
grationsprozesses – auf europäischer Ebene durchgesetzt. „Gerade die Kata-
strophe Europas wird zum Ausgangspunkt einer grenzüberschreitenden
Solidarität“, konstatierten Daniel Levy und Natan Sznaider 2001 in ihrer
vielbeachteten Publikation Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holocaust.
Die Autoren gehen von einer Erinnerungskultur aus, die nicht mehr an
die ‚Wir‘-Gemeinschaft der Nation gebunden ist, sondern von einer uni-
versalen Menschenrechts-Moral getragen wird: „Die Erinnerungen an den
Holocaust erlauben zu Beginn des dritten Jahrtausends die Formierung na-
tionenübergreifender Gedächtniskulturen, die wiederum zur Grundlage
für globale Menschenrechtspolitik werden.“8 Als Schlüsselereignis für die
Universalisierung des Holocaust gilt das „Stockholm International Forum
on the Holocaust“ mit der Verabschiedung der Stockholm Declaration im
Januar 2000.9

Bei dieser internationalen Konferenz versammelten sich vom 26.
bis 28. Januar 2000 rund 600 Delegierte aus 46 Ländern, darunter mehr als
zwanzig Staats- und Regierungschefs. Das symbolträchtige Datum des Jah-
restages der Befreiung des Konzentrations- und Vernichtungslagers Ausch-
witz-Birkenau war erst wenige Jahre zuvor als Gedenktag ‚entdeckt‘ wor-
den.10 Bei dieser Konferenz wurde erstmals auf hochrangiger politischer
Ebene der Holocaust als singuläres historisches Ereignis und Bezugspunkt

8 Levy, Daniel/Sznaider, Natan: Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holocaust,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007, S. 11.

9 Vgl. Eckel, Jan/Moisel, Claudia: Einleitung, in: dies. (Hrsg.): Universalisierung
des Holocaust? Erinnerungskulturen und Geschichtspolitik in internationaler
Perspektive, Göttingen: Wallstein, 2008, S. 9–25, hier S. 9f.

10 Kroh, Jens: Transnationale Erinnerung. Der Holocaust im Fokus geschichtspoliti-
scher Initiativen, Frankfurt a.M.: Campus, 2008, S. 111f., S. 128f.; zum Holocaust-
Gedenktag vgl. Schmid, Harald: Europäisierung des Auschwitzgedenkens? Zum

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

55

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


einer europäischen und potentiell globalen Erinnerungskultur gewürdigt.
Mit der Stockholm Declaration, einem Abschlussdokument nach dem
Vorbild der UN-Weltkonferenzen, wurde dieses Bekenntnis nicht nur mo-
ralisch, sondern auch politisch verbindlich kodifiziert.

„Der Holocaust (die Schoah) hat die Zivilisation in ihren Grundfesten
erschüttert. In seiner Beispiellosigkeit wird der Holocaust für alle Zeit
von universeller Bedeutung sein. […] Das Ausmaß des von den Nazis
geplanten und ausgeführten Holocaust muss für immer in unserem
kollektiven Gedächtnis verankert bleiben. […] Da die Menschheit
noch immer von Völkermord, ethnischer Säuberung, Rassismus, Anti-
semitismus und Ausländerfeindlichkeit gezeichnet ist, trägt die Völ-
kergemeinschaft eine hehre Verantwortung für die Bekämpfung dieser
Übel. […] Es ist durchaus angemessen, dass diese erste große interna-
tionale Konferenz des neuen Jahrtausends sich dazu bekennt, die Saat
einer besseren Zukunft in den Boden einer bitteren Vergangenheit zu
streuen.“11

Die 1998 bei einer der Vorläufer-Tagungen der Stockholm-Konferenz ge-
gründete International Task Force for Holocaust Education, Remembran-
ce and Research (ITF, 2012 in International Holocaust Remembrance Alli-
ance – IHRA umbenannt) sollte zum institutionellen Träger für die Um-
setzung dieser Prinzipien werden: Ein Aufnahmekriterium für die mittler-
weile 34 Mitgliedsstaaten ist das Bekenntnis zur Stockholm Declaration
und die Einrichtung eines Holocaust-Gedenktags.12

Aufstieg des 27. Januar 1945 als „Holocaustgedenktag“ in Europa, in: Eckel/
Moisel (Hrsg.): Universalisierung des Holocaust?, S. 174–202, hier S. 178.

11 International Holocaust Remembrance Alliance: Erklärung des Stockholmer In-
ternationalen Forums über den Holocaust, unter: https://www.holocaustremembr
ance.com/about-us/stockholm-declaration (Stand: 20.02.2020). In der Stockholm
Declaration verpflichteten sich die teilnehmenden Regierungsvertreter/innen u.a.
dazu, Holocaust Education an den Schulen zu fördern und in ihren Ländern
einen jährlichen nationalen Holocaust-Gedenktag einzurichten.

12 Kroh, Transnationale Erinnerung, S. 75f, 214f.; International Holocaust Remem-
brance Alliance: https://www.holocaustremembrance.com/member-countries.

Heidemarie Uhl

56

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://www.holocaustremembrance.com/member-countries.
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://www.holocaustremembrance.com/member-countries.


Der Weg nach Stockholm: das Zerbrechen der Nachkriegsmythen und die neue
Erinnerungskultur

Die Stockholm Declaration ist das Ergebnis eines gesellschaftlichen und
kulturellen Transformationsprozesses, der Mitte der 1980er Jahre einsetzte
und bei dem sich zwei Entwicklungsstränge verbinden: Die Anerkennung
des Holocaust als singulärer „Zivilisationsbruch“ – dieser Begriff wurde
1988 von Dan Diner geprägt13 – ist mit dem Aufstieg von Gedächtnis zum
Leitmotiv des ausgehenden 20. Jahrhunderts14 verschränkt bzw. hat diesen
zur Voraussetzung. Pierre Nora, als Herausgeber der Lieux de mémoire
einer der Begründer des Gedächtnis-Paradigmas, sprach 2001 bei der Kon-
ferenz Gedächtnis des Jahrhunderts am Wiener Institut für die Wissenschaf-
ten vom Menschen IWM von einer „weltweiten Konjunktur des Gedächt-
nisses“: „Es ist, als wäre eine Flutwelle der Erinnerung über die Welt her-
eingebrochen und hätte überall eine enge Verbindung zwischen Vergan-
genheit und Zugehörigkeitsgefühl, Kollektivbewußtsein und individuel-
lem Selbstgefühl, Gedächtnis und Identität geschaffen.“15 Die „Epoche des
Gedenkens“ sei von einer „Bewegung“ getragen, die „so allgemein, so tief-
greifend, so mächtig“ sei, dass sie auf fundamentale Veränderungen im
kollektiven Bewusstsein verweise.16

Die Faktoren für diesen gesellschaftlich-kulturellen Wandel sind vielfäl-
tig; zu nennen ist vor allem der Verlust zentraler Kategorien und Denk-
muster, die das Selbstverständnis moderner Gesellschaften bislang be-
stimmt hatten: die „schwindende sinnstiftende Kraft der Nation“,17 das
„Ende der großen Erzählungen“ über Aufstieg und Fortschritt,18 das Ver-
siegen der Zukunftsgewissheit. In den fortschrittsoptimistischen Nach-
kriegsjahrzehnten waren die Erwartungshorizonte auf die Zukunft gerich-
tet. Zu Ende des 20. Jahrhunderts begannen die „utopischen Energien“ der

13 Diner, Dan (Hrsg.): Zivilisationsbruch: Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M.:
Fischer, 1988.

14 Vgl. Bartov, Omer: The Holocaust as „Leitmotif“ of the Twentieth Century, in:
Zeitgeschichte 31 (2004) 5, S. 315–327.

15 Nora, Pierre: Gedächtniskonjunktur, in: Transit. Europäische Revue 22 (Winter
2001/02), S. 18–31, S. 18.

16 Ebd., S. 23.
17 Levy/Sznaider, Erinnerung im globalen Zeitalter, S. 225.
18 Vgl. Lyotard, Jean-François: La Condition postmoderne: Rapport sur le savoir, Pa-

ris: Éditions de Minuit, 1979.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

57

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


Moderne zu erodieren.19 Die ideologischen Leitdifferenzen des „Zeitalters
der Extreme“ (Eric Hobsbawm), die seit Ende des 19. Jahrhunderts die po-
litische Vorstellungskraft geprägt und die gesellschaftlichen Konfliktfelder
strukturiert hatten, verblassten. Das Ende des Kalten Krieges und der Sys-
tem-Konkurrenz mit ihren klaren Feindbildern beschleunigte die Wahr-
nehmung einer Zeitenwende. „Since the 1980s, it seems that the focus has
shifted from present futures to present pasts“, konstatiert der Literaturwis-
senschaftler Andreas Huyssen und spricht von einem erklärungsbedürfti-
gen kulturellen und gesellschaftlichen Wandel. „One of the most surpris-
ing cultural and political phenomena in recent years has been the emer-
gence of memory as a key concern in Western societies, a turning toward
the past that stands in stark contrast to the privileging of the future so
characteristic of earlier decades of twentieth-century modernity.“20 In der
postmodernen, post-ideologischen, post-nationalen Welt wurde Gedächt-
nis zur Ressource für Sinnstiftung und Identitätsfindung. Die Erinne-
rungsbedürfnisse einer neuen Generation, der „generation of memory“,21

konnten von den traditionellen Narrativen einer ruhmreich-heroischen
(Widerstands-) oder viktimologischen (Opfer-) Geschichte der Nation of-
fenkundig nicht erfüllt werden.

In dieser Tradition standen jedoch die offiziellen Narrative über die
Zeit des Nationalsozialismus, auf denen das Selbstverständnis der europä-
ischen Staaten seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs beruhte. Der Inhalt
der nationalen Selbstdarstellungen war unterschiedlich, auch entspre-
chend der jeweils unterschiedlichen Einbindung in den nationalsozialisti-
schen Herrschaftsbereich. Sie folgten jedoch einem gemeinsamen narrati-
ven Muster, das der Historiker Tony Judt erstmals 1992, aus US-amerikani-
scher Perspektive, als Grundstruktur der europäischen Erinnerungskultur
seit 1945 identifiziert und als „politische Mythen Nachkriegseuropas“ cha-
rakterisiert hat: Nach 1945, so Tony Judt, wurde die offizielle Geschichts-
darstellung über die jüngste Vergangenheit in praktisch allen europäischen
Staaten (mit Ausnahme der Bundesrepublik Deutschland) durch die Ex-
klusion historischer Schuld geprägt. Die zugrundeliegende Intention war

19 Habermas, Jürgen: Die Krise des Wohlfahrtsstaates und die Erschöpfung utopi-
scher Energien, in: ders.: Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1985, S. 141–163.

20 Huyssen, Andreas: Present pasts. Media, Politics, Amnesia, in: Public Culture 1
(2000), S. 21–28, hier S. 21.

21 Winter, Jay: The Generation of Memory: Reflections on the Memory Boom in
Contemporary Historical Studies, in: Bulletin of the German Historical Institute
27/2000, S. 69–92.

Heidemarie Uhl

58

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


es, das ‚eigene Volk‘ als unschuldiges Opfer grausamer Unterdrückung
durch einen feindlichen Aggressor von außen darzustellen, den heroischen
nationalen bzw. politischen Widerstand zu würdigen und Fragen der Kol-
laboration auszublenden. Mit der retrospektiven Konstruktion einer Ge-
sellschaft, die nicht in den Nationalsozialismus verstrickt war, erfüllten
diese Geschichtserzählungen nach 1945 eine nicht zu unterschätzende
Funktion für die Überwindung der Bürgerkriegssituationen während des
Zweiten Weltkrieges und die Integration der während der NS‑Herrschaft
politisch zutiefst gespaltenen Gesellschaften.22 Dies war allerdings nur
durch die Ausblendung der Mitwirkung von Teilen der eigenen Gesell-
schaft an der Terrorherrschaft des NS-Regimes oder seiner verbündeten
Staaten und an den nationalsozialistischen Verbrechen möglich.

Die These von Österreich als „erstem Opfer“ des Nationalsozialismus
war nur eine, wenngleich die wohl am schwächsten legitimierbare Version
in der Bandbreite der europäischen Nachkriegsmythen, denn Österreich
war nach dem „Anschluss“ im März 1938 kein besetztes Land, sondern ge-
nuiner Bestandteil des Deutschen Reiches.23 In den okkupierten bzw. mit
dem Deutschen Reich verbündeten west- und osteuropäischen Ländern
konnte die Fokussierung auf die Unterdrückung durch die ‚landfremde‘
NS‑Herrschaft und auf den nationalen bzw. antifaschistischen Widerstand
naturgemäß auf ein höheres Maß an Evidenz verweisen.24

22 Vgl. Judt, Tony: Die Vergangenheit ist ein anderes Land: Politische Mythen im
Nachkriegseuropa, in: Transit 6 (1993), S. 87–120 [engl. 1992].

23 M. Rainer Lepsius bezeichnet Österreich – ebenso wie die DDR – daher als Nach-
folgestaat des Großdeutschen Reiches. Lepsius, M. Rainer: Das Erbe des National-
sozialismus und die politische Kultur der Nachfolgestaaten des ‚Großdeutschen
Reiches’, in: Haller, Max/Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim/Zapf, Wolfgang
(Hrsg.): Kultur und Gesellschaft. Verhandlungen des 24. Deutschen Soziologen-
tags, des 11. Österreichischen Soziologentags und des 8. Kongresses der Schweize-
rischen Gesellschaft für Soziologie in Zürich 1988, Frankfurt a.M.: Campus, 1989,
S. 247–264.

24 Vgl. die Beiträge zu den nationalen Ausprägungen europäischer Erinnerung in
Flacke, Monika (Hrsg.): Mythen der Nationen. 1945 – Arena der Erinnerungen,
Mainz: Philipp von Zabern, 2004; weiters Knigge, Volkhard/Frei, Norbert
(Hrsg.): Verbrechen erinnern. Die Auseinandersetzung mit Holocaust und Völ-
kermord, München: C.H. Beck, 2002; Sapper, Manfred/Weichsel, Volker (Hrsg.):
Geschichtspolitik und Gegenerinnerung. Krieg, Gewalt und Trauma im Osten
Europas (= Osteuropa 6/2008), Berlin: Berliner Wissenschafts-Verlag, 2008; Bauer-
kämper, Arnd: Das umstrittene Gedächtnis. Die Erinnerung an Nationalsozialis-
mus, Faschismus und Krieg in Europa seit 1945. Paderborn: Schöningh Verlag,
2012.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

59

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


In den heroisierenden „Master Narratives“ der Nachkriegsmythen spiel-
ten die jüdischen Opfer der NS-Vernichtungspolitik nur eine geringe Rol-
le. Die Frage nach Schuld und Verantwortung wurde auf Deutschland
bzw. die Bundesrepublik projiziert, und auch dabei stand der Judenmord
nicht im Vordergrund. Das Gedenken an die Opfer „rassischer“ Verfol-
gung beschränkte sich zumeist auf die jüdischen Gemeinden – von ihnen
gingen auch die ersten Initiativen für Erinnerungszeichen aus, die im Ver-
gleich zu den monumentalen Denkmalprojekten für den nationalen Wi-
derstand jedoch kaum Präsenz im öffentlichen Raum gewannen. In Wien
wurde 1946 eine schlichte, von der Israelitischen Kultusgemeinde gestifte-
te Gedenktafel im Vorraum der Synagoge in der Seitenstettengasse im 1.
Bezirk – der einzigen Synagoge, die beim Novemberpogrom nicht in
Brand gesetzt worden war – angebracht, die der „Juedischen Maenner,
Frauen und Kinder, die in den schicksalsschweren Jahren 1938–1945 ihr
Leben liessen“, gedachte.25

In den Geschichtserzählungen vom Freiheitskampf gegen den National-
sozialismus im post-1945-Europa genoss der Status des Opfers kein Anse-
hen. Jüdische Überlebende sahen sich sogar mit dem Vorwurf konfron-
tiert, nicht aktiv am ‚antifaschistischen Kampf‘ teilgenommen zu haben.
So stand etwa die Kundgebung des österreichischen KZ-Verbandes zum
zehnten Jahrestag der Befreiung 1955 unter dem Motto „Mensch sein –
heißt Antifaschist sein“, dazu heißt es in einem Beitrag in Der neue Mahn-
ruf, der Zeitschrift des der Kommunistischen Partei nahestehenden KZ-
Verbandes:

„Die überwiegende Mehrheit der Opfer waren nicht aktive politische
Gegner des Faschismus. Wie viele von den Millionen Menschen, die in
den Gaskammern von Auschwitz ermordet wurden, haben wohl in
den letzten qualvollen Minuten ihres Lebens […] nicht ihren tragi-
schen Irrtum bereut?“26

Zahlreiche Forschungen haben sich in den letzten Jahren mit der Frage be-
schäftigt, wie der Holocaust von der Peripherie der historischen Wahrneh-

25 Vgl. Uhl, Heidemarie: From the Periphery to the Center of Memory. Holocaust
Memorials in Vienna, in Dapim. Studies on the Holocaust 30 (2016) 2, S. 221–
242, unter: http://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/23256249.2016.1257217
(Stand: 22.02.2020).

26 Der neue Mahnruf, Februar 1955, zit. n. Bailer, Brigitte/Perz, Bertrand/Uhl, Hei-
demarie: Neugestaltung der Österreichischen Gedenkstätte im Staatlichen Muse-
um Auschwitz-Birkenau. Projektendbericht, Wien 2008, S. 36f. (http://www.doew
.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf).

Heidemarie Uhl

60

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf)
http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf)
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf)
http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf)


mung – als Nebenschauplatz des Zweiten Weltkriegs, als Teil der Ge-
schichte des nationalsozialistischen Deutschland – in das Zentrum eines
globalen Gedächtnisses rücken konnte. Die Pioniere der Holocaust-For-
schung fanden wenig Gehör.27 Der Judenmord spielte bei den Nürnberger
Prozessen um deutsche Kriegsverbrechen und Verbrechen gegen die
Menschlichkeit keine vorrangige Rolle. Als Meilensteine eines Perspekti-
venwechsels gelten der Eichmann-Prozess 1961 und die bundesdeutschen
Auschwitz-Prozesse in den 1960er Jahren. Das Bewusstsein für die Bedeu-
tung des Holocaust stieg nur langsam, wie die Rezeption von Raul Hil-
bergs bahnbrechender Studie The Destruction of the European Jews (1961)
zeigt.

„Sechs Jahre lang blieb sein Manuskript ungedruckt, bis es 1961 in
einem kleinen amerikanischen Verlag erschien. Die Autoritäten in Jad
Vaschem hatten es 1958 abgelehnt, weil es der israelischen Staatsdok-
trin vom kämpfenden Juden nicht entsprach; 1959 hatte Hannah
Arendt ein negatives Gutachten geschrieben, weil die Arbeit ‚als Fall-
studie nicht bedeutend genug‘ sei […]. 1967 lehnte der Rowohlt-Lek-
tor Fritz J. Raddatz eine deutsche Ausgabe ab, weil man mit Sachbü-
chern […] ohnehin stark ‚belastet‘ sei.“28

Zum eigentlichen Wendepunkt wurde die Ausstrahlung der TV-Serie Ho-
locaust in den USA 1978, in der Bundesrepublik Deutschland und Öster-
reich 1979. Dieses transnationale Medienereignis29 wurde von einer inten-
siven Berichterstattung begleitet – die Nachrichtenmagazine Der Spiegel
und Profil (Österreich) brachten jeweils drei Titelgeschichten en suite. Der
bislang mit distanzierenden Begriffen wie ‚Endlösung‘ umschriebene Ju-
denmord erhielt nun einen Namen, in dem eine neue emotionale Dimen-

27 Vgl. Jasch, Hans-Christian/Lehnstaedt, Stephan (Hrsg.): Verfolgen und Aufklären:
Die Erste Generation der Holocaustforschung/Crimes Uncovered: The First Gene-
ration of Holocaust Researchers, Berlin: Metropol, 2019; Fritz, Regina/Kovács,
Éva/Rásky, Béla (Hrsg.): Als der Holocaust noch keinen Namen hatte/Before the
Holocaust had its Name. Zur frühen Aufarbeitung des NS-Massenmordes an Jü-
dinnen und Juden/Early Confrontations of the Nazi Mass Murder of the Jews,
Wien: new academic press, 2016.

28 Aly, Götz: Logik des Grauens. Was wissen wir heute wirklich vom Holocaust?
Eine Bestandsaufnahme 20 Jahre nach dem Historikerstreit, in: Die Zeit, 1.6.2006,
unter: http://www.zeit.de/2006/23/Holocaust-Forschung_xml (Stand: 22.02.2020).

29 Vgl. Classen, Christoph (Hrsg.): Die Fernsehserie ‚Holocaust‘ – Rückblicke auf
eine ‚betroffene Nation‘. Beiträge und Materialien, in: Zeitgeschichte-online,
März 2004, unter: http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/die-fernsehserie-hol
ocaust (Stand: 22.02.2020).

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

61

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.zeit.de/2006/23/Holocaust-Forschung_xml 
http://.
http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/die-fernsehserie-holocaust 
http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/die-fernsehserie-holocaust 
http://.
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
http://.
http://.


sion mitschwang. Die überwältigende Resonanz auf Holocaust in der Bun-
desrepublik Deutschland und Österreich verweist auf neue Erinnerungsbe-
dürfnisse, die von den heroisierenden Pathosformeln der Nachkriegsmy-
then nicht mehr erreicht werden konnten. Mit Holocaust wurde die empa-
thische Einfühlung in das Schicksal der Ermordeten zum Königsweg eines
moralischen Imperativs: der Pflicht zur Erinnerung an die Opfer.30

Der Paradigmenwechsel von einem heroischen zu einem viktimologi-
schen Narrativ, das sich nicht mehr auf die Nation, sondern auf die Opfer
des Holocaust bezog, sollte sich in den 1980er Jahren durchsetzen.31 Die
Aufmerksamkeit verlagerte sich von den Darstellungen des patriotisch
oder ideologisch-antifaschistisch motivierten Widerstandskampfes und der
Stilisierung der Nation als Opfer zu den erschütternden Zeugnissen der
Überlebenden. Zentrale historiographische und literarische Werke wurden
erst jetzt in ihrer Bedeutung wahrgenommen. Raul Hilbergs Die Vernich-
tung der europäischen Juden: die Gesamtgeschichte des Holocaust wurde in
deutscher Übersetzung 1982 im kleinen Verlag Olle & Wolter und 1990
als Fischer Taschenbuch veröffentlicht.32 Imre Kertesz’ Roman eines Schick-
salslosen, nach anfänglicher Ablehnung 1975 in Budapest publiziert, fand
erst mit der Neuauflage 1985 Anerkennung, 1990 erschien die deutsche
Übersetzung.

Mit dem Ende des Kalten Krieges und dem Fall des Eisernen Vorhangs
verschwand zudem das Bedrohungsszenario des kommunistischen ‚Ost-
blocks‘, im Kalten Krieg die Verortung des Bösen schlechthin, und damit
auch die Schreckensszenarien eines atomaren Dritten Weltkriegs. Diese
Imaginationen hatten die kollektive Vorstellungskraft des ‚Westens‘ bis in
die 1980er Jahre beherrscht, wie etwa der Film The Day after (1983) zeigt,
in dem ein Zwischenfall in Berlin zum Auslöser eines globalen Atomkrie-

30 Vgl. Margalit, Avishai: The Ethics of Memory, Cambridge: Harvard University
Press, 2004.

31 Vgl. Sabrow, Martin: Die postheroische Gedächtnisgesellschaft. Bauformen des
historischen Erzählens in der Gegenwart, in: François/Kończal/Traba/Troebst
(Hrsg.): Geschichtspolitik in Europa seit 1989, S. 311–322. Zur jüngsten Kritik an
der Opfer-Orientierung und den damit verbundenen Imaginationen vgl. u.a. Ass-
mann, Aleida: Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine Intervention.
München: C.H. Beck, 2013; Snyder, Timothy: Kommemorative Kausalität. Ge-
denkkultur vs. Geschichtsschreibung, in: Transit 46 (Winter 2014/2015), S. 131–
156.

32 Hilberg, Raul: Unerbetene Erinnerung – Der Weg eines Holocaustforschers,
Frankfurt a.M.: Fischer, 2008.

Heidemarie Uhl

62

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


ges mit apokalyptischen Auswirkungen wird.33 Der Wegfall der System-
konkurrenz und damit des ultimativ ‚Anderen‘, das die westlichen Demo-
kratien bedrohte und sie zugleich ex negativo definierte, hinterließ eine
Leerstelle. Vor diesem Hintergrund entwickelte sich das „erstaunliche Phä-
nomen“, dass die Shoah in den letzten beiden Jahrzehnten des 20. Jahr-
hunderts „zu einem Symbol des Bösen in der […] westlichen Zivilisation
geworden“34 ist. Für Daniel Levy und Natan Sznaider ist es vor allem auch
die klare Unterscheidung von „‚Gut‘ und ‚Böse‘“, „‚Schuld‘ und ‚Un-
schuld‘“, die den Holocaust zum „moralischen Leitmotiv“ und „globalen
Bezugspunkt der Erinnerung“ werden ließ.35

Am Beginn des 21. Jahrhunderts hatte der Holocaust als „negativer Erin-
nerungsort“ (Etienne François)36 von europäischer und globaler Relevanz
weitgehend Anerkennung gefunden. Dieses neue Verständnis kommt im
Begriff „Zivilisationsbruch Auschwitz“ zum Ausdruck: Der Holocaust ist
nicht nur Markstein der deutschen und europäischen Geschichte, sondern
auch der tiefste Einschnitt in die Geschichte der Moderne, er symbolisiert
das radikal Andere eines an den Menschen- und Bürgerrechten, am Kampf
gegen Rassismus, Antisemitismus und Fremdenhass orientierten Werteho-
rizonts.37 2005 bilanzierte Tony Judt die Bedeutung dieses historischen
Fundaments für das gegenwärtige Europa. „Die Anerkennung des Holo-
caust ist zur europäischen Eintrittskarte geworden“38, das Projekt Europa
wurde „aus den Krematorien von Auschwitz“ erbaut.39

Dieser Paradigmenwechsel ist, wie Jan Eckel und Claudia Moisel beto-
nen, „ebenso erstaunlich wie erklärungsbedürftig“. Denn die „tiefgreifende
Veränderung der traditionellen Beziehung zur Vergangenheit“40 wurde

33 Vgl. Overpeck, Deron: „Remember! It's Only a Movie“. Expectations and Recep-
tions of „The Day After“ (1983), in: Historical Journal of Film, Radio, and Televi-
sion 32 (2012) 2, S. 267–292, hier S. 271.

34 Bauer, Yehuda: Die dunkle Seite der Geschichte. Die Shoah in historischer Sicht.
Interpretationen und Re-Interpretationen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2001, S. 10.

35 Levy/Sznaider, Erinnerung im globalen Zeitalter, S. 149f.
36 François, Etienne: Europäische lieux de mémoire, in: Budde, Gunilla/Conrad, Se-

bastian/Janz, Oliver (Hrsg.): Transnationale Geschichte. Themen, Tendenzen und
Theorien, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 2006, S. 295.

37 Zygmunt Bauman argumentiert ähnlich, jedoch mit anderem Vorzeichen: Der
Holocaust sei kein Rückfall in die Barbarei, sondern das radikalste Ergebnis der
Ambivalenzen der Moderne. Bauman, Zygmunt: Moderne und Ambivalenz. Das
Ende der Eindeutigkeit, Hamburg: Junius Verlag, 1992.

38 Judt, Geschichte Europas, S. 934.
39 Ebd., S. 966.
40 Nora, Gedächtniskonjunktur, S. 18.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

63

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


nicht durch eine politische Zäsur ausgelöst. Es handelt sich vielmehr um
ein synchrones Generationsphänomen, das sich in so unterschiedlich mit
dem Judenmord verbundenen Ländern wie den ‚Tätergesellschaften‘
Deutschland und Österreich, dem ‚Opfer-Land‘ Israel und dem ‚Befreier‘
USA entwickelt hat. Zu den bereits angesprochenen globalen Phänome-
nen wie dem Verlust der West-Ost-Systemkonkurrenz, des Fortschrittsglau-
bens und der positiven Zukunftshorizonte kommt in den ehemaligen Tä-
tergesellschaften der Faktor Generationswechsel hinzu. Mit dem biologi-
schen Ende der Erfahrungsgeneration, vor allem jener Jahrgänge, die sich
aktiv an den Verbrechen beteiligten, und dem Wechsel zu einer Generati-
on, die vom Nationalsozialismus und seinem Nachwirken nicht mehr di-
rekt geprägt war, konnte die Frage nach der Involvierung in die Verbre-
chen des NS-Regimes in neuer Form gestellt werden.41

Perspektivenwechsel in den 1980er Jahren: Von der Exklusion zur Inklusion des
Holocaust am Beispiel Deutschland und Österreich

Die Radikalität und das Tempo des Bruchs mit jenen offiziellen Sprachre-
gelungen, Narrativen und politischen Mythen, die seit 1945 das Ge-
schichtsdenken bestimmt hatten, ist dennoch bemerkenswert, wie das Bei-
spiel Deutschland und Österreich zeigt. 1983, anlässlich des 50. Jahrestages
der nationalsozialistischen Machtergreifung am 30. Januar 1933, hatte der
konservative Historiker Hermann Lübbe das Schweigen – die „nicht-sym-
metrische Diskretion“ – über die nationalsozialistische Gesinnung der
„Mehrheit des Volkes“ als das „sozialpsychologisch und politisch nötige
Medium der Verwandlung unserer Nachkriegsbevölkerung in die Bürger-
schaft der Bundesrepublik Deutschland“ verteidigt.42 1985 bezeichnete
Bundespräsident Richard von Weizsäcker in seiner Gedenkrede zum

41 Vgl. für Deutschland: Frei, Norbert: Deutschlands Vergangenheit und Europas
Gedächtnis, in: König, Helmut/Schmidt, Julia/Sicking, Manfred (Hrsg.): Europas
Gedächtnis. Das neue Europa zwischen nationalen Erinnerungen und gemeinsa-
mer Identität, Bielefeld: transcript, 2008, S. 71–86; für den Zusammenhang zwi-
schen Zeitgeschichtsforschung und Generationserfahrung am Beispiel von Öster-
reich: Mattl, Siegfried/Uhl, Heidemarie (Hrsg.): Zeitgeschichte(n) in Österreich.
HistorikerInnen aus vier Generationen, Anlässlich 30 Jahre Zeitgeschichte, Zeit-
geschichte 30 (2003) 6.

42 Schildt, Axel: Zur Durchsetzung einer Apologie. Hermann Lübbes Vortrag zum
50. Jahrestag des 30. Januar 1933, in: Zeithistorische Forschungen/Studies in Con-
temporary History 1 (2013), unter: http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2
013/id=4679 (Stand: 20.02.2020). In den 1990er Jahren sollte das Schweigen über

Heidemarie Uhl

64

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2013/id=4679
http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2013/id=4679
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2013/id=4679
http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2013/id=4679


Kriegsende den 8. Mai 1945 als Tag der Befreiung, eine Diktion, die bis da-
hin zur Semantik des ‚antifaschistischen‘ DDR-Geschichtsbildes gehört
hatte. Weizsäcker vollzog damit einen normativen Perspektivenwechsel.
Der Blick auf das Jahr 1945 orientierte sich nicht mehr an der bislang vor-
herrschenden Perspektive der Niederlage, wie es wohl die von Lübbe ange-
sprochene „Mehrheit der Bevölkerung“ gesehen hatte.43 1986 löste die Be-
hauptung des Historikers Ernst Nolte, dass der „‚Klassenmord‘ der Bol-
schewiki das logische und faktische Prius des ‚Rassenmords‘ der National-
sozialisten“, der „‚Archipel GULag‘ ursprünglicher als ‚Auschwitz‘“44 sei,
den Historikerstreit aus, in dem dieser Vergleich – und damit die Katego-
rie des Vergleichs insgesamt – von namhaften Intellektuellen und Histori-
kern als unzulässige Verharmlosung der NS-Vernichtungspolitik zurückge-
wiesen wurde.45 Damit wurde eine wesentliche Zäsur markiert: In den
Nachkriegsjahrzehnten war der Verweis auf das „deutsche Leid“ durch die
Vertreibung und die damit verbundene direkte oder subkutane Aufrech-
nung mit dem Judenmord nachgerade eine Staatsdoktrin der Bundesrepu-
blik Deutschland gewesen.46

In Österreich hatte beim 40. Jahrestag des Kriegsendes 1985 noch
„Windstille“ geherrscht.47 Das Argument von Österreich als „erstem Op-
fer“ des Nationalsozialismus, mit dem die Zweite Republik seit 1945 er-
folgreich ihre NS-Vergangenheit negiert hatte, bestimmte nach wie vor die
offizielle Geschichtspolitik. Ein Jahr danach brachte die Debatte um die

die deutsche Schuld als „zerstörerische Macht“ gelten. Vgl. Gesine Schwan: Poli-
tik und Schuld. Die zerstörerische Macht des Schweigens, Frankfurt am Main:
Fischer, 1997.

43 Vgl. Kirsch, Jan-Holger: Wir haben aus der Geschichte gelernt. Der 8. Mai als po-
litischer Gedenktag in Deutschland, Beiträge zur Geschichtskultur 16, Köln:
Böhlau, 1999.

44 Nolte, Ernst: Vergangenheit, die nicht vergehen will. Eine Rede, die geschrieben,
aber nicht gehalten werden konnte, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom
06.06.1986.

45 Vgl. Herbert, Ulrich: Der Historikerstreit. Politische, wirtschaftliche, biographi-
sche Aspekte, in: Sabrow, Martin/Jessen, Ralph/Große Kracht, Klaus (Hrsg.): Zeit-
geschichte als Streitgeschichte. Große Kontroversen seit 1945, München: C.H.
Beck, 2003, S. 94–113.

46 Vgl. Beer, Mathias: Verschlusssache, Raubdruck, autorisierte Fassung. Aspekte der
politischen Auseinandersetzung mit Flucht und Vertreibung in der Bundesrepu-
blik Deutschland (1949–1989), in: Cornelißen, Christoph/Holec, Roman/Pešek,
Jirí (Hrsg.): Diktatur – Krieg – Vertreibung. Erinnerungskulturen in Tschechien,
der Slowakei und Deutschland seit 1945, Essen: Klartext, 2005, S. 369–401.

47 Vgl. Pelinka, Anton: Windstille. Klagen über Österreich, Wien/München: Medu-
sa Verlag, 1985.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

65

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


Kriegsvergangenheit des ehemaligen UN-Generalsekretärs und nunmehri-
gen Präsidentschaftskandidaten Kurt Waldheim die „Geschichtslüge“ der
Opferthese zu Fall.48 Mit der Wahl Kurt Waldheims zum Bundespräsiden-
ten und dem Erstarken der rechtspopulistischen FPÖ unter Jörg Haider
(im Waldheim-Jahr 1986 zum Parteiobmann gewählt) galt Österreich in
der internationalen Presse als „Nazi-Land“.49 Offiziell wurde die Abkehr
von der Opferthese 1991 bekundet. Bundeskanzler Franz Vranitzky legte
im Parlament ein Bekenntnis zur österreichischen Mitverantwortung für
die Verbrechen des Nationalsozialismus ab; dies erschien angesichts der
Verhandlungen um die EU-Mitgliedschaft auch aus außenpolitischen
Gründen angebracht.50

Die Diskussionen um die ‚verdrängte‘ Vergangenheit verliefen einerseits
im nationalen Rahmen, ihr Streitwert lag ja in der kritischen Aufarbeitung
der jeweils ‚eigenen‘ Geschichte im Nationalsozialismus und ihrer nach
1945 erfolgten Ausblendung aus dem Geschichtsbild. Voraussetzung für
den Perspektivenwechsel war jedoch ein Re-framing des Blicks in die Ver-
gangenheit: Die politischen Nachkriegsmythen fokussierten auf die Nati-
on – auf staatsrechtlicher Ebene kann die Darstellung des „Anschlusses“
im März 1938 als Okkupation durch das nationalsozialistische Deutsche
Reich nach wie vor Gültigkeit beanspruchen.51 Richtet sich der Blick je-
doch weg von der Nation auf die Gesellschaft, so ergibt sich ein gänzlich
anderes Bild. Nur durch Mitwirkung oder zumindest Duldung von weiten
Teilen der Bevölkerung konnte die nationalsozialistische Terrorherrschaft
errichtet und aufrechterhalten werden.

48 Vgl. Lehnguth, Cornelius: Waldheim und die Folgen. Der parteipolitische Um-
gang mit dem Nationalsozialismus in Österreich, Frankfurt am Main: Campus,
2013.

49 Vgl. Uhl, Heidemarie: Vom „ersten Opfer“ zum Land der unbewältigten Vergan-
genheit: Österreich im Kontext der Transformationen des europäischen Gedächt-
nisses, in: Knigge, Volkhard/Veen, Hans-Joachim/ Mählert, Ulrich/Schlichting,
Franz-Josef (Hrsg.): Arbeit am europäischen Gedächtnis. Diktaturerfahrungen
und Demokratieentwicklung, Schriften der Stiftung Ettersberg 17, Köln/Weimar/
Wien: Böhlau, 2011, S. 27–46.

50 Vgl. Hammerstein, Katrin: Gemeinsame Vergangenheit – getrennte Erinnerung?.
Der Nationalsozialismus in Gedächtnisdiskursen und Identitätskonstruktionen
von Bundesrepublik Deutschland, DDR und Österreich, Göttingen: Wallstein
Verlag, 2017, S. 415–427.

51 Vgl. Gerhard Botz’ Differenzierung in „Anschluss“ von außen, von oben und von
unten. Botz, Gerhard: War der „Anschluss“ erzwungen?, in: Kreissler, Felix
(Hrsg.): Fünfzig Jahre danach – Der Anschluss von innen und außen gesehen,
Wien/Zürich: Europaverlag, 1989, S. 97–119.

Heidemarie Uhl

66

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


Der zweite Perspektivenwechsel betraf den zeitlichen Fokus: In den
Nachkriegsjahrzehnten hatten sich geschichtspolitische Kontroversen vor
allem auf die Vorgeschichte des NS-Regimes bezogen, also auf die Frage
nach der Verantwortung für das Ende der Demokratie und den Aufstieg
des Nationalsozialismus. Dementsprechend richtete sich die Schuldfrage
darauf, welche politischen Kräfte der Machtergreifung 1933 bzw. dem
„Anschluss“ 1938 Vorschub geleistet oder zu wenig Widerstand entgegen-
gesetzt hatten. Der Konflikt um die österreichische Vergangenheit bezog
sich bis zur Zäsur der Waldheim-Debatte 1986 auf die Frage, welches der
beiden großen politischen Lager – Sozialdemokratie und Christlich-Soziale
bzw. ihre Nachfolgeorganisation, die Sozialistische Partei Österreichs
(SPÖ) und die Österreichische Volkspartei (ÖVP) – ein höheres Maß an
Schuld am Untergang des Staates im März 1938 hatte. Der Zeitraum der
NS‑Herrschaft in Österreich 1938 bis 1945 stand hingegen außer Streit,
denn diese Jahre gehörten nicht zur österreichischen, sondern zur Ge-
schichte des nationalsozialistischen Großdeutschen Reiches.

In der Bundesrepublik Deutschland war die Situation – trotz der Über-
nahme der Verantwortung für die NS-Verbrechen und einer mit den
Ulmer Einsatzgruppen-Prozessen 1959 einsetzenden strafrechtlichen Ver-
folgung von NS-Tätern – nicht grundsätzlich anders. Die kritischen Sicht-
weisen auf die NS-Vergangenheit richteten sich auf das Versagen der poli-
tischen und gesellschaftlichen Eliten bzw. der demokratischen Parteien,
denen es nicht gelungen war, den Aufstieg der NSDAP zu verhindern.
Kontroversiell diskutiert wurde die Frage, wer Hitler an die Macht ge-
bracht hatte, aus welchen ideologischen Lagern und sozialen Klassen die
Unterstützer und Wähler der NSDAP kamen.52 Im Vordergrund von
Schulddebatten stand somit, wie in Österreich, die Zeit vor der Errichtung
der NS-Diktatur. Nach der Machtergreifung durch ein diktatorisches, mit
Terror und Gewalt operierendes Regime waren die demokratischen Partei-
en ausgeschaltet und handlungsunfähig. Die Verbrechen des NS-Regimes
wurden einer kleinen Führungselite zugeschrieben, die das ‚eigene Volk‘
durch Terror und Gewalt unterdrückt hatte.

Neue Erinnerungsbedürfnisse der Generation of Memory

Nicht nur in Deutschland und Österreich setzten Grundsatzdebatten um
die Beteiligung an den Verbrechen des NS-Regimes und insbesondere am

52 Vgl. Falter, Jürgen W.: Hitlers Wähler, München: C.H. Beck, 1991.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

67

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


Holocaust ein. Praktisch alle vom NS-Regime besetzten oder verbündeten
europäischen Länder begannen sich mit Kollaboration und unterbliebener
Hilfeleistung für die Verfolgten auseinanderzusetzen. Die ‚Entdeckung‘
der Involvierung der eigenen Gesellschaft in den Holocaust und die Ver-
störung über deren Ausblendung nach 1945 war eine europäische Genera-
tionenerfahrung. Das Interesse an der lokalen und regionalen Geschichte,
an Oral History und Alltagsgeschichte bezog sich zunehmend auch auf die
Zeit des Nationalsozialismus, damit kamen auch die NS-Verbrechen vor
Ort ins Blickfeld. Die Erforschung nach dem Schicksal der Opfer von Aus-
grenzung, Raub, Vertreibung, Deportation im eigenen lokalen Umfeld
warf aber zwangsläufig auch die Frage nach den Tätern auf. Nicht nur die
Verfolgten, auch die dafür Verantwortlichen wurden individuell fassbar,
und gerade in kleinen Gemeinden waren es Namen aus der eigenen Fami-
lie, von Nachbarn und Gemeindemitgliedern, die nun sichtbar wurden.

Ebenso wie die „Wiederentdeckung“ des Holocaust im Lokalen bildete
dessen Ausblendung nach 1945 eine verstörende, transnationale Irritati-
onserfahrung der Generation of Memory. Wie konnte es sein, dass ein Er-
eignis, das nun als die tiefste negative Zäsur in der Geschichte der moder-
nen Zivilisation galt, noch vor wenigen Jahren – d.h. auch in der eigenen
Bildungssozialisation – nur einen marginalen Platz im den Geschichtsdar-
stellungen einnahm. Und wie konnte es sein, dass die konkrete Ausfüh-
rung dieses beispiellosen Verbrechens in der eigenen Gemeinde, der eige-
nen Stadt ausgeblendet und verschwiegen wurde. Die sozialen Energien
der Generation Gedächtnis richteten sich nun vor allem auf ein nachho-
lendes, würdiges Gedenken für die ‚vergessenen‘ Opfergruppen – Jüdin-
nen und Juden, in weiterer Folge Sinti und Roma, Opfer der Euthanasie,
Homosexuelle, „Asoziale“ – und die Sichtbarmachung der Orte der Ver-
brechen. In den letzten Jahrzehnten entstand eine neue Topographie des
Holocaust-Gedenkens: Denkmäler, Gedenktafeln und ‚Stolpersteine‘ im
öffentlichen Raum, Memorial Museums und Dokumentationszentren, Ge-
denkstätten an historischen Orten. Das ehemalige Konzentrations- und
Vernichtungslager Auschwitz-Birkenau wurde zunehmend zu einem su-
pranationalen Gedächtnisort. Die Feierlichkeiten zum 60. Jahrestag der Be-
freiung im Jahr 2005 erhielten durch die Teilnahme zahlreicher Staats-
und Regierungschefs und die Live-Übertragung vieler europäischer Fern-
sehanstalten erstmals den Charakter eines europäischen, wenn nicht globa-
len Ereignisses. Im November dieses Jahres erfolgte der Beschluss der UN-
Generalversammlung, den 27. Januar zum Internationalen Holocaust-Ge-

Heidemarie Uhl

68

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


denktag zu bestimmen.53 Am 27. Januar 2005 hatte das EU-Parlament die-
sen Tag als europäischen Holocaust-Gedenktag eingeführt.54

Post-2004-Europa: Holocaust versus GULag-Gedächtnis

Der europäische Erinnerungskonsens sollte allerdings bald vor neuen He-
rausforderungen stehen. Mit dem Beitritt von acht postkommunistischen
Ländern zur Europäischen Union im Jahr 2004 stand die Frage des Ver-
hältnisses zwischen den Verbrechen des Nationalsozialismus und des
Kommunismus auf der Agenda EU-europäischer Geschichtspolitik und Er-
innerungskultur.55 Den Auftakt zu einer neuen Dissonanz im Erinne-
rungsraum Europa bildete die vielbeachtete Rede der damaligen lettischen
Außenministerin und designierten EU-Kommissarin Sandra Kalniete bei
der Eröffnung der Leipziger Buchmesse 2004. Auch Kalniete beschwor das
gemeinsame Gedächtnis des neuen Post-1989-Europa, stellte dabei aller-
dings die Singularität des Holocaust grundsätzlich in Frage.

„Nach dem Zweiten Weltkrieg wurde Europa vom Eisernen Vorhang
in zwei Hälften geschnitten, was nicht nur die Menschen Osteuropas
versklavte, sondern auch deren Geschichte aus der Gesamtgeschichte
des Kontinents ausradierte. Europa hatte sich gerade von der Geißel
des Nationalsozialismus befreit; und nach dem Blutvergießen des Krie-
ges war es wohl verständlich, daß nur wenige Leute die Stärke hatten,
der bitteren Wahrheit ins Auge zu blicken – insbesondere der Tatsa-
che, daß der Terror in halb Europa weiterging, wo hinter dem Eiser-
nen Vorhang das Sowjetregime weiter einen Genozid an den Völkern
Osteuropas und sogar am eigenen Volk verübte.“

50 Jahre habe die „Geschichtsschreibung der Sieger des Zweiten Weltkrie-
ges“ dominiert. „Erst nach dem Fall des Eisernen Vorhangs erhielten die
Forscher Zugang zu den archivierten Dokumenten und Lebensgeschich-

53 Vgl. The Holocaust and the United Nations Outreach Programme, unter: http://
www.un.org/en/holocaustremembrance/.

54 http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+TA+P6-
TA-2005-0018+0+DOC+XML+V0//DE (Stand: 22.02.2020).

55 Vgl. dazu im Überblick: Stefan Troebst: Die Europäische Union als „Gedächtnis
und Gewissen Europas“? Zur EU-Geschichtspolitik seit der Osterweiterung, in:
François/Kończal/Traba/Troebst (Hrsg.): Geschichtspolitik in Europa seit 1989,
S. 94–155.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

69

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


ten der Opfer. Diese bestätigen, daß beide totalitären Systeme – National-
sozialismus und Kommunismus – gleich kriminell waren.“56

Kalnietes Rhetorik enthielt bereits die wesentlichen Argumente jener
Geschichtspolitik, die von vielen Mandatar/inn/en postkommunistischer
Länder in der Europäischen Union vertreten wird: 1) die explizierte
Gleichsetzung der Verbrechen von Nationalsozialismus und Kommunis-
mus, 2) die Reaktivierung des Begriffs Totalitarismus, eines Kampfbegrif-
fes des Kalten Kriegs,57 zudem im westlichen Europa als Antithese zur Fa-
schismustheorie der 68er-Generation politisch aufgeladen, 3) der Vorwurf
des „Genozids an den Völkern Osteuropas“.

Mit dem Terminus Genozid griff Kalniete einen wirkungsmächtigen se-
mantischen Kontext auf. Der Begriff wurde erst in den 1980er Jahren wie-
der politisch relevant, er sollte zu einem Schlüsselbegriff der Debatte um
die Vergleichbarkeit des Holocaust und anderer Staatsverbrechen einer-
seits, zur Beanspruchung eines ethnischen bzw. nationalen Opferstatus an-
dererseits werden.58 Die Bedeutung des Begriffs liegt in der Logik, die er
aufruft: in einem Genozid stehen sich klar abgegrenzte, zumeist ethnisch
definierte Opfer- und Täterkollektive gegenüber. Der Genozid an den Ar-
meniern und vor allem der Holocaust als Genozid schlechthin bilden die
paradigmatischen historischen Fallbeispiele. ‚Genozid‘ impliziert damit
ein völlig unschuldiges Opferkollektiv, das wehrlos dem Völkermord der
Täter ausgeliefert ist. Damit war im postkommunistischen Geschichtsdis-
kurs eine neue tragfähige Formel für die Exklusion der eigenen Gesell-
schaft aus dem kommunistischen Herrschaftssystem gefunden.

Mit Kalnietes Rede war der Kampf um die europäische Erinnerung im
Jahr des EU-Beitritts von acht postkommunistischen Staaten neu eröffnet –
Gedächtnis wurde nun zu einer kulturellen Leitdifferenz des neuen Euro-

56 Kalniete, Sandra: Altes Europa, Neues Europa. Rede zur Eröffnung der Leipziger
Buchmesse, unter: http://www.gedenkstaettenforum.de/fileadmin/forum/News/2
013/Forum_Zitat_Kalniete_STSG_01.pdf (Stand: 22.02.2020); vgl. Der Spiegel:
Eklat bei Buchmesse-Eröffnung. „Das höre ich mir nicht an“, unter: http://www.s
piegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-
an-a-292272.html (Stand: 22.02.2020).

57 Vgl. Rabinbach, Anson: Begriffe aus dem Kalten Krieg. Totalitarismus, Antifa-
schismus, Genozid, Göttingen: Wallstein, 2009; Leggewie, Claus: Gleichermaßen
verbrecherisch? Totalitäre Erfahrung und europäisches Erinnern, unter: https://w
ww.eurozine.com/equally-criminal-2/ (Stand: 22.02.2020).

58 Vgl. Pohl, Dieter: Genozid: Einige Bemerkungen zum neuen Paradigma eines
globalen Gewaltgedächtnisses, in: Radonić, Ljiljana/Uhl, Heidemarie (Hrsg.): Ge-
dächtnis im 21. Jahrhundert. Zur Neuverhandlung eines kulturwissenschaftli-
chen Leitbegriffs, Bielefeld: transcript, 2016, S. 109–118.

Heidemarie Uhl

70

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.gedenkstaettenforum.de/fileadmin/forum/News/2013/Forum_Zitat_Kalniete_STSG_01.pdf 
http://www.gedenkstaettenforum.de/fileadmin/forum/News/2013/Forum_Zitat_Kalniete_STSG_01.pdf 
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
https://www.eurozine.com/equally-criminal-2/
https://www.eurozine.com/equally-criminal-2/
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
https://www.eurozine.com/equally-criminal-2/
https://www.eurozine.com/equally-criminal-2/


pa. Die unterschiedlichen cultural patterns von GULag- und Holocaust-Ge-
dächtnis reproduzierten die Grenzen zwischen ‚Ost‘ und ‚West‘, die gerade
durch das Projekt eines gemeinsamen europäischen Gedächtnisses über-
wunden werden sollten.59 In vielen postkommunistischen Gesellschaften
setzten sich jene Kräfte durch, die eine Auseinandersetzung mit den dunk-
len Seiten der nationalen Vergangenheit zurückweisen. Analog zu Tony
Judts Terminus der europäischen Postwar Myths könnte man von politi-
schen Mythen des Postkommunismus sprechen: Das ‚eigene Volk‘ wird als
unschuldiges Opfer des Kommunismus, dieser als aufgezwungene Fremd-
herrschaft dargestellt, die Frage der Verantwortung für Verbrechen auf die
‚Anderen‘, d.h. auf die Sowjetunion, projiziert. Die Involvierung der eige-
nen Gesellschaft in die kommunistische Herrschaft wird negiert.

Nach der ‚Ost-Erweiterung‘ stand die Frage des Umgangs mit der dop-
pelten Diktaturerfahrung auf der Agenda EU-europäischer Geschichtspoli-
tik, und das Europäische Parlament bzw. der Europarat wurden zu Schau-
plätzen der „Memory Wars in the ‚New Europe‘“.60 Die Bemühungen, der
postkommunistischen Geschichtspolitik auf europäischer Ebene Geltung
zu verschaffen, reüssierten in der Einrichtung eines zweiten gesamteuro-
päischen Gedenktags. Am 2. April 2009 stimmte das Europäische Parla-
ment mehrheitlich einem Antrag von Mitte-rechts orientierten Abgeordne-
ten zu, den 23. August zum europaweiten Tag des Gedenkens an die Opfer
von Nationalsozialismus und Kommunismus zu erklären. Die Entschlie-
ßung „zum Gewissen Europas und zum Totalitarismus“ wurde mit 553 Ja-,
44 Nein-Stimmen und 33 Enthaltungen angenommen.61 Dem Beschluss
war ein Prozess vorangegangenen, der im Juni 2008 mit einer internationa-
len Konferenz in Prag zum Thema „Europäisches Bewusstsein und Kom-
munismus“ manifest wurde. Ergebnis dieser Konferenz war die Prague De-
claration, die zur „recognition of Communism as an integral and horrific
part of Europe’s common history“ auffordert. Das 17 Punkte umfassende
Forderungsprogramm geht vom Postulat der Gleichsetzung der Verbre-

59 Vgl. Troebst, Jalta versus Stalingrad, GULag versus Holocaust; Uhl, Heidemarie:
Conflicting Cultures of Memory in Europe: New Borders between East and
West?, in: Israel Journal of Foreign Affairs 3 (2009), S. 59–72.

60 Vgl. Stone, Dan: Memory Wars in the “New Europe”, in: ders. (Hrsg.): The Ox-
ford Handbook of Postwar European History, Oxford: Oxford University Press,
2012, S. 715–731.

61 Europäisches Parlament: Pressemitteilung. 23. August zum Gedenktag für Opfer
totalitärer und autoritärer Regime machen, unter: https://www.europarl.europa.e
u/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+
XML+V0//DE (Stand: 22.02.2020).

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

71

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE


chen von Nationalsozialismus und Kommunismus unter dem Begriff des
Totalitarismus aus. Die Zielsetzung richtet sich auf

„reaching an all-European understanding that both the Nazi and Com-
munist totalitarian regimes each to be judged by their own terrible
merits to be destructive in their policies of systematically applying ex-
treme forms of terror, suppressing all civic and human liberties, start-
ing aggressive wars and, as an inseparable part of their ideologies, ex-
terminating and deporting whole nations and groups of population;
and that as such they should be considered to be the main disasters,
which blighted the 20th century.“62

Die Prague Declaration schlug u.a. die Einrichtung eines „Institute of
European Memory and Conscience“, die Errichtung eines „pan-European
museum/memorial of victims of all totalitarian regimes“, die Organisation
einer Konferenz „on the crimes committed by totalitarian Communist
regimes with the participation of representatives of governments, parlia-
mentarians, academics, experts and NGOs“ vor, des Weiteren die Integra-
tion in „European history textbooks so that children could learn and be
warned about Communism and its crimes in the same way as they have
been taught to assess the Nazi crimes“.63

Die Anerkennung der Gleichsetzung von Kommunismus und National-
sozialismus sollte vor allem durch die Einrichtung eines neuen europä-
ischen Gedenktages analog zum Holocaust-Gedenktag am 27. Jänner zum
Ausdruck gebracht werden. In Punkt 9 wurde gefordert:

„establishment of 23rd August, the day of signing of the Hitler-Stalin
Pact, known as the Molotov-Ribbentrop Pact, as a day of remembrance
of the victims of both Nazi and Communist totalitarian regimes, in
the same way Europe remembers the victims of the Holocaust on Jan-
uary 27th.“64

Folgt man Albrecht Koschorkes Entwurf einer politischen Erzähltheorie,
so ist die Anerkennung des Opferstatus, etwa in Bürgerkriegssituationen,
nicht primär von den Erfahrungen selbst, sondern von der Art ihrer Erzäh-
lung abhängig. Dies lässt sich auch auf die Anerkennung eines histori-
schen Opferstatus übertragen: Wer seine Geschichte ‚falsch‘ erzählt, wer

62 Prague Declaration on European Conscience and Communism, 3.6.2008, unter:
http://www.praguedeclaration.eu/ (Stand: 22.02.2020).

63 Ebd.
64 Ebd.

Heidemarie Uhl

72

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


sich als Opfer ‚falsch‘ definiert, kann sich von den symbolischen Ressour-
cen einer gedächtniskulturellen Anerkennung abschneiden.65 Die Prague
Declaration lässt sich insofern als Versuch lesen, durch die Aneignung der
Narrative und kulturellen Formen des (west‑)europäischen Holocaust-Ge-
dächtnisses eine postkommunistische Geschichtspolitik zu legitimieren –
dass die Stockholm Declaration hier als Vorbild dient, ist offenkundig. Al-
lerdings: Die Erinnerung an den Holocaust in den postkommunistischen
Ländern wird nicht in den Forderungskatalog aufgenommen. Ziel ist viel-
mehr, kommunistischen Diktaturen denselben verbrecherischen Charak-
ter zuzuschreiben wie dem NS-Regime. Vor allem fehlt in der Prague De-
claration der für das Holocaust-Gedächtnis konstitutive Wertebezug. Der
„Zivilisationsbruch Auschwitz“ begründet ex negativo die Menschen- und
Bürgerrechte als universale moralische Orientierung für Gegenwart und
Zukunft.66 Das Vermächtnis der Erfahrung des Holocaust wird im Kampf
gegen Rassismus, Antisemitismus und Fremdenfeindlichkeit gesehen.67

Eine analoge moralisch-ethische Verpflichtung lässt sich aus der Prague
Declaration und weiteren postkommunistischen Grundsatzerklärungen
zum Gedächtnis des Kommunismus bzw. Totalitarismus nicht ablesen.

In der Begründung des Europäischen Parlaments für die Einrichtung
des europäischen Gedenktages für die Opfer des Totalitarismus heißt es
u.a., „Europa werde erst dann vereint sein, wenn es imstande ist, zu einer
gemeinsamen Sicht seiner Geschichte zu gelangen, Kommunismus, Nazis-
mus und Faschismus als ‚gemeinsames Vermächtnis‘ anzuerkennen und
eine ‚ehrliche und tiefgreifende Debatte‘ über sämtliche totalitären Verbre-
chen des vergangenen Jahrhunderts zu führen“.68

Blickt man auf die gegenwärtigen geschichtspolitischen Auseinanderset-
zungen in postkommunistischen Gesellschaften, etwa auf die Versuche ei-

65 Koschorke, Albrecht: Wie werden aus Spannungen Differenzen? Feldtheoretische
Überlegungen zur Konfliktsemantik, in: Fassmann, Heinz/Müller-Funk, Wolf-
gang/Uhl, Heidemarie (Hrsg.): Kulturen der Differenz – Transformationsprozesse
in Zentraleuropa nach 1989, Wien: V&R Unipress, 2009, S. 273–288.

66 Vgl. Jeffrey Alexanders Grundlegung einer universellen Moral: Alexander, Jeffrey
C.: The Social Construction of Moral Universals, in: ders.: Remembering the
Holocaust. A Debate, New York: Oxford University Press, 2009.

67 Dieses Commitment ist zentral in der Stockholm Declaration: Da die Menschheit
noch immer von Völkermord, ethnischer Säuberung, Rassismus, Antisemitismus
und Ausländerfeindlichkeit gezeichnet ist, trägt die Völkergemeinschaft eine heh-
re Verantwortung für die Bekämpfung dieser Übel. Unter: https://www.holocaust
remembrance.com/about-us/stockholm-declaration (Stand: 20.02.2020).

68 http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+TA+P6-
TA-2009-0213+0+DOC+XML+V0//DE (Stand: 22.02.2020).

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

73

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration


nes revisionistischen Umschreibens der Geschichte in Ungarn, Polen, Slo-
wenien und Kroatien,69 so wird erkennbar, dass die Erinnerung an die Op-
fer des Kommunismus vielfach mit der Entlegitimierung des antifaschisti-
schen Widerstandes und mit der Ausblendung oder Rechtfertigung der ei-
genen Kollaboration mit dem Nationalsozialismus einhergeht.

Vergleichen ohne zu relativieren?

Mit der EU-Erweiterung 2004 und der damit verbundenen Integration der
kommunistischen Diktaturerfahrung in ein gemeinsames europäisches Ge-
dächtnis trat das GULag-Gedächtnis in Konkurrenz zum Holocaust-Ge-
dächtnis. Damit wurde auch das Postulat der Singularität bzw. die Bei-
spiellosigkeit des Holocaust (so die deutsche Übersetzung des Begriffs „un-
precedented character of the Holocaust“ in der Stockholm Declaration)
zur Disposition gestellt. Nur wenige Jahre nach der politischen Kodifizie-
rung des Holocaust als singuläres Menschheitsverbrechen in der Stock-
holm Declaration stand die Diskussion um den Vergleich somit wieder auf
der Tagesordnung.

Der historische Vergleich ist eine zentrale Kategorie des geschichtswis-
senschaftlichen Erkenntnisgewinns.70 Ziel eines solchen wissenschaftli-
chen Vergleichs ist es, die Frage nach den spezifischen Kriterien eines Er-
eignisses herauszuarbeiten, also im Hinblick auf die These des „Zivilisati-
onsbruchs“ zu analysieren, wodurch sich der nationalsozialistische Juden-
mord von anderen Genoziden und Verbrechen gegen die Menschlichkeit
unterscheidet. Im geschichtspolitischen Feld hatte der Vergleich allerdings
seine Unschuld verloren, denn es ging dabei nicht um historische Einord-
nung und Kontextualisierung, sondern um Relativierung der ‚eigenen‘
Verbrechen. Damit wurde die Nachkriegs-Tradition der Abwehr von
Schuld durch Gleichsetzung mit anderen Staatsverbrechen reaktiviert. In
der Bundesrepublik Deutschland und auch in Österreich hatte der Hin-
weis auf die Verbrechen der ‚Anderen‘ und das ‚eigene Leid‘ – die Vertrei-
bung der deutschsprachigen Bevölkerung aus Ostmittel- und Osteuropa,

69 Vgl. Luthar, Oto/Uhl, Heidemarie (Hrsg.): The Memory of Guilt Revisited. The
Slovenian Post-Socialist Remembrance Landscape in Transition, Zeitgeschichte
46 (2019) 2, S. 177–291; Radonić, Ljiljana: Post-communist invocation of Europe:
memorial museums’ narratives and the Europeanization of memory, in: National
Identities 2/2017, S. 269–288.

70 Vgl. Kaelble, Hartmut: Der historische Vergleich. Eine Einführung zum 19.
und 20. Jahrhundert, Frankfurt a.M., New York: Campus, 1999.

Heidemarie Uhl

74

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


den Bombenkrieg, die Vergewaltigungen und Übergriffe von Soldaten der
Roten Armee – eine Entlastungsfunktion. Die Intentionen des Vergleichs
lagen in der Aufhebung ‚eigener‘ Schuld durch den Hinweis auf das, was
‚uns‘ im Zweiten Weltkrieg zugefügt worden war und den Anspruch auf
den eigenen Opfer-Status.71

Auch für die mit dem Gedenktag 23. August verbundene Geschichtspo-
litik ist die Gleichsetzung von Kommunismus und Nationalsozialismus als
‚gleich verbrecherisch‘ ein zentrales Ziel. Die Frage, ob diese Strategie ge-
eignet ist, ein ‚gemeinsames‘, harmonisierendes europäisches Geschichts-
bild zu generieren, das die Erfahrungen diesseits und jenseits des Eisernen
Vorhangs integriert, wird eher kritisch diskutiert.72 Auch der Versuch, Na-
tionalsozialismus und Kommunismus mit dem Begriff Totalitarismus auf
einen Nenner zu verschränken, scheint dafür kaum geeignet. Denn die
Verwendung dieses Terminus zielt nicht auf die wissenschaftliche Katego-
risierung totalitärer Regime ab, sondern reaktiviert einen politisch besetz-
ten Kampfbegriff aus dem Kalten Krieg. Die Totalitarismustheorie diente
in den Nachkriegsjahrzehnten dem geschichtspolitischen Kampf gegen
den Kommunismus durch dessen Gleichsetzung mit dem Nationalsozialis-
mus. Mit der Faschismustheorie wurde ein ‚linkes‘ Gegenmodell ent-
wickelt, das den Faschismus in die Kontinuität kapitalistisch-bürgerlicher
Gesellschaftsformen stellte. Die politische Instrumentalisierung des histori-
schen Vergleichs in beiden Konzepten hatte nicht allein die Funktion, auf
außen- und innenpolitischer Ebene als Waffe gegen den politischen bzw.
ideologischen Gegner zu fungieren, sondern auch, die dunklen Seiten der
Vergangenheit aus der Geschichte des jeweiligen politischen Lagers auszu-
blenden.

71 Vgl. Kettenacker, Lothar (Hrsg.): Ein Volk von Opfern? Die neue Debatte um den
Bombenkrieg 1940–1945, Berlin: Rowohlt, 2003; Uhl, Heidemarie: Deutsche
Schuld, deutsches Leid. Eine österreichische Perspektive auf neue Tendenzen der
deutschen Erinnerungskultur, in: Tel Aviver Jahrbuch für deutsche Geschichte
2005 (Antisemitismus – Antizionismus – Israelkritik), S. 160 – 180.

72 Leggewie, Claus/Meier, Horst: Why the EU’s ‚harmonisation machine‘ should
stay away from history, in: Free Speech Debate, unter: http://freespeechde-
bate.com/de/diskutieren-sie/why-the-eus-harmonisation-machine-should-stay-
away-from-history/ (Stand: 22.02.2020). Aline Sierp vertritt demgegenüber die
These, dass gerade durch die Diskussion unterschiedlicher Positionen auf EU-Ebe-
ne ein gemeinsamer transnationaler Kommunikationsraum entsteht. Sierp, Aline:
History, Memory, and Trans-European Identity. Unifying Divisions, Routledge
studies in modern European history 23, New York: Routledge, 2014.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

75

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


Die Spaltung des europäischen Gedächtnisses überwinden?

Die Frage, wie aus diesem trennenden ein geteiltes Gedächtnis werden
kann, hat zu unterschiedlichen Überlegungen und Konzepten geführt.
Aleida Assmann sieht den Weg zu einer gemeinsamen europäischen Erin-
nerungskultur in einem „dialogischen Gedenken“, das Opferkonkurrenz,
politische Instrumentalisierung und die Exklusion von Schuld vermei-
det.73 Claus Leggewie versucht die Asymmetrie des europäischen Gedächt-
nisses in sieben konzentrischen Kreisen zu erfassen, mit Auschwitz als ers-
tem Erinnerungskreis und „Anker- und Fluchtpunkt einer supra- und
transnationalen Erinnerung“74. Die „Konkurrenz und Hierarchie zwischen
[…] Holocaust-Gedächtnis und Gulag-Gedächtnis“ bleibt allerdings auch
in diesem Modell weiter bestehen.75

Liegt das Problem der geteilten europäischen Erinnerung in der „Wahr-
nehmungsblockade“76 des ‚Westens‘, der die Bedeutung des GULag-Erbes
für Europa nicht anerkennt oder nicht sinnvoll zu integrieren vermag?
Oder liegt die Zentralität des Holocaust im Ereignis selbst, das sich einem
Vergleich entzieht? Dieses Argument vertritt Yehuda Bauer. Die Gleichset-
zung mit den Verbrechen des Kommunismus „not only trivializes and rela-
tivizes the genocide of the Jews perpetrated by the Nazi regime but is also a
mendacious revision of recent world history.“77 Seine Kritik richtet sich ge-
gen die Inanspruchnahme des Begriffs ‚Genozid‘ für stalinistische Verbre-
chen. Bauer kann sich dabei auf die Ergebnisse der lettischen Historiker-
kommission berufen: „In any case, it was brutal oppression, but genocide
it most certainly was not.“ Beide Regime seien zwar totalitär gewesen, aber
dennoch unterschiedlich. „The greater threat to all of humanity was Nazi
Germany, and it was the Soviet Army that liberated Eastern Europe, was
the central force that defeated Nazi Germany, and thus saved Europe and
the world from the Nazi nightmare.“ Bauer resümiert: „One certainly
should remember the victims of the Soviet regime, and there is every justi-
fication for designating special memorials and events to do so. But to put

73 Assmann, Aleida: Europe: A Community of Memory? Twentieth Annual Lecture
of the GHI, in: GHI Bulletin 40 (Spring 2007), S. 11–25.

74 Leggewie, Claus: Der Kampf um die europäische Erinnerung. Ein Schlachtfeld
wird besichtigt, München: C.H. Beck, 2011, S. 15.

75 Ebd., S. 24.
76 Ebd., S. 26.
77 Bauer, Yehuda: On Comparisons between Nazi Germany and the Soviet regime,

unter: http://www.demokratiezentrum.org/fileadmin/media/img/Gedenktage/
GO_5.3_Yehuda_Bauer.pdf (Stand: 20.02.2020).

Heidemarie Uhl

76

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


the two regimes on the same level and commemorating the different
crimes on the same occasion is totally unacceptable.“78

Charles M. Maier hat 2001 bei der bereits angeführten Wiener Konfe-
renz die Frage erörtert, warum das Gedächtnis des Holocaust und der stali-
nistischen Verbrechen eine unterschiedliche „politische Halbwertszeit“
aufweisen. Warum ist „der Holocaust für das Gedächtnis des Jahrhunderts
so zentral geworden“, warum hat „der Archipel Gulag keine ebenso tiefge-
hende innere Wirkung“ zur Folge?79 Maier führt mehrere Argumente an:
das NS-Regime entfaltete seine Schreckensherrschaft bis zum Untergang,
während viele kommunistische Staaten eine jahrzehntelange „posttotalitä-
re Phase“ der Normalisierung aufweisen. Ein weiterer Unterschied liege
darin, dass der rassistisch motivierte nationalsozialistische Terror sich ge-
zielt auf eine klar definierte Opfergruppe richtete, während der Terror des
Stalinismus willkürlich, für den einzelnen unvorhersehbar und oft ohne
offensichtlichen Grund zuschlug. Der eigentliche „Grund, der das Ge-
dächtnis des Nationalsozialismus und des Völkermords nicht erkalten
lässt“, sei jedoch die Frage der „Mittäterschaft“, durch die sich das Ge-
dächtnis an Genozide von jenen an andere Staatsverbrechen unterschei-
de.80 „Die Nazivergangenheit und andere zurückliegende Völkermorde
stellen jeden vor die Frage, wie er selbst gehandelt hätte.“ Diese „fast uni-
verselle Frage“ lässt das Gedächtnis des Nationalsozialismus nicht erkalten,
sondern stellt uns nach wie vor „existentiell auf die Probe“. Diese Heraus-
forderung schwindet nicht mit der zeitlichen Entfernung vom Ereignis
selbst, ganz im Gegenteil, „die Scham wächst mit der Zeit.“81 Die erste Ge-
neration stand unter moralischem Rechtfertigungsdruck gegenüber jenen,
die Widerstand geleistet hatten oder ins Exil gegangen waren. Das „Be-
wusstsein der Komplizität, der Mittäterschaft“ entfalte sich erst in der Kin-
der- und Enkelgeneration.82

Maiers Hypothese folgt dem Argument des Generationenwechsels: erst
nach dem Wechsel von der Erfahrungs- zur Nachgeborenengeneration sei
selbstkritische Auseinandersetzung mit der schuldhaften Verstrickung der
eigenen Gesellschaft in ein Terror- und Gewaltregime möglich.

78 Ebd.
79 Maier, Charles S.: Heißes und kaltes Gedächtnis. Über die politische Halbwerts-

zeit von Nazismus und Kommunismus, in: Transit 22 (Winter 2001/02), S. 153–
165.

80 Ebd., S. 162.
81 Ebd., S. 163f.
82 Ebd., S. 164.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

77

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


Conclusio

Holocaust- und GULag-Gedächtnis, symbolisch repräsentiert in den
europäischen Gedenktagen 27. Januar und 23. August, beziehen sich nicht
allein auf unterschiedliche historische Bezugspunkte, sie repräsentieren
auch unterschiedliche Auffassungen über das, was Erinnerung in einer Ge-
sellschaft bewirken soll. Mit dem europäischen Holocaust-Gedächtnis ver-
bindet sich ein negatives Gedenken, das nach der Beteiligung der eigenen
Gesellschaft an einer schuldhaften Vergangenheit fragt und daraus die mo-
ralisch-ethischen Normen für die Gegenwart ableitet.83 Denn der Genozid
an den europäischen Juden steht im radikalsten Widerspruch zu liberal-de-
mokratischen Werten, ist aber zugleich ein historischer Möglichkeitsraum
moderner Gesellschaften. Das GULag-Gedächtnis hat demgegenüber der-
zeit offenkundig jene Funktion, die der Konstruktion der europäischen
„Postwar Myths“ nach 1945 zugrunde lag: die eigene Gesellschaft als Opfer
fremder Mächte darzustellen und die Beteiligung am Regime und seinen
Verbrechen zu ‚externalisieren‘.

Literatur

Alexander, Jeffrey C.: The Social Construction of Moral Universals, in: ders.: Re-
membering the Holocaust. A Debate, New York: Oxford University Press, 2009.

Aly, Götz: Logik des Grauens. Was wissen wir heute wirklich vom Holocaust? Eine
Bestandsaufnahme 20 Jahre nach dem Historikerstreit, in: Die Zeit, 1.6.2006,
unter: http://www.zeit.de/2006/23/Holocaust-Forschung_xml (Stand:
22.02.2020).

Assmann, Aleida: Europe: A Community of Memory? Twentieth Annual Lecture of
the GHI, in: GHI Bulletin 40 (Spring 2007), S. 11–25.

Assmann, Aleida: Das neue Unbehagen an der Erinnerungskultur. Eine Interventi-
on. München: C.H. Beck, 2013.

Bailer, Brigitte/Perz, Bertrand/Uhl, Heidemarie: Neugestaltung der Österreichi-
schen Gedenkstätte im Staatlichen Museum Auschwitz-Birkenau. Projektendbe-
richt, Wien 2008 (http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenks
taette_auschwitz2.pdf).

Barkan, Elazar: The Guilt of Nations. Restitution and Negotiating Historical Injus-
tices, Baltimore/London: Johns Hopkins University Press, 2001.

83 Vgl. Barkan, Elazar: The Guilt of Nations. Restitution and Negotiating Historical
Injustices, Baltimore/London: Johns Hopkins University Press, 2001; Olick, Jef-
frey K.: The Politics of Regret. On Collective Memory and Historical Responsibil-
ity, New York/London: Routledge, 2007.

Heidemarie Uhl

78

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.zeit.de/2006/23/Holocaust-Forschung_xml 
http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf
http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf
http://www.doew.at/cms/download/errer/endbericht_gedenkstaette_auschwitz2.pdf


Bartov, Omer: The Holocaust as „Leitmotif“ of the Twentieth Century, in: Zeit-
geschichte 31 (2004) 5, S. 315–327.

Bauer, Yehuda: Die dunkle Seite der Geschichte. Die Shoah in historischer Sicht.
Interpretationen und Re-Interpretationen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2001.

Bauer, Yehuda: On Comparisons between Nazi Germany and the Soviet regime,
unter: http://www.demokratiezentrum.org/fileadmin/media/img/Gedenktage/G
O_5.3_Yehuda_Bauer.pdf (Stand: 20.02.2020).

Bauerkämper, Arnd: Das umstrittene Gedächtnis. Die Erinnerung an Nationalso-
zialismus, Faschismus und Krieg in Europa seit 1945. Paderborn: Schöningh
Verlag, 2012.

Bauman, Zygmunt: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Ham-
burg: Junius Verlag, 1992.

Beer, Mathias: Verschlusssache, Raubdruck, autorisierte Fassung. Aspekte der poli-
tischen Auseinandersetzung mit Flucht und Vertreibung in der Bundesrepublik
Deutschland (1949–1989), in: Cornelißen, Christoph/Holec, Roman/Pešek, Jirí
(Hrsg.): Diktatur – Krieg – Vertreibung. Erinnerungskulturen in Tschechien,
der Slowakei und Deutschland seit 1945, Essen: Klartext, 2005, S. 369–401.

Botz, Gerhard: War der „Anschluss“ erzwungen?, in: Kreissler, Felix (Hrsg.): Fünf-
zig Jahre danach – Der Anschluss von innen und außen gesehen, Wien/Zürich:
Europaverlag, 1989, S. 97–119.

Classen, Christoph (Hrsg.): Die Fernsehserie ‚Holocaust‘ – Rückblicke auf eine ‚be-
troffene Nation‘. Beiträge und Materialien, in: Zeitgeschichte-online, März
2004, unter: http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/die-fernsehserie-holoca
ust (Stand: 22.02.2020).

Der Spiegel: Eklat bei Buchmesse-Eröffnung. „Das höre ich mir nicht an“, unter:
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere
-ich-mir-nicht-an-a-292272.html (Stand: 22.02.2020).

Diner, Dan (Hrsg.): Zivilisationsbruch: Denken nach Auschwitz, Frankfurt a.M.:
Fischer, 1988.

Eckel, Jan/Moisel, Claudia: Einleitung, in: dies. (Hrsg.): Universalisierung des Ho-
locaust? Erinnerungskulturen und Geschichtspolitik in internationaler Perspek-
tive, Göttingen: Wallstein, 2008, S. 9–25.

Europäisches Parlament: Pressemitteilung. 23. August zum Gedenktag für Opfer
totalitärer und autoritärer Regime machen, unter: https://www.europarl.europa.
eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DO
C+XML+V0//DE (Stand: 22.02.2020).

Europäisches Parlament: Gemeinsamer Entschliessungsantrag […] zur Bedeutung
des europäischen Geschichtsbewusstseins für die Zukunft Europas, unter: https:
//www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html (Stand:
22.02.2020).

Falter, Jürgen W.: Hitlers Wähler, München: C.H. Beck, 1991.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

79

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.demokratiezentrum.org/fileadmin/media/img/Gedenktage/GO_5.3_Yehuda_Bauer.pdf
http://www.demokratiezentrum.org/fileadmin/media/img/Gedenktage/GO_5.3_Yehuda_Bauer.pdf
http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/die-fernsehserie-holocaust
http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/die-fernsehserie-holocaust
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
http://www.demokratiezentrum.org/fileadmin/media/img/Gedenktage/GO_5.3_Yehuda_Bauer.pdf
http://www.demokratiezentrum.org/fileadmin/media/img/Gedenktage/GO_5.3_Yehuda_Bauer.pdf
http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/die-fernsehserie-holocaust
http://www.zeitgeschichte-online.de/thema/die-fernsehserie-holocaust
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
http://www.spiegel.de/kultur/literatur/eklat-bei-buchmesse-eroeffnung-das-hoere-ich-mir-nicht-an-a-292272.html
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+IM-PRESS+20090401IPR53245+0+DOC+XML+V0//DE
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/RC-9-2019-0097_DE.html


Fédération Internationale des Résistants – Association Antifasciste: Declaration
against historical revisionism, 8.12.2019, unter: https://www.fir.at/en/
2019/12/08/english-declaration-against-historical-revisionism/ (Stand:
22.02.2020).

Flacke, Monika (Hrsg.): Mythen der Nationen. 1945 – Arena der Erinnerungen,
Mainz: Philipp von Zabern, 2004.

François, Etienne: Europäische lieux de mémoire, in: Budde, Gunilla/Conrad, Se-
bastian/Janz, Oliver (Hrsg.): Transnationale Geschichte. Themen, Tendenzen
und Theorien, Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht, 2006.

François, Etienne: Geschichtspolitik und Erinnerungskultur in Europa heute, in:
François, Etienne/Kończal, Kornelia/Traba, Robert/Troebst, Stefan (Hrsg.): Ge-
schichtspolitik in Europa seit 1989. Deutschland, Frankreich und Polen im in-
ternationalen Vergleich, Göttingen: Wallstein Verlag, 2013, S. 541–558.

Frei, Norbert: Deutschlands Vergangenheit und Europas Gedächtnis, in: König,
Helmut/Schmidt, Julia/Sicking, Manfred (Hrsg.); Europas Gedächtnis. Das neue
Europa zwischen nationalen Erinnerungen und gemeinsamer Identität, Biele-
feld: transcript, 2008, S. 71–86.

Fritz, Regina/Kovács, Éva/Rásky, Béla (Hrsg.): Als der Holocaust noch keinen Na-
men hatte/Before the Holocaust had its Name. Zur frühen Aufarbeitung des NS-
Massenmordes an Jüdinnen und Juden/Early Confrontations of the Nazi Mass
Murder of the Jews, Wien: new academic press, 2016.

Habermas, Jürgen: Die Krise des Wohlfahrtsstaates und die Erschöpfung utopi-
scher Energien, in: ders.: Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp, 1985, S. 141–163. Hammerstein, Katrin: Gemeinsame Vergangenheit –
getrennte Erinnerung?. Der Nationalsozialismus in Gedächtnisdiskursen und
Identitätskonstruktionen von Bundesrepublik Deutschland, DDR und Öster-
reich, Göttingen: Wallstein Verlag, 2017, S. 415–427.

Herbert, Ulrich: Der Historikerstreit. Politische, wirtschaftliche, biographische As-
pekte, in: Sabrow, Martin/Jessen, Ralph/Große Kracht, Klaus (Hrsg.): Zeitge-
schichte als Streitgeschichte. Große Kontroversen seit 1945, München: C.H.
Beck, 2003, S. 94–113.

Hilberg, Raul: Unerbetene Erinnerung – Der Weg eines Holocaustforschers, Frank-
furt a.M.: Fischer, 2008.

Huyssen, Andreas: Present pasts. Media, Politics, Amnesia, in: Public Culture 1
(2000), S. 21–28.

International Holocaust Remembrance Alliance: Erklärung des Stockholmer Inter-
nationalen Forums über den Holocaust, unter: https://www.holocaustremembra
nce.com/about-us/stockholm-declaration (Stand: 20.02.2020).

International Holocaust Remembrance Alliance: Member Countries, unter: https://
www.holocaustremembrance.com/member-countries (Stand: 20.02.2020).

Jasch, Hans-Christian/Lehnstaedt, Stephan (Hrsg.): Verfolgen und Aufklären: Die
Erste Generation der Holocaustforschung/Crimes Uncovered: The First Genera-
tion of Holocaust Researchers, Berlin: Metropol, 2019.

Heidemarie Uhl

80

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration
https://www.holocaustremembrance.com/about-us/stockholm-declaration


Judt, Tony: Die Vergangenheit ist ein anderes Land: Politische Mythen im Nach-
kriegseuropa, in: Transit 6 (1993), S. 87–120 [engl. 1992].

Kaelble, Hartmut: Der historische Vergleich. Eine Einführung zum 19. und 20.
Jahrhundert, Frankfurt a.M., New York: Campus, 1999.

Kalniete, Sandra: Altes Europa, Neues Europa. Rede zur Eröffnung der Leipziger
Buchmesse, unter: http://www.gedenkstaettenforum.de/fileadmin/forum/News/
2013/Forum_Zitat_Kalniete_STSG_01.pdf (Stand: 22.02.2020).

Kettenacker, Lothar (Hrsg.): Ein Volk von Opfern? Die neue Debatte um den Bom-
benkrieg 1940–1945, Berlin: Rowohlt, 2003.

Kirsch, Jan-Holger: Wir haben aus der Geschichte gelernt. Der 8. Mai als politi-
scher Gedenktag in Deutschland, Beiträge zur Geschichtskultur 16, Köln:
Böhlau, 1999.

Knigge, Volkhard/Frei, Norbert (Hrsg.): Verbrechen erinnern. Die Auseinander-
setzung mit Holocaust und Völkermord, München: C.H. Beck, 2002.

Koschorke, Albrecht: Wie werden aus Spannungen Differenzen? Feldtheoretische
Überlegungen zur Konfliktsemantik, in: Fassmann, Heinz/Müller-Funk, Wolf-
gang/Uhl, Heidemarie (Hrsg.): Kulturen der Differenz – Transformationsprozes-
se in Zentraleuropa nach 1989, Wien: V&R Unipress, 2009, S. 273–288.

Kroh, Jens: Transnationale Erinnerung. Der Holocaust im Fokus geschichtspoliti-
scher Initiativen, Frankfurt a.M.: Campus, 2008.

Lepsius, M. Rainer: Das Erbe des Nationalsozialismus und die politische Kultur der
Nachfolgestaaten des ‚Großdeutschen Reiches’, in: Haller, Max/Hoffmann-No-
wotny, Hans-Joachim/Zapf, Wolfgang (Hrsg.): Kultur und Gesellschaft. Ver-
handlungen des 24. Deutschen Soziologentags, des 11. Österreichischen Soziolo-
gentags und des 8. Kongresses der Schweizerischen Gesellschaft für Soziologie
in Zürich 1988, Frankfurt a.M.: Campus, 1989, S. 247–264.

Leggewie, Claus: Der Kampf um die europäische Erinnerung. Ein Schlachtfeld
wird besichtigt, München: C.H. Beck, 2011.

Leggewie, Claus/Meier, Horst: Why the EU’s ‚harmonisation machine‘ should stay
away from history, in: Free Speech Debate, unter: http://
freespeechdebate.com/de/diskutieren-sie/why-the-eus-harmonisation-machine-
should-stay-away-from-history/ (Stand: 22.02.2020).

Leggewie, Claus: Gleichermaßen verbrecherisch? Totalitäre Erfahrung und europäi-
sches Erinnern, unter: https://www.eurozine.com/equally-criminal-2/ (Stand:
22.02.2020).

Lehnguth, Cornelius: Waldheim und die Folgen. Der parteipolitische Umgang mit
dem Nationalsozialismus in Österreich, Frankfurt am Main: Campus, 2013.

Levy, Daniel/Sznaider, Natan: Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Holocaust,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2007.

Luthar, Oto/Uhl, Heidemarie (Hrsg.): The Memory of Guilt Revisited. The Sloveni-
an Post-Socialist Remembrance Landscape in Transition, Zeitgeschichte 46
(2019) 2, S. 177–291.

Lyotard, Jean-François: La Condition postmoderne: Rapport sur le savoir, Paris:
Éditions de Minuit, 1979.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

81

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.gedenkstaettenforum.de/fileadmin/forum/News/2013/Forum_Zitat_Kalniete_STSG_01.pdf 
http://www.gedenkstaettenforum.de/fileadmin/forum/News/2013/Forum_Zitat_Kalniete_STSG_01.pdf 
https://www.eurozine.com/equally-criminal-2/
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.eurozine.com/equally-criminal-2/


Maier, Charles S.: Heißes und kaltes Gedächtnis. Über die politische Halbwertszeit
von Nazismus und Kommunismus, in: Transit 22 (Winter 2001/02), S. 153–165.

Margalit, Avishai: The Ethics of Memory, Cambridge: Harvard University Press,
2004.

Mattl, Siegfried/Uhl, Heidemarie (Hrsg.): Zeitgeschichte(n) in Österreich. Histori-
kerInnen aus vier Generationen, Anlässlich 30 Jahre Zeitgeschichte, Zeitge-
schichte 30 (2003) 6.

Nolte, Ernst: Vergangenheit, die nicht vergehen will. Eine Rede, die geschrieben,
aber nicht gehalten werden konnte, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom
06.06.1986.

Nora, Pierre: Gedächtniskonjunktur, in: Transit. Europäische Revue 22 (Winter
2001/02), S. 18–31.

Österreichische Lagergemeinschaft Ravensbrück & FreundInnen: Petition gegen
die Verabschiedung der EU-Resolution P9_TA-PROV(2019)0021. Umdeutung
der Geschichte stoppen!, unter: https://www.ravensbrueck.at/#art13 (Stand:
22.02.2020).

Olick, Jeffrey K.: The Politics of Regret. On Collective Memory and Historical Re-
sponsibility, New York/London: Routledge, 2007.

Overpeck, Deron: „Remember! It's Only a Movie“. Expectations and Receptions of
„The Day After“ (1983), in: Historical Journal of Film, Radio, and Television 32
(2012) 2, S. 267–292.

Pelinka, Anton: Windstille. Klagen über Österreich, Wien/München: Medusa Ver-
lag, 1985.

Pohl, Dieter: Genozid: Einige Bemerkungen zum neuen Paradigma eines globalen
Gewaltgedächtnisses, in: Radonić, Ljiljana/Uhl, Heidemarie (Hrsg.): Gedächtnis
im 21. Jahrhundert. Zur Neuverhandlung eines kulturwissenschaftlichen Leit-
begriffs, Bielefeld: transcript, 2016, S. 109–118.

Prague Declaration on European Conscience and Communism, 3.6.2008, unter:
http://www.praguedeclaration.eu/ (Stand: 22.02.2020).

Rabinbach, Anson: Begriffe aus dem Kalten Krieg. Totalitarismus, Antifaschismus,
Genozid, Göttingen: Wallstein, 2009.Radonić, Ljiljana: Post-communist invoca-
tion of Europe: memorial museums’ narratives and the Europeanization of
memory, in: National Identities 2/2017, S. 269–288.

Sabrow, Martin: Die postheroische Gedächtnisgesellschaft. Bauformen des histori-
schen Erzählens in der Gegenwart, in: François/Kończal/Traba/Troebst (Hrsg.):
Geschichtspolitik in Europa seit 1989, S. 311–322.

Sapper, Manfred/Weichsel, Volker (Hrsg.): Geschichtspolitik und Gegenerinne-
rung. Krieg, Gewalt und Trauma im Osten Europas (= Osteuropa 6/2008), Ber-
lin: Berliner Wissenschafts-Verlag, 2008.

Schildt, Axel: Zur Durchsetzung einer Apologie. Hermann Lübbes Vortrag zum
50. Jahrestag des 30. Januar 1933, in: Zeithistorische Forschungen/Studies in
Contemporary History 1 (2013), unter: http://www.zeithistorische-forschungen.
de/1-2013/id=4679 (Stand: 20.02.2020).

Heidemarie Uhl

82

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.ravensbrueck.at/#art13
http://www.praguedeclaration.eu/
http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2013/id=4679
http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2013/id=4679
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.ravensbrueck.at/#art13
http://www.praguedeclaration.eu/
http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2013/id=4679
http://www.zeithistorische-forschungen.de/1-2013/id=4679


Schmid, Harald: Europäisierung des Auschwitzgedenkens? Zum Aufstieg des
27. Januar 1945 als „Holocaustgedenktag“ in Europa, in: Eckel/Moisel (Hrsg.):
Universalisierung des Holocaust?, S. 174–202.

Schwan, Gesine: Politik und Schuld. Die zerstörerische Macht des Schweigens,
Frankfurt am Main: Fischer, 1997.

Sierp, Aline: History, Memory, and Trans-European Identity. Unifying Divisions,
Routledge studies in modern European history 23, New York: Routledge, 2014.

Snyder, Timothy: Kommemorative Kausalität. Gedenkkultur vs. Geschichtsschrei-
bung, in: Transit 46 (Winter 2014/2015), S. 131–156.

Stone, Dan: Memory Wars in the “New Europe”, in: ders. (Hrsg.): The Oxford
Handbook of Postwar European History, Oxford: Oxford University Press, 2012,
S. 715–731.

The Holocaust and the United Nations Outreach Programme: unter: http://
www.un.org/en/holocaustremembrance/ (Stand: 22.02.2020).

Troebst, Stefan: Die Europäische Union als „Gedächtnis und Gewissen Europas“?
Zur EU-Geschichtspolitik seit der Osterweiterung, in: François/Kończal/Traba/
Troebst (Hrsg.): Geschichtspolitik in Europa seit 1989, S. 94–155.

Troebst, Stefan: Jalta versus Stalingrad, GULag versus Holocaust. Konfligierende
Erinnerungskulturen im größeren Europa, in: Berliner Journal für Soziologie 3
(2005), S. 381–400.

Uhl, Heidemarie: Deutsche Schuld, deutsches Leid. Eine österreichische Perspekti-
ve auf neue Tendenzen der deutschen Erinnerungskultur, in: Tel Aviver Jahr-
buch für deutsche Geschichte 2005 (Antisemitismus – Antizionismus – Israelkri-
tik), S. 160–180.

Uhl, Heidemarie: Conflicting Cultures of Memory in Europe: New Borders be-
tween East and West?, in: Israel Journal of Foreign Affairs 3 (2009), S. 59–72.

Uhl, Heidemarie: Vom „ersten Opfer“ zum Land der unbewältigten Vergangen-
heit: Österreich im Kontext der Transformationen des europäischen Gedächtnis-
ses, in: Knigge, Volkhard/Veen, Hans-Joachim/ Mählert, Ulrich/Schlichting,
Franz-Josef (Hrsg.): Arbeit am europäischen Gedächtnis. Diktaturerfahrungen
und Demokratieentwicklung, Schriften der Stiftung Ettersberg 17, Köln/
Weimar/Wien: Böhlau, 2011, S. 27–46.

Uhl, Heidemarie: Holocaust Memory and the Logic behind Comparisons, in: Re-
membrance and Solidarity. Studies in 20th Century European History 5 (2016):
Holocaust/Shoah, S. 227–256, unter: https://enrs.eu/studies/studies5 (Stand:
22.02.2020).

Uhl, Heidemarie: From the Periphery to the Center of Memory. Holocaust Memo-
rials in Vienna, in Dapim. Studies on the Holocaust 30 (2016) 2, S. 221–242,
unter: http://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/23256249.2016.1257217
(Stand: 22.02.2020).

Winter, Jay: The Generation of Memory: Reflections on the Memory Boom in
Contemporary Historical Studies, in: Bulletin of the German Historical Institute
27/2000, S. 69–92.

Holocaust-Gedächtnis und die Logik des Vergleichs

83

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53


Zeller, Helmut: „Erinnerungspolitischer Skandal“, in: Süddeutsche Zeitung,
28.1.2020, unter: https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschicht
e-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232 (Stand: 22.02.2020).

Heidemarie Uhl

84

https://doi.org/10.5771/9783845290539-53 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 13:55:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschichte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232
https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschichte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232
https://doi.org/10.5771/9783845290539-53
https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschichte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232
https://www.sueddeutsche.de/muenchen/dachau/zeitgeschichte-erinnerungspolitischer-skandal-1.4775232

	Ausgangspunkt: die Stockholm Declaration 2000 und die Kodifizierung des Holocaust als epochalem „Zivilisationsbruch“
	Der Weg nach Stockholm: das Zerbrechen der Nachkriegsmythen und die neue Erinnerungskultur
	Perspektivenwechsel in den 1980er Jahren: Von der Exklusion zur Inklusion des Holocaust am Beispiel Deutschland und Österreich
	Neue Erinnerungsbedürfnisse der Generation of Memory
	Post-2004-Europa: Holocaust versus GULag-Gedächtnis
	Vergleichen ohne zu relativieren?
	Die Spaltung des europäischen Gedächtnisses überwinden?
	Conclusio
	Literatur

