
 

 

Die Abgründe des Denkens und die Instituierung 

der Philosophie  

Die Vernunft sei universell und neutral, das heißt jenseits der Geschlechter. Doch 

als philosophische Bedeutung, die in und durch die Ausübung der Philosophie 
instituiert wurde, sollte die Vernunft zugleich als männliche Fakultät proklamiert 

werden, zu der Frauen auf Grund der „Natur“ ihres Geschlechts keinen Zugang 

hätten. Dieses Phänomen, das auch als male bias so wie als die Fiktion der Neu-
tralität der Vernunft kritisiert wurde, besteht in einer Aneignung des Allgemeinen 

und der Vernunft durch das männliche Geschlecht bzw. seine Vertreter. Dieser 

nicht deklarierten Aneignung, welche immer schon im Kontext eines von Herr-
schaftsverhältnissen durchzogenen gesellschaftlichen Imaginären (Castoriadis) 

zu sehen ist, kommt ein grundlegendes Gewicht für die rationelle Organisation 

der „westlichen“ Gesellschaften zu. Dabei haben wir es immer auch mit einer 
Entwertung all dessen zu tun, was sich an den Körper heftet, insbesondere an den 

Körper als Psyche-Soma, oder als Leib; zu dieser Entwertung kam – beginnend 

mit Parmenides, dann Platon – vor allem mit den tendenziös ihn rezipierenden 
Neoplatonikern und in der Folge mit der christlichen Dogmatik eine Evakuierung 

bzw. Verdammung all dessen, was unbestimmbar und irreduzibel ist und dem 

„Anderen der Vernunft“ zugeordnet wurde. 
Die Philosophen der Dichotomisierung und der hypostasierten Dialektik, de-

ren ewig gültiges Modell die Geschlechterdifferenz (von Pythagoras zu uns) war, 

haben danach die Reflexion über die Geschlechterverhältnisse und die Ge-
schlechterdifferenz aus ihren ontologischen, ja sogar anthropologischen Begriffs-

bildungen weitgehend ausgeschlossen – nicht ohne zuvor den Term des Weibli-

chen durch seine „natürlich“ unterstellte Gleichsetzung mit der Materie, der Pas-
sivität, der Minderwertigkeit als eine Art chaotischen Grund-Abgrund zu veran-

kern. Die Unterdrückung einer ernsthaften philosophischen, also in Frage stel-

lenden Reflexion war für den Erhalt der ontologisch-gnoseologischen Hierarchie 
für diese Philosophen und Dogmatiker umso wichtiger, als dieses gesellschaftlich 

als hierarchische „Differenz der Differenzen“ instituierte Verhältnis implizit oder 

explizit den unabänderlichen Rahmen ihrer Axiomatik darstellt/e.  
Um nun die unterschiedlichen Register und Schichten zu erhellen, in denen 

(und durch die) weibliche Elemente (das Männliche nimmt dabei meist den Platz 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

des allgemeinen Terms ein) als Gestalten in Szene gesetzt werden, ist es wichtig 

weibliche Figuren bzw. Gestalten des Weiblichen, wie sie in der platonischen 

Philosophie ins Werk gesetzt sind, zu untersuchen. Dabei geht es nicht nur um 
die Funktion, die sie innerhalb des Logos ausüben, sondern auch um ihren Bezug 

zum gesellschaftlichen Imaginären der griechischen Antike, vornehmlich in sei-

nen geschlechtspezifischen Dimensionen.  
Als es um die Klärung der Werte bezüglich der einen oder anderen dichoto-

men Kategorie ging, wurde das Weibliche stets auf der ontologischen Seite der 

stofflichen Matrix (chôra bei Platon, hylê bei Aristoteles) eingereiht, vor allem 
aber auf jener des Unbestimmbaren. Denn, was in der formellen Logik oder der 

philosophiehistorischen Rezeption der (keineswegs nur hegelschen) Dialektik 

weitgehend ausgeblendet oder bestenfalls „aufgehoben“ worden war, ist der drit-
te Term des Gemischten, das metaxy, das ,Mitten drin‘, welches weder Summe 

noch Synthese dieser beiden Pole ist, sondern bestenfalls dynamische Verbin-

dung zwischen beiden und zugleich der Moment des Zerplatzen jener Dichoto-
mie zwischen Körper und Idee, zwischen Bestimmtem und Unbestimmbarem, 

zwischen peras und apeiron: Das metaxy ist der sich nach unten hin unendlich 

weitende Mittelpunkt, durch den das Chiasma hindurchgeht, um die formal von-
einander ausgeschlossenen Termini an der Oberfläche manifester Logik wieder 

zu verknüpfen; es bezeichnet aber auch den begrifflichen Raum, für neue Be-

stimmungen. 
Durch diesen logisch selbst nicht hinreichend bestimmbaren Topos einer 

vordergründig unschlüssigen Verbindung, werden zum Beispiel der Verfall des 

Körpers mitten in der sich als „Philosophie“ instituierenden Denktätigkeit zu le-
sen sein, und ebenso die Verwirrungen, die dieser Verfall der denkenden Seele 

beschert. Die Bürde ist umso schwerer für eine Seele, die sublimatorisch von die-

sem Körper getrennt wird, wenn sie selbst sich nur über dieses unhintergehbare 
Körperschema hervorbringen kann (aktiv und passiv sind hier anfänglich nicht 

klar geschieden, der Medium geht der deutschen Sprache ab). Nun ist es ein psy-

choanalytischer Allgemeinplatz (der allerdings niemals naturwissenschaftlich 
bewiesen werden kann), dass die Seele in ihrer originären Existenzweise sich erst 

über die Modelle des Körpers heraus bildet, eines zu ihr heterogenen Körpers, 

welcher ihr originäres Allmachts- und Unsterblichkeitsphantasma radikal in Fra-
ge stellt.� Wir finden dieses Paradoxon einer aporetischen Einheit des Psyche-

Soma2 aber auch schon in Platons Werk, vornehmlich in der wie obsessiv wie-

derkehrenden Frage nach der Hervorbringung der philosophischen Seele und ih-
res Bezugs zur weiblichen Körperlichkeit im doppelten Sinn von Körper-Frauen 

                                              
�  Relevant sind hierfür m.E. vor allem die Arbeiten von Anzieu, Aulagnier, Bion, De-

jours, Dolto und Rosé, die in ihren Büchern nicht nur Freuds Dictum, das Ich sei in 
erster Linie ein Körperich, herausarbeiteten, sondern darüber hinaus dem Problem 
des aporetischen Verhältnisses zwischen Psyche und Soma weiter auf den Grund 
gehen. 

2  Siehe hierzu die genaueren Ausführungen in Corps transfigurés, Bd. I, Kapitel I.�. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 29 

 

und weiblichem Leib („Weibleib“). Dieses Paradoxon zieht sich als aporetische 

Situation durch die gesamte Instituierung der Philosophie als sublimierende Lie-

be. Denn es ist vor allem diese Instituierung vermittels der Setzung von Denk-
schemata, mit der Platon sich zum „Vater des Logos“ erhebt, zum Vater der Phi-

losophie, insofern diese sich – nach Sokrates – das Nachdenken über die Welt 

der Menschen zur Aufgabe macht, also das, was in der Folge Anthropologie ge-
nannt wird. Und es ist auch Platon, der den Demiurgen (Werkmeister) als „Vater 

des Universums“ einsetzt. Nun stellt dieser „Vater“, nicht das eigentliche Zent-

rum oder den einzigen Kern des geschlechtsspezifischen philosophischen Imagi-
nären bei Platon dar. Vielmehr spielt auch die „Mutter“ in ihrer metaphorischen 

Form (als „chôra“) eine zentrale Rolle in seiner Ontologie, Erkenntnistheorie und 

Anthropologie. Bei Platon finden wir darüber hinaus auch die unterschiedlichen 
Schichten dieses sich aus dem mythischen Imaginären herausbildenden philoso-

phischen Logos. Diese Schichten reichen von einer biologistisch zu nennenden 

Ideologie über männliche Gestaltung der zentralen gesellschaftlichen Institutio-
nen als gleichzeitige Gestaltung des „Körpers der Institution“ (was einher geht 

mit der Marginalisierung bzw. dem Ausschluss der Frauen) bis zum Projektions-

flächenimaginären der Weiblichkeit (Imaginaire écran de la féminité)3. Und doch 
deckt dies noch nicht die explizite Stellungnahme Platons gegenüber den Frauen 

und hinsichtlich der Geschlechterverhältnisse innerhalb der Polis ab. Denn gera-

de bei ihm finden wir – für seine Epoche und weit darüber hinaus – erstaunlich 
Aussagen über die politische Gleichheit der Geschlechter. In seinen Reflexionen 

über diese Gleichheit weicht Platon/Sokrates nicht vor der Lächerlichkeit zurück, 

der er sich damit in den Augen seiner Zeitgenossen preisgibt.  
Doch für die Frage nach der Funktionalisierung und Biologisierung der Se-

xualität wie auch der Geschlechterverhältnisse ist vor allen Aristoteles zentral. Er 

war der nachhaltigste Ideologe in dieser Angelegenheit und er hat als erster ex-
plizit die beiden Begriffe Eidos und Genos voneinander unterschieden, Begriffe, 

die sowohl als Art und Gattung wie auch als Abwandlungen von „Geschlecht“, ja 

sogar von „Volk“ und „Rasse“ bis heute in wissenschaftlicher, alltagssprachli-
cher und politischer Verwendung sind. Doch vor dem Übergang zu einigen zent-

ralen Aspekten der empirisch-kritischen und logisch systematischeren Anthropo-

logie des Aristoteles geht es in der Mitte dieses ersten Teils zurück zu Sappho. 
Diese Rückwendung schien mir im Sinne einer Vertiefung der Eros-thanatos-

Problematik bei Platon längst ausständig. Und wenn sie philosophiehistorisch 

gegen den chronologischen Strich gebürstet ist, dann weil diese Reflexion aus 
begrifflicher Sicht geradezu als Bedingung der Möglichkeit für den Austritt aus 

der „manischen“ Phantasmagorie der Seelenwanderung und für den Übergang 

                                              
3  Siehe für eine genaue Ausführung vor allem ibid. Bd. I, Teil I.3 sowie auf Deutsch 

eine Zusammenfassung in: „Der Körper in den Gestaltungen und Schichtungen des 
geschlechtsspezifischen Imaginären“, in: Julia Funk (Hg.), Körper-Konzepte, Tü-
bingen: Gunter Narr �999, S. 25-35. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

zum Realitätsprinzip erscheint, das heißt zur Anerkennung des Todes. Sapphos 

„depressivere“ Position ermöglicht nicht nur die Akzeptanz des unausweichli-

chen Verfalls des Körpers, der mit dem Alter einhergeht und schließlich im Ster-
ben endet, sie setzt zu einer Reflexion an, auf die Aristoteles – eher ungläubig 

gegenüber den Mythen seines langjährigen philosophischen Lehrers – zurück-

greift. 
 

Die nun anschließende, von einer ebenso summarischen wie systematischen Lek-

türe geleitete Annäherung an das Werk Platons, verfolgt die Linien, welche die 
unterschiedlichen Schichten des Seins im Rahmen einer relationalen Systematik 

miteinander verbinden. Dies geschieht im Kontext der Anthropologie mittels ei-

ner Dialektik aus drei Termini: Soma, Psyche und triton genos, in dem sich die 
höchste Idee organisiert ist, und in dem die sich verändernde, stets abweichende 

Vielfalt harmonisiert werden soll. Ohne in Platons Ontologie eine rein ideelle 

Logik hineinzulegen, lässt sich darin doch eine Formierung und Formalisierung 
des Denkens und damit der Sprache ausmachen. Diese Formgebung begründet 

zwar den platonischen Idealismus, begrenzt ihn aber zugleich in seiner figurati-

ven Geprägtheit durch den Körper. Die Hervorhebung dieser Begrenztheit ge-
schieht nicht aus einer hermeneutischen Voreingenommenheit, sondern in erster 

Linie, weil eine idealistische Reduktion der Körperlichkeit die Verwobenheit von 

Psyche und Soma in Platons Werk umgehen muss und den Dogmatismus Platons 
anachronistisch, nämlich christlich, überhöht. Insofern Platon die Formierung des 

Denkens wie auch der eidê (hier im Sinn von Vorbilder, paradeigmata) als spezi-

fisch philosophische Gestaltungen ohne Unterlass mit diesen Elementen bearbei-
tet, ja weil sie sogar als Möglichkeitsbedingung der Ideen in Erscheinung treten, 

muss die Verabsolutierung der Ideenlehre sie in ihrer epistemisch-trans-zenden-

talen Wirkmächtigkeit ausblenden, um den Ideen im Werk Platons selbst diesen 
Platz einzuräumen.  

Es ist gerade diese Verknüpfung zwischen einer anonymen und unbewussten 

Arbeit, also einem Habitus (hexis) einerseits, den systematischen, ja mathemati-
schen Anforderungen des philosophischen Denkens andererseits, welche einen 

der Sinnkerne dieser damals neuartigen Tätigkeit darstellt. Auch diese Verknüp-

fung hat ihren logischen Ort im triton genos und dem metaxy, jenem Mittendrin, 
welches die Position der Termini und des Verhältnisses zwischen den in Frage 

stehenden Termini verändert und dessen Extremitäten bei Platon nicht nur die 

schon erwähnten sind, sondern auch Eidos und mimêma (Vorbild und Abbild). 
Allerdings arbeitet er eben so zentral mit dieser Schnittstelle, aus der die Klarheit 

der Grenzen und Termini überhaupt erst hervortritt. Die Vermischung soll, an-

ders als die christliche Tradition es uns lehrte, nicht vermieden werden, sie muss 
bei Platon – mittendurch – bestanden werden, sowohl logisch als auch existen-

ziell. Das erste, transzendentalste triton genos, jenes des Werdens, versucht Pla-

ton als chôra zu fassen. Im Folgenden schlage ich eine Deutung dieses schwieri-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 31 

 

gen Topos vor, der ein Begriff sein soll, ohne als solcher wirklich fassbar zu 

werden. 

 

 

Chôra ,  Amme und Mutter  a l ler  Dinge als  begr i f f l iche 
Matr ix  der  Formen (e idê)  

 
Das triton genos (dritte Art oder Gattung), als die bzw. das Platon die chôra be-

zeichnet, entzieht sich den Schicksalen des Körpers, weil es keine Form ist und 
auch keine enthält. Man wird sich wundern über diese Aussage, zumal es gemäß 

der traditionellen Form-Materie-Dichotomie als allgemein akzeptiert gilt, insbe-

sondere für Platons Philosophie, dass die Form es ist, welche Bestand hat, und 
nicht die Materie. Doch zugleich ist es auch die Form, welche vergeht, ja veren-

det im Element des Körpers, der ja Körper nur ist von dem Moment an, wo er 

gestaltet ist, formiert als dieser bestimmte Körper. Wie verhält es sich nun mit 
dem triton genos, diesem Begriff des Mittendrin (metaxy), bzw. mit der Bezeich-

nung „Mutter“ (mêter) sowie „Behälter“ (hypodochê, container) und „Amme“ 

(tithênê) für jenen transzendentalen „Raum“ (chôra) allen Werdens in Platons 
Timaios?4 Diese dritte Art (oder Begriff) bezeichnet zuerst das, was jede Form 

im Zuge ihres phänomenalen Zur-Welt-Kommens nährt, aufnimmt und beher-

bergt. An dieser Stelle der platonischen Ontologie und Genealogie wird die Am-
me, weibliche Gestalt par excellence, zum begrifflichen Träger; sie wird zum 

mythischen Tropus, der unumgänglich ist, weil wir es mit einer Idee zu tun ha-

ben, die nicht mehr in logischen Termini ausgesagt werden kann. Es handelt sich 
dabei nicht um eine Aporie, für die es aus logischer Sicht eine Auflösung gäbe: 

Als unkörperlicher Körper handelt es sich um den in höchstem Maß aporetischen 

Topos überhaupt (beginnend damit, dass er kein Ort ist und auch keinen Ort hat). 
Es ist also nicht mehr – wie in der Hebammenkunst5 – der Mann, der die Frau 

nachahmt (mimeomai); nicht mehr die Psyche wird hier zum Uterus der empfan-

genen (dechomenai) Idealitäten, die keine hergebrachten Ideen sind (zumindest 
nicht vordergründig…). Vielmehr handelt es sich zuerst um die Eigenschaft, 

welche einem weiblichen, weil Frauen vorbehaltenen, Beruf entlehnt ist: dem der 

Amme. Zum anderen wird das Gesamte dieser Idee zur Konstituierung jenes Pro-
jektionsflächenimaginären der Weiblichkeit beitragen, welches die Frau seit Jahr-

tausenden als Feld der Andersheit inszeniert. 

Es gilt also, die Art und Weise genauer zu betrachten, auf die jene beiden zu 
einer einzigen verdichteten Frauenfiguren, die Amme und die Mutter, genau dort 

als philosophische Operatoren ins Werk gesetzt werden, wo − angeblich − die 

Dialektik an ihre Grenzen stößt. Dies könnte genau jenen imaginären Raum mar-
kieren, in dem die Fähigkeit (der philosophierenden Männer?) klar und kategorial 

                                              
4  Timaios, 48 e bis 53 c.  
5  Siehe nächster Abschnitt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

zu denken aussetzt: an der Schwelle des Werdens, triton genos zwischen Sein 

und Nicht-Sein, zwischen Eidos und mimêma etc. Diese dritte Art/Gattung, für 

die es keinen Reflexions-, ja nicht einmal einen Erfahrungsbegriff gibt, erlaut die 
Assoziation, dass im antiken griechischen Imaginären die Amme und die Mutter 

gleichsam das Wesen der Frau ausmachen: Nur als vollständige Mutter (das heißt 

als Mutter eines männlichen Bürgers, der gleichsam ihre „Steuer“ darstellte) 
konnte eine Frau mit Fug und Recht als solche bezeichnet werden. Und nur als 

Amme, also als Nahrungsbehälter für das durch männliches Sperma in sie einge-

pflanzte Eidos spielt ihr Körper (auf den sie nicht selten reduziert wird) in den 
meisten biologischen Theorien eine Rolle in der Fortpflanzung. So werden diese 

beiden „wesentlich“ weiblichen Gestalten, die Mutter und die Amme, für eine 

begriffliche Annäherung an die chôra ins Spiel gebracht: Sie ist ein „Raum“, der 
sich selbst nicht essentialisieren lässt.  

Im Menexenos greift Sokrates eine der Einwanderin Aspasia6 zugeschriebene 

Grabrede auf, in der er sie im Kontext einer unerbittlichen Parodie sagen lässt: 
„Nicht die Erde ist es, die die Frau nachgeahmt hat, sondern die Frau die Erde“. 

Dabei wird die Mimesis für den Autochthonienachweis der Athener, Kinder der 

athenischen chôra (Territorium), von Platon selbst noch ironisiert und verdreht: 
Diejenige, welche gebiert, trage in sich die Nahrung (das ist der Fall bei den 

Weibchen der Tiere und Menschen, die Platon als exemplarischen Beweis an-

führt). Daraus folge in einem offenkundig absurden Fehlschluss das Umgekehrte, 
dass nämlich diejenige, welche in sich die Nahrung trägt (die Erde) auch die sein 

muss, welche (die Menschen) gebiert.7 Die Mutter und die Amme sind untrenn-

bar miteinander verbunden, auch wenn sie hier noch zwei sind. Sie werden von 
Platon noch rhetorisch identifiziert, um später, im Zuge schleifender Rezeptions-

bewegungen, gar zu dieser Weiblichkeit-Andersheit verschmolzen zu werden, 

nach deren Bild dann die Frauen dazu vergattert werden, ähnlich wie diese bei-
den Gestalten, ihre Physis als ihre Individualität auflösende „Natur“ zu verwirk-

lichen. Ironisch ist dabei, dass diese Natur schließlich doch nur eine Nachah-

mung ist, für die eine so „berühmte“ Frau wie Aspasia Patin stehen soll.8 

                                              
6  Vidal-Naquet nennt sie in Platons Texten in strukturalistischen Termini eine „We-

niger Frau“, eine Frau von unten (du dessous), im Gegensatz zu Diotima, jener 
mythischen Priesterin, auf die ich noch kurz zurückkommen werde. Siehe Vidal-
Naquet, Vorwort zu Corps transfigurés, Bd. �, S. �5. Nach Diogenes Laertius wurde 
Aspasia auch im Zuge politischer Diffamierungen, die vor allem ihren Gefährten 
Perikles treffen sollten, als eine Art Puffmutter bezichtigt und – als Angehörige des 
Kreises „ionischer AufklärerInnen“ in Athen – ebenso wie Anaximenes wegen ase-
beia, Gottlosigkeit, angeklagt. Dieselbe Anklage wurde übrigens später gegen Sok-
rates erhoben, der als junger Mann auch in diesem Kreis verkehrt haben soll. 

7  Platon: Menexenos, 237 e-238 a. 
8  In ihrem Buch Né de la terre zeichnet Nicole Loraux die hartnäckige und zugleich 

bequeme Tradierung eines entstellten Zitats nach („Die Frau ahmt die Erde nach“) 
und arbeitet die Dialektik zwischen Naturalisierung und Konstruktion der Mütter-
lichkeit heraus. Sie untersucht vor allem die Betonung der „wahren Mutter“, welche 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 33 

 

Im Timaios wird nun die Amme Trägerin einer verqueren Logik; und diesmal 

nicht um des Wissens über die „Mutter-Erde“ willen,9 sondern in Hinblick auf 

die Erkenntnis dessen, was das Register der Mimesis überschreitet, ein Register, 
das für Platon immerhin zentral ist und für die vorherrschende Platonrezeption 

sogar das einzig gültige. Der dritte Term ist nicht eine Amme, er ist wie (hoion) 

eine Amme hinsichtlich des Werdens. Platon lässt bezüglich dieser tropologi-
schen und kategorialen Einschränkungen keine Zweifel. Und, was besonders er-

staunlich ist, er konzipiert diesen Raum in einer zentralen Hinsicht entgegen die 

damals gängige Vorstellung, der zufolge sich das vom Sperma transportierte Ei-
dos im Uterus nicht mehr auflöst, wenn es diesen einmal geprägt hat. 

Die chôra nämlich ist nicht markiert/geprägt und nicht markierbar/prägbar: 

Trotz aller nur denkbaren Durchgänge der Formen durch diesen „Raum“, bleibt 
er „jungfräulich“ (obwohl sie für uns nahe liegen mag, wird diese Bezeichnung 

im griechischen Original nicht verwendet). Nun ist diese Jungfräulichkeit eines 

zu markierenden Raums ein alter, vielleicht nicht nur jungmännlicher Traum.10 
Doch indem gerade die Individualität überschritten wird, vereint der dritte Term 

als eine Art „ungepflügtes Feld“ (chôra) das Unvereinbare. Weil sich die chôra 

als unförmige „Form“ für die Formierung aller Formen eignet (sie besitzt ein 
Höchstmaß an Plastizität), verwischt sie im selben Zug oder vielmehr verwischen 

                                                                                                                                     
der „Stiefmutter“ entgegengesetzt wird, die Platon im Menexenos persifliert. Siehe 
insbesondere das ins Deutsche übersetzte Kapitel „Warum die Frauen, wie es heißt, 
die Erde nachahmen“, in: Gudrun Perko, Mutterwitz. 

9  Ihr Uterus wird schließlich mit dem Feld verglichen, beziehungsweise mit der Fur-
che: „In die Mutter wie in eine Furche gesäte Lebewesen, die wegen ihrer Kleinheit 
und Ungestaltetheit unsichtbar sind“ („hôs eis arouran tên mêtran aorata hupo 
smikrotêtos kai adiaplasta zôa kataspeirantes [...]“), Platon: Timaios, Übers. A.P., 
91 d. 

10  Diesen Gedanken in extremis weiterführend könnte gesagt werden, dass, solange 
die Jungfrauen zahlreich vorhanden sind, sie Ammen oder Nährerinnen des männli-
chen Samens zu werden vermögen, ohne dass eine weitere Besamung die erste stö-
ren müsste oder umgekehrt eine „fremde“ der „eigenen“ Besamung zuvorkommen 
würde, zumal die Heirat sowohl Jungfräulichkeit als auch Besamungs- und Markie-
rungsmonopol in dieser je seinigen „Amme“ garantieren. Die Gefahr der Vermi-
schung ist umso größer, als das bioterritoriale Imaginäre der Griechen (und nicht 
nur der Griechen) die einmal erfolgte Markierung so beständig verankert, dass darin 
jedes Kind eines anderen Mannes, das diese Frau gebären würde, eigentlich schon 
dadurch ein Bastard wäre, bevor es das im juristischen Sinn ist. Das „copyright“ 
materialisiert sich durch die Institution sowie durch die sie begleitende Vorstellung 
des unvergänglichen Spermas. Zugleich enthält dieses Imaginäre unter dem Vorzei-
chen der Abwendung ein homophiles Moment: in der Begegnung mehrerer auf den 
Samen reduzierter „Männer“ in einem dreifach metonymisch verdichteten Frauen-
/Mutter-/Ammenleib. Die Aufhebung der Zeit in diesem überdeterminierten Mutter-
leibsraum bzw. der Vergänglichkeit lebendiger Körper darin verweist eindeutig auf 
eine primärprozesshafte, und stark originär geprägte Struktur, die umso nahe lie-
gender ist, als es sich hier um Herkunftsmythen im weiteren Sinn handelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

sich in ihr alle Formen. „Ordnung der Koexistenzen“��, ja, aber des Werdens und 

nicht des Seins. Die Formen koexistieren gerade nicht in der chôra, um nicht 

miteinander in Konkurrenz zu treten oder sich zu vermischen bzw. sich gegensei-
tig zu deformieren, obwohl die chôra für sie alle der Raum ist, der sie im Zuge 

ihres gebürtlich vorgestellten Werdens (genesis) aufnimmt und nährt. Die logisch 

einzig mögliche Weise der Koexistenz wäre dann die, dass sie nicht als diese o-
der jene bestimmten Formen koexistieren, sondern viel plastischer, etwa in einem 

Zustand der weitgehenden Formierbarkeit analog zu Stammzellen. 

 
Fragen der Metaphorik 
 
Die perpetuierte „Jungfräulichkeit“ beruht auf der Figur der Amme, während der 
Figur der Mutter die Rolle zukommt, die Idee bzw. den Begriff (Genos) in den 

Rahmen der familialen Trinität zu rücken, in der die Amme/Mutter aller Dinge 

ihr männliches Pendant im Demiurgen als dem „Vater des Universums“ findet 
und – in analoger Gleichung – in den sinnlichen Gestalten oder Seienden ihre 

„Kinder“.�2 An dieser Stelle sei jedoch festgehalten, dass Platon diesen „Vater“ 

nicht als aktives generatives Prinzip im Werdensprozess auffasst: In den alle-
rersten Zeiten des Universums sind Werden und Sein vor dem Himmel da und re-

levant bleibt darin die Anordnung durch die Bewegung der chôra als organon 

seismon, das in Anlehnung an Schleiermacher als Rüttelwerkzeug übersetzt wer-
den kann; der Gott/Demiurg bringt dann nur noch, in einer Art sekundärer Bear-

beitung, formale Ordnung vermittels der Zahlen in die Welt. 

Derrida warnt uns davor, in den Bezeichnungen Amme und Mutter allzu 
leicht einen metaphorischen Gebrauch zu sehen. Er begründet dies damit, dass 

die Metapher in einer „gewissen platonischen Tradition ein sinnlicher Umweg“ 

sei, um zu einem intelligiblen Sinn zu gelangen. Und da die chôra weder sinnlich 
noch intelligibel ist, seien wir mit der Verwendung der Metapher schlecht be-

raten.�3 Hiergegen ist jedoch einzuwenden, dass der Sinn der platonischen Meta-

                                              
��  C. Castoriadis: Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 324. In Aristoteles’ Physik 

findet sich dieser nicht genetische Aspekt (209 b �2-�7). In besagter Stelle über to-
pos und chôra, in dem Aristoteles den Timaios erwähnt, verwendet er nicht den 
Terminus hypodochê, sondern den aktiver konnotierten Term metaleptikon. Im Ti-
maios aber handelt es sich explizit um Geburt und Werden, deren Status gegenüber 
dem Sein in der ontologischen Hierarchie Platons analog gesetzt wird mit jenem des 
Glaubens gegenüber dem Wissen um die Wahrheit. 

�2  Ibid, 50 d. 
�3  J. Derida: „Chôra“, in: Poikilia. Etudes offertes à Jean-Pierre Vernant. Paris: Edi-

tions de l’EHESS, S. 294. Siehe diesbezüglich auch die ausführliche Studie über die 
Metapher in der Philosophie, J. Derrida: „Weiße Mythologie“ in: Randgänge der 
Philosophie. Ich siedle mich nicht in derselben transzendentalen Perspektive an wie 
Derrida in diesen beiden Texten, insbesondere deshalb, weil es mir auch darum 
geht, die philosophischen ins Werk Setzungen des „Weiblichen“ oder der weib-
lichen Figuren zu analysieren, statt sie letztlich doch wieder zu perpetuieren. Eine 
solche Arbeit kommt um eine rhetorische Analyse nicht umhin, welche die petitio 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 35 

 

pher ja gerade darin besteht, den Begriff der chôra in dieses intelligible Schema 

einfügen zu helfen. Es ist doch der offenkundige Ansatz Platons, gerade das in-

telligibel oder begreifbar zu machen, was der Intelligibilität sich entzieht und das 
an ihr zugleich, auf „wundersame“ Weise, teilhat: das metaxy.�4 Es stimmt aller-

dings, dass weder die Amme noch die Mutter als sinnliche Begriffsträger fungie-

ren könnten, wenn deren Zuordnung zum Bereich des Sinnlichen sich nicht für 
Platon oder für die, welche darin schon oder nicht eine Metapher sehen, von 

selbst verstünde. Um sinnlich metaphorischer Signifikant zu werden, musste die 

weibliche Figur nicht nur die Reduktion auf jenen Aspekt durchgemacht haben, 
den zu veranschaulichen sie nun aufgerufen ist, sondern auch jenen Übergang 

zum Sinnlichen, der als solcher allem möglichen, nur nicht dem Sinnlichen selbst 

zuzuordnen ist. 
Doch wenn es der Autorisierungen bedarf, um von „Metapher“ sprechen zu 

können, so wird Aristoteles sie liefern; nicht weil er an sich Absolution erteilende 

Autorität wäre, sondern weil auf ihn die von Derrida angedeuteten, „einer gewis-
sen platonischen Tradition“ zugehörigen Definitionen der Metapher zurückge-

hen. Die hier zur Diskussion stehende Metapher kann als solche bezeichnet wer-

den, insofern sie zwei Typen von Metaphern entspricht, die Aristoteles skizziert 
hat. Zuerst tauscht sie den besonderen Term durch einen allgemeinen: die chôra 

ist allen Geburten, was die Amme nur einigen ist, und was die Mutter jenen ist, 

die in sie durch den Vater eingepflanzt werden. (Der Demiurg wird auch Vater 
genannt, allerdings explizit „universeller“ Vater, pantos). Darüber hinaus handelt 

es sich um eine Verhältnismäßigkeit: Die chôra ist allen Formen, was die Amme 

einigen Kindern ist, und sie ist allen Formen, was die leibliche Mutter jenen 
„Samen/Eiden“ während der Zeit der Schwangerschaft ist: nährendes Behältnis 

für das Heranwachsen zum lebensfähigen Säugling. 

In Hinblick auf ein besseres Verständnis des Übergangs von der expliziten 
Metapher zur Homologie zwischen Frau und Behältnis bzw. Amme des Seins 

(z.B. bei Lévinas), wird die Art und Weise der Beziehung zwischen Metapher 

und Metonymie zu untersuchen sein, die mit der Setzung des Verhältnisses zwi-
schen bezeichnetem bzw. illustriertem Term und bezeichnendem oder veran-

schaulichendem Term der Metapher einhergeht. Dass die weibliche Figur der 

chôra ihr „keine Eigenschaft“ zuschreibt, auch keine wie auch immer geartete 
Individualität, stimmt in dem Maße, als es sich hier um das Genos des Generi-

schen handelt, spezieller um seine generierende Generizität. Doch auch das reicht 

nicht hin, ihr den metaphorischen Status abzusprechen, da die Metapher nicht, 
oder nicht nur, Übertragungsvehikel von Eigenschaften ist, wie im Falle des Lö-

                                                                                                                                     
principii zu akzeptieren hat, der jegliche grundlegende Reflexion über die Metapher 
begegnet: dass die für eine solche Reflexion konstitutiven Termini der philosophi-
schen Logik immer schon das Werk eines Metaphorisierungsprozesses und einer 
„Gebrauchtheit“, usure, dieser Metaphern sind. 

�4  Über die Verbindung von methexis, Teilhabe und metaxy als Grundmotiv Platons, 
siehe Ernst Hoffmann: „Methexis und Metaxy bei Platon“. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

wen etwa, von dem die Metapher den Mut auf Achill überträgt. Sie ist vornehm-

lich an begrifflichen Schnittstellen wie der dritte Term oder das metaxy sie be-

zeichnen angesiedelt. Insofern ist sie ein Verhältnis, das konstituiert wird, um ein 
neues semantisches Feld zu eröffnen und abzustecken, eine genuine Aufgabe der 

Philosophie, sofern sie über bloßen Textkommentar hinauszugehen vermag.  

Nun ist das Verhältnis zwischen Amme, Mutter, Behältnis und chôra von ei-
ner reduktionistischen Vereinheitlichung auf der Seite der weiblichen Figur ge-

prägt, welche als Bedingung für die semantische Eröffnung auf der Seite der on-

tologischen chôra fungiert. Doch zugleich handelt es sich − in bestimmter Hin-
sicht − um jenen Gesichtspunkt, der von der gängigen Bedeutung von chôra aus-

geht: Sie verliert ihren spezifisch materiell-gegenständlichen Aspekt, um allge-

meine, begriffliche Matrix zu werden. Die damit eröffnete begrifflich-onto-lo-
gische Dimension wird allerdings erst Aristoteles in der Physik systematischer 

explizit machen, wobei es auch ihm nicht gelingen wird, ganz ohne Metaphorik 

auszukommen. Seine dem Begriff der protê hylê inhärente Metaphorik kommt al-
lerdings weitgehend ohne die anthropomorphen und stark mythischen Züge Pla-

tons aus. Es bleibt, dass die Metapher hier um des zu veranschaulichenden Terms 

oder des neu zu fassenden Begriffs willen semantische Eröffnung ist. Der Träger-
term dagegen ist metonymisch reduziert und funktionalisiert. Vielleicht ist es 

das, was wir nicht sehen sollen, wenn wir Derridas Empfehlung folgen, in der 

platonischen Figur nicht zu schnell eine Metapher zu sehen... 
So ist die Behälterfrau bereits eine Metonymie, die, im Bild des zu beackern-

den Feldes, den Seinsbereich und damit auch das ontologische Feld wechselt, 

wodurch sie selbst Metapher, Übertragung, wird. Das ontologische Vorurteil be-
züglich der Trennbarkeit zwischen Behälter und Enthaltenem ist im Fall der als 

Behältnis vorgestellten Frau von Anfang an impliziert. Diese Trennung, obschon 

verschwimmend im Begriff der chôra, affiziert dennoch nicht auf (sinnlich) 
spürbare Weise die Vorstellung von der Frau, die darin als bloßer Vorstellungs-

träger hinsichtlich der Veranschaulichung des Verhältnisses zwischen Formen 

und ihrem matrischen Raum fungiert. Immerhin liegt in diesem Fall die Meto-
nymie offen zu tage, welche jede Metapher bedingt, insofern sie darin das Ver-

bindungsglied der Bereiche darstellt, zwischen denen die Metapher über-trägt. 

Und obschon die Rolle, welche die Frau darin spielt − oder sagen wir besser 
nicht spielt, weil sie ja als Acker den säenden Bauern nur passiv erduldet − nicht 

gerade beneidenswert ist, erlaubt der explizite Status dieser Metapher diese Rolle 

zu kritisieren und zu verkehren. Die Offenkundigkeit der Metonymie, in der die 
Reduktion Frau-Mutter-Gebärmutter erscheint, erlaubt es, sie festzustellen und 

zu bestreiten, doch genau das scheint Derrida als Teil der von ihm so definierten 

phallischen Ordnung ad absurdum führen oder durch Verschleierungstaktiken 
unmöglich machen zu wollen. Andererseits ist auch der Mann in der Metapher 

des zu beackernden Feldes metonymisiert (er wird auf den Ackerbauern redu-

ziert). Doch im Gegensatz zur Frau wird er nicht von einem ontologischen Feld 
in ein anderes, heterogenes transferiert, sondern bleibt im Register der menschli-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 37 

 

chen Tätigkeit. Nur seine Beziehung zu einem anderen menschlichen Wesen 

wird verneint, genauer in einen Bezug zur Erde verwandelt. 

In der Metapher von der weiblichen Fruchtbarkeit fungiert das Feld als ver-
anschaulichender Term. Es sei denn, wir halten uns an die oben erwähnte Stelle 

des Menexenos, wo die Dinge gerade anders liegen: Die Erde ist „wie die Frau, 

aber die Frau sei diejenige, welche die Erde nachahmt“. Im Timaios ist nicht 
mehr von der Nachahmung die Rede, stattdessen erschöpft sich für Platon das 

Weibliche als partieller Träger der Idee in seinen Veranschaulichungsfunktionen 

im Dienste des nicht Illustrierbaren bzw. des Unanschaulichen. Die funktionalis-
tische Partialisierung macht die Reduktion irreversibel und fixiert sie als substan-

tielle Entität. 

Im Gegensatz zu den tradierten Insinuierungen, die eine „natürliche“ Affini-
tät zwischen der Unbestimmbarkeit der chôra und jener der Frau setzen, sei hier 

betont, dass die chôra sich noch viel weitgehender der gestaltenden Einbildungs-

kraft entzieht als die von Platon inszenierte weibliche Gestalt. Denn die individu-
elle Amme bleibt als solche in diesem formierten Körper bestehen. Und so a-

morph sie auch vor- und dargestellt sein mag, eine Frau ist begrenzt oder zumin-

dest in der sie zusammenhaltenden „organisch-biologischen Grobheit“ abge-
grenzt. Gerade durch diese Abgegrenztheit ist diese Gestalt ja geeignet, einer be-

grifflichen Idee Gestalt zu verleihen, die umso vager ist, als sie sich den formalen 

Denkmustern entzieht. 
Trotz der Tatsache, dass die „dritte Art“ oder der Mittelbegriff außerhalb des 

eidos/paradigma-mimêma-Registers angesiedelt ist, sei die Hypothese versucht, 

dass die menschliche Amme in Platons Denken das Exemplar ist, welches das 
Eidos mimt, welches die chôra als Amme des Seins ist und zugleich nicht ist. Es 

mag darauf repliziert werden, dass das nirgends im Text steht, und dass Platon 

nicht Widersprüche unterstellt werden sollen, die er zu vermeiden gewusst hat. 
Außerdem mag die Frage aufkommen, wozu die weiblichen Gestalten explizit in 

einen ontologischen Kontext gerückt werden sollen, wenn sie doch nur dazu die-

nen, dieses obskure Objekt mit „Rücksicht auf Darstellbarkeit“ (Freud), also ver-
anschaulichend zu erhellen. Auch sind diejenigen, die nur diesseits oder jenseits 

des Intelligiblen sein können, nur sehr schwer vorstellbar als Abbilder irgendei-

nes Paradigmas im Himmel der Ideen. Dies umso mehr, als sie nur das verfehlte 
Exemplar gegenüber dem perfekteren des Mannes (anêr) seien.�5 Es ist die Gene-

rizität (triton genos), also die Allgemeinheit der chôra, die es erlaubt, sie in ein 

eidetisches Verhältnis zu ihrem sinnlichen Exemplar zu rücken. Diese Generizi-
tät steht aber zugleich auch in einem widersprüchlichen Verhältnis mit den ein-

zelnen Exemplaren: das Exemplar Jung/frau kann nicht dasselbe sein wie das 

Exemplar Mutter/Frau. Durch die bedeutungsschöpfende Metapher wird – um es 
mit Paul Ricœur zu sagen – ein „sinnwidriger Widerspruch sinnvoll“ und wie 

                                              
�5  Platon: Timaios, 90 e. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

durch ein Wunder werden Mutter und Jungfrau eins. Wir kennen den Verdich-

tungstrick genauer aus späterer Zeit. 

 
In den Metaphorisierungen des erwähnten Abschnitts des Menexenos wird die 

Zirkularität bezüglich des Verhältnisses zwischen Frau/Mutter/Amme und Jung-

frau veranschaulicht und zugleich ad absurdum geführt. Die Bande zwischen 
Frau und Mutter verweist dort im metaphorischen Sinn aus dem menschlichen 

und damit immer schon gesellschaftlichen Bereich hinaus. Sie führt uns in den 

Bereich der Natur, die vermittels ihrer umfassenden Einheit dazu bestimmt wird, 
die gesellschaftliche Ordnung zu begründen. Auf der entgegengesetzten Seite 

wird der Vater wie auch der Ackerbauer innerhalb der menschlichen und sozialen 

Ordnung belassen. Inszeniert wird dabei die Komplementarität zwischen Mutter-
Natur und Vater/Polis (Kultur): Die Mutter der Bürger, das heißt die Erde (gê) 

dieses Territoriums (chôra), ist eine und als solche macht sie alle zu Brüdern, in-

dem sie durch diese selbe Geburt (isogonia) ihre Gleichheit in Bezug auf das 
(und nicht nur vor dem) Gesetz (isonomia) kata physin, also gemäß der Natur 

begründet. Der eine Vater kommt hier als Polis ins Spiel, und zwar für die Wai-

sen, insofern die Polis an die Stelle der im Kampf für sie gefallenen Väter tritt 
(die Polis kann – im Bezug zu den Kolonien – auch Metropolis, Mutterpolis, hei-

ßen).�6 Doch sie wird nicht die „Funktion“ des einen und universellen Vaters  

übernehmen, so wenig wie sie im Register der Mimesis nicht mit den Männern in 
deren väterlichen Funktionen in Konkurrenz tritt, die sich nicht auf das Biolo-

gisch-Anatomische reduzieren (die Väter sind auch die Väter der Freiheit und der 

ethisch wertvollen andreia, Mannhaftigkeit). Ebenso wenig lassen sich die Män-
ner der Polis auf ihre individuelle Vaterschaft reduzieren.�7 Die Rolle des univer-

sellen „Vaters“ nicht nur der Menschen, sondern allen Seins, ist dem Demiurgen 

im Timaios vorbehalten.  
 

Es gibt also in den platonischen Texten mehrere, durchaus asymmetrische Er-

scheinungsweisen männlicher wie auch weiblicher Gestalten, von Männern wie 
auch von Frauen, aber eine noch relativ differenzierte Darstellung der in der Fol-

ge immer diffuseren und transzendenteren Figuren des „Weiblichen“. Und wenn 

es stimmt, wie Giulia Sissa meint�8, dass die Annäherung zwischen weiblichem 
Körper und Psyche des Philosophen im Falle der Maieutik direkter ausfällt als im 

Fall der chôra, so handelt es sich bei letzterer um eine ontologische Schwierig-

keit, der die Evozierung des nachträglich substantialisierten Weiblichen ent-
spricht. Doch als Gestalten, die an den Rändern des philosophischen Diskurses 

                                              
�6  Platon: Menexenos, 249 a: „en patros schêmati katastasa autois autê“. 
�7  Ibid., 240 e: „ou monon tôn somatôn tôn hêmeterôn pateras einai, alla kai tês  

eleutherias [...]: nicht nur waren [diese Männer] Väter unserer Personen/Körper, 
sondern auch unserer Freiheit.“ 

�8  Siehe hierzu vor allem: L’âme est un corps de femme, Paris: Odile Jacob 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


DIE ABGRÜNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 39 

 

auftreten, haben Frauen bei Platon eindeutigen Subjektstatus − wie beschränkt, 

entwertet und fern jeglicher Bürgerrechte dieser die meiste Zeit auch sein mag. 

Die Gestalt des Weiblichen kann erst vermittels ihrer Verwandlung in den Träger 
einer umfassenden metaphysischen Idee zur Trägergestalt des ganz Anderen 

werden und damit − zum Prinzip des Unbestimmbaren. Und so wechselt die Frau 

vom veranschaulichten Term in der Metapher der Frau als Acker zum Term, der 
selbst veranschaulicht: zuerst die Erde zugunsten des Autochthoniemythos und 

dann das dritte Genos, mit dem die Philosophen der Transzendenz sie schließlich 

über den chôra-Begriff identifizieren werden, indem sie einen weiteren Abstrak-
tionsschritt in Richtung Homogenisierung des philosophischen Projektionsflä-

chenimaginären der Weiblichkeit vollführen. 

Denn es bedurfte, lange nach Platon, einer zusätzlichen metaphysischen 
Wendung, die das in der platonischen Metapher zur Amme/Mutter/Jungfrau sub-

stantialisierte Weibliche von der Seite des konkreten und veranschaulichenden 

Terms auf die Seite des abstrakten und veranschaulichten transferiert, damit das 
Weibliche selbst als jener atopische Raum darstellbar wird, der zu sein (und nicht 

zu sein) die chôra angenommen wird. So wird in der Philosophie von Lévinas 

die Gestalt des Weiblichen, bzw. der Weiblichkeit, ihrer letzten Reste existentiel-
ler und durchaus widersprüchlicher Konkretheit als Mutter/Amme/Jungfrau ent-

ledigt und als Frau an sich ideifiziert, die jeden metaphorischen Term transzen-

diert. Dies geschieht allerdings nicht ohne induzierende Bezugnahme auf die 
„Phänomenologie“ der weiblichen Teilgestalten, die aber wie a priori zu einer 

verschmolzen scheinen: Jungfrau, Mutter (Gebärmutter, Behältnis, Bleibe und 

Aufnehmerin/Amme).�9 Was diese Gestalt an Ausbreitung über die Reduktion 
auf die Fortpflanzungsfunktion hinaus gewinnt, das verliert sie an Existentialität. 

Hierdurch kann das Weibliche an das Zwischendrin, das metaxy angenähert wer-

den, das weder das eine noch das andere, sondern beides zugleich ist, das aber 
„ideifiziert“ (eidetisch erbaut und erbaulich idealisiert) wird, und zwar für eine 

Gelegenheit, welche das Verhältnis zwischen den unterschiedlichen Termini, ja 

den heterogenen Bereichen einer Metapher durch die Homologie ersetzt; es han-
delt sich um jene „Gelegenheit“ (kairos), die ergriffen wird, um die Unbestimm-

barkeit der chôra auf das Weibliche zu projizieren und vice versa. Eine seltsame 

Art von Tausch ist also dieses Frau-Werden eines Begriffs, der über die Frau als 
Amme veranschaulicht wurde, diese dreifache Vermittlung, durch die ein realer 

Anteil eines nicht totalisierbaren Ganzen (das Frau-Sein) zur totalen Idee eines 

umso wirkungsmächtigeren Nichts wird (negierte „reale“ Frau/en).  

                                              
�9  Ich führte dies in einem ersten Versuch bezogen auf die Zeitlichkeitsproblematik 

aus, in: Utopiefähigkeit und Veränderung, Pfaffenweiler: Centaurus �993, „Das 
Andere Frau und unendlich guter Vater“, in einem ausführlicheren und systemati-
scheren Kommentar, in: Corps transfigurés, Bd. II, „La femme-écran comme hié-
rophanie: Lévinas“. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Waren die „Frauen“ in den platonischen Textstellen nur als Elemente und 

veranschaulichende Gestalten eines philosophischen Diskurses anwesend, so be-

ansprucht der Diskurs des Projektionsflächenimaginären der Weiblichkeit erst 
viel später, insbesondere im Zuge postmoderner Philosopheme, diese ideifizierte 

Weiblichkeit an die Stelle des gesellschaftlichen Tuns der Frauen zu rücken, vor 

allem aber an die Stelle ihrer eigenen Vorstellungen und Inszenierungen dessen, 
was Frausein und Weibliches werden könnte, nachdem Frauen ihren Kampf ge-

gen die Heteronomie begonnen haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002 - am 14.02.2026, 09:57:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

