Die Abgriinde des Denkens und die Instituierung

der Philosophie

Die Vernunft sei universell und neutral, das heift jenseits der Geschlechter. Doch
als philosophische Bedeutung, die in und durch die Ausiibung der Philosophie
instituiert wurde, sollte die Vernunft zugleich als mannliche Fakultit proklamiert
werden, zu der Frauen auf Grund der ,,Natur® ihres Geschlechts keinen Zugang
hitten. Dieses Phdnomen, das auch als male bias so wie als die Fiktion der Neu-
tralitdt der Vernunft kritisiert wurde, besteht in einer Aneignung des Allgemeinen
und der Vernunft durch das ménnliche Geschlecht bzw. seine Vertreter. Dieser
nicht deklarierten Aneignung, welche immer schon im Kontext eines von Herr-
schaftsverhiltnissen durchzogenen gesellschaftlichen Imagindren (Castoriadis)
zu sehen ist, kommt ein grundlegendes Gewicht fiir die rationelle Organisation
der ,,westlichen* Gesellschaften zu. Dabei haben wir es immer auch mit einer
Entwertung all dessen zu tun, was sich an den Korper heftet, insbesondere an den
Korper als Psyche-Soma, oder als Leib; zu dieser Entwertung kam — beginnend
mit Parmenides, dann Platon — vor allem mit den tendenzits ihn rezipierenden
Neoplatonikern und in der Folge mit der christlichen Dogmatik eine Evakuierung
bzw. Verdammung all dessen, was unbestimmbar und irreduzibel ist und dem
»Anderen der Vernunft” zugeordnet wurde.

Die Philosophen der Dichotomisierung und der hypostasierten Dialektik, de-
ren ewig gliltiges Modell die Geschlechterdifferenz (von Pythagoras zu uns) war,
haben danach die Reflexion tiber die Geschlechterverhéltnisse und die Ge-
schlechterdifferenz aus ihren ontologischen, ja sogar anthropologischen Begriffs-
bildungen weitgehend ausgeschlossen — nicht ohne zuvor den Term des Weibli-
chen durch seine ,,natiirlich® unterstellte Gleichsetzung mit der Materie, der Pas-
sivitdt, der Minderwertigkeit als eine Art chaotischen Grund-Abgrund zu veran-
kern. Die Unterdriickung einer ernsthaften philosophischen, also in Frage stel-
lenden Reflexion war fiir den Erhalt der ontologisch-gnoseologischen Hierarchie
fiir diese Philosophen und Dogmatiker umso wichtiger, als dieses gesellschaftlich
als hierarchische ,,Differenz der Differenzen® instituierte Verhiltnis implizit oder
explizit den unabinderlichen Rahmen ihrer Axiomatik darstellt/e.

Um nun die unterschiedlichen Register und Schichten zu erhellen, in denen
(und durch die) weibliche Elemente (das Ménnliche nimmt dabei meist den Platz

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

des allgemeinen Terms ein) als Gestalten in Szene gesetzt werden, ist es wichtig
weibliche Figuren bzw. Gestalten des Weiblichen, wie sie in der platonischen
Philosophie ins Werk gesetzt sind, zu untersuchen. Dabei geht es nicht nur um
die Funktion, die sie innerhalb des Logos ausiiben, sondern auch um ihren Bezug
zum gesellschaftlichen Imagindren der griechischen Antike, vornehmlich in sei-
nen geschlechtspezifischen Dimensionen.

Als es um die Kliarung der Werte beziiglich der einen oder anderen dichoto-
men Kategorie ging, wurde das Weibliche stets auf der ontologischen Seite der
stofflichen Matrix (chéra bei Platon, hylé bei Aristoteles) eingereiht, vor allem
aber auf jener des Unbestimmbaren. Denn, was in der formellen Logik oder der
philosophiehistorischen Rezeption der (keineswegs nur hegelschen) Dialektik
weitgehend ausgeblendet oder bestenfalls ,,aufgehoben worden war, ist der drit-
te Term des Gemischten, das metaxy, das ,Mitten drin‘, welches weder Summe
noch Synthese dieser beiden Pole ist, sondern bestenfalls dynamische Verbin-
dung zwischen beiden und zugleich der Moment des Zerplatzen jener Dichoto-
mie zwischen Korper und Idee, zwischen Bestimmtem und Unbestimmbarem,
zwischen peras und apeiron: Das metaxy ist der sich nach unten hin unendlich
weitende Mittelpunkt, durch den das Chiasma hindurchgeht, um die formal von-
einander ausgeschlossenen Termini an der Oberfldche manifester Logik wieder
zu verkniipfen; es bezeichnet aber auch den begrifflichen Raum, fiir neue Be-
stimmungen.

Durch diesen logisch selbst nicht hinreichend bestimmbaren Topos einer
vordergriindig unschliissigen Verbindung, werden zum Beispiel der Verfall des
Korpers mitten in der sich als ,,Philosophie® instituierenden Denktétigkeit zu le-
sen sein, und ebenso die Verwirrungen, die dieser Verfall der denkenden Seele
beschert. Die Biirde ist umso schwerer fiir eine Seele, die sublimatorisch von die-
sem Korper getrennt wird, wenn sie selbst sich nur {iber dieses unhintergehbare
Korperschema hervorbringen kann (aktiv und passiv sind hier anfinglich nicht
klar geschieden, der Medium geht der deutschen Sprache ab). Nun ist es ein psy-
choanalytischer Allgemeinplatz (der allerdings niemals naturwissenschaftlich
bewiesen werden kann), dass die Seele in ihrer origindren Existenzweise sich erst
tiber die Modelle des Korpers heraus bildet, eines zu ihr heterogenen Korpers,
welcher ihr origindres Allmachts- und Unsterblichkeitsphantasma radikal in Fra-
ge stellt.” Wir finden dieses Paradoxon einer aporetischen Einheit des Psyche-
Soma® aber auch schon in Platons Werk, vornehmlich in der wie obsessiv wie-
derkehrenden Frage nach der Hervorbringung der philosophischen Seele und ih-
res Bezugs zur weiblichen Korperlichkeit im doppelten Sinn von Kérper-Frauen

1 Relevant sind hierfiir m.E. vor allem die Arbeiten von Anzieu, Aulagnier, Bion, De-
jours, Dolto und Rosé, die in ihren Biichern nicht nur Freuds Dictum, das Ich sei in
erster Linie ein Korperich, herausarbeiteten, sondern dariiber hinaus dem Problem
des aporetischen Verhiltnisses zwischen Psyche und Soma weiter auf den Grund
gehen.

2 Siehe hierzu die genaueren Ausfithrungen in Corps transfigurés, Bd. I, Kapitel L.1.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ABGRUNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 29

und weiblichem Leib (,,Weibleib*). Dieses Paradoxon zieht sich als aporetische
Situation durch die gesamte Instituierung der Philosophie als sublimierende Lie-
be. Denn es ist vor allem diese Instituierung vermittels der Setzung von Denk-
schemata, mit der Platon sich zum ,,Vater des Logos® erhebt, zum Vater der Phi-
losophie, insofern diese sich — nach Sokrates — das Nachdenken tiber die Welt
der Menschen zur Aufgabe macht, also das, was in der Folge Anthropologie ge-
nannt wird. Und es ist auch Platon, der den Demiurgen (Werkmeister) als ,,Vater
des Universums® einsetzt. Nun stellt dieser ,,Vater®, nicht das eigentliche Zent-
rum oder den einzigen Kern des geschlechtsspezifischen philosophischen Imagi-
ndren bei Platon dar. Vielmehr spielt auch die ,,Mutter in ihrer metaphorischen
Form (als ,,chdra®) eine zentrale Rolle in seiner Ontologie, Erkenntnistheorie und
Anthropologie. Bei Platon finden wir dariiber hinaus auch die unterschiedlichen
Schichten dieses sich aus dem mythischen Imaginiren herausbildenden philoso-
phischen Logos. Diese Schichten reichen von einer biologistisch zu nennenden
Ideologie iiber ménnliche Gestaltung der zentralen gesellschaftlichen Institutio-
nen als gleichzeitige Gestaltung des ,,Korpers der Institution* (was einher geht
mit der Marginalisierung bzw. dem Ausschluss der Frauen) bis zum Projektions-
flichenimaginiren der Weiblichkeit (Imaginaire écran de la féminité)’. Und doch
deckt dies noch nicht die explizite Stellungnahme Platons gegeniiber den Frauen
und hinsichtlich der Geschlechterverhéltnisse innerhalb der Polis ab. Denn gera-
de bei ihm finden wir — fiir seine Epoche und weit dariiber hinaus — erstaunlich
Aussagen iiber die politische Gleichheit der Geschlechter. In seinen Reflexionen
iiber diese Gleichheit weicht Platon/Sokrates nicht vor der Licherlichkeit zuriick,
der er sich damit in den Augen seiner Zeitgenossen preisgibt.

Doch fiir die Frage nach der Funktionalisierung und Biologisierung der Se-
xualitét wie auch der Geschlechterverhiltnisse ist vor allen Aristoteles zentral. Er
war der nachhaltigste Ideologe in dieser Angelegenheit und er hat als erster ex-
plizit die beiden Begriffe Eidos und Genos voneinander unterschieden, Begriffe,
die sowohl als Art und Gattung wie auch als Abwandlungen von ,,Geschlecht®, ja
sogar von ,,Volk®“ und ,,Rasse” bis heute in wissenschaftlicher, alltagssprachli-
cher und politischer Verwendung sind. Doch vor dem Ubergang zu einigen zent-
ralen Aspekten der empirisch-kritischen und logisch systematischeren Anthropo-
logie des Aristoteles geht es in der Mitte dieses ersten Teils zuriick zu Sappho.
Diese Riickwendung schien mir im Sinne einer Vertiefung der Eros-thanatos-
Problematik bei Platon ldngst ausstindig. Und wenn sie philosophiehistorisch
gegen den chronologischen Strich gebiirstet ist, dann weil diese Reflexion aus
begrifflicher Sicht geradezu als Bedingung der Moglichkeit fiir den Austritt aus
der ,manischen® Phantasmagorie der Seelenwanderung und fiir den Ubergang

3 Siehe fiir eine genaue Ausfithrung vor allem ibid. Bd. I, Teil 1.3 sowie auf Deutsch
eine Zusammentfassung in: ,,.Der Korper in den Gestaltungen und Schichtungen des
geschlechtsspezifischen Imagindren, in: Julia Funk (Hg.), Korper-Konzepte, Tii-
bingen: Gunter Narr 1999, S. 25-35.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

zum Realitdtsprinzip erscheint, das heiflt zur Anerkennung des Todes. Sapphos
»depressivere™ Position ermdglicht nicht nur die Akzeptanz des unausweichli-
chen Verfalls des Korpers, der mit dem Alter einhergeht und schlielich im Ster-
ben endet, sie setzt zu einer Reflexion an, auf die Aristoteles — eher unglaubig
gegeniiber den Mythen seines langjdhrigen philosophischen Lehrers — zurtick-
greift.

Die nun anschlieBende, von einer ebenso summarischen wie systematischen Lek-
tiire geleitete Anndherung an das Werk Platons, verfolgt die Linien, welche die
unterschiedlichen Schichten des Seins im Rahmen einer relationalen Systematik
miteinander verbinden. Dies geschieht im Kontext der Anthropologie mittels ei-
ner Dialektik aus drei Termini: Soma, Psyche und #riton genos, in dem sich die
hochste Idee organisiert ist, und in dem die sich verdndernde, stets abweichende
Vielfalt harmonisiert werden soll. Ohne in Platons Ontologie eine rein ideelle
Logik hineinzulegen, ldsst sich darin doch eine Formierung und Formalisierung
des Denkens und damit der Sprache ausmachen. Diese Formgebung begriindet
zwar den platonischen Idealismus, begrenzt ihn aber zugleich in seiner figurati-
ven Geprégtheit durch den Korper. Die Hervorhebung dieser Begrenztheit ge-
schieht nicht aus einer hermeneutischen Voreingenommenheit, sondern in erster
Linie, weil eine idealistische Reduktion der Korperlichkeit die Verwobenheit von
Psyche und Soma in Platons Werk umgehen muss und den Dogmatismus Platons
anachronistisch, ndmlich christlich, tiberhoht. Insofern Platon die Formierung des
Denkens wie auch der eidé (hier im Sinn von Vorbilder, paradeigmata) als spezi-
fisch philosophische Gestaltungen ohne Unterlass mit diesen Elementen bearbei-
tet, ja weil sie sogar als Moglichkeitsbedingung der Ideen in Erscheinung treten,
muss die Verabsolutierung der Ideenlehre sie in ihrer epistemisch-trans-zenden-
talen Wirkméchtigkeit ausblenden, um den Ideen im Werk Platons selbst diesen
Platz einzurdumen.

Es ist gerade diese Verkniipfung zwischen einer anonymen und unbewussten
Arbeit, also einem Habitus (hexis) einerseits, den systematischen, ja mathemati-
schen Anforderungen des philosophischen Denkens andererseits, welche einen
der Sinnkerne dieser damals neuartigen Tétigkeit darstellt. Auch diese Verkniip-
fung hat ihren logischen Ort im triton genos und dem metaxy, jenem Mittendrin,
welches die Position der Termini und des Verhéltnisses zwischen den in Frage
stehenden Termini verdndert und dessen Extremititen bei Platon nicht nur die
schon erwdhnten sind, sondern auch Eidos und miméma (Vorbild und Abbild).
Allerdings arbeitet er eben so zentral mit dieser Schnittstelle, aus der die Klarheit
der Grenzen und Termini tiberhaupt erst hervortritt. Die Vermischung soll, an-
ders als die christliche Tradition es uns lehrte, nicht vermieden werden, sie muss
bei Platon — mittendurch — bestanden werden, sowohl logisch als auch existen-
ziell. Das erste, transzendentalste #riton genos, jenes des Werdens, versucht Pla-
ton als chéra zu fassen. Im Folgenden schlage ich eine Deutung dieses schwieri-

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ABGRUNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 31

gen Topos vor, der ein Begriff sein soll, ohne als solcher wirklich fassbar zu
werden.

Chéra, Amme und Mutter aller Dinge als begriffliche
Matrix der Formen (eidé)

Das triton genos (dritte Art oder Gattung), als die bzw. das Platon die chdra be-
zeichnet, entzieht sich den Schicksalen des Korpers, weil es keine Form ist und
auch keine enthilt. Man wird sich wundern tiber diese Aussage, zumal es geméaf
der traditionellen Form-Materie-Dichotomie als allgemein akzeptiert gilt, insbe-
sondere fiir Platons Philosophie, dass die Form es ist, welche Bestand hat, und
nicht die Materie. Doch zugleich ist es auch die Form, welche vergeht, ja veren-
det im Element des Korpers, der ja Korper nur ist von dem Moment an, wo er
gestaltet ist, formiert als dieser bestimmte Korper. Wie verhilt es sich nun mit
dem triton genos, diesem Begriff des Mittendrin (mefaxy), bzw. mit der Bezeich-
nung ,.Mutter” (méter) sowie ,,.Behilter (hypodoché, container) und ,,Amme*
(tithéné) fur jenen transzendentalen ,,Raum‘ (chéra) allen Werdens in Platons
Timaios?* Diese dritte Art (oder Begriff) bezeichnet zuerst das, was jede Form
im Zuge ihres phdnomenalen Zur-Welt-Kommens ndhrt, aufnimmt und beher-
bergt. An dieser Stelle der platonischen Ontologie und Genealogie wird die Am-
me, weibliche Gestalt par excellence, zum begrifflichen Triger; sie wird zum
mythischen Tropus, der unumgénglich ist, weil wir es mit einer Idee zu tun ha-
ben, die nicht mehr in logischen Termini ausgesagt werden kann. Es handelt sich
dabei nicht um eine Aporie, fiir die es aus logischer Sicht eine Auflésung gébe:
Als unkérperlicher Korper handelt es sich um den in hochstem Maf} aporetischen
Topos tiberhaupt (beginnend damit, dass er kein Ort ist und auch keinen Ort hat).
Es ist also nicht mehr — wie in der Hebammenkunst® — der Mann, der die Frau
nachahmt (mimeomai); nicht mehr die Psyche wird hier zum Uterus der empfan-
genen (dechomenai) 1dealitdten, die keine hergebrachten Ideen sind (zumindest
nicht vordergriindig...). Vielmehr handelt es sich zuerst um die Eigenschaft,
welche einem weiblichen, weil Frauen vorbehaltenen, Beruf entlehnt ist: dem der
Amme. Zum anderen wird das Gesamte dieser Idee zur Konstituierung jenes Pro-
jektionsflachenimagindren der Weiblichkeit beitragen, welches die Frau seit Jahr-
tausenden als Feld der Andersheit inszeniert.

Es gilt also, die Art und Weise genauer zu betrachten, auf die jene beiden zu
einer einzigen verdichteten Frauenfiguren, die Amme und die Mutter, genau dort
als philosophische Operatoren ins Werk gesetzt werden, wo — angeblich — die
Dialektik an ihre Grenzen st6t. Dies konnte genau jenen imagindren Raum mar-
kieren, in dem die Féhigkeit (der philosophierenden Ménner?) klar und kategorial

4 Timaios, 48 ¢ bis 53 c.
5  Siehe nichster Abschnitt.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

zu denken aussetzt: an der Schwelle des Werdens, triton genos zwischen Sein
und Nicht-Sein, zwischen Eidos und miméma etc. Diese dritte Art/Gattung, fiir
die es keinen Reflexions-, ja nicht einmal einen Erfahrungsbegriff gibt, erlaut die
Assoziation, dass im antiken griechischen Imagindren die Amme und die Mutter
gleichsam das Wesen der Frau ausmachen: Nur als vollstindige Mutter (das heif3t
als Mutter eines méannlichen Biirgers, der gleichsam ihre ,,Steuer” darstellte)
konnte eine Frau mit Fug und Recht als solche bezeichnet werden. Und nur als
Amme, also als Nahrungsbehdlter fiir das durch méannliches Sperma in sie einge-
pflanzte Eidos spielt ihr Korper (auf den sie nicht selten reduziert wird) in den
meisten biologischen Theorien eine Rolle in der Fortpflanzung. So werden diese
beiden ,,wesentlich® weiblichen Gestalten, die Mutter und die Amme, fiir eine
begriffliche Annéherung an die chéra ins Spiel gebracht: Sie ist ein ,,Raum®, der
sich selbst nicht essentialisieren 14sst.

Im Menexenos greift Sokrates eine der Einwanderin Aspasia® zugeschriebene
Grabrede auf, in der er sie im Kontext einer unerbittlichen Parodie sagen lésst:
,Nicht die Erde ist es, die die Frau nachgeahmt hat, sondern die Frau die Erde®.
Dabei wird die Mimesis fiir den Autochthonienachweis der Athener, Kinder der
athenischen choéra (Territorium), von Platon selbst noch ironisiert und verdreht:
Diejenige, welche gebiert, trage in sich die Nahrung (das ist der Fall bei den
Weibchen der Tiere und Menschen, die Platon als exemplarischen Beweis an-
fithrt). Daraus folge in einem offenkundig absurden Fehlschluss das Umgekehrte,
dass nédmlich diejenige, welche in sich die Nahrung trigt (die Erde) auch die sein
muss, welche (die Menschen) gebiert.7 Die Mutter und die Amme sind untrenn-
bar miteinander verbunden, auch wenn sie hier noch zwei sind. Sie werden von
Platon noch rhetorisch identifiziert, um spater, im Zuge schleifender Rezeptions-
bewegungen, gar zu dieser Weiblichkeit-Andersheit verschmolzen zu werden,
nach deren Bild dann die Frauen dazu vergattert werden, dhnlich wie diese bei-
den Gestalten, ihre Physis als ihre Individualitit auflésende ,,Natur” zu verwirk-
lichen. Ironisch ist dabei, dass diese Natur schlieBlich doch nur eine Nachah-
mung ist, fiir die eine so ,,berithmte® Frau wie Aspasia Patin stehen soll.

6 Vidal-Naquet nennt sie in Platons Texten in strukturalistischen Termini eine ,,We-
niger Frau®, eine Frau von unten (du dessous), im Gegensatz zu Diotima, jener
mythischen Priesterin, auf die ich noch kurz zuriickkommen werde. Siche Vidal-
Naquet, Vorwort zu Corps transfigurés, Bd. 1, S. 15. Nach Diogenes Laertius wurde
Aspasia auch im Zuge politischer Diffamierungen, die vor allem ihren Gefahrten
Perikles treffen sollten, als eine Art Puffmutter bezichtigt und — als Angehorige des
Kreises ,,ionischer Aufkldrerlnnen” in Athen — ebenso wie Anaximenes wegen ase-
beia, Gottlosigkeit, angeklagt. Dieselbe Anklage wurde tibrigens spéter gegen Sok-
rates erhoben, der als junger Mann auch in diesem Kreis verkehrt haben soll.

7  Platon: Menexenos, 237 e-238 a.

8 In ihrem Buch Né de la terre zeichnet Nicole Loraux die hartnickige und zugleich
bequeme Tradierung eines entstellten Zitats nach (,,Die Frau ahmt die Erde nach®)
und arbeitet die Dialektik zwischen Naturalisierung und Konstruktion der Miitter-
lichkeit heraus. Sie untersucht vor allem die Betonung der ,,wahren Mutter, welche

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ABGRUNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 33

Im Timaios wird nun die Amme Trégerin einer verqueren Logik; und diesmal
nicht um des Wissens iiber die ,,Mutter-Erde willen,” sondern in Hinblick auf
die Erkenntnis dessen, was das Register der Mimesis iiberschreitet, ein Register,
das fur Platon immerhin zentral ist und fiir die vorherrschende Platonrezeption
sogar das einzig giiltige. Der dritte Term ist nicht eine Amme, er ist wie (hoion)
eine Amme hinsichtlich des Werdens. Platon ldsst beziiglich dieser tropologi-
schen und kategorialen Einschriankungen keine Zweifel. Und, was besonders er-
staunlich ist, er konzipiert diesen Raum in einer zentralen Hinsicht entgegen die
damals gingige Vorstellung, der zufolge sich das vom Sperma transportierte Ei-
dos im Uterus nicht mehr auflost, wenn es diesen einmal geprégt hat.

Die chéra namlich ist nicht markiert/geprigt und nicht markierbar/préigbar:
Trotz aller nur denkbaren Durchgidnge der Formen durch diesen ,,Raum®, bleibt
er ,,jungfraulich® (obwohl sie fiir uns nahe liegen mag, wird diese Bezeichnung
im griechischen Original nicht verwendet). Nun ist diese Jungfréulichkeit eines
zu markierenden Raums ein alter, vielleicht nicht nur jungménnlicher Traum."
Doch indem gerade die Individualitdt {iberschritten wird, vereint der dritte Term
als eine Art ,,ungepfliigtes Feld (chéra) das Unvereinbare. Weil sich die chora
als unformige ,,Form™ fiir die Formierung aller Formen eignet (sie besitzt ein
Hochstmal an Plastizitit), verwischt sie im selben Zug oder vielmehr verwischen

der ,,Stiefmutter* entgegengesetzt wird, die Platon im Menexenos persifliert. Siehe
insbesondere das ins Deutsche tibersetzte Kapitel ,,Warum die Frauen, wie es heif3t,
die Erde nachahmen®, in: Gudrun Perko, Mutterwitz.

9  Thr Uterus wird schlieBlich mit dem Feld verglichen, beziehungsweise mit der Fur-
che: ,,In die Mutter wie in eine Furche geséte Lebewesen, die wegen ihrer Kleinheit
und Ungestaltetheit unsichtbar sind“ (,,hds eis arouran tén métran aorata hupo
smikrotétos kai adiaplasta zéa kataspeirantes [...]), Platon: Timaios, Ubers. A.P.,
91d.

10 Diesen Gedanken in extremis weiterfiihrend konnte gesagt werden, dass, solange
die Jungfrauen zahlreich vorhanden sind, sie Ammen oder Nahrerinnen des méannli-
chen Samens zu werden vermdgen, ohne dass eine weitere Besamung die erste sto-
ren miisste oder umgekehrt eine ,,fremde* der ,,eigenen” Besamung zuvorkommen
wiirde, zumal die Heirat sowohl Jungfriulichkeit als auch Besamungs- und Markie-
rungsmonopol in dieser je seinigen ,,Amme* garantieren. Die Gefahr der Vermi-
schung ist umso grofer, als das bioterritoriale Imagindre der Griechen (und nicht
nur der Griechen) die einmal erfolgte Markierung so besténdig verankert, dass darin
jedes Kind eines anderen Mannes, das diese Frau gebdren wiirde, eigentlich schon
dadurch ein Bastard wire, bevor es das im juristischen Sinn ist. Das ,,copyright
materialisiert sich durch die Institution sowie durch die sie begleitende Vorstellung
des unvergénglichen Spermas. Zugleich enthilt dieses Imaginére unter dem Vorzei-
chen der Abwendung ein homophiles Moment: in der Begegnung mehrerer auf den
Samen reduzierter ,,Ménner in einem dreifach metonymisch verdichteten Frauen-
/Mutter-/Ammenleib. Die Authebung der Zeit in diesem {iberdeterminierten Mutter-
leibsraum bzw. der Vergénglichkeit lebendiger Korper darin verweist eindeutig auf
eine primarprozesshafte, und stark originar geprigte Struktur, die umso nahe lie-
gender ist, als es sich hier um Herkunftsmythen im weiteren Sinn handelt.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

sich in ihr alle Formen. ,,Ordnung der Koexistenzen“”, ja, aber des Werdens und
nicht des Seins. Die Formen koexistieren gerade nicht in der chéra, um nicht
miteinander in Konkurrenz zu treten oder sich zu vermischen bzw. sich gegensei-
tig zu deformieren, obwohl die chéra fiir sie alle der Raum ist, der sie im Zuge
ihres gebiirtlich vorgestellten Werdens (genesis) aufnimmt und ndhrt. Die logisch
einzig mogliche Weise der Koexistenz wire dann die, dass sie nicht als diese o-
der jene bestimmten Formen koexistieren, sondern viel plastischer, etwa in einem
Zustand der weitgehenden Formierbarkeit analog zu Stammzellen.

Fragen der Metaphorik

Die perpetuierte ,,Jungfriulichkeit* beruht auf der Figur der Amme, wéhrend der
Figur der Mutter die Rolle zukommt, die Idee bzw. den Begriff (Genos) in den
Rahmen der familialen Trinitét zu riicken, in der die Amme/Mutter aller Dinge
ihr ménnliches Pendant im Demiurgen als dem ,,Vater des Universums® findet
und — in analoger Gleichung — in den sinnlichen Gestalten oder Seienden ihre
,Kinder“.!> An dieser Stelle sei jedoch festgehalten, dass Platon diesen ,,Vater*
nicht als aktives generatives Prinzip im Werdensprozess auffasst: In den alle-
rersten Zeiten des Universums sind Werden und Sein vor dem Himmel da und re-
levant bleibt darin die Anordnung durch die Bewegung der chéra als organon
seismon, das in Anlehnung an Schleiermacher als Riittelwerkzeug iibersetzt wer-
den kann; der Gott/Demiurg bringt dann nur noch, in einer Art sekundérer Bear-
beitung, formale Ordnung vermittels der Zahlen in die Welt.

Derrida warnt uns davor, in den Bezeichnungen Amme und Mutter allzu
leicht einen metaphorischen Gebrauch zu sehen. Er begriindet dies damit, dass
die Metapher in einer ,,gewissen platonischen Tradition ein sinnlicher Umweg*
sei, um zu einem intelligiblen Sinn zu gelangen. Und da die chéra weder sinnlich
noch intelligibel ist, seien wir mit der Verwendung der Metapher schlecht be-
raten.”® Hiergegen ist jedoch einzuwenden, dass der Sinn der platonischen Meta-

11 C. Castoriadis: Gesellschaft als imagindre Institution, S. 324. In Aristoteles’ Physik
findet sich dieser nicht genetische Aspekt (209 b 12-17). In besagter Stelle iiber fo-
pos und chora, in dem Aristoteles den Timaios erwahnt, verwendet er nicht den
Terminus Aypodoché, sondern den aktiver konnotierten Term metaleptikon. Im Ti-
maios aber handelt es sich explizit um Geburt und Werden, deren Status gegentiber
dem Sein in der ontologischen Hierarchie Platons analog gesetzt wird mit jenem des
Glaubens gegeniiber dem Wissen um die Wahrheit.

12 Ibid, 50 d.

13 J. Derida: ,,Chora®, in: Poikilia. Etudes offertes a Jean-Pierre Vernant. Paris: Edi-
tions de ’EHESS, S. 294. Siehe diesbeziiglich auch die ausfiihrliche Studie tiber die
Metapher in der Philosophie, J. Derrida: ,,Weile Mythologie“ in: Randgénge der
Philosophie. Ich siedle mich nicht in derselben transzendentalen Perspektive an wie
Derrida in diesen beiden Texten, insbesondere deshalb, weil es mir auch darum
geht, die philosophischen ins Werk Setzungen des ,,Weiblichen* oder der weib-
lichen Figuren zu analysieren, statt sie letztlich doch wieder zu perpetuieren. Eine
solche Arbeit kommt um eine rhetorische Analyse nicht umhin, welche die petitio

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ABGRUNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 35

pher ja gerade darin besteht, den Begriff der chdra in dieses intelligible Schema
einfiigen zu helfen. Es ist doch der offenkundige Ansatz Platons, gerade das in-
telligibel oder begreifbar zu machen, was der Intelligibilitdt sich entzieht und das
an ihr zugleich, auf ,,wundersame* Weise, teilhat: das metaxy.14 Es stimmt aller-
dings, dass weder die Amme noch die Mutter als sinnliche Begriffstriger fungie-
ren konnten, wenn deren Zuordnung zum Bereich des Sinnlichen sich nicht fiir
Platon oder fiir die, welche darin schon oder nicht eine Metapher sehen, von
selbst verstiinde. Um sinnlich metaphorischer Signifikant zu werden, musste die
weibliche Figur nicht nur die Reduktion auf jenen Aspekt durchgemacht haben,
den zu veranschaulichen sie nun aufgerufen ist, sondern auch jenen Ubergang
zum Sinnlichen, der als solcher allem moglichen, nur nicht dem Sinnlichen selbst
zuzuordnen ist.

Doch wenn es der Autorisierungen bedarf, um von ,,Metapher* sprechen zu
konnen, so wird Aristoteles sie liefern; nicht weil er an sich Absolution erteilende
Autoritdt wire, sondern weil auf ihn die von Derrida angedeuteten, ,,einer gewis-
sen platonischen Tradition* zugehorigen Definitionen der Metapher zuriickge-
hen. Die hier zur Diskussion stehende Metapher kann als solche bezeichnet wer-
den, insofern sie zwei Typen von Metaphern entspricht, die Aristoteles skizziert
hat. Zuerst tauscht sie den besonderen Term durch einen allgemeinen: die chdra
ist allen Geburten, was die Amme nur einigen ist, und was die Mutter jenen ist,
die in sie durch den Vater eingepflanzt werden. (Der Demiurg wird auch Vater
genannt, allerdings explizit ,,universeller Vater, pantos). Dartiber hinaus handelt
es sich um eine VerhiltnisméaBigkeit: Die chdra ist allen Formen, was die Amme
einigen Kindern ist, und sie ist allen Formen, was die leibliche Mutter jenen
»Samen/Eiden* wihrend der Zeit der Schwangerschaft ist: ndhrendes Behéltnis
fiir das Heranwachsen zum lebensféhigen Séugling.

In Hinblick auf ein besseres Verstéindnis des Ubergangs von der expliziten
Metapher zur Homologie zwischen Frau und Behiltnis bzw. Amme des Seins
(z.B. bei Lévinas), wird die Art und Weise der Beziehung zwischen Metapher
und Metonymie zu untersuchen sein, die mit der Setzung des Verhéltnisses zwi-
schen bezeichnetem bzw. illustriertem Term und bezeichnendem oder veran-
schaulichendem Term der Metapher einhergeht. Dass die weibliche Figur der
chora ihr L keine Eigenschaft® zuschreibt, auch keine wie auch immer geartete
Individualitit, stimmt in dem Mal3e, als es sich hier um das Genos des Generi-
schen handelt, spezieller um seine generierende Generizitit. Doch auch das reicht
nicht hin, ihr den metaphorischen Status abzusprechen, da die Metapher nicht,
oder nicht nur, Ubertragungsvehikel von Eigenschaften ist, wie im Falle des Lo-

principii zu akzeptieren hat, der jegliche grundlegende Reflexion iiber die Metapher
begegnet: dass die fiir eine solche Reflexion konstitutiven Termini der philosophi-
schen Logik immer schon das Werk eines Metaphorisierungsprozesses und einer
,Gebrauchtheit”, usure, dieser Metaphern sind.

14 Uber die Verbindung von methexis, Teilhabe und metaxy als Grundmotiv Platons,
siche Ernst Hoffmann: ,,Methexis und Metaxy bei Platon®.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

36 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

wen etwa, von dem die Metapher den Mut auf Achill ibertragt. Sie ist vornehm-
lich an begrifflichen Schnittstellen wie der dritte Term oder das metaxy sie be-
zeichnen angesiedelt. Insofern ist sie ein Verhiltnis, das konstituiert wird, um ein
neues semantisches Feld zu erdffnen und abzustecken, eine genuine Aufgabe der
Philosophie, sofern sie tiber bloBen Textkommentar hinauszugehen vermag.

Nun ist das Verhiltnis zwischen Amme, Mutter, Behiltnis und chdra von ei-
ner reduktionistischen Vereinheitlichung auf der Seite der weiblichen Figur ge-
préigt, welche als Bedingung fiir die semantische Er6ffnung auf der Seite der on-
tologischen chéra fungiert. Doch zugleich handelt es sich — in bestimmter Hin-
sicht — um jenen Gesichtspunkt, der von der gidngigen Bedeutung von chéra aus-
geht: Sie verliert ihren spezifisch materiell-gegensténdlichen Aspekt, um allge-
meine, begriffliche Matrix zu werden. Die damit eréffnete begrifflich-onto-lo-
gische Dimension wird allerdings erst Aristoteles in der Physik systematischer
explizit machen, wobei es auch ihm nicht gelingen wird, ganz ohne Metaphorik
auszukommen. Seine dem Begriff der proté hylé inhdrente Metaphorik kommt al-
lerdings weitgehend ohne die anthropomorphen und stark mythischen Ziige Pla-
tons aus. Es bleibt, dass die Metapher hier um des zu veranschaulichenden Terms
oder des neu zu fassenden Begriffs willen semantische Eroffnung ist. Der Tréger-
term dagegen ist metonymisch reduziert und funktionalisiert. Vielleicht ist es
das, was wir nicht sehen sollen, wenn wir Derridas Empfehlung folgen, in der
platonischen Figur nicht zu schnell eine Metapher zu sehen...

So ist die Behilterfrau bereits eine Metonymie, die, im Bild des zu beackern-
den Feldes, den Seinsbereich und damit auch das ontologische Feld wechselt,
wodurch sie selbst Metapher, Ubertragung, wird. Das ontologische Vorurteil be-
ziiglich der Trennbarkeit zwischen Behélter und Enthaltenem ist im Fall der als
Behiltnis vorgestellten Frau von Anfang an impliziert. Diese Trennung, obschon
verschwimmend im Begriff der chdra, affiziert dennoch nicht auf (sinnlich)
spiirbare Weise die Vorstellung von der Frau, die darin als bloBer Vorstellungs-
trager hinsichtlich der Veranschaulichung des Verhéltnisses zwischen Formen
und ihrem matrischen Raum fungiert. Immerhin liegt in diesem Fall die Meto-
nymie offen zu tage, welche jede Metapher bedingt, insofern sie darin das Ver-
bindungsglied der Bereiche darstellt, zwischen denen die Metapher tiber-tragt.
Und obschon die Rolle, welche die Frau darin spielt — oder sagen wir besser
nicht spielt, weil sie ja als Acker den sdenden Bauern nur passiv erduldet — nicht
gerade beneidenswert ist, erlaubt der explizite Status dieser Metapher diese Rolle
zu kritisieren und zu verkehren. Die Offenkundigkeit der Metonymie, in der die
Reduktion Frau-Mutter-Gebidrmutter erscheint, erlaubt es, sie festzustellen und
zu bestreiten, doch genau das scheint Derrida als Teil der von ihm so definierten
phallischen Ordnung ad absurdum fithren oder durch Verschleierungstaktiken
unmoglich machen zu wollen. Andererseits ist auch der Mann in der Metapher
des zu beackernden Feldes metonymisiert (er wird auf den Ackerbauern redu-
ziert). Doch im Gegensatz zur Frau wird er nicht von einem ontologischen Feld
in ein anderes, heterogenes transferiert, sondern bleibt im Register der menschli-

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ABGRUNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 37

chen Tatigkeit. Nur seine Beziehung zu einem anderen menschlichen Wesen
wird verneint, genauer in einen Bezug zur Erde verwandelt.

In der Metapher von der weiblichen Fruchtbarkeit fungiert das Feld als ver-
anschaulichender Term. Es sei denn, wir halten uns an die oben erwihnte Stelle
des Menexenos, wo die Dinge gerade anders liegen: Die Erde ist ,,wie die Frau,
aber die Frau sei diejenige, welche die Erde nachahmt®. Im Timaios ist nicht
mehr von der Nachahmung die Rede, stattdessen erschopft sich flir Platon das
Weibliche als partieller Trager der Idee in seinen Veranschaulichungsfunktionen
im Dienste des nicht Illustrierbaren bzw. des Unanschaulichen. Die funktionalis-
tische Partialisierung macht die Reduktion irreversibel und fixiert sie als substan-
tielle Entitét.

Im Gegensatz zu den tradierten Insinuierungen, die eine ,,natiirliche” Affini-
tdt zwischen der Unbestimmbarkeit der chdra und jener der Frau setzen, sei hier
betont, dass die chdra sich noch viel weitgehender der gestaltenden Einbildungs-
kraft entzieht als die von Platon inszenierte weibliche Gestalt. Denn die individu-
elle Amme bleibt als solche in diesem formierten Korper bestehen. Und so a-
morph sie auch vor- und dargestellt sein mag, eine Frau ist begrenzt oder zumin-
dest in der sie zusammenhaltenden ,,organisch-biologischen Grobheit“ abge-
grenzt. Gerade durch diese Abgegrenztheit ist diese Gestalt ja geeignet, einer be-
grifflichen Idee Gestalt zu verleihen, die umso vager ist, als sie sich den formalen
Denkmustern entzieht.

Trotz der Tatsache, dass die ,,dritte Art™ oder der Mittelbegriff auBerhalb des
eidos/paradigma-miméma-Registers angesiedelt ist, sei die Hypothese versucht,
dass die menschliche Amme in Platons Denken das Exemplar ist, welches das
Eidos mimt, welches die chdra als Amme des Seins ist und zugleich nicht ist. Es
mag darauf repliziert werden, dass das nirgends im Text steht, und dass Platon
nicht Widerspriiche unterstellt werden sollen, die er zu vermeiden gewusst hat.
Auflerdem mag die Frage autkommen, wozu die weiblichen Gestalten explizit in
einen ontologischen Kontext geriickt werden sollen, wenn sie doch nur dazu die-
nen, dieses obskure Objekt mit ,,Riicksicht auf Darstellbarkeit™ (Freud), also ver-
anschaulichend zu erhellen. Auch sind diejenigen, die nur diesseits oder jenseits
des Intelligiblen sein konnen, nur sehr schwer vorstellbar als Abbilder irgendei-
nes Paradigmas im Himmel der Ideen. Dies umso mehr, als sie nur das verfehlte
Exemplar gegeniiber dem perfekteren des Mannes (anér) seien." Es ist die Gene-
rizitdt (triton genos), also die Allgemeinheit der chdra, die es erlaubt, sie in ein
eidetisches Verhéltnis zu ihrem sinnlichen Exemplar zu riicken. Diese Generizi-
tdt steht aber zugleich auch in einem widerspriichlichen Verhéltnis mit den ein-
zelnen Exemplaren: das Exemplar Jung/frau kann nicht dasselbe sein wie das
Exemplar Mutter/Frau. Durch die bedeutungsschopfende Metapher wird — um es
mit Paul Ricceur zu sagen — ein ,sinnwidriger Widerspruch sinnvoll* und wie

15 Platon: Timaios, 90 e.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

38 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

durch ein Wunder werden Mutter und Jungfrau eins. Wir kennen den Verdich-
tungstrick genauer aus spéterer Zeit.

In den Metaphorisierungen des erwédhnten Abschnitts des Menexenos wird die
Zirkularitdt beziiglich des Verhiltnisses zwischen Frau/Mutter/Amme und Jung-
frau veranschaulicht und zugleich ad absurdum gefiihrt. Die Bande zwischen
Frau und Mutter verweist dort im metaphorischen Sinn aus dem menschlichen
und damit immer schon gesellschaftlichen Bereich hinaus. Sie fiihrt uns in den
Bereich der Natur, die vermittels ihrer umfassenden Einheit dazu bestimmt wird,
die gesellschaftliche Ordnung zu begriinden. Auf der entgegengesetzten Seite
wird der Vater wie auch der Ackerbauer innerhalb der menschlichen und sozialen
Ordnung belassen. Inszeniert wird dabei die Komplementaritit zwischen Mutter-
Natur und Vater/Polis (Kultur): Die Mutter der Biirger, das heif3t die Erde (gé)
dieses Territoriums (chdra), ist eine und als solche macht sie alle zu Briidern, in-
dem sie durch diese selbe Geburt (isogonia) ihre Gleichheit in Bezug auf das
(und nicht nur vor dem) Gesetz (isonomia) kata physin, also gemif} der Natur
begriindet. Der eine Vater kommt hier als Polis ins Spiel, und zwar fiir die Wai-
sen, insofern die Polis an die Stelle der im Kampf fiir sie gefallenen Viter tritt
(die Polis kann — im Bezug zu den Kolonien — auch Metropolis, Mutterpolis, hei-
Ben).16 Doch sie wird nicht die ,,Funktion“ des einen und universellen Vaters
iibernehmen, so wenig wie sie im Register der Mimesis nicht mit den Méannern in
deren viterlichen Funktionen in Konkurrenz tritt, die sich nicht auf das Biolo-
gisch-Anatomische reduzieren (die Viter sind auch die Véter der Freiheit und der
ethisch wertvollen andreia, Mannhaftigkeit). Ebenso wenig lassen sich die Mén-
ner der Polis auf ihre individuelle Vaterschaft reduzieren.'” Die Rolle des univer-
sellen ,,Vaters® nicht nur der Menschen, sondern allen Seins, ist dem Demiurgen
im Timaios vorbehalten.

Es gibt also in den platonischen Texten mehrere, durchaus asymmetrische Er-
scheinungsweisen ménnlicher wie auch weiblicher Gestalten, von Ménnern wie
auch von Frauen, aber eine noch relativ differenzierte Darstellung der in der Fol-
ge immer diffuseren und transzendenteren Figuren des ,,Weiblichen®. Und wenn
es stimmt, wie Giulia Sissa meint's, dass die Annidherung zwischen weiblichem
Korper und Psyche des Philosophen im Falle der Maieutik direkter ausfillt als im
Fall der chora, so handelt es sich bei letzterer um eine ontologische Schwierig-
keit, der die Evozierung des nachtriglich substantialisierten Weiblichen ent-
spricht. Doch als Gestalten, die an den Réndern des philosophischen Diskurses

16 Platon: Menexenos, 249 a: ,.en patros schémati katastasa autois auté®.

17 1Ibid., 240 e: ,,ou monon tén somaton tén hémeterén pateras einai, alla kai tés
eleutherias [...]: nicht nur waren [diese Méanner] Viter unserer Personen/Kérper,
sondern auch unserer Freiheit.*

18 Siehe hierzu vor allem: L’dme est un corps de femme, Paris: Odile Jacob 2000.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

DIE ABGRUNDE DES DENKENS UND DIE INSTITUIERUNG DER PHILOSOPHIE | 39

auftreten, haben Frauen bei Platon eindeutigen Subjektstatus — wie beschrénkt,
entwertet und fern jeglicher Biirgerrechte dieser die meiste Zeit auch sein mag.
Die Gestalt des Weiblichen kann erst vermittels ihrer Verwandlung in den Tréger
einer umfassenden metaphysischen Idee zur Trigergestalt des ganz Anderen
werden und damit — zum Prinzip des Unbestimmbaren. Und so wechselt die Frau
vom veranschaulichten Term in der Metapher der Frau als Acker zum Term, der
selbst veranschaulicht: zuerst die Erde zugunsten des Autochthoniemythos und
dann das dritte Genos, mit dem die Philosophen der Transzendenz sie schlielich
iiber den chéra-Begriff identifizieren werden, indem sie einen weiteren Abstrak-
tionsschritt in Richtung Homogenisierung des philosophischen Projektionsfla-
chenimaginéren der Weiblichkeit vollfiihren.

Denn es bedurfte, lange nach Platon, einer zusétzlichen metaphysischen
Wendung, die das in der platonischen Metapher zur Amme/Mutter/Jungfrau sub-
stantialisierte Weibliche von der Seite des konkreten und veranschaulichenden
Terms auf die Seite des abstrakten und veranschaulichten transferiert, damit das
Weibliche selbst als jener atopische Raum darstellbar wird, der zu sein (und nicht
zu sein) die chéra angenommen wird. So wird in der Philosophie von Lévinas
die Gestalt des Weiblichen, bzw. der Weiblichkeit, ihrer letzten Reste existentiel-
ler und durchaus widerspriichlicher Konkretheit als Mutter/Amme/Jungfrau ent-
ledigt und als Frau an sich ideifiziert, die jeden metaphorischen Term transzen-
diert. Dies geschieht allerdings nicht ohne induzierende Bezugnahme auf die
»Phidnomenologie”“ der weiblichen Teilgestalten, die aber wie a priori zu einer
verschmolzen scheinen: Jungfrau, Mutter (Gebarmutter, Behéltnis, Bleibe und
Aufnehmerin/Amme)."”” Was diese Gestalt an Ausbreitung iiber die Reduktion
auf die Fortpflanzungsfunktion hinaus gewinnt, das verliert sie an Existentialitit.
Hierdurch kann das Weibliche an das Zwischendrin, das metaxy angenihert wer-
den, das weder das eine noch das andere, sondern beides zugleich ist, das aber
Hideifiziert (eidetisch erbaut und erbaulich idealisiert) wird, und zwar fiir eine
Gelegenheit, welche das Verhiltnis zwischen den unterschiedlichen Termini, ja
den heterogenen Bereichen einer Metapher durch die Homologie ersetzt; es han-
delt sich um jene ,,Gelegenheit” (kairos), die ergriffen wird, um die Unbestimm-
barkeit der chéra auf das Weibliche zu projizieren und vice versa. Eine seltsame
Art von Tausch ist also dieses Frau-Werden eines Begriffs, der iiber die Frau als
Amme veranschaulicht wurde, diese dreifache Vermittlung, durch die ein realer
Anteil eines nicht totalisierbaren Ganzen (das Frau-Sein) zur totalen Idee eines
umso wirkungsméchtigeren Nichts wird (negierte ,,reale” Frau/en).

19 Ich fiihrte dies in einem ersten Versuch bezogen auf die Zeitlichkeitsproblematik
aus, in: Utopiefdhigkeit und Verdnderung, Pfaffenweiler: Centaurus 1993, ,.Das
Andere Frau und unendlich guter Vater”, in einem ausfithrlicheren und systemati-
scheren Kommentar, in: Corps transfigurés, Bd. II, ,La femme-écran comme hié-
rophanie: Lévinas®.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

40 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Waren die ,,Frauen” in den platonischen Textstellen nur als Elemente und
veranschaulichende Gestalten eines philosophischen Diskurses anwesend, so be-
ansprucht der Diskurs des Projektionsflichenimaginidren der Weiblichkeit erst
viel spéter, insbesondere im Zuge postmoderner Philosopheme, diese ideifizierte
Weiblichkeit an die Stelle des gesellschaftlichen Tuns der Frauen zu riicken, vor
allem aber an die Stelle ihrer eigenen Vorstellungen und Inszenierungen dessen,
was Frausein und Weibliches werden konnte, nachdem Frauen ihren Kampf ge-
gen die Heteronomie begonnen haben.

14.02.2026, 09:57:02.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

