2. Die Ordnung der Semiosphare: Theoretische
Perspektiven zwischen Kultursemiotik und
Diskursanalyse

Der auf den einleitenden Seiten umrissene Fragehorizont verlangt nun nach
der Klirung einiger theoretischer Grundlagen. Im Wesentlichen versuchen sich
die beiden folgenden Unterkapitel an einer Erliauterung und Verhaltnisbestim-
mung der Begriffe ,Rezeption® und ,Diskurs® (sowie einiger darunter zu subsu-
mierender Termini). Orientiert sich die Bestimmung des Rezeptionsbegriffs an
der Kultursemiotik Jurij Lotmans, so bildet Michel Foucaults Werk die Refe-
renz fir den Diskursbegriff. Das in der ersten Kapitelhilfte zu besprechende
Verstindnis von Rezeptionsvorgangen konkretisiert sich hinsichtlich des Ge-
genstands der Arbeit als Medialitit des Orients in Abhebung von des letzteren
Politisierung bei Edward Said. Die zweite Kapitelhalfte fithrt dartiber hinaus
den kultursemiotischen und den diskursanalytischen Theorieansatz zusammen
und begrindet damit die theoretische Positionierung der Untersuchung.

2.1 Die Medialitit des Orients dies- und jenseits des Postkolonialismus

Seit dem Erscheinen von Orientalism (1978) ist es schwierig geworden, einen
unbehafteten Orient vorzufinden, denn er wird bei Edward Said unweigerlich
politisiert — eine Gegebenheit, auf die eine ablehnende ebenso wie eine befir-
wortende Rezeption dieses Grundlagentextes der postcolonial studies zu reagie-
ren hat. Insofern der Orient das Produkt eines westlichen kolonialen Diskurses
darstellt, kann er fiir Said nicht ,frei“ genannt werden:

»My contention is that without examining Orientalism as a discourse one cannot possi-
bly understand the enormously systematic discipline by which European culture was
able to manage — and even produce — the Orient politically, sociologically, militarily,
ideologically, scientifically, and imaginatively during the post-Enlightenment period.
Moreover, so authoritative a position did Orientalism have that I believe no one writ-
ing, thinking, or acting on the Orient could do so without taking account of the limi-
tations on thought and action imposed by Orientalism. In brief, because of Oriental-
ism the Orient was not (and is not) a free subject of thought or action.“**

Diese diskursive Ohnmacht gegeniiber dem Westen, die den Orient in eine
Zwangslage der Entrechtung verweist, fiihrt dazu, dass er sich nicht selbst re-
prasentieren kann:

24 Gaid 2003, S. 3.

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—


https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»The exteriority of the representation is always governed by some version of the truism
that if the Orient could represent itself, it would; since it cannot, the representation
does the job, for the West, and faute de mieux, for the poor Orient.“%

Die mannigfaltige Kritik an Orientalism hat mit Recht darauf hingewiesen, dass
Said wie die von ihm verurteilten ,Orientalisten‘ den Orient essentialisiert, in-
dem er ihn, mit deutlichen politischen Implikationen versehen, gewissermafien
zu einem (unterdriickten) historischen Akteur hypostasiert. Andererseits verlie-
ren einige der Thesen Saids ihre Brisanz, wenn man sie in niichterne deskripti-
ve Kategorien tbersetzt. So kommt der am Beginn der Studie stehenden Identi-
fizierung des Orientalismus als ,style of thought®, der notwendigerweise auf
einer ontologischen und epistemologischen Unterscheidung von Orient und
Okzident beruhe, an sich noch keine kolonialistisch-politische Sprengkraft zu,
geht damit doch eigentlich nur der Hinweis auf eine binare Grundstruktur ein-
her. Die Feststellung, der Orientalismusdiskurs lasse sich aus seiner inharenten
Konsistenz und nicht durch eine Ubereinstimmung mit einem tatsachlichen
Orient erkliren, kann ebenso fiir sich genommen noch unproblematisch sein,
wenn sie dahingehend gelesen wird, dass ein europaisches Bild vom Orient
nichts anderes als ein Fremdbild sein konne. Erst aus der ,kulturellen Hegemo-
nie“, die der Westen Said zufolge systematisch austibt, ergibt sich die Viktimi-
sierung des Orients und rechtfertigt sich die politische Anklage.?6

Auch die vorliegende Untersuchung denkt den Orient in erster Linie im Aus-
gang von Fremdbeschreibungen. Sie bewertet Quellen nicht nach der Ange-
messenheit ihrer Reprasentation eines ,realen® Orients; im Fokus stehen Rezep-
tionsvorgiange, die nach ihrer Aussagekraft in Bezug auf die empfangende In-
stanz befragt werden und nicht in erster Linie nach ihrer historischen Korrekt-
heit. Damit verfliichtigt sich keineswegs das Bewusstsein, dass solche Rezepti-
onsvorginge oft oder sogar meist auf der Grundlage realer historischer Kultur-
kontakte zustande kommen (ein Umstand, der fir Saids Orientalismus ebenso
gilt). Der Orient aber, der bei Said erst durch seinen Status der Entrechtung fiir
die Untersuchung Relevanz gewinnt, erhalt im hier gegebenen Zusammenhang
eine andere Rolle zugewiesen: Er ist nicht das direkte Objekt der Analyse, son-
dern das Medium, in dem das Untersuchungsobjekt — der Religionsdiskurs —
sich auflert. Insofern er Medium ist, soll der Orient als primir unmarkierter
Trager von Informationseinheiten fungieren, die erst sekundar, als Ergebnis ei-
nes rezeptiven Kommunikationsvorgangs, eine spezifische Markierung wie z.B.
diejenige einer kolonialen oder kulturpolitischen Dominanz erhalten konnen.
Dieses Medium konnte schlicht ,Zivilisation® (oder ,Kultur) genannt werden,
folgt man einer Feststellung Andrea Polascheggs, die den Orient, so wie er von
Europa in der Frihen Neuzeit und bis hin zum Beginn des 19. Jahrhunderts

25 Ebd., S.21.
26 Vgl. ebd.,S.2,5u.7.

34

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

diskursiv erzeugt wurde, als dem Westen grundsatzlich strukturell vergleichbar
charakterisiert:

»Im deutlichen Unterschied zur europdischen Wahrnehmung der Volker Siidamerikas
oder der Stdsee fiel der Orient ganz selbstverstindlich in die Kategorie der Zivilisati-
on. Mit Naturvolkern hatten die Orientalen ebensowenig gemein wie die Westeuropa-
er selbst, sie waren Reprisentanten einer anderen Kultur — nicht eines Anderen der Kul-
tur. <%

Dieses Vergleichspotential im Medium der Zivilisation enthob den Orient kei-
neswegs europaischer Kritik oder Abwertung, ermoglichte jedoch, so die These,
die ,enorme Produktivitat orientalischer Sujets, Formen und Themen im 18.
und 19. Jahrhundert“.2$ Selbst wenn aber das bei Polaschegg offenbar synonym
verwendete  Begriffspaar ,Zivilisation/Kultur®  auseinandergehalten, also
bspw. ,Zivilisation® als historisch konkrete, gesellschaftlich verortete Formation
und damit als bestimmte Auspragung einer umfassenderen Kategorie ,Kultur
verstanden wird, kommt zu wenig Begriffsschirfe zustande. Stattdessen soll
hier als technischere Option der Textbegriff dienen, um das Medium ,Orient’
im Rezeptionsvorgang naher zu bestimmen.

Einen Vorschlag, den Orient als Text zu formalisieren, unterbreitet P. Alek-
seev in seinen Untersuchungen zum ,russischen Orient". Er setzt dabei eine ein-
schlagige ,einheitliche Konzeptosphire® (edinaja konceptosfera) der russischen
Kultur voraus, die sich, verstanden als dynamischer systemischer Zusammen-
hang aller ,textlichen Manifestationen“ des russischen Orientbildes, bestindig
transformiere, aber doch ihre sie zusammenhaltenden grundlegenden Kontu-
ren beibehalte.? Vor diesem Hintergrund konstruiert der Literaturwissen-
schaftler eine ,systemische metatextliche Einheit® (sistemnoe sverchtekstovoe ed-
instvo) literarisch-kiinstlerischer Aussagen tiber den Orient, die er als ,orientali-
schen Text der russischen Literatur® (vostocny tekst russkoj literatury) bezeich-
net.3? Alekseev prazisiert seinen Untersuchungsgegenstand als ,muslimischen
Text“ (musul’manskij tekst), der eine Unterkategorie des ,orientalischen Textes®
bilde und Subtexte des Kaukasus, der Krim, Sibiriens, Afrikas, Indiens, Zentral-
asiens und des Nahen und Fernen Ostens einschliefe. Die Untersuchung des
yorientalischen® resp. ,muslimischen Textes“ orientiert sich hier, unter Beru-

27 Polaschegg, Andrea: Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenlindischer Imagination
im 19. Jabrbundert. Berlin/New York: Walter de Gruyter 2005, S. 135 (Hervorhebung im
Original).

8 Ebd., S.142.

29 Vgl. Alekseev 2015 (wie Kap. 1, Fn. 13), S. 3. Eine kiirzere, teilweise identische Fassung
dieses Buches erschien als: ders.: Musul’'manskij vostok v literature russkogo romantizima
1820-1830 godov. Gorno-Altajsk: RIO Gorno-Altajskogo universiteta 2014. Einige Ergeb-
nisse beider Publikationen (sowie von als separate Artikel veroffentlichten Auszigen)
sind in Alekseevs Dissertation vorweggenommen: ders.: Formirovanie musul’'manskogo tek-
sta russkoj literatury v poétike russkogo romantizma 1820-1830-ch godov. Dis. ... kand. filol.
nauk., Tomsk 2006.

30 vgl. Alekseev 2015, S. 5.

35

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fung auf die entsprechende kulturwissenschaftliche und literaturwissenschaftli-
che Forschungsrichtung, am ,lokalen Text“ (lokal nyj tekst) im Sinne eines Me-
tatextes, den durch einen ,einheitlichen Diskurs® mit spezifischer Sprache und
»>Mythopoetik® zusammengehaltene Subtexte formen.3! Alekseev stellt sich da-
mit einerseits terminologisch in die Tradition des von V. N. Toporov begrinde-
ten ,Petersburger Textes“, der das Vorbild spiterer Konzeptionen alternativer
lokaler Texte (z.B. ,Moskauer Text®, ,Sibirischer Text“, , Krim-Text“ etc.) dar-
stellt,’? und bezieht sich andererseits auf folgende Stelle in Lotmans friher klas-
sischer Theorie des literarischen Textes:

»,Nun ist aber klar, dal man bei einer derartigen Betrachtungsweise auch eine Gruppe
von Texten (z.B. die russische Komodie des XVIIL Jahrhunderts) nehmen und sie als
etnen Text ansehen kann, wobei man das System seiner invarianten Regeln beschreibt
und alle Abweichungen den Varianten zurechnet, die im Verlauf seines sozialen Funk-
tionierens auftreten.“33

Die Attribute ,orientalisch® und ,muslimisch® weisen im gegebenen Fall den
,lokalen Text“ also nicht einer orientalischen oder muslimischen Herkunft zu,
sondern formulieren die orient- resp. islambezogene Thematik eines russischen
Diskurses kulturtopologisch. Entsprechend liefle sich Alekseev zufolge auch
von beispielsweise einem ,,buddhistischen Text, ,jidischen Text“ oder ,heidni-
schen Text“ sprechen* — wesentlich ist hierbei seine Feststellung, dass es sich
bei den ,lokalen Texten“ um zu heuristischen Zwecken definierte spezifische
Perspektiven handelt, denen zwar ein thematischer Zusammenhang attestiert
wird, die aber in der Realitit nicht als Einheit konzipiert wurden:

»Der muslimische Text als Gegenstand literaturwissenschaftlicher Untersuchung bildet
einen Blickwinkel auf die russische Literatur, demgemif die formalen und inhaltli-
chen Elemente von Texten, die auf die muslimische Kultur bezogen sind, als struktu-
relle Einheit betrachtet werden. Als Untersuchungsgegenstand ist der muslimische
Text illusorisch, er existiert nur im theoretischen Apparat des Forschers, aber als Er-
kenntnisinstrument der Wechselbeziechung von Elementen ist er real und besitzt in
einem solchen Fall das volle Recht, unter dem Aspekt der Strukturhaftigkeit und
Funktionalitit beschrieben zu werden.*

31 Vgl. ebd., S. 47-49.

32 Toporov konzipierte ab den 70er-Jahren den ,Petersburger Text® als einen ,synthetischen
Metatext®, der zwar ,heterogen® ist und sich aus zahlreichen Subtexten unterschiedlicher
Autorschaft und Provenienz zusammensetzt, deren Motivik aber einer spezifischen Regel-
haftigkeit und Strukturhaftigkeit und einem spezifischen verbindenden Sprachgebrauch
unterliegt, sodass der ,Petersburger Text“ zu einem Ganzen wird, das gewissermafSen eine
tberhistorische, mythogene oder ,sakrale* Funktionalitit annimmt. Der ,Petersburger
Text* erschafft damit eine Realitat fiir sich, die tber die blofe Beschreibung der Stadt
hinausgeht. Siehe hierzu als grundlegende Arbeit Toporov, V. N.: ,Peterburg i ,Peter-
burgskij tekst russkoj literatury® (Vvedenie v temu)“. In: ders.: Peterburgskij tekst russkoy Ii-
teratury. Izbrannye trudy. Sankt-Peterburg: Iskusstvo-SPB 2003, S. 7-118.

Lotman, Jurij M.: Die Struktur literarischer Texte. Ubers. von Rolf-Dietrich Keil. Minchen:
Wilhlem Fink #1993, S. 87 (Hervorhebung im Original).

3 Vgl. Alekseev 2006, S. 25f.

33

36

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»MyCyJIbMaHCKH TEKCT KaK MPEAMET JIUTCPaTyPOBEIUECKOrO HCCie0Banus GopMUpyeT
TaKOM yroJ 3peHust Ha Xy/10’KECTBEHHBIC TEKCThI PYCCKOM JIUTEPATyPBbl, IPH KOTOPOM (Hop-
MalbHBIE M COIEPIKATEIBHBIC DJIEMEHTBI TEKCTOB, CBS3aHHBIE C MYCYJIbMAHCKON KYJIBTY-
POii, paccMaTpHUBAIOTCS B CTPYKTYPHOM €IWHCTBE. Kak MpeaMeT MCCIeoBaHus MyCyib-
MAaHCKHII TeKCT HIUTIO30PEH, CYIIECTBYET TOJBKO B TEOPETHUYECKOM arapaTe HCCIemoBa-
Telsl, HO KaK WHCTPYMEHT MO3HAHMS B3aMMOOTHOIICHHS 3JIEMEHTOB — PEAJICH M B TAKOM
cllydae HMMECT T[OJHOE TPaBO ObITh OIMCAHHBIM B AaCMEKTE CTPYKTYPHOCTH W
byukimonansHocTH. 33

In Ankntpfung an Alekseev kann das angesprochene Medium als ,orientali-
scher Text’ benannt und damit als umfassende thematische (zum Zweck der
Untersuchung gesetzte) Einheit verstanden werden, deren metatextliche Konsis-
tenz sich durch einen expliziten oder implizit erschliefbaren Bezug seiner ein-
zelnen konstitutiven Elemente auf den Orient ergibt. Ob und inwiefern diese
Bezugsgrofe ,Orient® semantisch eingehegt werden kann (und wie sie sich zum
Begriff ,Asien‘ verhalt), wird in Kapitel 3 zur Diskussion stehen.

Uber Alekseev hinausgehend meint das Medium des ,orientalischen Textes
hier mehr als nur literarisch-kiinstlerische Texte und begrenzt sich, zumindest
als theoretische Vortberlegung, auch nicht auf in natirlichen Sprachen schrift-
lich niedergelegte Wortkonvolute (wenngleich die im Rahmen dieser Studie
analysierten Quellentexte fast ganzlich unter diese Kategorie fallen). ,Text® soll
hier also nicht im alltagssprachlichen Verstindnis und nicht zwingend plastisch
gedacht werden, sondern in Anlehnung an die spate Kultursemiotik Lotmans
als abgrenzbare Einheit einer Mitteilung resp. Information, die in einem Kom-
munikationsvorgang zwischen Sender und Empfanger ausgetauscht wird. So
verstandener Text muss also nicht zwingend in einer natirlichen Sprache, auf
jeden Fall aber in einer semiotischen Sprache kodiert sein (kann also auch z.B.
in Form eines Bildes geduflert werden). Insbesondere Lotmans Modell der Se-
miosphare und sein damit einhergehendes Verstindnis der Grenze als eines be-
sonders potenten Generators neuer Information (d.h. neuen Textes) kann im
Folgenden dazu dienen, ein raumlich vorstellbares Bild der Funktionsweise von
Rezeptionsprozessen zu gewinnen.

Lotman definiert die Semiosphire als kulturwissenschaftliche Entsprechung
zum naturwissenschaftlichen Konzept der Biosphidre und damit als ,semioti-
schen Raum®, der die irreduzible Vorausetzung jeglichen semiotischen Akts
(Semiose) darstellt. Ein einzelner Kommunikationsvorgang zwischen Sender
und Empfanger kann also nicht isoliert, sondern nur innerhalb dieses Raums

35 Ebd., S.25. Vgl. hierzu Lotman 1993, S. 88f.: ,Es muR jedoch hervorgehoben werden, daf3
die Realitdt der Forscherdeskription nicht ginzlich mit der Realitat der Leserrezeption
zusammenfillt: fir den beschreibenden Forscher ist die Hierarchie von gleichsam
ineinandergelegten Texten real; fiir den Leser ist nur ein einziger Text real: der vom
Autor geschaffene. [...] Indem der Informationsempfinger den vom Autor geschaffenen
Text als einzigen rezipiert, betrachtet er alles diesem Text Ubergeordnete als eine
Hierarchie von Kodes, die die verborgene Semantik des einen, ihm real vorliegenden
Kunstwerks erschlieffen.”

37

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

funktionieren; aller Kommunikation muss notwendigerweise bereits eine se-
miotische Erfahrung vorausgehen. Es handelt sich im Grunde um eine bewusst
tautologische Bestimmung, insofern sie besagt, dass die Semiose die Semiose er-
moglicht. Der semiotische Raum — die Semiosphire — besteht damit nicht aus
der Summe einzelner semiotischer Sprachen, sondern ist deren Bedingung; au-
Berhalb der Semiosphare existieren weder Kommunikation noch Sprache. We-
niger technisch formuliert bedeutet die Semiosphire zugleich Ergebnis und
Voraussetzung der Entwicklung von Kultur.3¢

Lotman charakterisiert die Semiosphire, die er dynamisch denkt, einerseits
durch Heterogenitat: In ihr kursieren verschiedene Sprachen unterschiedlichen
Alters und es kommt zu einer stindigen Erneuerung der Codes. Andererseits ist
sie asymmetrisch in Zentrum und Peripherie strukturiert, wobei die Sprachen
mit dem groften organisatorischen Entwicklungsgrad das Zentrum bilden.
Dem Zentrum eignet eine Tendenz zur Selbstbeschreibung, die sich als organi-
satorisch notwendige Komplexititsreduktion verstehen lasst. Wenn es in die-
sem Zuge den Anspruch einer Metabeschreibung der gesamten Semiosphire
auf der Grundlage der eigenen Normen (resp. der eigenen ,,Grammatik®) ent-
wickelt, so erhoht sich dadurch zwar die strukturelle Organisation des Systems
(resp. des Zentrums), aufgrund der damit einhergehenden Vereinheitlichung
der Semiosphire reduziert sich aber auch die Fahigkeit zur Produktion neuer
Information (neuen Textes).3”

Gegen diesen Vereinheitlichungsanspruch des Zentrums begehrt die Innova-
tionskraft der Grenze auf, der fir die dynamische Konzeption der Semiosphire
entscheidende Bedeutung zukommt. Vorderhand ermoglicht sie, Heterogenitit
und Asymmetrie der Semiosphare zu verschleiern: Das Innere des semiotischen
Raums sucht sich in Opposition zu einem Auflen zu homogenisieren, sich ,aus
der ersten Person® gewissermaflen als Individuum (auch im lateinischen Wort-
sinn) selbst zu beschreiben:

»Einer der grundlegenden Mechanismen der semiotischen Individuation ist die Gren-
ze. Diese Grenze lasst sich als Linie beschreiben, an der periodische Formen enden.
Der Raum innerhalb dieser Grenze wird als ,unser eigener’, als ,vertraut’, ,kulti-
viert’, ,sicher’, ,harmonisch organisiert” usw. erkldrt. Ihm steht der Raum ,der anderen*
gegentiber, der als ,fremd", ,feindlich’, ,gefihrlich‘ und ,chaotisch* gilt.“3%

Die Grenze garantiert also das Ordnungsstreben des Zentrums, unterlauft die-
ses aber zugleich an der Peripherie. Die semiotische Mark erweist sich damit als
die Zone, welche die Entstehung neuer Information in besonderem Mafle be-
gunstigt:

36 Vgl. Lotman. Jurij M.: Die Innenwelt des Denkens. Eine semiotische Theorie der Kultur. Aus
dem Russischen von Gabriele Leupold und Olga Radetzkaja. Berlin: Suhrkamp 2010,
S.163-165.

37 Vgl. ebd., S. 166-170.

3% Ebd., S.174.

38

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—


https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Die Bereiche der Semiosphire, die im Zentrum des kulturellen Raums liegen und die
Ebene der Selbstbeschreibung erreichen, werden dadurch straff organisiert und begin-
nen sich selbst zu regulieren. Gleichzeitig verlieren sie aber ihren dynamischen Cha-
rakter, sie erschopfen ihren Vorrat an Unbestimmtheit und werden starr und entwick-
lungsunfihig. An der Peripherie — je weiter vom Zentrum, desto deutlicher — wird das
Verhiltnis zwischen der semiotischen Praxis und der ihr aufgezwungenen Norm im-
mer konflikttrachtiger. Die normgerechten Texte hingen ohne reales semiotisches
Umfeld in der Luft, und die Werke, die aus der realen Umgebung hervorgehen, treten
in Widerspruch zu der kiinstlichen Norm. Dies ist das Gebiet der semiotischen Dyna-
mik. Hier entsteht das Spannungsfeld, in dem kiinftige Sprachen sich entwickeln.“3?

Diese Prozesse konnen zur Herausbildung peripherer Zentren fihren, die nun
ihrerseits einen Anspruch auf Metabeschreibung der Semiosphare entwickeln.*

Die Grenze kommt einem ,,Ubersetzungsmechanismus® gleich. Sie ist mehr-
sprachig, da sie an beiden kulturellen Entitaten, die sie zugleich verbindet und
auseinanderhalt, Anteil hat. Als ,filternde Membran® ubertrigt sie Texte aus
einer aufferhalb gelegenen Semiotik in die innerhalb gelegene Semiotik. Die
importierten Texte fiigen sich so einerseits in die innere Semiotik ein, behalten
jedoch das Kennzeichen der ,fremden‘ Herkunft. Wie Lotman weiter expliziert,
fungiert die Grenze nicht nur makroperspektivisch zur Scheidung eines Innen
und Auflen der gesamten Semiosphire; sie vermag ebenso deren Innenraum in
zahlreiche Sub-Semiosphiren zu unterteilen. Insofern also Grenzen den semio-
tischen Raum durchgehend prigen, erfihrt eine im Umlauf befindliche Mittei-
lung eine stetige Neutibersetzung und damit Transformation. Folglich gene-
riert die Semiosphire stets ,,lawinenartig® neue Information. Das Zentrum, so
Lotman weiter, erscheint als ,normal“ und ,farb- und geruchlos“. Indem es sei-
ne Norm etabliert, ,normalisiert’ es sich so weit, dass seine Existenz einfach ,ge-
geben® ist. Die Peripherie tragt demgegenitiber eine starke Farbung; setzt sie sich
aber durch, verschiebt sie sich also ins Zentrum, so ,,verblasst®, d.h., normali-
siert sie sich. Schlieflich lenkt Lotman den Blick auf den permanenten Dialog,
der sich in der Grenzregion zwischen verschiedenen Semiosphiren (oder Sub-
Semiosphiren) in einer gemeinsamen Sprache, einer Koine, vollzieht und
wkreolisierte” semiotische Systeme gebiert.4!

Orientrezeption oder Orientwahrnehmung*? kann also als Kommunikations-
situation verstanden werden, in der die russische (imperiale) Kultur gegeniiber
dem Orient ,auf Empfang“# gestellt ist und von der Peripherie her ,orientali-
schen Text* in die eigene Semiotik aufnimmt, ibersetzt und assimiliert. In der
Konsequenz von Lotmans Uberlegungen erfolgt ein solcher Rezeptionsvorgang

7 Ebd., S.178.

40 vgl. ebd., S. 179.

41 vgl. ebd., S. 182, 184, 187, 189f.

42 Der Begriff ,Wahrnehmung® wird in dieser Arbeit als Synonym von ,Rezeption* (resp. als
stilistische Alternative) im oben benannten formalisierten Sinne verwendet. Er bezeich-
net somit keinen philosophisch oder psychologisch verstandenen kognitiven Vorgang.

4 Vgl. ebd., S. 196.

39

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht ohne transformative Wirkung auf die rezipierende Kultur, selbst wenn sie
eine koloniale Vereinnahmung in Bezug auf die sendende Kultur ausiibt. Der
Textimport von auffen stellt gemaf§ dieser Auffassung einen wesentlichen kon-
stitutiven Faktor der Selbstbeschreibung des Zentrums, also der empfangenden
Kultur. Diese These wird im Verlauf der Arbeit in Bezug zur Rezeption orienta-
lischer Religionen zu setzen und daran zu messen sein.*

Die Grenzlage und damit auch das Zentrum sind einerseits konkret geogra-
fisch zu verstehen (im Fall Russlands betrifft dies die Ausdehnung des Machtbe-
reichs besonders in den Kaukasus, nach Sibirien und Zentralasien#), anderer-
seits aber auch kulturtopologisch. Das Zentrum ist primar insofern Zentrum,
als es sich selbst als solches beschreibt (in Gegenuberstellung zur Grenze). Es ist
damit kulturell innerhalb der Semiosphare an seine Zentralitat gebunden, aber
geografisch flexibel. Zentralitat mag also nicht zwingend auf eine Lokalisierung
etwa in der Hauptstadt St. Petersburg angewiesen sein; sie kann von mobilen
Personen, Publikationen, Praxen etc. getragen und im geografischen Raum ver-
schoben werden und somit ihren Status behalten, solange sie als zentral semio-
tisiert wird. Gleiches gilt fir die Grenze. Ein Kontakt mit ihr erfordert nicht

4 Fiir eine bereits vorliegende religionswissenschaftliche Studie, die in vielen Punkten mit
Lotmans Semiosphire kompatibel wire, siche Chidester, David: Savage Systems: Colonia-
lism and Comparative Religion in Southern Africa. Charlottesville/London: University Press
of Virginia 1996. Der Autor untersucht eine kategoriale Transformation, in deren Zuge
die anfingliche europiische Negierung der Existenz von Religion in afrikanischen Kultu-
ren sich zu einer Bestitigung des Vorhandenseins von Religion wandelte. Dieser Prozess
war Chidester zufolge an die Etablierung kolonialer politischer Kontrolle gekniipft, voll-
zog sich aber vor der Verfestigung der europdischen Herrschaft in einer offenen frontier
zone, die kulturvergleichende Kontakte mit der ansissigen Bevdlkerung ermoglichte
(wenn auch unter asymmetrischen Bedingungen), als deren Resultat nicht nur afrikani-
sche Religionen ,erfunden® wurden, sondern sich auch Riickwirkungen auf das europai-
sche Verstandnis von (Welt-)Religion(en) ergaben (vgl. S. 16-29).

Susi Frank hat bereits 1998 die Genese der Kaukasusthematik der russischen Literatur mit
gewissem Bezug auf Lotman in einem Feld des durch die Grenzsituation angeregten rus-
sischen ,kreolisierten Orientalismus® verortet und spiater noch expliziter Lotmans Grenz-
modell als paradigmatisch gerade fiir die Funktionsweise imperialer (und weniger der na-
tionalstaatlichen) Peripherien bewertet, vgl. Frank, Susi K.: ,Gefangen in der russischen
Kultur. Zur Spezifik der Aneignung des Kaukasus in der russischen Literatur®. In: Die
Welt der Slaven 43 (1998), S.61-84; dies.: ,Thesen zum imperialen Raum am Beispiel
Russland®. In: Grob, Thomas; Previsi¢, Boris; Zink, Andrea (Hrsg.): Erzihlte Mobilitdt im
ostlichen Europa. (Post-)imperiale Riume zwischen Erfabrung und Imagination. Tibingen:
Francke Verlag 2014, S. 197-219, hier bes. S. 216-219. In letzterem Aufsatz weist Frank ne-
ben dem Kaukasus auch auf die Bedeutung Sibiriens als Peripherie hin. Zaal Androni-
kashvili schlagt aufferdem vor, den Kaukasus in Anlehnung an Victor Turner als limina-
len Schwellenraum zu verstehen, der sich mit weiteren theoretischen Beziigen (Carl
Schmitt und Michail Bachtin) und anhand literarischer Beispiele als ,ChroNomotopos®,
als ,a-topischer®, ,a-chronischer und ,a-nomischer® Grenzraum modellieren lasst, vgl.
Andronikashvili, Zaal: ,Der Kaukasus als Grenzraum. Ein atopos russischer Literatur®. In:
Kilchmann, Esther; Pflitsch, Andreas; Thun-Hohenstein, Franziska (Hrsg.): Topographien
pluraler Kulturen. Europa von Osten her geseben. Berlin: Kulturverlag Kadmos 2011,
S. 41-74, hier S. 47.

45

40

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zwingend eine Reise — auch die sprichwortlich gewordene ,Lehnstuhlwissen-
schaft® des 19. Jahrhunderts kann eine Begegnung mit der Grenze abbilden,
wenn im Lehnstuhl, der hier das ruhende Zentrum symbolisiert, ein ,periphe-
rer Text gelesen wird (der damit in der Regel schon einen ersten Importschritt
durchlaufen hat). Entscheidend ist dabei, dass der Text als peripher erscheint,
also im hier gegebenen Fall als orientalisch und damit als einer urspringlich
fremden Semiotik entstammend. Zusammenfassend (und vereinfachend) lasst
sich sagen, dass Zentrum und Peripherie, im Sinne Lotmans gedacht, der steti-
gen semiotischen Stabilisierung bedurftige Zuschreibungsprozesse benennen,
die aus der Perspektive einer jeweiligen (Sub-)Semiosphire erfolgen (deren
Zentrum aus der Perspektive einer anderen Sub-Semiosphire Peripherie sein
kann) und nur so lange gelten, als die Zuschreibung dieser Asymmetrie auch
unter dem transformativen Einfluss der von der Grenze her importierten Texte
aufrechterhalten werden kann.

Geht man also davon aus, dass das Importgut auf die empfangende Kultur
veraindernde Wirkung hat, indem es semiotisch eingeburgert wird (ohne, zu-
mindest zu Beginn, die Signatur der Fremdheit zu verlieren) resp. zu ,kreoli-
schen“ Mischformen fihrt, so darf in diesem Sinne auch von ,Konstruktion® die
Rede sein. Mit ,Konstruktion® sei hier also nicht gemeint, dass im Zuge einer
Fremdbeschreibung das beschriebene Objekt an sich ,erfunden® werde und kei-
ne auflersprachliche Referenz besitze. Jedoch muss beim Import des Textes zur
Aufnahme in den eigenen semiotischen Raum eine Ubersetzung und damit
eine Neukonstitution vonstattengehen, die folglich fir die empfangende Kultur
eine Konstruktion ergibt. Fir die Sender-Kultur wird diese Konstruktion dann
relevant (und ggf. problematisch), wenn sie in dieser neukonstruierten Form re-
importiert wird, wenn also z.B. eine europiische ,Erkenntnis‘ tiber den Orient
fiur den Orient selbst zu einem Faktor der Identititsstiftung gerat (wobei der
Riickimport allerdings wiederum einen Ubersetzungsvorgang zu durchlaufen
hatte).46

Mit Blick zuriick auf den Ausgangspunkt des Gedankengangs kann nun fest-
gehalten werden, dass ein Said’scher Orientalismus dem Modell der Semio-
sphire resp. ihrem Funktionsmechanismus der Rezeption nicht als generelle
Pragung vorangeht. Orientalismus ist ein Operationsmodus, der sich bereits in-

46 In seinen Ausfithrungen zu den ,Mechanismen des Dialogs“ beschreibt Lotman ein fiinf-
stufiges Modell des Rezeptionsvorganges, das hier nicht in allen Punkten iibernommen
wird. Fiir obige Feststellung relevant sind v.a. die Phasen 4 und 5, die eine Umkehr von
sendender und empfangender Instanz bedeuten: ,4. Die ,Ausloser‘-Texte gehen vollig in
der rezipierenden Kultur auf, die nun selbst in eine aktive Phase eintritt und anfingt, in
schneller Folge neue Texte hervorzubringen. [...] 5. Die rezipierende Kultur, in deren
Raum sich das Zentrum der gemeinsamen Semiosphire verlagert hat, nimmt die Posi-
tion des ,Senders* ein und wird selbst zur Quelle eines Stroms von Texten, die in andere,
von ihren Standpunkt aus periphere Regionen der Semiosphire geschickt werden® (Lot-
man 2010a, S. 197).

41

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nerhalb der Semiosphire und nicht allgemein, sondern in konkreten Fallen
vollzieht. Das Medium des ,orientalischen Textes* muss als unmarkiert gedacht
werden, insofern es eine theoretische Abstraktion darstellt (wenn also der Kom-
munikationsakt modellhaft und ohne Referenz auf Beispiele vorgestellt wird).
Faktisch erhilt es, folgt man Lotmans Konzept der Grenze, bereits im Zuge des
Imports in die Semiosphire durch den Ubersetzungsvorgang eine erste Markie-
rung. Die Art dieser Farbung zu beleuchten, stellt sich der kulturwissenschaftli-
chen Analyse als Aufgabe.

2.2 Foucault und Lotman: Brider im Geiste?

In beiden Nachworten zu den deutschen Ausgaben von Lotmans Biichern Die
Innenwelt des Denkens und Kultur und Explosion machen Susi Frank, Cornelia
Ruhe und Alexander Schmitz auf die Moglichkeit aufmerksam, den russischen
Semiotiker mit Michel Foucault ins Gesprich zu bringen und nach Gemein-
samkeiten zu fragen.#’ Die unten stehenden Uberlegungen wagen sich an dieses
Unterfangen heran und unterbreiten einen Vorschlag, wie die beiden Theoreti-
ker zusammengelesen werden kénnen. Dem Vorbehalt, ein direkter ideeller Be-
zug sei wenig wahrscheinlich angesichts einer im Wesentlichen erst in den
1990er-Jahren in Russland einsetzenden Foucault-Rezeption, steht entgegen,
dass eine gewisse Beeinflussung Lotmans durch Foucault wenigstens nicht un-
moglich ist, denn in der Innenwelt des Denkens findet sich ein — nicht sehr aus-
fuhrlicher — Verweis auf Die Ordnung der Dinge, genauer auf eine Passage gegen
Ende des Buches, in der Foucault seine einleitende berihmte Analyse des Ge-
maldes Las Meninas von Diego Velizquez noch einmal aufgreift. Lotman ver-
wendet dabei die franzosische Originalausgabe (Les mots et les choses, 1966) und
nicht die russische Ubersetzung, die schon in der Sowjetunion erhiltlich war
(Slova i vesti, 1977).48 Ungeachtet dieses sehr punktuellen Bezugs, der keinen di-
rekten Theorie-Import belegt, aber doch immerhin nachweist, dass Lotman von
Foucault wusste, gilt es im Folgenden wesentliche Theorie-Elemente beider
Autoren so zu parallelisieren, als habe ein tatsiachlicher Ideen-Austausch bestan-
den. Diese Uberlegungen sollen ermoglichen, das zuvor mithilfe Lotmans defi-
nierte Medium des ,orientalischen Textes® mit dem Diskursbegriff Foucaults zu-
sammenzufithren. Als Voraussetzung einer solchen Kombination des kulturse-

47 Vgl. Lotman 2010a, S. 392 und ders.: Kultur und Explosion. Aus dem Russischen von Do-
rothea Trottenberg. Berlin: Suhrkamp 2010, S. 238f.

4 Vgl. Lotman, Ju. M.: Vautri mysljastich mirov. Sankt-Peterburg: Azbuka 2014, S. 87. Die
deutsche Lotman-Ubersetzung zitiert an dieser Stelle die deutsche Foucault-Ubersetzung ,
vgl. Lotman 2010a, S. 81.

4 Foucault wiederum verstarb zu friih, als dass er das hier im Vordergrund stehende Spit-
werk Lotmans Giberhaupt zur Kenntnis hatte nehmen kénnen.

42

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

miotischen und des diskursanalytischen Ansatzes sind vorab einige weitere
Grundsatzbegriffe Lotmans zu erldutern.

Lotmans Spatwerk steht im Ruf, eine Abkehr von der fir die Geschichte der
Semiotik einflussreichen strukturalistischen Linguistik Ferdinand de Saussures
zu vollziehen. So schreiben Andreas Schonle und Jeremy Shine in der Einlei-
tung zu einem einschligigen Sammelband:

»L...] Lotman undertakes a critique of Saussurean linguistics. The Saussurean notion of
a code that predates and determines any message that speakers convey to their ad-
dressees obscures the historical being of languages, turning natural languages into arti-

ficial codes. Lotman clearly implies that the concept of code should be discarded
[...].<30

Fir Saussure teilt sich die Sprachgesamtheit (langage) resp. die menschliche
Sprachbefahigung (faculté du langage) in ein durch das Kollektiv determiniertes,
auf sozialer Konvention beruhendes intersubjektives Regelsystem bzw. Zei-
chensystem der Sprache (langue), das hinter der jeweils individuell realisierten,
in konkreter Kommunikation geduflerten Rede (parole) steht. Zwar hingen
langue und parole unweigerlich zusammen, doch gilt fiir den Genfer Sprachwis-
senschaftler erstere als Norm und verbindender Zusammenhalt der anderen
Manifestationen der Sprachgesamtheit (/angange) und damit als fir die Linguis-
tik primar relevant.’! Ubertragen in die Terminologie Lotmans steht Saussures
parole fur den Text, wihrend langue (bis zu einem gewissen Grad) dem Code
entspricht.5? Die im letzten Satz des oben angeftihrten Zitats formulierte These,
Lotman impliziere eine Aufgabe des Code-Konzepts, muss vorerst mit Vorsicht
behandelt werden. Das Verhiltnis des spaten Lotman zum Code ist ambivalent
und nicht in durchgehend konsistente Terminologie tberfithrbar, was auch
Schonle und Shine nicht entgeht, die damit Lotmans begriffliche Uneindeutig-
keit in ihrer Argumentation teilweise reproduzieren.’® Zutreffender lasst sich
sagen, dass Lotman die Bevorzugung des Codes (langue) vor dem Text (parole)
kritisiert, die Saussure’sche Grundunterscheidung aber tiber weite Strecken ge-
rade deswegen beibehalt, weil er sie anders konfiguriert.

Die Bedeutung des Textes fir Lotmans Semiotik gelangt in den Anfangspas-
sagen der Innenwelt des Denkens v.a. implizit zum Ausdruck:

50" Schénle, Andreas; Shine, Jeremy: ,Introduction®. In: Schonle, Andreas (Hrsg.): Lotman
and Cultural Studies. Encounters and Extensions. Madison: The University of Wisconsin
Press 2006, S. 3-35, Zitat S. 8.

Vgl. de Saussure, Ferdinand: Cours de linguistique générale. Paris: Editions Payot & Rivages

1995 [1916], S. 23-32.

52 Vgl. Lotman 20104, S. 15.

53 Vgl. Schonle, Schine 2006, S. 8. Zu beachten ist, dass die Innenwelt des Denkens streng ge-
nommen keine Monografie darstellt, sondern eine ,autorisierte Kompilation® verschiede-
ner Texte aus verschiedenen Schaffensperioden, vgl. ebd., S.32, Anm. 13. Allerdings bau-
en Schonle und Shine ihr Argument trotz dieser Feststellung auf einem tendenziell inte-
gralen Verstindnis des Spatwerks auf.

51

43

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»Das System de Saussures, das das semiotische Denken iiber lange Zeit bestimmte, be-
vorzugt offensichtlich die Erforschung der Sprache vor der der Rede und der Struktur
des Codes vor der des Textes. Die Rede und ihre abgegrenzte, artikulierte Hypostase —
der Text — interessieren den Linguisten nur als Rohmaterial, als Manifestation der
sprachlichen Struktur. Alles, was in der Rede (resp. in einem Text) relevant ist, ist in
der Sprache (resp. im Code) gegeben. Elemente, die im Text vorkommen, aber keine
Entsprechung im Code haben, sind nicht bedeutungstragend.“*

Wenn aus diesen Zeilen in Umkehr der Vorzeichen Lotmans Position einer
Aufwertung des Textes berechtigterweise herausgelesen werden kann — er for-
muliert keine explizite These —, so bedeutet dies allerdings gerade nicht eine
Abwendung vom Code-Begriff. Vielmehr halt Lotman an ihm fest, um eine we-
sentliche Differenz zu Saussure zu setzen: Bei letzterem operieren die Kommu-
nikationsteilnehmer ,annaherungsweise“ mit dem gleichen Code, d.h. dem
gleichen Zeichensystem der langue.>> Fir Saussure bestehe, betont Lotman, die
Aufgabe der Sprache in einer moglichst prazisen Ubermittlung von Informati-
on; Nichtverstehen gelte im Sinne des Wissenschaftspositivismus des 19. Jahr-
hunderts als Ubel.5¢ Fir Lotman selbst ist eine Informationstibermittlung ohne
Bedeutungstransformation v.a. dann denkbar, wenn kiinstliche Sprachen resp.
kiinstliche Kommunikationsanordnungen in Betracht stehen und dabei der
gleiche Code bei Empfinger und Sender vorausgesetzt wird. Eine ,symmetri-
sche Umbildung® von Information in diesem Stil erkennt er auch bei der Lo-
sung mathematischer Aufgaben, die eine exakte Riickiibersetzung ermoglichen
und folglich keine neue Information resp. keinen zusatzlichen Text erzeugen.
Anders verhalt es sich demgegentber besonders bei nattrlichen Sprachen, die
eine ,asymmetrische Umbildung® implizieren: Sender und Empfinger benut-
zen nie den genau gleichen Code, was nicht zuletzt damit zu tun hat, dass
Codes nicht nur synchron funktionieren, sondern auch diachron in ein ,semio-
tisches Gedichtnis der Kultur® eingebunden sind. Folglich ist immer eine
Ubersetzungsleistung und entsprechend die Produktion neuen Textes notwen-
dig.’” Wie schon aus den oben stehenden Ausfihrungen zur Semiosphire er-
sichtlich wurde, stellt diese Asymmetrie zugleich eine wesentliche Funktion
von Kultur insgesamt dar.

34 Lotman 2010a, S. 19 (Hervorhebung im Original). Liest man vor diesem Hintergrund das

obige Zitat des friheren Lotman zur russischen Komddie des 18. Jahrhunderts als einem

Text (vgl. Kap. 2.1), das mit der Unterscheidung von Invarianz und Varianz argumentiert

und dabei den Fokus auf die Invarianz als Systembegriindung legt, so zeigt sich darin

noch eine Nihe zu Saussure (die Invarianz wire als langue, die Varianz als parole zu le-

sen).

»...] tous reproduiront, — non exactement sans doute, mais approximativement — les

mémes signes unis aux méme concepts® (Saussure 1995, S. 29).

56 Vgl. Lotman 2010a, S. 27f.

57 Vgl. ebd., S. 21-24. Lotman kritisiert Saussures Primat der Synchronie vor der Diachronie,
vgl. ebd., S. 15£.

55

44

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In einem Kapitel von Kultur und Explosion flieen Code und Geschichte zu
einer Definition von Sprache zusammen:

»Faktisch ist das Auswechseln des Terminus ,Sprache® gegen den Terminus ,Kode* kei-
neswegs so gefahrlos, wie es den Anschein hat. Der Terminus ,Kode* birgt die Vorstel-
lung einer soeben erst geschaffenen, kinstlichen und durch spontane Vereinbarung
eingefiihrten Struktur. Ein Kode impliziert nicht Geschichte, das heiflt, psychologisch
orientiert er uns auf eine kiinstliche Sprache, die auch als ideales Modell von Sprache
generell angenommen wird. ,Sprache® hingegen erzeugt unbewusst eine Vorstellung

der historischen Ausdehnung von Existenz. Sprache ist ein Kode plus seine Geschich-
te.«8

Es ist diese Textstelle, genauer der erste Satz des Zitates, den Schonle und Shine
als implizite Aufgabe des Code-Konzepts lesen, obwohl Code hier explizit als
Definiens von Sprache erscheint. Auch der in der Beschreibung der Semiospha-
re dominierende Sprach-Begriff liest sich in Anlehnung an die zitierte Defini-
tion aus Kultur und Explosion als historisch gewachsene Summe von Codes:

,In jedem synchronen Schnitt durch die Semiosphare treffen somit verschiedene Spra-
chen in verschiedenen Entwicklungsstadien aufeinander, und bestimmte Texte stehen
in einem ihnen fremden sprachlichen Kontext, in dem die Codes, mit denen sie dechif-
friert werden konnten, gar nicht vorhanden sind.“>?

Lotman erklirt den Code also nicht fir obsolet; vielmehr garantiert eine Plura-
litat von Codes die Textgenerierung und damit einen grundlegenden Funkti-
onsmechanismus der Kultur.

Im Nachgang der Ausfihrungen zum Code assoziieren Schonle und Shine
Lotmans poststrukturalistisches Sprachverstaindnis mit dem Diskurs-Begriff bei
Foucault:

»,Now, in the wake of Foucault’s works, the term used to designate the ways in which
language serves not only to denote but also to construct reality is discourse. The term
discourse captures the normative function of language, the ways in which language ex-
ercises power over our modeling of reality. We believe that discourse most aptly renders
Lotman’s sensitivity to the ambivalent function of language, to its ability to convey at
once referential and normative representations.“°

Bevor diese vage Konzeptiibertragung aufgegriffen und auf ihre Tragfahigkeit
hin untersucht wird, ist zu bemerken, dass die von Schonle und Shine Lotman
zugeschriebene Absage an den Code deutlicher auf Foucault zuzutreffen
scheint, dessen Diskursbegrift auf eine Aufhebung der Saussure’schen Differenz
von langue und parole verweist. In der Archdologie des Wissens definiert Foucault
den Diskurs als ,Menge von Aussagen [...], insoweit sie zur selben diskursiven
Formation gehoren® und halt weiter fest: ,Er wird durch eine begrenzte Zahl
von Aussagen konstituiert, fiir die man eine Menge von Existenzbedingungen

58 Lotman 2010b, S. 11.
39 Lotman 2010a, S. 168.
60 Schonle, Shine 2006, S. 8 (Hervorhebungen im Original).

45

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

definieren kann.“¢! Auf dem zentralen Begriff der Aussagen (énoncés) ruhen
Foucaults erkenntnistheoretische Annahmen ebenso wie eine Vielzahl metho-
dologischer Anschlussfragen. Denn aus der epistemologischen Einsicht, dass
die Aussagen als Zeichen nicht jenseits der Sprache auf ,Inhalte oder Reprisen-
tationen“ verweisen, sondern als Praktiken auf der Ebene der Sprache ,,systema-
tisch die Gegenstinde bilden, von denen sie sprechen®®?, ergibt sich das Unter-
fangen, die Bildung dieser Gegenstinde in ihrer Systematik und geméaf§ den Re-
geln ihrer Formation zu erfassen. Es geht im Kern darum zu untersuchen, wo
und warum bestimmte Aussagen in bestimmten Kontexten auftreten und die
Moglichkeit ihres Auftretens — ihre Existenzbedingung — tiber ihre Stellung in
einem Beziehungsgeflecht von Aussagen zu verstehen. Foucault strebt also da-
nach, ,die Aussage in der Enge und Besonderheit ihres Ereignisses zu erfassen;
die Bedingungen ihrer Existenz zu bestimmen, auf das Genaueste ihre Grenzen
zu fixieren, ihre Korrelationen mit den anderen Aussagen aufzustellen, die mit
ihm [dem diskursiven Feld, S.R.] verbunden sein kdnnen, zu zeigen, welche an-
deren Formen der Auflerung sie ausschlieft“.6> Die Ausgangsfrage ,[...] wie
kommt es, daf§ eine bestimmte Aussage erschienen ist und keine andere an
ihrer Stelle?“®* beantwortet Foucault also nicht aufgrund der Interpretation ei-
nes historisch-gesellschaftlichen Umfelds; er untersucht sie auf der Ebene der
Aussagen selbst. Dieses ,Archiologie“ genannte analytische Vorgehen vollzieht
sich daher, mit Saussure gesprochen, auf der Ebene der parole. Die Differenz zu
Saussure ergibt sich aus der Einsicht, das Zustandekommen der Regelhaftigkeit
der Aussagen nicht mit einem dahinter liegenden Ordnungssystem (langue) zu
erkliren, sondern auf der Ebene der parole selbst zu verorten, also zu ergriin-
den, wie die Aussagen sich aufeinander beziehen und inwiefern die Moglich-
keit ithres Erscheinens sich erst (und nur) aus diesen Zusammenhangen erkla-
ren lasst. Foucault fihrt demnach langue und parole auf einer Ebene zusammen
und denkt sie als nicht voneinander trennbar. Mit anderen Worten siedelt er
die Genese von langue auf der Ebene von parole an. Aus diesem Zusammenfall
folgt auch eine andersgeartete Perspektive auf Intentionalitit und Individuali-
tat. Bei Saussure verhalt sich das Individuum zur /langue passiv und ,nichtvor-
satzlich‘; es realisiert hingegen seine personliche Intention unter Riickgriff auf
den ,,Code der langue“ in der parole:

»La langue n’est pas une fonction du sujet parlant, elle est le produit que I'individu en-
registre passivement; elle ne suppose jamais de préméditation, et la réflexion n’y inter-
vient que pour I'activité de classement dont il sera question p. 170 sv. La parole est au
contraire un acte individuel de volonté et d’intelligence, dans lequel il convient de dis-

61 Foucault, Michel: Archdologie des Wissens. Aus dem Franzosischen von Ulrich Koppen.

Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1981. S. 170.
62 Ebd., S.74.
63 Ebd., S.43.
64 Ebd., S. 42.

46

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tinguer: 1° les combinaisons par lesquelles le sujet parlant utilise le code de la langue
en vue d’exprimer sa pensée personnelle; 2° le mécanisme psycho-physique qui lui per-
met d’extérioriser ces combinaisons.“®’

Foucault hingegen ist es darum zu tun, ,ein posttives UnbewufStes des Wissens zu
enthtillen: eine Ebene, die dem Bewuftsein des Wissenschaftlers entgleitet und
dennoch Teil des wissenschaftlichen Diskurses ist [...]¢.¢6 Dass sich dieses Un-
bewusste in der Regelhaftigkeit der Aussagen, also in der parole, manifestiert, ist
oben verdeutlicht worden. Die parole ist somit fir Foucault — im Gegensatz zu
Saussure — ein Bereich, in dem die Intentionen des Individuums nicht zum Tra-
gen kommen.

Lotman, um wieder zu ihm zurtickzukehren, geht unter den Bedingungen
der ,Autokommunikation“ (d.h. eines Informationsflusses in die Richtung
»~ICH-ICH® statt ,ICH-ER“) von einer gegenseitigen Austauschbarkeit von
Code und Text aus, also von Umdeutungsvorgingen, als deren Resultat Texte
als Codes und Codes als Texte gelesen werden konnen.” Abgesehen von die-
sem spezifischen Fall, der die Differenz von Code und Text, dhnlich wie Fou-
cault, authebt, hat eine im Vergleich zu Saussure abgewandelte Dichotomie
von Code/Sprache und Text v.a. zur Charakterisierung einzelner Kommunikati-
onsakte Bestand. Eine Engfiihrung von Lotman und Foucault bietet sich daher
v.a. dann an, wenn die kultursemiotische Makroperspektive — als Totale von
Kommunikationsvorgingen — ins Spiel kommt. Was Schonle und Shine nur
andeuten, vermag in einem direkten Vergleich an Profil zu gewinnen.

Foucault verwendet in der Archdologie des Wissens zwei Begrifte, die auch fur
Lotman zentral sind, namentlich Raum und Zeit:

»Sie [die diskursive Praxis, S.R.] ist eine Gesamtheit von anonymen, historischen, stets
im Raum und in der Zeit determinierten Regeln, die in einer gegebenen Epoche und
fur eine gegebene soziale, 6konomische, geographische oder sprachliche Umgebung
die Wirkungsbedingungen der Aussagefunktion definiert haben.“¢8

Wenn weiter die transhistorische Einheit eines Diskurses einen ,begrenzten
Kommunikationsraum*“®® definiert, so legt sich mit Blick auf den semiotischen
Raum der Gedanke nahe, Diskurs und Semiosphare in eins zu setzen. Der von
Foucault fir seine Definition von Diskurs (s.0.) verwendete Ausdruck der ,,dis-
kursiven Formation“ weckt durch seine Bestimmung als ,,ahnliches System der
Streuung® von Aussagen vorab die Assoziation einer Gleichzeitigkeit und einer

65 Saussure 1995, S. 30f.

%6 Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften. Aus
dem Franzosischen von Ulrich Képpen. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1974, S. 11f. (Hervor-
hebung im Original).

67 Vgl. Lotman 2010a, S. 44f. u. 48.

68 Foucault 1981, S. 171.

9 Vgl. ebd., S. 183.

47

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdehnung in der Fliche.”® Diskurs wie Semiosphire sind aber, mit Lotman
gesprochen, durch einen ,synchronen Schnitt“ nicht vollstindig zu charakteri-
sieren; ihnen eignet notwendigerweise auch eine diachrone Dimension. Fou-
cault fihrt in diesem Zusammenhang den Begriff des Archivs ein. Als histo-
rische Extension der ,,Positivitit eines Diskurses“ (also der in die Geschichte zu-
rickreichenden Gesamtheit der realisierten Aussagen, der ,wirklich gesagten
Dinge®) konstituiert es ein Regelsystem, das den gegenwirtigen Aussagemog-
lichkeiten das ,historische Apriori“ der geschichtlichen Genese des Diskurses
voransetzt. Der Diskurs kann somit als synchrones und diachrones System einer
Gesamtheit von Formationsregeln verstanden werden, die unter Nachwirken
des historisch Vorangegangenen bestimmen, was ,aussagbar® ist und was nicht.
Das synchrone und ,flichige® Ausgreifen der diskursiven Formationen beruht
also unabdingbar auf der zeitlichen Achse der historischen Apriori des Archivs:

»Der so nach historischen Apriori gegliederte, so durch verschiedene Positivititstypen
charakterisierte und durch distinkte diskursive Formationen aufgeteilte Aussagenbe-
reich hat nicht mehr diesen Charakter einténiger und unendlich verlingerter Ebene,
den ich ihm anfangs verlieh, als ich von der ,Oberflache der Diskurse® sprach; ebenso
hort er auf, als trages, glattes und neutrales Element zu erscheinen, wo Themen, Ideen,
Begriffe und Erkenntnisse jeweils gemaf ihrer eigenen Bewegung oder von einer un-
sichtbaren Dynamik getrieben an die Oberfliche treten. Man hat es jetzt mit einem
komplexen Volumen zu tun, worin sich heterogene Gebiete differenzieren und wo
sich aufgrund spezifischer Regeln Praktiken entfalten, die sich nicht tberlagern kon-
nen.“’!

Nimmt man Foucault beim Wort und stellt sich das erwiahnte Volumen idealty-
pisch und vereinfacht als geometrische Figur, z.B. als Zylinder, vor, so bildet
die diskursive Formation die Deckfliche, das Archiv hingegen das Zylindervo-
lumen, womit es sich — zumindest in dieser Passage der Archdologie des Wissens —
zum entscheidenden Bestimmungsfaktor des Diskurses erhebt, denn ohne Vo-
lumen bleibt die Deckflache inexistent.

Indem der Diskurs also als im Raum und in der Zeit ausgedehntes, heteroge-
nes, aber durch inharente Regeln begrenztes ,,Volumen® plastisch wirkt, riicke
er in die Nahe der semiospharischen Metaphorik Lotmans, zumal Foucaults Ar-
chiv — wie dem semiotischen Raum — keine Statik, sondern eine Wandelbarkeit
eingeschrieben steht: ,Das Aprior: der Positivititen ist nicht nur das System
einer zeitlichen Streuung; es ist selbst ein transformierbares Ganzes. [...] Es [das
Archiv, S.R.] ist das allgemeine System der Formation und der Transformation der
Aussagen.“7?> Die Semiosphire basiert zudem wie das Archiv — beide tragen auch
den Systembegriff — wesentlich auf Ausschlussmechanismen: Was ,,auflerhalb
der Semiotik® liegt, was also nicht durch entsprechende Semiose in die Semio-

70 Vgl. ebd., S. 58.
71 Vgl. ebd., S. 183-190, Zitat S. 186 (Hervorhebung im Original).
72 Ebd., S. 185, 188 (Hervorhebung im Original).

48

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—


https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sphire integriert wird, ist in einem kulturellen Sinne ,,quasi nicht vorhanden®
(kann sich aber in der auflersemiotischen Realitat natirlich dennoch vollzie-
hen). Lotman stellt in diesem Kontext fest: ,,Die Liste dessen, was im System
einer Kultur ,nicht existiert’, in der Praxis aber geschieht, ist immer ein wichti-
ges typologisches Charakteristikum des jeweiligen Systems.“”? Ein in die glei-
che Richtung weisendes Argument kennt auch Foucault: ,Man untersucht die
Aussagen an der Grenze, die sie von dem Nicht-Gesagten trennt, in der Instanz,
die sie beim Ausschluf all der anderen auftauchen 1dft.“7# Mit der Anrufung
der ,Grenze“ deutet sich zudem eine weitere begriffliche Nidhe zu Lotman an.
Allerdings ist hier relativierend zu erginzen, dass Foucault im franzosischen
Original von limite spricht und damit weniger deutlich als Lotmans Grenzbe-
griff (granica) auch eine geografisch konkrete, staatliche, imperiale oder kolo-
niale Grenze (frontiére) mit meint.”s

Im Zuge der Rekonstruktion des Semiosphiren-Konzepts ist weiter oben
schon auf die Irreduzibilitit der Semiose ein erstes Mal aufmerksam gemacht
worden. Ubertragt man nun Lotmans Feststellung, jedem ,semiotischen Akt“
misse ,[plaradoxerweise [...] bereits eine semiotische Erfahrung vorausge-
hen®,”¢ auf Foucaults Archiv-Begriff, so findet sie sich im historischen Apriorz,
in der unausweichlichen Rickbindung des Ausgesagten an das ihm vorange-
hende Ausgesagte (und Nicht-Ausgesagte), wieder. Schlieflich verbindet Lot-
man und Foucault aber auch eine noch allgemeinere epistemologische Ein-
sicht: die nicht hintergehbare Verstrickung des Menschen in die Sprachwelt,
die thn umgibt. So bemerkt Foucault etwa, es sei ,uns“ nicht moglich, unser
eigenes Archiv zu rekonstruieren, da wir uns innerhalb von dessen unausge-
sprochenen, uns nicht bewussten Regeln bewegten.”” Bei Lotman erfolgt eine
dhnliche Uberlegung, die besagt, dass wir uns nicht vollig auerhalb der semio-
tischen Strukturen bewegen konnen, die wir beschreiben, mit Bezug auf die re-
ziproke Bedingtheit des Ichs und der semiotischen Umwelt:

»Der individuelle menschliche Intellekt hat kein Monopol auf die Funktion des Den-
kens. Semiotische Systeme, jedes fir sich und alle zusammengenommen als integrale
Einheit der Semiosphire, synchron wie auch in der ganzen Tiefe des historischen Ge-
dichtnisses, realisieren intellektuelle Operationen, bewahren, verarbeiten und vergré-
Rern den Umfang der Information. Der Gedanke ist in uns, doch auch wir sind im In-
nern des Gedankens, dhnlich wie die Sprache etwas von unserem Bewusstsein Erzeug-
tes und direkt von den Mechanismen des Gehirns Abhiangiges ist, wahrend zugleich

73 Lotman 2010a, S. 171.

74 Foucault 1981, S. 173.

75 Vgl. Foucault, Michel: L’archéologie du savoir. Paris: Editions Gallimard 1969, S. 156; Lot-
man 2014, S. 187-205 (Kapitel ,,ponjatie granicy“). Limite kann allerdings auch ,La limite
d’un Etat, d’un territoire, d’un empire“ bezeichnen (Le Grand Robert de la langue francai-
se, Onlineversion: https://gr.bvdep.com, Zugriff am 25.7.2019).

76 Lotman 2010a, S. 163.

77 Vgl. Foucault 1981, S. 189.

49

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch wir im Innern der Sprache sind. Wenn wir nicht im Innern der Sprache wiren,
konnte unser Gehirn sie nicht generieren (und umgekehrt: Wenn unser Gehirn nicht
fahig wire, Sprache zu generieren, kdnnten wir nicht in ihrem Innern sein). So ist
auch das Denken sowohl etwas vom menschlichen Gehirn Erzeugtes als auch die Spha-
re, die uns umgibt und auBerhalb derer intellektuelle Produktion unméglich wire.“78

Erstaunlicherweise wird dieses Wechselverhiltnis zwischen dem denkenden
Menschen und der ,Autonomie‘ des Denkens auf den Punkt gebracht, wenn die
deutsche Ubersetzung des Werktitels neben den russischen Originaltitel (resp.
dessen wortliche Ubersetzung) tritt: Die Innenwelt des Denkens — Innerbalb den-
kender Welten (Vnutri mysljascich mirov).”?

Auf der Basis dieses Vergleichs erscheint der Diskurs als (Sub-)Semiosphire,
die letztere konstituierende Summe von Kommunikationsakten resp. Uberset-
zungsvorgangen (bestehend aus Text und Code) als die Summe der Formations-
regeln, die den Diskurs produzieren. In dieser Perspektive interessiert nicht
mehr primar der einzelne Kommunikationsvorgang und seine Aufschlisselung
in Code und Text, sondern eine in Raum und Zeit ausgedehnte Gesamtheit, die
regelt, was ,aussagbar® ist, d.h., was zur Semiosphire gehort und was nicht, was
in den Raum des Semiotisierten und damit des kulturell Existenten fallt und
was nicht. In der Semiosphire vermengen sich Sprache/Code und Text zu Kul-
tur. So wie es Foucaults Denken erfordert, Aussagen nicht einzeln zu analysie-
ren, sondern als Serie, so ergibt es fir Lotman, sobald er tibergeordnet semio-
sphérisch denkt, keinen Sinn, isolierte Kommunikationsakte zu studieren. Im
Fokus steht vielmehr deren Totalitit (oder Beitrag zur Totalitat) innerhalb einer
bestimmten Einheit der Kultur (Sub-Semiosphire). Ein Diskurs ist somit ein
spezifischer Zusammenhang von Codes und Texten, der auf eine der Summe
seiner Bestandteile entsprechende Art bestimmt, was ,ausgesagt® resp. der Se-
miose zugefiihrt werden kann. Wenn in den folgenden Kapiteln von Dis-
kurs(analyse) die Rede ist, so heifSt das also, auf sprachliche Prozesse zu achten,
die tber die Zugehorigkeit zu einer Sub-Semiosphire entscheiden oder, mit
Foucault gesprochen, auf der Ebene von Zeichen die Bildung von Wissensge-
genstinden zu analysieren und dabei nicht nach deren ,wahrheitsgetreuer Wi-
dergabe dahinterstehender ,,Inhalte oder Reprasentationen® zu fragen, sondern
sie in ihrer sprachlichen Funktion fiir die Identitatsbildung der beschreibenden
Instanz zu erfassen.

Die vorangehenden (und folgenden) Zeilen tberblenden Lotmans und Fou-
caults Terminologie bewusst, um zwei konzeptuelle Begriffswelten zu paralleli-

78 Lotman 2010a, S. 376.

72" Auch die englische Version unter dem Titel Universe of the Mind (die vor der russischen
erschien) kann mit einer Passage aus dem Schlusswort assoziiert werden: ,,Wir sind mit-
ten darin, doch es ist auch — vollstindig — in uns. Als ,Matrjoschka‘ wie auch als Teilneh-
mer an einer unendlichen Zahl von Dialogen, als Ebenbild von allem wie auch als ,der
Andere* fiir die anderen und fir uns selbst, sind wir sowohl ein Planet in der intellektuel-
len Galaxis wie auch das Bild ihres Universums“ (ebd., Hervorhebung im Original).

50

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sieren und zusammenzufithren. Eine perfekte gegenseitige Ubersetzbarkeit —
das hieffe auch: Austauschbarkeit — sei damit nicht proklamiert und eine solche
wire in der Konsequenz des Lotman’schen Verstandnisses von Ubersetzung we-
der moglich noch wiinschenswert. Vielmehr ist davon auszugehen, dass die un-
terschiedlichen Codierungen Foucaults und Lotmans bei einer Ubersetzung
den kreativen Prozess der Informationsproduktion in Gang setzen und damit
auch fiir die theoretische Grundierung der vorliegenden Arbeit einen Mehrwert
erbringen. Dieser konnte bspw. darin bestehen, mit der Semiosphire als einem
Modell, das historische, interkulturelle Rezeptionsvorginge voraussetzt, die
Umwelt, die den Diskurs (mit-)generiert, und besonders auch die Rolle von
Subjekten mit zu beriicksichtigen. Philipp Sarasin beschreibt einen wesentli-
chen Einwand, der gegen Foucaults Diskursbegriff vorgebracht wurde und
wird, folgendermafSen:

»Das Problem der Foucault’schen Diskursanalyse in der Archéologie bestand darin, dass
Diskurse als autonome Gebilde konzipiert wurden, die im Grunde auf kein Aufen an-
gewiesen sind, um zu funktionieren, sondern sich aus sich selbst speisen und die auf-
tauchen und wieder verschwinden, ohne dass dafiir ein diskursexterner Grund angege-
ben werden konnte. Foucault hat die diskursive Oberfliche der énoncés als eine sich
selbst generierende, kompakte und ausschlieflich manifeste Struktur verstanden, weil
kein Subjekt in diese Struktur interveniert. Das Subjeket erhielt in der Archéologie sei-
nen Platz legitimen Sprechens allein vom Diskurs zugewiesen.“3°

Wie Sarasin Foucault angesichts dieser Feststellung im Hinblick auf seine eige-
ne Auffassung von Diskursanalyse erganzt, kann hier aufler Acht bleiben, denn
das vorangehende Unterkapitel hat mit Lotmans Grenzbegriff bereits einen An-
satz prasentiert, der den Einfluss des ,Auflen des Diskurses zu modellieren er-
laubt. Das bedeutet aber zugleich, dass die Genese des Diskurses auch vor dem
Hintergrund des Handelns von Subjekten zustande kommt. Letztere konnen
namlich semiotisiert und demzufolge als eigene Sub-Semiosphiren verstanden
werden, womit sie sich im Gesamtprozess der Semiosphire als Agens oder Pati-
ens verorten lassen.’! Es sind also sich gegenseitig bedingende Faktoren aktiv:
Die ,autonomen‘ Diskursregeln, die einem Individuum seine ,Aussagefahigkeit’
zuweisen, stabilisieren sich einerseits gegenseitig, unterliegen andererseits aber
dem transformativen Potential, das von der Grenze und damit auch von Sub-
jekten her zufliet. Zu bestimmen, welche Seite tiberwiegt, ob das Individuum
innerhalb der Regeln des Diskurses spricht oder auf eine Weise aufferhalb ihrer
spricht, die auf den Diskurs veraindernd rickwirke, bleibt der Analyse konkreter
kultureller Situationen vorbehalten. Was Sarasin als eine These (unter fiinf) zu

80 Sarasin, Philipp: Geschichtswissenschaft und Diskursanalyse. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
2003, S. 51.

So schreibt Lotman: ,,Der Begriff der ,Personlichkeit® stimmt nur unter ganz bestimmten
kulturellen und semiotischen Bedingungen mit den physischen Grenzen des menschli-
chen Individuums tberein. [...] Die Grenze der Personlichkeit ist eine semiotische Gren-
ze“ (Lotman 2010a, S. 184).

81

51

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—


https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einer ,diskurstheoretisch fundierten Kulturgeschichte® formuliert, deckt sich in
vielem mit dem nun Festgestellten und klingt — wohl unbewusst — auch an Lot-
mans Sprachgebrauch an:

,Diskurse definieren Riume des Sprechens — Riume mit ihren Grenzen, ihren Uber-
gingen zu anderen Diskursen und mit ihren Subjektpositionen. Dies ermoglicht es,
strukturelle Voraussetzungen fiir Sinn und Handeln zu beschreiben, und zwar gleich-
sam wie /ayers, wie halbtransparente Folien, die in konkreten historischen Situationen
diskontinuierlich Gbereinandergelagert sind und die Komplexitit solcher Situationen
zu erkliren erlauben. Sie zeigen vor allem, von wo aus und unter welchen diskursiven
Voraussetzungen ein historisches Subjekt spricht. Sie zu rekonstruieren bedeutet in
erster Linie, das Sprechen dieser Subjekte nicht von ihren Intentionen her verstehen zu
wollen, sondern von den diskursiven Mustern aus, in die dieses Sprechen eingeschrie-
ben ist.“82

Die vorgenommene Engfiihrung von Foucault und Lotman grindet letztlich
auf wenigen Textstellen aus zwei umfangreichen Gesamtwerken. Dabei blieb
einiges unbertcksichtigt, was einen ebenso lohnenswerten Ausgangspunkt ge-
boten hatte. Zu denken wire etwa an Foucaults Konzepte der Heterotopie und
Heterochronie, die ihm zur Typologisierung ,anderer Raiume® dienen. Der hie-
sige Vorschlag, Diskurs und Semiosphire zusammen zu denken, steht — dies ist
zu betonen — unter dem Vorbehalt eines Modellcharakters: Er beruht auf Mo-
dellen und ist selber eines. Mit diesem Hinweis sei verdeutlicht, dass die einge-
nommene Perspektive zwar ein erkenntnistheoretisches Grundverstindnis be-
reitstellt, das es erlaubt, wissenshistorische Prozesse auf der Ebene der Sprache
in einer Situation intensiver Rezeption ,fremder® Kulturen zu untersuchen, dass
es sich zugleich aber nicht um eine exklusive Sichtweise handeln kann, die je-
den Winkel der vorliegenden Arbeit ausleuchtete und durchdringe. Die folgen-
den Analysen weisen dementsprechend Passagen auf, die stairker im Geiste die-
ses Modells verfasst sind als andere, die eher in einem ,traditionellen® Sinne his-
torisch oder narratologisch erzahlen. Wenn die Kapitel, in denen die Quellen-
lektiire im Vordergrund steht, den Diskursbegriff gegeniiber dem Begriff der
Semiosphire bevorzugen, um die sprachlich verfasste Analyseebene zu benen-
nen, so ist dies der groferen wissenschaftssprachlichen Etablierung und damit
der hoheren ,Lesbarkeit’ des ersteren geschuldet. Die andere Seite der Medaille
— die Sprache Lotmans — wird nebst dem, dass sie hier einen mit der Fou-
cault’schen Diskursanalyse kompatiblen Rezeptionsbegriff begriindet hat, im
Schlusskapitel wieder aufzugreifen sein, um einige Ergebnisse der Untersu-
chung als Semiosphire(n) abzubilden. Die im vorliegenden Kapitel eingefiihrte
Terminologie bedeutet zudem keinen theoriesprachlichen Innovationsstopp fiir
den weiteren Verlauf der Studie. Insbesondere in Kapitel 3 treten mit Gilles
Deuleuze & Félix Guattaris Rhizom und Umberto Ecos Enzyklopadiebegriff
zusatzliche Theoriekonzepte in Erscheinung, die aber v.a. im Zusammenhang

82 Sarasin 2003, S. 58f.

52

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—


https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit Fragen der kompositorischen Gestaltung und der Definition des Untersu-
chungsfeldes der Studie relevant sind. Dass die Bestimmung und Eingrenzung
des zu untersuchenden Quellenmaterials aber auch an die diskursanalytische
Perspektive rickgebunden ist, wird sich im Zuge der Schlussbetrachtung auf
der Grundlage von Foucaults Verstindnis der Genealogie erweisen.

53

- am 23.01.2026, 05:16:38. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 23.01.2026, 05:16:38.



https://doi.org/10.5771/9783956507847-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Die Medialität des Orients dies- und jenseits des Postkolonialismus
	2.2 Foucault und Lotman: Brüder im Geiste?

