
4. Der Mensch ist Maskenspiel

Nietzsche hat, das ist zur Genüge bekannt,

aber immer noch ungenügend bedacht,

dem Emblem der Maske eine ausgezeich-

nete Stellung in seinen Bemerkungen

zur Sprache und zur Individualität einge-

räumt.

Werner Hamacher1

In der Jahrtausende währenden Geistesgeschichte ist sich der Mensch selbst das

größte Rätsel geblieben. Sein Selbst- undWeltverhältnis, das Problemdes Bewusst-

seins, die Schwierigkeit, dem Leib-Seele-Dualismus zu begegnen, hat neben viel-

fältigen Selbstbezeichnungen und Begrifflichkeiten, mit denen sich der Mensch

endlich ›in den Griff‹ zu bekommen trachtet, auch zahlreiche wissenschaftliche

Disziplinen hervorgebracht, die mit je eigenem Fokus operieren, darunter Philoso-

phie, Anthropologie, Phänomenologie, Psychologie, Soziologie und Neurowissen-

schaften. In diesem Zusammenhang ist seit Foucault mit dem Namen Nietzsches

vor allem das Schlagwort vom Tod des Subjekts verbunden. Gemäß einer Fest-

stellung von Hagenbüchle wäre jedoch ein »geschichtlicher Aufriß des philosophi-

schen Subjektbegriffs […] wohl nahezu identisch mit einer Geschichte der Philoso-

phie«.2 Auch angesichts der zahlreichen einschlägigen Literatur erübrigt sich hier

eine geistes- oder begriffsgeschichtliche Rekonstruktion der bis heute hochproble-

matischen Rede vom Subjekt.3 Es soll genügen, auf die folgenreiche Umwertung

1 Werner Hamacher: »Disgregation desWillens.« Nietzsche über Individuum und Individuali-

tät. In: Nietzsche-Studien, Bd. 15, 1986, S. 306-336, hier S. 329.

2 RolandHagenbüchle: Subjektivität. Eine historisch-systematischeHinführung. In: Reto Luzi-

us Fetz; Roland Hagenbüchle; Peter Schulz (Hg.): Geschichte und Vorgeschichte der moder-

nen Subjektivität, Berlin/New York 1998, S. 1-88, hier S. 4.

3 Vgl. etwa Peter Zima: Theorie des Subjekts. Subjektivität und Identität zwischen Moderne

und Postmoderne, Tübingen/Basel 2000; Peter Bürger: Das Verschwinden des Subjekts. Eine

Geschichte der Subjektivität von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a.M. 1998; Christa Bürger:

Tradition und Subjektivität, Frankfurt a.M. 1980; Christoph Riedel: Subjekt und Individuum.

Zur Geschichte des philosophischen Ich-Begriffes, Darmstadt 1989; Dieter Sturma (Hg.): Per-

son. Philosophiegeschichte – Theoretische Philosophie – Praktische Philosophie, Paderborn

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Masken denken – in Masken denken

hinzuweisen, die mit Nietzsche aus der Konstellation von Sprach-, Metaphysik-

und Subjektkritik resultiert und den Punkt zu benennen, an dem der ›Tod Gottes‹

auch zum ›Tod des Subjekts‹ führt. Bezüglich der philosophischen Gegenüberstel-

lung, die als Grundunterscheidung von Nietzsche auf die zugespitzte Formel ›Par-

menides gegen Heraklit‹ gebracht wird, steht auf der Seite der mit Abstand fol-

genreicheren Wirkungsgeschichte das Postulat eines jeder Wirklichkeit zugrunde

gelegten ›Seins‹ – mit den entsprechenden Implikationen von Substanz, Einheit

und Ewigkeit im Zeitüberdauern sowie Veränderungen, die nur an den Akzidenti-

en stattfinden. Durch die Gegenposition der Verfasstheit der Welt als permanente

Prozesshaftigkeit im ›Werden‹ allerdings sieht sich das Denken und nicht zuletzt

das Selbstverständnis des Menschen bis heute in radikaler Weise herausgefordert:

Sollte die Welt wesentlich Werden sein, wären die Fragen aus einer ganz anderen

Richtung zu stellen,müsste geklärt werden, was dann noch Dauer oder Beständig-

keit bedeutet, würde auch das Problem des Bewusstseins neu zu erschließen sein,

weil allererst zu klären wäre, wie es möglich ist, dass der Mensch sich selbst als ein

im Werden Fortdauerndes versteht.

Nietzsches Konstitution des Menschen als Subjekts-Vielheit, die eine Kritik so-

wohl an religiösen Seelen-Vorstellungen, als auch an rationalistischen und idealis-

tischen Konzepten des Subjekts darstellt, dessen Autonomie sie zurückweist, ist

vergleichsweise gut erforscht.4 Insbesondere wurde auf Nietzsches nachdrückli-

che Rehabilitation des Leibes hingewiesen, wobei auch dem (leiblich-triebhaften)

Unbewussten ein größerer Spielraum gegenüber den Bewusstseinszuständen des

›Ich‹ und des ›cogito‹ einzuräumen ist. Letztere sind von Nietzsche in ihrer sprach-

lich-illusorischen Verfasstheit ausgewiesen worden, was etwa auch Schlimgen the-

matisiert.5 Trotzdem sind Leerstellen geblieben und grundsätzliche Fragen unge-

klärt, wobei die meisten Probleme denMoment der Konstitution des Subjekts bzw.

2001; Reto Luzius Fetz; RolandHagenbüchle; Peter Schulz (Hg.): Geschichte undVorgeschich-

te der modernen Subjektivität, 2 Bände, Berlin/New York 1998.

4 Hervorzuheben ist Martin Saar: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts

nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt a.M./New York 2007, sowie die Studie von Daniela

Langer:Wiemanwird,wasman schreibt. Sprache, Subjekt undAutobiographie beiNietzsche

und Barthes, Paderborn/München 2005. Langer weist zudem darauf hin, dass bereits früher

Kritik am Subjektbegriff geäußert wurde. So sei für Hume das Subjekt eine Fiktion gewesen,

das romantische Ich in seiner Selbstauflösungstendenz zu begreifen und der von Nietzsche

geschätzte Georg Christoph Lichtenberg »ersetzte lange vor Nietzsche das Cartesische ›Ich

denke‹ durch ›Es denkt‹« (ebd. S. 23). Vgl. auch Beatrix Himmelmann: Freiheit und Selbst-

bestimmung. Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivität, Freiburg/München 1996; Erwin

Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewußtseins, Berlin/New York 1999; Georges Goedert:

Nietzsches Kritik des Subjektbegriffs. In: Perspektiven der Philosophie, 30, Amsterdam/New

York 1994, S. 301-322; João Constâncio; Maria João Mayer Branco; Bartholomew Ryan (Hg.):

Nietzsche and the Problem of Subjectivity, Nietzsche today, Vol. 5, Berlin/Boston 2015.

5 Vgl. Erwin Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewußtseins, Berlin/New York 1999, S. 126-134.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 203

der Organisation der angenommenen Vielheit betreffen. Sowohl Goedert als auch

Schlimgen beziehen sich beispielsweise auf ein Nachlass-Zitat, in dem bei aller

Vielheit ein »oberstes Bewußtsein« die Einheit des Subjekts garantiere.6 An dieser

Stelle können wir unter Verweis auf das Problem (und den Irrtum) des Maskenträ-

gers den Menschen als kontinuierliches Maskenspiel, als Masken-Ensemble ohne

letzte Instanz herleiten. Auch Himmelmann kritisiert Nietzsche auf dieser Ebene,

indem sie die Frage aufwirft, wie ein solches plural verfasstes Subjekt überhaupt

Vorstellungen oderWahrnehmungen als die eigenen identifizieren könne.7 Die ge-

nannten Autoren berühren neuralgische Punkte, die nach einer Rekonstruktion von

Nietzsches Subjekts-Philosophie auf die Fragen gebracht werden sollen: Was be-

deutet der Mensch ›als Vielheit‹? Was bedeutet es, ihn im Werden aufgehen zu

lassen? Wie kann man es verstehen, dass das ›ich‹ nurmehr als Fiktion und reines

Wort, nicht aber als Realität zu begreifen ist? Die hier vorgelegte Erörterung der

Konstitution des Menschen unter den Bedingungen der Maskenproblematik stellt

den Versuch dar, Antworten auf diese Fragen zu finden.

6 Nachlass 1884, 25 [401], KSA 11, S. 116. Vgl. das von Georges Goedert verfasste Lemma Sub-

jekt in: Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 342 und Erwin

Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewußtseins, Berlin/New York 1999, S. 62. Generell hal-

te ich eine Argumentationsweise, die aus einem Nachlass-Notat einen fundamentalen Ein-

wand gegen das im gedrucktenWerk Niedergelegte macht, schlichtweg für falsch: Sie miss-

versteht Nietzsches experimentierendes Denken, das mitunter vorläufige Denkergebnis-

se als hingeworfene Notizen produziert und daher die Bewegung eines thinking in pro-

gress ist. Die Frage des Textstatusʼ hier außer Acht zu lassen, ist kaum vertretbar. Schlim-

gen sieht zudem ein grundsätzliches Problem angezeigt: spreche Nietzsche doch »über Zu-

sammenhänge, wo ihm nach seiner eigenen Aussage die Begriffe fehlen; insofern ist seine

Subjekt-Entmündigungsstrategie spekulativ, der epistemische Anspruch symbolisch und sei-

ne Subjekt-Philosophie im Ganzen eine organologische Metaphysik.« (ebd. S. 69). Ein solches

Urteil heißt jedoch, allem Bemühen um den Nachvollzug von Nietzsches Denken mit dem

äußerst fragwürdigen Etikett einer durch die Hintertür wieder etablierten »Metaphysik« zu

begegnen.

7 Himmelmann merkt hierzu an: »Ohne daß es einen einheitlichen gemeinsamen Hinter-

grund gäbe: die eine Bühne Subjektivität, die im ›Ich‹-Sagen zumindest mitgemeint ist,

könnten die vielen verschiedenen Vorstellungen oder Kräfte, die insgesamt mich ausma-

chen sollen, nicht einmal alsmeineVorstellungen oder Kräfte identifiziert werden,wasHume

undNietzsche als Selbstverständlichkeit voraussetzen.« (Beatrix Himmelmann: Freiheit und

Selbstbestimmung. Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivität, Freiburg/München 1996,

S. 199).Himmelmann scheint hier einerseits die vonNietzschehervorgehobene leiblicheVer-

fasstheit des Menschen auszublenden, durch die dieser sich schließlich als konkreter, dis-

tinkter Körper wahrnimmt. Andererseits kann ihrem Bestehen auf einem »einheitlichen, ge-

meinsamenHintergrund« (ebd.), der vorhanden seinmüsse,mit demVerweis aufNietzsches

Sprachkritik unddieDenkfigur der ›konstitutiven Fiktionen‹ begegnetwerden:Das ›Ich‹wirkt

ja als wirklich undNietzsches einziger, doch umso folgenreicher Einwand ist, es als mächtige

Illusion auf der Sprachebene zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Masken denken – in Masken denken

Wie für viele andereThemenbereiche, die in Nietzsches Schriften eine Behand-

lung erfahren, gilt auch bezüglich der Subjektproblematik, dass sie nicht in einem

Text oder Teilkapitel erschöpfend ausgearbeitet worden ist, sondern an verschie-

denen Orten unterschiedliche Aspekte aufzufinden sind. Diese direkte Folge eines

aphoristischen Schreibens verlangt den Forschern und Forscherinnen, die konkre-

te Themenkomplexe ergründen wollen, ein hohes Maß an Aufmerksamkeit ab, das

Verstreute aufzufinden und zusammenzufügen, erlaubt ihnen aber gleichzeitig,

die fehlenden Verbindungen eigenmächtig herzustellen und die sich mitunter auf-

tuenden Lücken argumentativ zu füllen. An der Problemstelle des Subjekts mit

Nietzsche über Nietzsche hinauszudenken, stellt daher eine besonders reizvolle

Herausforderung dar, weil einerseits mit den Eckpunkten von Sprach- und Sub-

jektkritik sowie der Umstellung vom Sein aufs Werden ein enormes philosophi-

sches Spektrum ausgemessen wird, wobei andererseits vieles ungesagt und Raum

zumWeiterdenken bleibt. Das vorliegende Kapitel unternimmt daher gleicherma-

ßen die Erschließung der Subjekts-Philosophie im Zeichen der Maskenproblema-

tik, wie es sich am spekulativen Weiterführen der von Nietzsche angestoßenen

Denkbewegung versucht. Diesem Aspekt ist der erste Abschnitt gewidmet. Darauf

folgt eine Erörterung der zwei für dieses Themenfeld wichtigsten Darstellungs-

formen, die die enge Verbundenheit der philosophischen Inhalte mit ihrer Gestal-

tung in Wort und Text herausstellen und die weitreichenden Konsequenzen von

Nietzsches Denken auf seine experimentierende Sprache belegen soll. Demnach

ist einerseits das neue Sprechen vom Subjekt, andererseits der Topos der ›inneren

Landschaften‹ zu thematisieren.

4.1. Wo beginnt das Ich?

Ungeachtet der erwähnten Verstreutheit relevanter Abschnitte ist die Problematik

des Subjekts in den veröffentlichten Schriften am prominentesten in Jenseits von

Gut und Böse präsent. Dort wird wiederholt eine Skepsis gegenüber dem Glauben

an die Realität eines fest situierbaren Ichs artikuliert und eine autonome Einheit

des Subjekts bzw. der Seele in Zweifel gezogen.

So beginnt schon die Vorrede gewissermaßen mit einem Requiem auf die philo-

sophische Dogmatik und zählt unter die Grundsteine dogmatischen Denkens den

»Seelen-Aberglaube, der als Subjekt- und Ich-Aberglaube auch heute noch nicht

aufgehört hat, Unfug zu stiften«.8 Im für die zu behandelnde Problematik bedeut-

samen Paragraphen 12 ist präzisiert, worin sich diese allgemein geglaubten Kon-

zepte geirrt haben: Das einleitende Motiv rühmt ein Erkenntnisbestreben wider

die Sinneseindrücke, wobei die astronomische Entdeckung des Kopernikus und

8 JGB Vorrede, KSA 5, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 205

die dem Mathematiker und Physiker Rugjer J. Bošković zugeschriebene Wieder-

legung der Atom-Einheit als Vorbilder dienen. Danach wird dieser Sieg über die

Evidenz der Sinne auch auf die geläufige Vorstellung von Subjekt und Seele ausge-

weitet, woraufhin der Abschnitt mit erkenntnistheoretischen Überlegungen endet.

Solange also »die Seele als etwas Unvertilgbares, Ewiges, Untheilbares‹« begriffen

würde, stelle sie als »S e e l e n - A t o m i s t i k« unzweifelhaft ein von Metaphysik

und Substanzontologie geprägtes Relikt dar.9 Solche Vorstellungen – die Nietzsche

hier als Lehre vorrangig dem Christentum anlastet, deren Explikation als »Mo-

nade« und »Atomon« aber zugleich an antike sowie cartesische und leibnizsche

Herkunft denken lassen – zählen lediglich zu den Vorurteilen der Philosophen, da

sie psychische Prozesse auf eine unveränderliche Einheit zurückführen. Von den in

ihrer vermeintlichen Allgemeinverständlichkeit akzeptierten Begriffen (Seele, Sub-

jekt, Ich) kann generell das ausgesagt werden, was als Reduktion von Komplexität

der Sprache innewohnt und bei Nietzsche zunächst folgendermaßen thematisiert

ist: »Auch hier, wie so oft, verbürgt die Einheit des Wortes nichts für die Einheit

der Sache.«.10 Mit einem konkreten Vorschlag, wie ›Seele‹ oder ›Subjekt‹ zukünftig

wissenschaftlich zu denken seien, fährt JGB 12 fort:

Es ist, unter uns gesagt, ganz und gar nicht nöthig, »die Seele« selbst dabei

los zu werden und auf eine der ältesten und ehrwürdigsten Hypothesen Ver-

zicht zu leisten […]. Aber der Weg zu neuen Fassungen und Verfeinerungen der

Seelen-Hypothese steht offen: und Begriffe wie »sterbliche Seele« und »Seele

als Subjekts-Vielheit« und »Seele als Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte«

wollen fürderhin in der Wissenschaft Bürgerrecht haben.11

Ganz offenkundig hält Nietzsche begriffliche Konzepte auch weiterhin für nötig,

um bestimmte den Menschen auszeichnende Phänomene denken, sowie diese

überhaupt wertschätzen zu können: Selbst ein so vorbelasteter Begriff wie die

Seele hat dabei überraschenderweise nicht gänzlich ausgedient – wenngleich nur

in verwandelter, gleichsam säkularer Form. Es ist bezeichnend, dass Nietzsche

hier nicht nur einen Ersatz-Begriff sondern mehrere vorschlägt, und dies je nach

den infrage stehenden Aspekten: Die »sterbliche Seele« fokussiert ein Denken des

9 JGB 12, KSA 5, S. 27.

10 MA I, 14, KSA 2, S. 35. Vgl. auch JGB 19, KSA 5, S. 32; M II 133, KSA 3, S. 126 und M IV 277, KSA

3, S. 215. Für das vorliegende Problem hat Nietzsche eine besondere Antwort, nämlich das

körperliche Erleben einer Einheit, gefunden. Vgl. KGW IX 2, N VII 2, S. 137; Nachlass 1885-

1886, 1[72], KSA 12, S. 29).

11 JGB 12, KSA 5, S. 27. Zur Subjekts-Vielheit mit Bezug zum Verhältnis von Kierkegaard und

Nietzsche vgl. Bartholomew Ryan: The Plurality of the Subject in Nietzsche and Kierkegaard:

ConfrontingNihilismwithMasks, Faith and Amor Fati. In: João Constâncio; Maria JoãoMayer

Branco; Bartholomew Ryan (Hg.): Nietzsche and the Problem of Subjectivity. Nietzsche to-

day, Vol. 5. Berlin/Boston 2015, S. 317-342.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Masken denken – in Masken denken

Geistigen jenseits einer metaphysischen Unsterblichkeit, wohingegen die Rede

von der »Seele als Subjekts-Vielheit« und als »Gesellschaftsbau der Triebe und

Affekte« den vielfachen, polyphonen Charakter der neuen Hypothese hervorhebt,

erstere mit begrifflich-konzeptuellem Fokus, letztere mit physisch-materiellem.

Dem starren, atomistischen Modell wird somit ein Modell entgegengesetzt, das

das ›Ich‹ gleichsam dissoziiert und das offener, vielschichtiger, aber auch haltloser

und beängstigender zu sein verspricht. Gleichzeitig operiert es in dem Bewusst-

sein, neben einem Hypothesen formenden Erfindergeist selbst nur die Illusion

der Worte zur Aneignung von Realität zur Verfügung zu haben – schließt doch

der eben zitierte Paragraph mit der Feststellung:

Indem der n e u e Psycholog dem Aberglauben ein Ende bereitet, der bisher

um die Seelen-Vorstellung mit einer fast tropischen Üppigkeit wucherte, hat er

sich freilich selbst gleichsam in eine neue Oede und ein neues Misstrauen hin-

aus gestossen […] zuletzt aber weiss er sich eben damit auch zum E r f i n d e n

verurtheilt – und, wer weiss? vielleicht zum F i n d e n . –12

Deutlich wird vor allem, dass der auf diese Weise Seele und Subjekt ergründende

Forscher sich der Konsequenzen der eigenen Hypothese schwerlich wird entziehen

können: Er selbst wird die Vorstellung einer Sterblichkeit und Vielheit der Seele

aushalten und gestalten müssen.

Auch zahlreiche Niederschriften aus dem Nachlass greifen den Aspekt der

»Subjekts-Vielheit« auf und reformulieren ihn, sodass ein vielschichtiges Bild

der spekulativen Überlegungen Nietzsches ablesbar wird. Einige dieser Notate

stehen in zeitlicher Nähe zur Arbeit an der Schrift Jenseits von Gut und Böse und

belegen folgende Auffassung: »[D]aß ich die ›Persönlichkeit‹ {und ihre angebliche

Einheit} leugne und in jedem Menschen die Möglichkeit {Zeug} zu sehr verschie-

denen solchen ›Personae‹ {und Masken finde} sehe«.13 Nietzsche hat während

einer Überarbeitung des Notats das zuerst geschriebene Wort ›Personen‹ durch

Überschreiben der letzen beiden Buchstaben in das Wort ›Personae‹ abgewandelt.

Wahrscheinlich kam im Zuge dieser Überarbeitungsstufe auch die vielsagende

Ergänzung »und Masken« hinzu. Es scheint also durchaus plausibel, hier einen

Zusammenhang zwischen der zu leugnenden Einheit, dem lateinischen personae

und den Masken zu sehen. Er zeichnet sich in der Denkbewegung vom Plural

der ›Personen‹ zu den ›Personae‹ in einem Akt semantischer Erinnerung ab: Im

lateinischen Wort ist, anders als im deutschen, der Sinnaspekt ›Masken‹ noch

enthalten. Andeutungsweise ist so ein aussichtsreiches Potential formuliert, das

Nietzsche dem neuen hypothetischen Modell zuzugestehen bereit ist: Insofern als

mit Masken die Vorstellung von immer wechselndem Gezeigten verbunden ist,

12 JGB 12, KSA 5, S. 27.

13 Umschrift nach KGW IX 4, W I 4, S. 34; Nachlass 1885, 36[17], KSA 11, S. 558.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 207

läge der Vorteil der neuen Hypothese darin, Menschen in ihrer Verwandelbar-

keit, Wandlungsfähigkeit und an den Rändern dieser Übergänge beschreiben zu

können.

Wo der Gedanke einer stets gleichbleibenden, seelischen Einheit abgelöst

wird von der Vorstellung ›seelischer Vielheit‹, werden allenthalben Fragen nach

der Organisation derselben aufgeworfen. Bemühungen, sich die Interaktion und

Organisation der nun zugrunde gelegten verschiedenen personae,Masken oder der

›Subjekt-Vielheit‹ in einem Menschen vorzustellen, werden aus einem anderen

Notat deutlich:

Die Annahme des Einen Subjekts ist viell. nicht nothwendig; viell. ist es ebenso-

gut erlaubt, eine Vielheit von Subjekten anzunehmen, deren Zusammenspiel u.

Kampf unserem Denken u. überhaupt unserem Bewußtsein zu Grunde liegt? Ei-

ne Art Aristokratie von »Zellen«, in denen die Herrschaft ruht? Gewiß von pares,

welche miteinander an’s Regieren gewöhnt sind u. zu befehlen verstehen?14

Die Qualität der Vereinigung wird versuchsweise als die eines »Zusammenspiel[s]«

und »Kampf[es]« beschrieben, wobei das Vokabular in die Nähe von Staatstheorien

gerückt ist: die verschiedenen personae ›herrschen‹, ›regieren‹ und ›befehlen‹ inter

pares.

Ebenso aufschlussreich ist ein Notat von 1887, in dem offenbar von den zu

fremdeMetaphern bemühenden Vergleichungen Abstand genommen wurde: »Kei-

ne Subjekt-›Atome‹. Die Sphäre eines Subjekts beständig wachsend oder sich ver-

mindernd {der Mittelpunkt des Systems sich beständig verschiebend.}«.15 Diese

Beschreibung wirkt nicht nur wesentlich organischer, auch ist sie abgerückt von

an Zwist und Kampf erinnernde Motive. Etwa, wenn »der Mittelpunkt des Sys-

tems«, also das in einem Moment dominierende Prinzip (ein Trieb oder Affekt

beispielsweise), entworfen wird als ein beständig sich verschiebendes Zentrum.

Vorstellungen eines eher gleitenden, gleichwohl im Ganzen arbiträren Prozesses,

eines fortwährend in andere Gleichgewichte und in andere Ordnungen überge-

henden Organismus drängen sich auf. Es ist nicht zu übersehen: Hier wurde ein

anderes sprachliches Bild gefunden und folglich eine neue Beschreibungswelt erfun-

den – um ganz im Kontext jenes elften Paragraphen aus Jenseits von Gut und Böse

zu bleiben, der nicht wenig satirisch von einer Zeit berichtet, der Zeit Kants und

des Tübinger Stifts, »als man »finden« und »erfinden« noch nicht auseinander zu

halten wusste!«.16

14 Umschrift nach KGW IX 4, W I 7, S. 52; Nachlass 1885, 40[42], KSA 11, S. 650.

15 Umschrift nach KGW IX 6, W II 1, S. 64; Nachlass 1887, 9[98], KSA 12, S. 391.

16 JGB 11, KSA 5, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Masken denken – in Masken denken

Was hingegen mit der ›Sphäre‹ eines Subjekts, die wachsen oder schrumpfen

könne, zu verbinden wäre, ließe sich anhand des Aphorismus 285 aus der Morgen-

röthe konkretisieren:

W o h ö r t d a s I c h a u f ? –Diemeisten nehmen eine Sache, die sie w i s -

s e n , unter ihre Protection, wie als ob dasWissen sie schon zu ihrem Eigenthum

mache. Die Aneignungslust des Ichgefühls hat keineGränzen: die grossenMänner

reden so, als ob die ganze Zeit hinter ihnen stünde und sie der Kopf dieses langen

Leibes seien, und die guten Frauen rechnen sich die Schönheit ihrer Kinder, ihrer

Kleider, ihres Hundes, ihres Arztes, ihrer Stadt zum Verdienste und wagen es nur

nicht, zu sagen »das Alles bin ich«. Chi non ha, non è – sagt man in Italien.17

Bei aller Spottlust auch dieses Abschnittes – die Frage, wo das ›Ich‹ eigentlich auf-

höre (und, was im Grunde schon mitgesagt ist, wo es anfange), bleibt so essentiell

wie unbeantwortet. Konzipiert als Sphäre des Subjekts wird sich das ›Ich‹ immer

wieder zu verändern haben: Weil diese Sphäre je nach den sie bedingenden Ein-

flussfaktoren unterschiedliche Konturen aufweist und unterschiedlich weit reicht.

Das ›Ich‹ wird alsomit der Anwesenheit geeigneter Zuhörer, desHundes oder schö-

nen Wetters in eine bestimmte Sphäre hinein wachsen und mit der Abwesenheit

alles dessen und einer zusätzlichenMagenverstimmung sich vermindern – respek-

tive sich auf andere ›Ichgefühle‹ ähnlicher Intensität hin verschieben.

Das in ein ›Ichgefühl‹ zurückgenommene Subjekt ist also mitnichten als fes-

te Größe anzusehen oder vorauszusetzen, sondern in einem derart umfassenden

Ausmaß von denjenigen Faktoren bestimmt, die es erst entstehen lassen, dass es

eben hinter diesen Faktoren auch nicht mehr aufzufinden ist. Mithin vollzieht sich

die Konstitution von Subjekten stets in radikalster Weise situativ, relational und

konstellativ.Was diese von innenwie von außen kommenden Einflussfaktoren dar-

über hinaus sein können, ließe sich vermutlich facettenreicher und erfahrungs-

gesättigter aus psychologischer und soziologischer Perspektive beschreiben. Uns

muss es genügen, dass das Ichgefühl sich durch diverse, sich permanent verän-

dernde und überlagernde Faktoren beeinflusst erweist. Darunter zählen etwa die

momentane emotionale Gestimmtheit, die Verbindlichkeiten von Beruf und sozia-

lem Umfeld, Räume, Kleidungsvorschriften, umgebende Personen oder auch der

Einfluss abwesender Dritter, die aktuelle Jahreszeit, Situationen individuell gefühl-

ter Bedrohung oder Entspannung, Hunger, Durst, Zuckermangel, Sättigung. Die

17 M 285, KSA 3, S. 217. Ähnlich FW 14: »Unsere Lust an uns selber will sich so aufrecht erhalten,

dass sie immer wieder etwas Neues i n u n s s e l b e r verwandelt, – das eben heisst

Besitzen.« (FW 14, KSA 3, S. 386). Auch angesichts von »Wo h l t h u n und Wohlwollen«

gegenüber uns nahestehenden Personen heißt es: »wir wollen ihre Macht mehren, weil wir

so die unsere mehren« (FW 13, KSA 3, S. 384).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 209

Aufzählung ließe sich noch lange fortführen. Die hier beschriebene Idee real statt-

findender Aneignungs- und Assimilierungsprozesse von ›Fremdem‹ an das ›Eige-

ne‹ wird besonders dann nachvollziehbar, wenn man sich als solche Einfluss neh-

menden Faktoren das Beziehungsgefüge zu Mitmenschen vergegenwärtigt, etwa

die Familie, Partnerschaften, die Beziehung zu eigenen Kindern oder nahestehen-

den Personen.18 Wer sich verliebt oder ein Kind bekommt, dessen Selbsterleben

wird sich wesentlich in ein Verhältnis zu diesen anderen Menschen gesetzt se-

hen, wird sich verschiedentlich an ihnen ausrichten und zwar aus Gründen der

Liebe und Zuneigung einerseits, aus solchen der Fürsorge andererseits. Demnach

sind Menschen in sehr verschiedener Ausprägung und Intensität miteinander ver-

bunden, verantwortlich, in oft wechselseitige Abhängigkeiten und Verpflichtun-

gen eingebunden, infolgedessen verbindlich, rücksichtsvoll, aber auch suggestiv,

kurz, in einem Ausmaß zusammengewachsen, dass die Vorstellung von ursprüng-

lich autarken Subjekten nicht aufrechtzuhalten sein dürfte. Solche Verbundenheit

kann sich darin äußern, dass man die Anliegen und Bedürfnisse anderer wie die

eigenen berücksichtigt, oft genug sogar als eigene ansieht, weil sie zu den eige-

nen geworden sind. Wenigstens genauso häufig aber hat der Mensch am Anderen

auch einen willkommenenWirkungsraum, auf den er inmancherleiWeise Einfluss

nehmen kann oder von dessen Ansehen, Fähigkeiten, Schönheit er gern profitiert,

indem ein solcher Glanz als überstrahlend wahrgenommenen und mit dem eige-

nen Selbstbild verschmolzen wird. So bereichert man sein Selbst ideell am Ande-

ren. Auch hierzu liegen von Nietzsche entsprechende Überlegungen vor, die einen

Bezug zu Geschlechtlichkeit und Geschlechterrollen aufweisen und an dieser Stelle

nicht unerwähnt bleiben sollen. Beispielsweise würden Frauen die politischen,wis-

senschaftlichen oder künstlerischen Ambitionen eines Mannes nur dulden, wenn

»er durch diese glänze«: »dann erhoffen sie […] zugleich einen Zuwachs i h r e s

Glanzes«.19 Andererseits aber gelte: »Gegen dieMännerkrankheit der Selbstverach-

tung hilft es am sichersten, von einem klugen Weibe geliebt zu werden.«20 Auch

die Beziehung zwischen einer Mutter und ihren Kindern berge solche Momen-

te besitzergreifender Identifikation über das ›eigene Selbst‹ hinweg: »Gewöhnlich

liebt eine Mutter s i c h mehr in ihrem Sohn als den Sohn selber«, weshalb sie

schnell eifersüchtig auf die Freunde des Sohnes sei, wenn diese mehr Erfolg als je-

ner hätten.21 Besonders die Frauen, so scheint es Nietzsche nahezulegen, wüssten

ihr Selbstbild um den Erfolg ihnen nahestehender Personen zu bereichern. Freilich

18 Eine ähnliche Überlegung ist schon bei Mendelssohn zu finden, der in seinen ästhetischen

Schriften freilich nicht den methodischen Anspruch und das Ansinnen einer Subjektphilo-

sophie verfolgt. Moses Mendelssohn: Ästhetische Schriften in Auswahl (Hg. v. Otto F. Best),

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1974, S. 149.

19 MA I, 410, KSA 2, S. 272.

20 MA I, 384, KSA 2, S. 266.

21 MA I, 385, KSA 2, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Masken denken – in Masken denken

bleibt hinzuzufügen, dass nach wie vor häufig diejenigeWährung, an der einMann

sich gleichsam bereichert und die er seinem Selbstbild einverleibt, die Schönheit

und Attraktivität seiner Partnerin sein dürfte.

Neben solchen naheliegenden und leicht zu akzeptierenden Vorgängen, ver-

weist Nietzsche nun auch auf subtilere Konstitutionsprinzipien des Subjekts, wie

jene ausgreifende Identifikationsbereitschaft, die durch das Wort »Aneignungs-

lust« so trefflich gefasst ist: Sich mit einer Stadt, einer Heimatregion oder einem

Fußballverein zu identifizieren, gehört mitunter in großem Ausmaß zum Selbst-

verständnis eines Menschen.22 Wenn aber die Aussage ›Ich bin eine Kölnerin‹ oder

›Ich bin BVB-Fan‹ einen über den reinen Informationswert hinausgehenden Sinn

haben soll, muss man annehmen, dass sich das eigene Selbst in diese Gebiete oder

Institutionen hinein erweitert. Das Modell einer polyzentrischen Selbstkonfigura-

tion müsste somit auch diejenigen Dinge oder Lebewesen einbeziehen, über die

jemand verfügt: Denn sie strukturieren den Erlebnishorizont, sie schaffen Selbst-

gefühle, sie erweitern oder verengen den Aktionsradius, sie bestimmen die Le-

bensrhythmen und schreiben sich somit unwiderruflich in die jeweilige Persönlich-

keit ein. Solche ›Objekte‹ können ebenso aufdringlich, fordernd und eigenmächtig

sein, wie wir es von einzelnen Menschen anzunehmen pflegen. Sie unterliegen

einer eigenen Bedürfnis-Logik und teilen sie an ihre Besitzer mit: Hunde müs-

sen ausgeführt, Autos gewartet und repariert, Gärten gepflegt werden. Durch die

affektive Bindung an sie geben sie den Menschen aber im Gegenzug ein hohes

Maß an Selbstbestätigung und sind Teil ihrer Selbstkonstitution. Demzufolge ist

das Selbsterleben als ein dynamischer Prozess maßgeblich von differenzierten Zu-

sammenhängen bestimmt, die sich immer wieder anders ausbalancieren und neu

konstellieren. Freilich treffen die beschriebenen Aneignungsprozesse nicht unter-

schiedslos auf alle Objekte gleichermaßen zu, sondern das Ensemble ist jeweils

22 Einigen Kulturen scheinen solche die Identität prägenden Einflussfaktoren wie insgesamt

ein konstellatives und relationales Subjekt-Konzept selbstverständlicher zu sein, als es für

dasjenige der mitteleuropäischen, post-aufklärerischen, hyperindividuellen Zeit der Fall

sein mag: Insbesondere die asiatischen Kulturen, allen voran Japan, aber auch Indigene und

Stammeskulturen pflegen vielmehr ein Verständnis des ›Einzelnen‹ als eines Teils verschie-

dener sozialer Gefüge. Bis in die Sprache hinein zeigt etwa das Japanische diese Feingliedrig-

keit von Beziehungs- und Abhängigkeitsgeflechten als eine Pluralität der Anredepronomi-

na:Mehrere hundert verschiedene Ausdrücke dienen dazu, sich selbst und das Gegenüber zu

bezeichnen. Sie ermöglichen eine feine Abstimmung der Hierarchieebenen, vom Ausdruck

privat-vertrauten Umgangs über Stufen der Respektbezeugung bis hin zur Unterwürfigkeit,

wobei das Eigene und die Anderen in enger Relation zueinander und in Abhängigkeit von-

einander gedacht werden. Exemplarisch verdeutlicht dies das als Motto dieser Arbeit vor-

angestellte Gedicht von Yoko Tawada, die auf Japanisch und deutsch dichtet: »Die zweite

Person Ich/Als ich dich noch siezte,/sagte ich ich und meinte damit/mich./Seit gestern duze

ich dich,/weiß aber noch nicht,/wie ich mich umbenennen soll.« (Yoko Tawada: Abenteuer

der deutschen Grammatik, Tübingen 2010, S. 8).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 211

so divergent, wie es die Subjekte selbst sind. Man kann sich also um und in den

Menschen einen gewissen variablen Einflussbereich (eine ›Sphäre‹) von Dingen,

Räumen, ideellenWerten, Erinnerungen, Identifikationsflächen und, nicht zuletzt,

anderen Menschen vorstellen. Dabei bieten begriffliche Konzepte wie Selbsterle-

ben und Ichgefühl Raum für diese Dimension des wechselseitigen aufeinander-

Bezogen-Seins.

Als ein situativ sich veränderndes Konstellationsgefügewird der so verstandene

Mensch nicht minder durch die eigenen kognitiven wie motorischen Fähigkeiten

und durch erworbene komplexe Fertigkeiten konstituiert (etwa Lesen und Schrei-

ben, ein Instrument spielen, Fahrradfahren), wie er gleichermaßen unter dem Ein-

fluss der ihn umgebenden Dinge, Menschen, Räume steht. Tatsächlich sind die

Objekte der nur vermeintlich äußeren Welt aufs engste mit der inneren Welt, d.h.

mit dem Selbstbild, dem Sich-Erleben und Sich-Bewusstsein des Selbst, verwoben.

Doch so sehr diese Konstitution des Ichgefühls auch einleuchten mag, so sehr

ist sie in ihrer Konsequenz pure Fiktion: arbeitet sie doch mit Ebenen der Projek-

tion, der Ausweitung und Selbstausdehnung. Das von Nietzsche gestellte Problem

»Wo h ö r t d a s I c h a u f ?«, ist eine Frage, die ihr Zentrum beständig ver-

schiebt: Denn das ›Ich‹ hört nicht einfach irgendwo auf, es bleibt fortwährend va-

riabel in immer neu sich ziehenden, sich wieder verwischenden, permeablen Gren-

zen. Der diagnostizierte ›Zerfallsprozess‹ ist also bei genauerem Hinsehen nicht

nur ein solcher, dissoziierender, sondern in gleichem Maße auch ein aneignender,

assoziierender. Gleichwohl zugrunde liegt ihm der Zerfall einer vormals die Einheit

eines jeden Subjekts und seiner Seele garantierenden außerordentlich wirkmächti-

gen Vorstellung. Wie inMorgenröthe 285 angedeutet, geraten mit dem veränderten

Begriff des Subjekts als Vielheit Mechanismen in den Blick, die verborgen bleiben

müssen, solange das ›Ich‹ als ein unwandelbares, indivisibles Konzept gedacht ist.

Das Subjekt wäre fürderhin davon entlastet, sich als unteilbares Individuum

auf einen Punkt hin auslegen und festlegen zu müssen. Es gibt schlechterdings

kein Refugium mehr für eine die Fortdauer und Einheit des Subjekts verbürgende

Instanz: Weder ein Substanzkern, noch eine durch den Personennamen markierte

Identität, noch auch die Vorstellung einer jedem Menschen gleichermaßen zuge-

teilten Vernunft bürgen für seine unverbrüchliche Einheit.

Die Problematik des postontologischenMenschen ist von Nietzsche also in ver-

schiedenerlei Hinsichten und damit beachtlich umfassend bearbeitet worden. Im

vorangegangenen Kapitel 3 wurde unter der Perspektive einer Denkfigur der Maske

einerseits der Einfluss von Grammatik und Sprache auf den als Realität geglaub-

ten Ich-Begriff herausgestellt. Andererseits erwies sich auch die philosophische

Umstellung vom Sein aufs Werden, von Ontologie auf Prozessualität als wichtiger

theoretischer Hintergrund. Erweitert wurden diese Aspekte nun um Nachweise

aus Nietzsches Texten, die die Vorstellungen vom Subjekt bzw. von der Seele mit

Blick auf ihre vorgebliche Unteilbarkeit und Unsterblichkeit kritisierten und sie

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Masken denken – in Masken denken

demgegenüber als Vielheit und Sterblichkeit entwarfen. Insgesamt hat Nietzsche,

soweit ich es überblicke, nie eine stringente, ausgefeilte Theorie des Menschen als

einer Vielheit von Subjekten oder Seelen zu veröffentlichen versucht. Als reizvolle

Hypothese bleibt sie bis zum Schluss in Andeutungen, Verkürzungen und im Mo-

dus thetischer Anspielung formuliert. Zuweilen wird die entwickelte Vielheit des

Subjekts wie ein selbstverständliches Allgemeinwissen behandelt – etwa, wenn es

im Paragraphen 19 von Jenseits von Gut und Böse in einem Einschub heißt: »unser

Leib ist ja nur ein Gesellschaftsbau vieler Seelen«.23 Ansonsten aber scheint das

Thema selbst zu dissoziieren und aufgesprengt zu sein in andere Begriffe, Worte

und Zusammenhänge.

Was also bleibt vomMenschen?Wie kann er sich noch selbst beschreiben,wenn

ihmweder eine unteilbare, ewige Seele, noch ein feststehendes Selbst, noch ein au-

tonomes Subjekt oder ein gleichbleibender Charakter zukommt? Als was kann er

sich überhaupt noch selbst begreifen, wenn er imWerdefluss aufgeht? Und welche

Mechanismen garantieren zuverlässig, dass er ›sich‹ nach wie vor ›als sich selbst‹

begreift und trotz allerWandlungsprozesse ›sich selbst‹ wiedererkennt?Wennman

dieThese konsequent weiterdenkt, nach der demWerden und nicht dem Sein Rea-

lität zukommt, funktionieren diese Mechanismen freilich als konventionelle oder

konstitutive Fiktionen, also im Sinne von Gewohnheit gewordenen Selbstverständ-

nissen und Selbst-Verhältnissen, die als solche ehrwürdige Selbst-Illusionierungen

eine gewisse Wirklichkeit (im Sinne von Wirksamkeit und Wirkmächtigkeit), je-

doch keine absolute Wahrheit beanspruchen können. Hinzu treten Konventionen

der Selbst-Beschreibung und Selbst-Zuschreibung, deren Wirkungsformen in der

Sprache verankert sind.

Tatsächlich aber stoßen wir auf einige Probleme, wenn es gilt, denkend der

Prämisse des Werdens zu folgen. Sie ist am ehesten als eine Welt fortwährender

Transformationen zu beschreiben. Solche Transformationen sind allerdings nicht

mehr als Wandlungen zu verstehen, die ›an etwas‹ stattfänden, das (sich) über die

Veränderungsprozesse hinweg gleichbliebe – nenne man es nun Substanz, Idee

oder Sein: Von den vorsokratisch genannten Positionen, wie sie etwa Parmeni-

des vertreten hat, über Platons Präsentation der Welt der Ideen, die substantia-

Vorstellung des Aristoteles bis hin etwa zum Seinsverständnis Heideggers legen

alle diese Ansichten ein den Wandel überdauerndes Seinskonzept zugrunde. Dem

gegenüber steht die Annahme, die Welt ›an sich‹ sei eben nichts Anderes als unun-

terbrochen ablaufende Transformationsprozesse. Dass wir nicht jeden dieser Pro-

zesse auch unmittelbar wahrnehmen, liegt daran, dass sie sich in unterschiedli-

chen Geschwindigkeiten ereignen: Während beispielsweise am Himmel ziehende

Wolken oder sich lichtender Nebel in ihren Veränderungen leicht sichtbar sind,

die im Frühjahr Knospen treibenden und bald in Blüte stehenden Bäume schon

23 JGB 19, KSA 5, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 213

langsamer, aber noch merklich sich verändern, ist das Zersplittern der Gebirge

erst über Jahrzehnte und Jahrhunderte wahrnehmbar. Zwar ›wachsen‹ Kristalle we-

sentlich langsamer als organische Lebewesen und die manchmal tausende Jahre in

Anspruch nehmende Anlagerung von Mineralien ist mit dem photosynthetischen

Stoffwechsel von Pflanzen nicht imDetail vergleichbar. Dennoch kann auf der Ebe-

ne der Transformation auch dort ein Zusammenhang hergestellt werden. Und ob-

wohl ein Erdrutsch oder ein Geröllabgang plötzlich eintretende Ereignisse sind und

gleichsam die sichtbaren Zeichen für die Veränderlichkeit selbst des unwandelbar

und unbeweglich Scheinenden, wirkt die Zeitspanne, in der ein Alpengipfel abge-

tragen wird, schier unendlich. Zwar habenmittlerweile wissenschaftliche Erkennt-

nisse über die Bewegungen der Kontinentalplatten, auf denen der Erdboden ruht

und die sich mehrere Millimeter im Jahr gegeneinander verschieben, uns eine Vor-

stellung von solchen nicht sichtbaren Transformationsprozessen gegeben, doch ist

sie so wenig anschaulich, dass das Alltagsbewusstsein davon unbeeinflusst bleibt.

Seien es die Prozesse der Zellteilung undNährstoffverwertung in Organismen oder

das Sterben eines Sterns und das Zusammenfallen zweier Schwarzer Löcher im

Weltall: Ein Großteil der stattfindenden Transformationen läuft für das natürli-

che Wahrnehmungsvermögen der Menschen verborgen ab. Deshalb waren diese

Veränderungen die meiste Zeit der Geistes- und Wissenschaftsgeschichte schlicht

unsichtbar oder einfach nur nebensächlich.24

Dass wir weder über die Aufmerksamkeit noch die entsprechende Gedächtnis-

leistung verfügen, alle feinsten Veränderungen in unserer Umgebung gleichzeitig

zu erfassen, liegt daran, dass ein solch hochdifferenziertes Wahrnehmungsvermö-

gen zum Leben und Überleben schlechterdings nicht notwendig ist.25 Immerhin

können wir sie auf theoretischer, wissenschaftlicher Ebene einholen. Die zunächst

fehlende natürlicheWahrnehmung hat sich der Mensch durch ihm solche Prozesse

vermittelnde Systeme angeeignet: So wurden Mikroskop und Teleskop erfunden,

24 Nietzsche zufolge ist dies im Zusammenhangmit der Entwicklung desmenschlichen Geistes

zu sehen: »Ebenso musste, damit der Begriff der Substanz entstehe, der unentbehrlich für

die Logik ist, ob ihm gleich im strengsten Sinne nichts Wirkliches entspricht, – lange Zeit das

Wechselnde an den Dingen nicht gesehen, nicht empfunden worden sein« (FW 111, KSA 3, S. 472;

Hervorhebung C.S.).

25 Das Gegenteil unserer Sinnenträgheit wäre übrigens ein Wahrnehmungsvermögen, das al-

le diese Veränderungen erfassen könnte: Es würde jedes einzelne neu entrollte Blatt eines

jedes Baumes, jeden höher gewachsenen Grashalm, den neu gefallenen Flecken Vogelkot,

jedes sich fortbewegende Tier, jedes abgefressene Blatt und jedes erbeutete, endende Le-

ben registrieren. Keine faktisch stattgefundene Transformation würde ihm entgehen. Vor

allem aber würde es wohl die Bewegungen und Beweggründe der Menschen genauestens

beobachten. Die Tatsache, dass wir uns ein solches alles erfassendes, alles wahrnehmendes

Bewusstsein vorstellen können, indem wir von unserer Unvollkommenheit abstrahieren, hat

wohl einen nicht unbedeutenden Beitrag zur Textgattung der Gottesbeweise geleistet, wie

etwa bei Augustinus und Schelling.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Masken denken – in Masken denken

Barometer und Seismographen entwickelt und neuerdings Messgeräte für Gra-

vitationswellen erprobt. Heute ist es selbst bei nur laienhafter Kenntnis der ent-

sprechenden naturwissenschaftlichen Forschungen möglich, einen umfassenden

Eindruck der überall stattfindenden Verwandlungsprozesse zu bekommen.26

Transformationen betreffen nun aber nicht lediglich die materielle, sichtbare

Welt, sondern auch die ›geistige‹ und mehr ›unsichtbare‹ Welt der Überzeugungen

und Ansichten, der Geschmacksurteile und des Wissensstands auf der Seite des

einzelnen Menschen. Ebenso beeinflusst sind die Bedeutungszuschreibungen, das

Verständnis von Symbolen und Worten und der inneren Zusammenhänge dessen,

was man episteme genannt hat, auf der Seite der Gemeinschaften. Konsequenter-

weise sind also auch unsere Gemütsregungen, ist die ganze Dimension unserer

geistigen Tätigkeiten und emotionalen Empfindungen Teil dieser in verschiedenen

Geschwindigkeiten sich transformierenden, veränderlichen Welt. In diesem Sinne

kann das, was wir unser Selbst nennen, ebenso aber können jene Fähigkeiten und

Phänomene, die mit den Worten Geist, Verstand, Vernunft, Bewusstsein oder See-

le verbunden sind, als komplexe Struktureffekte begriffen werden. Diese Struktur-

effekte würden aus dem hochdifferenzierten, dynamischen Zusammenspiel von

Wahrnehmungsvorgängen, Leiblichkeit, Hirntätigkeit, Spracherwerb, Teilnahme

an Praktiken und dergleichen mehr resultieren. Das Selbst als aus solchen Struk-

tureffekten vorläufig Erzeugtes zu verstehen, böte den Vorteil, zu dessen Verständ-

nis weder Ontologien noch Metaphysik bemühen zu müssen.

Allerdings sind nun Annahmen darüber zu treffen, weshalb und wodurch die

immerhin Jahrtausende lang wirksame Idee der Einheit einer Seele bzw. das Sein

eines Subjekts ihre Geltung beanspruchen und ihre Berechtigung behaupten konn-

te. Es scheint nämlich, dass sich der Mensch auf vielerlei Weise fortwährend die

eigene Einheit zu repräsentieren gewohnt ist. In diesem Sinne liegt seine Präfe-

renz deutlich darauf, sich als ein Dasein zu konzipieren, das zwar Entwicklungen

durchläuft, lernen kann und altert, dessen Wesentliches aber im Werden fortdau-

ert: für gewöhnlich wird dieses Unwandelbare ›Seele‹ genannt. Ebensowie das ›Ich‹

26 Wie die Teilchenphysik seit dem Ausgang des 19. Jahrhundert gezeigt hat, ist selbst das be-

rühmte ›Atom‹ nicht die unteilbare, gleichbleibende Einheit, für die es lange gehaltenwurde.

Vielmehr werden die Materie und Atome heute aus den verschiedensten Teilen bestehend

gedacht (Quarks, Leptonen, Bosonen, Mesonen, Positronen etc.). Außerdem scheinen Ato-

me aufgrund und infolge der vielfältigen Verbindungen, die sie eingehen, in ihrer Struktur

veränderlich zu sein. Es scheint sogar, als sei mit den Paradigmenwechseln des frühen 20.

Jahrhunderts eine naturwissenschaftliche Hinwendung zur Heraklitischen Werdewelt ein-

geleitet worden. Theoreme wie Heisenbergs Unschärferelation und die Maxwellschen Glei-

chungen sind alsWegbereiter der heute so populärenQuantentheorienmindestens genauso

einflussreich gewesen wie die Quantenphysik selbst. Sie alle weisen – etwamit der Erkennt-

nis des Welle-Teilchen-Charakters von Licht – in die beschriebene Richtung der Prozessuali-

tät. Vgl. hierzu Werner Heisenberg: Das Naturbild der heutigen Physik, Hamburg 1955.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 215

oder das ›autonome Subjekt‹ garantieren solche Konzepte demMenschen eine Be-

ständigkeit und Selbst-Gleichheit, die ihm beruhigende Stabilität gewähren. Die

Gründe dafür liegen auf der Hand: denn ebenso wenig wie für die meisten Trans-

formationsprozesse in der ihn umgebenden Natur, hat der Mensch ein Wahrneh-

mungsvermögen für die feinen Prozesse, die ihn selbst in jedem Augenblick par-

tiell verändern. Sei es durch die Vorgänge der Ernährung und des Stoffwechsels,

durch Einverleibung und Ausscheidung, sei es durch die des Wachsens und Al-

terns, seien es Erlebnisse und Erfahrungen, Lernen und Vergessen.Müssten solche

Transformationen ihn aber nicht stets neu verfremden? Und müsste er diese Ver-

fremdungen nicht eben darum als Entfremdung spüren? Ganz offenkundig laufen

die Veränderungen weitgehend im Verborgenen ab und treten nur manchmal und

dann scheinbar unvermittelt in unser Bewusstsein. Dann nehmen wir sie wahr,

aber nicht als Fremdes, sondern als etwas, das ohnehin schon zu uns gehört, das

wir geworden sind. Zunächst also werden sie gar nicht bemerkt und wenn sie uns

bewusstwerden, gelten sie als Veränderungen, die ›an uns‹ stattgefunden haben.

Die Sprache hält dafür Worte wie Entwicklung, Erwachsenwerden oder Reifungs-

prozess bereit. Doch diese Worte suggerieren in irrtümlicher Weise, man könnte

irgendwann einmal ›erwachsen geworden‹ oder ›entwickelt sein‹, d.h. eine fertige

Person mit einem endgültig feststehenden Charakter. Die vordergründige Wahr-

nehmung mag das bestätigen – etwa, weil Kinder erst einmal eine Vielzahl mo-

torischer, sprachlicher, kultureller Fähigkeiten erwerben und entwickeln müssen,

wobei sie prinzipiell schneller lernen als Erwachsene. Aufgrund von stattfindenden

Sedimentierungen, die etwa mit den Gewohnheiten eines geregelten, gleichförmi-

gen Arbeitsalltags einhergehen, schwindet das Gespür für die eigeneWandlungsfä-

higkeit. Faktisch aber laufen manche Veränderungsprozesse mit der Zeit lediglich

langsamer ab.

Die Mechanismen dessen, was wir unseren Geist oder unser Bewusstsein nen-

nen, scheinen indes die hauptsächliche Quelle der Zuschreibung eines gleichblei-

benden Selbst zu sein. Wenn die Annahme stimmt, dass das (Selbst-)Bewusstsein

sich im engen Zusammenhang mit dem Spracherwerb entwickelt, wenn also erst

die Sprache zu Bewusstsein überhaupt befähigt, wäre hier ein Indikator dafür

zu sehen, dass auch Sprache und Selbstbild fundamental verknüpft sein müssen.

Wenn zweitens Bewusstsein mit Hegel gelten kann als Fähigkeit, ›sich‹ von den

Objekten der Welt zu unterscheiden und ebenso, ›sich‹ von anderen Mitmenschen

zu unterscheiden,27 liegt der Gedanke nahe, dass zur Erlangung der Befähigung,

›sich‹ zu erkennen, erst einmal im Vordergrund gestanden haben muss, ›sich‹ als

ein beständig von anderemUnterschiedenes zu konstituieren: als etwas Dauerndes

und die Unterschiedenheiten Überdauerndes. Von dort ist es nur noch ein kleiner

27 Vgl. G.W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, Gesammelte Werke, Bd. 9, Hamburg 1980,

S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Masken denken – in Masken denken

Schritt zur Selbstkonstitution als die solche Unterscheidungen willentlich treffen-

de Instanz. Eine derartige Hypothese zur Grundlegung des Bewusstseins offenbart

den fortdauernden Konstruktionscharakter des Selbst. Anders gesagt, ist die Ent-

wicklung von Bewusstsein wesentlich daran gebunden, dass das Wahrnehmungs-

vermögen aus demWerdefluss heraustritt und Unterscheidungen als (sprachliche)

Setzungen vornimmt: hier – dort; mir zugehörig – nicht mir zugehörig; du – ich.

Um überhaupt Bewusstsein zu werden, mussten sich Wahrnehmungsprozesse an

einen Standpunkt binden, der die Zeit überdauert. Durch die Sprache aber wird

dieser Standpunkt dann mit dem Wort ›ich‹ repräsentiert. Hier entfalten einmal

mehr die Mechanismen der Sprache ihre Tücke und Kompromisslosigkeit, weil

Worte sich gleichbleiben, obwohl die Dinge, die sie bezeichnen sollen, sich ver-

ändern und wandeln. Die Einheit des Subjekts ist also eine fingierte Position, ver-

möge derer sich der Mensch selbst als Dasein festhält.

Wenn oben die reziproke Entwicklung von Sprache und Bewusstsein sowie ihre

grundsätzliche Verbundenheit mit der Subjekt-Problematik betont wurde, so ist es

nur folgerichtig, dass auch dem Gedächtnis eine solche subjektsichernde Funktion

zukommt. An der Schnittstelle zwischen unbewussten und bewussten Vorgängen

wirkend –weil nicht alles, woran ichmich einmal erinnern werde,mir zugleich im-

mer bewusst ist, wohl aber die unbewussten Inhalte des Gedächtnisses durchaus

ins Bewusstsein vordringen können – ist das Gedächtnis ein Garant dafür, immer-

fort die Glaubwürdigkeit des ›Ich‹ zu bestärken. Wenn ich mich an die Ereignisse

(nicht nur) des gestrigen Tages erinnern kann, scheint also mein ›Ich‹ die Zeit zu

überdauern. Hier entfalten auch die das Gedächtnis unterstützenden Kulturtech-

niken ihre Wirkung, allem voran die Herstellung von Werkzeugen und Kunst in

prähistorischer Zeit, später dann die verschiedenen Schrift- und Aufzeichnungs-

formen. Heute helfen mediale Selbstzeugnisse wie Fotos und Filme bei der wie-

derholten Selbst-Vergewisserung. Wem etwa Kinderfotos gezeigt werden mit dem

Hinweis, das sei ›man selbst‹ im Alter von vier Jahren, für den schreibt sich die

Kontinuität des eigenen Selbst ganz fraglos fort.

Nachdemnun die Entwicklung desmenschlichenGeistes durch dieses Stadium

identitätsstiftender Selbstbegründung gegangen ist, kann die Berechtigung dieser

Setzung auchwieder infrage gestellt werden. Entsprechendwürde dann zu belegen

sein, dass diese Anmaßung von Autarkie den Prinzipien von regulativen Fiktionen

entspricht und damit in den theoretischen Rahmen der Denkfigur der Maske ge-

stellt werden kann. Die Strukturen des Bewusstseins aber, die Errungenschaften

der Sprache und die Leistungsfähigkeit des Geistes bleiben bestehen. Ein durchaus

positiver Umstand, wie auch Nietzsche früh betont hat:

Sehr nachträglich – jetzt erst – dämmert es den Menschen auf, dass sie einen un-

geheuren Irrthum in ihrem Glauben an die Sprache propagirt haben. Glücklicher-

weise ist es zu spät, als dass es die Entwickelung der Vernunft, die auf jenem Glauben

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 217

beruht, wieder rückgängig machen könnte. – Auch die L o g i k beruht auf Voraus-

setzungen, denenNichts in der wirklichenWelt entspricht, z.B. auf der Vorausset-

zung der Gleichheit von Dingen, der Identität des selben Dinges in verschiedenen

Puncten der Zeit: aber jeneWissenschaft entstand durch den entgegengesetzten

Glauben (dass es dergleichen in der wirklichen Welt allerdings gebe).28

Zieht der Aphorismus zwar keine eindeutige Verbindung zum Problem des Selbst

(thematisiert werden Sprache, Logik und Mathematik), so wird doch das Konzept

von Identität, als der Einheit eines Dinges mit sich über die Zeit hinweg, in sei-

ner Gültigkeit angezweifelt.Wenn aber das Gegenteil derWirklichkeit entsprechen

soll, dann gibt es folglich nur noch Dinge, die zu verschiedenen Zeitpunkten nicht

mit sich identisch sind. Damit ist nun dem Transitorischen, den Transformatio-

nen und Verwandlungen der Dinge Geltung verschafft. Hier wie andernorts betont

Nietzsche gegenüber der Vorstellung gleichbleibender Identitäten und eines über

die Zeit unwandelbaren Seins, die beständig stattfindenden Transformationspro-

zesse, in die sich auch der Mensch unwiderruflich verwickelt sieht. Durch die vali-

de Selbstverhältnisse erst erschaffende und fixierende Sprache, scheint jedoch ei-

ne permanente Sabotage solcher Erkenntnisse geradezu vorprogrammiert. Wenn

es aber gelänge, ein anderes Reden vom Menschen ins Werk zu setzen, ihn auf

neue Begriffe zu bringen und neue Beschreibungsebenen zu schaffen, könnte sei-

ner pluralen, wandelbaren Verfasstheit durchaus entsprochen werden. Dass Nietz-

sche selbst schon Antworten darauf gegeben hat, wird das anschließende Kapitel

4.2 erörtern und aufzeigen, mit welchen Strategien dem Menschen neue Namen,

Identitäten, Seinsweisen und Bezeichnungsformen zueigen gemacht werden.

Es sollte deutlich geworden sein, dass das neue Modell des Menschen einen ra-

dikal situativen und konstellativen Maßstab anlegt. Jede Situation, in die wir uns

begeben, setzt uns veränderten Bedingungen aus.29 Und auch wir selbst gehen nie

›uns selbst gleich‹ in eine Situation. Nie kann daher auch unser Selbstgefühl und

Verhalten in der Begegnung mit dem einen Menschen gleich der Begegnung mit

28 MA I, 11, KSA 2, S. 31 (Hervorhebung C.S.).

29 Fleck scheint etwas Ähnliches im Sinn gehabt zu haben, wenn er 1929 schreibt: »Jedes den-

kende Individuumhat also alsMitglied irgendeiner Gesellschaft seine eigeneWirklichkeit, in

der und nach der es lebt. Jeder Mensch besitzt sogar viele, zum Teil einander widersprechen-

de Wirklichkeiten: die Wirklichkeit des alltäglichen Lebens, eine berufliche, eine religiöse,

eine politische und eine kleine wissenschaftliche Wirklichkeit. […] Jedem Erkennen, jedem

Erkenntnissysteme, jedem sozialen Beziehungseingehen entspricht eine eigene Wirklich-

keit.« (Ludwik Fleck: »Zur Krise der ›Wirklichkeit‹« (1929). In: Ders.: Denkstile und Tatsachen.

Hg. v. SylwiaWerner; Claus Zittel, Berlin 2011, S. 52-69, hier S. 53 f). Diewissenssoziologischen

Perspektiven von Flecks Programmder Denkstile bzw. wissenschaftlicher Denkkollektive hat

Zittel aufgearbeitet in Claus Zittel: Konstruktionsprobleme des Sozialkonstruktivismus. In:

Ders. (Hg.): Wissen und soziale Konstruktion, Berlin 2002, S. 87-108.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Masken denken – in Masken denken

einem anderen Menschen sein: Ihre Präsenz beeinflusst uns in irgend einer Wei-

se, wie auch wir auf sie einwirken – meistens unwillentlich und unwissentlich. Im

Gespräch mit verschiedenen Menschen fühlen, denken, reden, handeln wir auch

verschieden. Was nicht zuvorderst bedeuten soll, dass wir uns verschiedene ›Mas-

ken aufsetzen‹, um den anderen über vermeintlich wahrere Absichten zu täuschen

(auch das mag es geben). Aber diese an der Oberfläche für Momente geronnenen

Identitäten, die Bedeutungsebenen und Projektionsflächen sind, können insofern

als Masken bezeichnet werden, als darin ihr abtauschbarer, veränderlicher Cha-

rakter zum Ausdruck kommt. Solche Masken sind deshalb notwendige, sich mit

und ohne eigenes Zutun herstellende Oberflächen, weil wir uns darin einander zu

erkennen geben. Dieser Mechanismus des ›zu erkennen Gebens‹ ist für den Men-

schen in einerWeise zur Gewohnheit geworden, die nunmehr unerschütterlich ihn

diese Oberflächen erwarten, erkennen, einfordern und im Zweifelsfall erst hinzu-

fügen lässt.

Infolgedessen scheint es die Möglichkeit einer ›leeren‹ Oberfläche gar nicht zu

geben.30 Denn Wahrnehmung ist immer das Wahrnehmen bzw. Konstruieren ei-

30 Für bestimmte politische Situationen oder gesellschaftliche Aufgaben gibt es aus verschie-

denen Kulturen Beispiele für den Einsatz vonMaskierungsformen, mithilfe derer eben diese

Ebene einer bestimmten, individuellen Oberfläche, der Identität als Einzelperson, bewusst

eine andere, funktionale, amtstragende Oberfläche gegeben wurde. Man denke etwa an die

Gesellschaftsmaske im Venedig des 17. und 18. Jahrhunderts. Diese wurden jederzeit v.a. an-

lässlich politischer, manchmal auch privater Zusammenkünfte getragen, garantierten einer-

seitsNeutralität undAnonymität und veranschaulichten andererseits ganz konkret die ohne-

hin an das Verhalten gestellten Erwartungen und Normen (vgl. Ignatio Toscani: Die venezia-

nische Gesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung ihrer Ausformung, ihrer Entstehungs-

gründe und ihrer Funktion (Univ. Diss), Saarbrücken 1970 undGerda Baumbach:Maschera, ve

saludo! Maske, seid gegrüßt! Anmerkungen zu Maske, Theater-Maske und Masken-Theater

in der europäischenNeuzeit. In: Alfred Schäfer; MichaelWimmer (Hg.): Masken undMaskie-

rungen, Opladen 2000, S. 137-159). Als anerkannte Institutionen sind solche ausdrücklichen

Masken in vielfältiger Form wirksam gewesen. Aus ethnologischer Perspektive beschreibt

Kob, wie noch im 20. Jahrhundert in zwei afrikanischen Stämmen Liberias, den Dan und

den Kran, soziale Funktionen von bestimmten materiellen Masken übernommen werden.

Solche »Amtsträgermasken« (Kob), wie etwa die Richtermaske, nehmen friedensstiftende,

streitschlichtende und juridische Aufgaben wahr oder überwachen die Einhaltung von Re-

geln. Masken können hier selbst Organe einer Art politischer Gewaltenteilung sein, wobei

durch sie eine Trennung der personalen Identität des Maskenträgers von seinem Amt ge-

währt und dieses darüber hinaus mit besonderer Macht ausgestattet wird (vgl. dazu die ein-

schlägige Studie von Janpeter Kob: Die doppelte Wurzel des Maskenparadigmas in der So-

ziologie. In: Heinz-Dietrich Ortlieb; BrunoMolitor;Werner Krone (Hg.): Hamburger Jahrbuch

für Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik. Festausgabe für Carl Jantke zum 70. Geburtstag,

Tübingen 1979, S. 79-88). Zuletzt sei auf die in Europa zu verschiedenen Zeiten (in Großbri-

tannien bis heute) übliche ›Verkleidung‹ von Richtern mit Robe und weißlockiger Perücke

hingewiesen. Abgeschwächte Formen solcher Amtskleidung können in den diversen Arten

von Uniformen gesehen werden (Polizei, Militär, Flugbegleiter u.a.), wobei allerdings die

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 219

nes Bestimmten: eines Körpers, eines Alters, eines Berufs, eines Geschlechts, einer

Kleidung, eines sozialen Status. Immer zeigt dieMaske also etwas Bestimmtes und

Greifbares. Und immer zeigt uns unsere Maske als ein solches Bestimmtes. Es sind

variable und fragile, teils von uns selbst beeinflusste, teils vom Gegenüber vervoll-

ständigte und ›hinzugedichtete‹ Maskenschichten. Vor allem Fremdzuschreibun-

gen und -erwartungen können in einer Art Rückkoppelungseffekt auf das eigene

Verhalten und Ichgefühl wieder zurückwirken.

In diesem Sinne wäre jeder Mensch alsMasken-Ensemble zu beschreiben. Dieses

bestünde je nach eigenen Erfahrungen, erlernten Fähigkeiten, Beruf und Gewohn-

heiten, sowie der leiblichen Konstitution aus einer hochindividuellen Ansammlung

verschiedener Masken. Einzelne Oberflächen (›Masken‹) werden situativ abgeru-

fen, weshalb sich auf diese Weise das ›Selbst‹ immer wieder neu konstituiert und

sich in feinsten Nuancen abhängig von den Konstellationen der jeweiligen Situa-

tion verändert. DasMasken-Ensemble organisiert sich also, wie oben für Nietzsches

Wortexperiment von den ›Sphären‹ herausgearbeitet, über die Dynamik innerer

und äußerer Impulse. Eine solche Konzeption ermöglicht es, ohne die Annahme

eines ›Maskenträgers‹ als Residuum substanzontologischer Positionen auszukom-

men. In diesem Sinne entspricht dem Menschen als einer konstitutiven Vielheit

seine Beschreibung als Irreduzibilität des Masken-Ensembles. Mithin bedeutet sie

auch eine Absage an das Modell der ›Einheit‹, weil sich diese Masken-Pluralität dy-

namisch organisiert, ohne ein ewiges und unsterbliches Zentrum metaphysischer

bzw. religiöser Provenienz, aber selbst auch ohne der Ort einer logischen Identi-

tät zu sein, ohne autonomen Subjektkern, ohne Eigentlichkeit hinter den Masken.

All diejenigen Denkbewegungen, die die Vielheit auf eine Einheit, auf das Subjekt

oder dessen Bewusstsein zurückführen wollen, sind von Nietzsche auf die Ebe-

ne der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen verwiesen: Sie sind logisch und

grammatisch notwendig, ja sogar lebensnotwendig für den Menschen, aber da-

durch eben nicht zwangsläufig auch wahr.

Wenn für den Philosophen »die ›wahre Welt‹ endlich zur Fabel« wird, bleiben

ihm jedoch immerhin die »Stufen der Scheinbarkeit«.31 Das bedeutet, statt absolu-

ter und einander ausschließender Werte-Oppositionen, würde nun mit fein abge-

stuften Kategorien des ›mehr oder weniger wahr‹ und ›mehr oder weniger falsch‹

operiert werden. Es ist Nietzsches Verdienst, dass er, wo mancher ein nur dazwi-

schenschieben würde, gerade diesen wertenden Schritt nicht vollzieht. Mit Bedau-

ern zu sagen, uns bliebe dann nur noch die scheinbare Welt übrig, hieße, dieses

Urteil von der Position der Wahrheit aus zu sprechen, die darüber klagt, um ihr

Vorrecht gebracht worden zu sein. Hier wird eben nicht geseufzt: ›Der Mensch ist

ausdrückliche Künstlichkeit der Masken gegen die Betonung der funktionalen Aspekte von

uniformierter Kleidung eingetauscht wurde.

31 Zitate in Reihenfolge: GD, Fabel, KSA 6, S. 80f. und JGB 34, KSA 5, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Masken denken – in Masken denken

nur ein Schauspieler!‹ und die vanitas, deren kulturgeschichtliches Emblemdie vom

Gesicht genommene Maske ist, verliert ihr Recht. Der Mensch ist dann tatsächlich

Schauspieler, er ist ›nur ein Maskenspiel‹, aber er ist es im Sinne von ›bloß‹, ›al-

lein‹, ›ganz und gar‹. In einem solchen fortwährenden Masken-Abtauschen bewegt

sich dieses Modell entschieden jenseits der Maskenmetapher der Täuschung und

ist folglich kein Ausdruck für eine äußerste Verlogenheit des Menschen. Deshalb

werden hinter bzw. nach einer Maske immer wieder andere Masken hervortreten.

Im Spiel und Widerspiel seinesMasken-Ensembles, im Wechsel und Abtauschen

von dessen Komponenten und ›Masken‹ liegen einerseits für den Menschen unver-

fügbare Momente, die sich seinem Einfluss entziehen und den Kontrollversuchen

immer wieder entgleiten – es ist dies die Dynamik der maskenschaffenden Wirk-

samkeit von Umgebung, Gegenüber, Mitmenschen und bisweilen auch des Wet-

ters oder der Zahnschmerzen. Doch andererseits kommt dem Menschen als Viel-

falt eben auch das Potential aktiver, gestaltender, bewusster Spielmöglichkeiten

zu – dann präsentiert er sich Anderen, bestätigt oder unterläuft gesellschaftliche

Regeln, dann spielt er mit seinem Masken-Ensemble, scherzt und spottet. Als sich-

bewusste Wesen können Menschen also durchaus in bewusster Weise solche ›Mas-

ken‹ vornehmen,mit deren Hilfe sie sich im gesellschaftlichenMiteinander verhal-

ten. Dass hier allerdings auch der Raum für all jene Un- und Halbwahrheiten, für

Täuschungen und Betrügereien liegt, die manche so gern aus den Dimensionen

menschlichen Handelns verbannen würden, ist offensichtlich. Schließlich gehört

zum Lügen der ›schöne Schein‹ und selbstverständlich können Menschen ihre ei-

gene Meinung verbergen, während sie einer anderen zustimmen, sie können sich

gegenseitig täuschen und dabei nicht einmal notwendigerweise böse Absichten he-

gen, sondern bloß den Etiketten der Höflichkeit folgen oder schlicht anderen die

aktuelle Befindlichkeit vorenthalten. Nietzsche hat diese verbergenden, (vor-)täu-

schenden Aspekte in zahlreichen Aphorismen thematisiert und dabei mitunter auf

den Begriff der Maske, der Maskierung oder Schauspielerei gebracht, ohne jedoch

den spielerischen Umgang mit einer Vielheit von Masken oder den entwicklungs-

psychologisch bedeutsamen Effekt von Selbst-Verwandlungen zu übersehen (vgl.

Kapitel 2.1).

Diesem Aspekt eines ziel- und zwecklos spielenden, aus Lust und Vergnügen

am Spiel sich ergehenden Menschen kommt Johan Huizingas Modell des homo lu-

dens sehr nahe.Dass gerade auchNietzsche demLachen, Spielen und Spotten einen

hohen Stellenwert in seiner Philosophie zugesprochen hat, ist bekannt.32 Weniger

32 Vgl. u.a. die Studien von Herman Siemens; Katia Hay: Ridendo dicere severum. On probity,

laughter and self-critique in Nietzsche’s figure of the free spirit. In: Rebecca Bamford (Hg.):

Nietzsche’s free spirit philosophy, London/New York 2015, S. 111-135 und Sigridur Thorgeirs-

dottir: Baubo. Laughter, eroticism and science to come. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012,

S. 65-73. Vgl. auch MA II, VM 270, S. 493: »Wir meinen, das Märchen und das Spiel gehöre zur

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 221

Beachtung fand bisher die Tatsache, dass dabei auch eine Verbindungslinie zwi-

schen Subjekt-Philosophie, der neuen Leichtigkeit der Erkenntnis und den Bedin-

gungen des Spielens gezogen wird:

S t e r b l i c h e S e e l e n ! – In Betreff der Erkenntniss ist vielleicht die nütz-

lichste Errungenschaft: dass der Glaube an die unsterbliche Seele aufgegeben ist.

[…] Denn damals hieng das Heil der armen »ewigen Seele« von ihren Erkenntnis-

sen während des kurzen Lebens ab […] die »Erkenntniss« hatte eine entsetzliche

Wichtigkeit!Wir haben den gutenMuth zum Irren, Versuchen, Vorläufig-nehmen

wieder erobert – es ist Alles nicht so wichtig! – und gerade desshalb können Indi-

viduen und Geschlechter jetzt Aufgaben von einer Grossartigkeit in’s Auge fassen,

welche früheren Zeiten alsWahnsinn und Spielmit Himmel undHölle erschienen

sein würden. Wir dürfen mit uns selber experimentiren!33

Dieser emphatische Entwurf vom Schicksal des Erkennenden, der zum Abenteu-

rer und mit sich selbst Experimentierenden wird, bedient sich nicht zufällig der

Rede vom Spielen, ist das Spiel doch dem großen Ernst der Verteidigung einer

Wahrheit ebenso entgegengesetzt wie der Feierlichkeit und Unbedingtheit jeder

jenseitigen Perspektive. Als »Spiel mit Himmel und Hölle« entspricht das Erken-

nen nun einem subversiven, unbeschwerten Umgang mit dem, was bislang das

Höchste, Göttlichste und dessen Kehrseite zugleich das Verwerflichste, Schrecken-

erregenste in der Konsequenz ewiger Verdammnis war. Gerade der ›Verlust‹ der

Seele aber ist es, der diese neue Leichtigkeit und diesen spielerischen Leicht-Sinn

erst möglich macht, hat man doch für sein Seelenheil über den Tod hinaus nicht

mehr vorzusorgen. Welche Überzeugungen oder Zweifel, welche Lebensentwürfe

und Erkenntnisse man fürderhin an sich erprobt und deren Folgen man ohnehin

im diesseitigen Leben am eigenen Leib spürt, ist zumindest mit Blick auf die Zeit

nach dem Ableben irrelevant geworden und wird von Nietzsche mit dem übermü-

tigen Ausruf »es ist Alles nicht so wichtig!« kommentiert. Weder das Versprechen

ewiger Glückseligkeit noch andernfalls die Drohung unendlichen Leidens beein-

flussen nun das Erkenntnisstreben. Und ausgerechnet das Drama der unwiderruf-

lichen Sterblichkeit des Menschen wird hier zum Argument für ein unbefangenes

Kindheit: wir Kurzsichtigen! Als ob wir in irgend einem Lebensalter ohne Märchen und Spiel

leben möchten!«.

33 M 501, KSA 3, S. 294. Vgl. etwa auch die Haltung zur Erkenntnis, wobei gelte: »der rechte Phi-

losoph […] fühlt die Last und Pflicht zu hundert Versuchen und Versuchungen des Lebens:

– er risquirt sich beständig, er spielt d a s schlimme Spiel…« (JGB 205, KSA 5, S. 133). Be-

merkenswert ist die Verknüpfung von moralischen Fragen mit der Forderung: »Wir sollen

auch ü b e r der Moral […] schweben und spielen! Wie könnten wir dazu der Kunst, wie des

Narren entbehren?« (FW 107, KSA 3, S. 465). Nicht zuletzt ist im Ecce homo ein Selbstzeugnis

vermerkt: »Ich kenne keine andre Art, mit grossen Aufgaben zu verkehren als das S p i e l«

(EH, klug 10, KSA 6, S. 297).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Masken denken – in Masken denken

Spielen mit dem Erkennen und zur Motivation, aus sich selbst ein Experimentier-

feld zu machen.

Kehren wir nun noch einmal zum Ausgangspunkt und Kernthema dieses Ka-

pitels zurück. Es ist gezeigt worden, dass Nietzsches Konzeption des Menschen

eng mit der Vorstellung permanent stattfindender Transformationsprozesse ver-

bunden ist. Das daran anschließende Hauptproblem bestand also nicht vorrangig

darin festzustellen,was der Mensch immoralischen, sozialen, politischen oder an-

thropologischen Sinne ist, sondern zunächst einmal herauszufinden, weshalb er

überhaupt davon überzeugt sein kann, dass er ist. Denn mit dem Zurückweisen

substanzontologischer Positionen war gleichermaßen der Vorstellung einer un-

sterblichen Seele in religiöser Hinsicht, wie in erkenntnistheoretischer Hinsicht

dem autonomen Subjekt eine Absage erteilt worden, dessen Selbstgewissheit sich

nicht mehr im Momentum des ego cogito auffängt.34 Aus der Verschränkung von

Nietzsches Kritik an Grammatik und Sprache mit der Ermächtigung von Mecha-

nismen des Unbewussten, Triebhaften ist ein Konzept des Menschen als situativ

sich organisierende Vielheit entstanden, das die Dimensionen des Transitorischen,

der Transformationen und Verwandlungen einschließt.

Außerdemwar in Vorbereitung hierauf dieDenkfigur der Maske im Kapitel 3 als

eine Analysekategorie entwickelt worden, die das Geltenlassen wichtiger Fiktions-

und Illusionsebenen in eine Formel drängt. Durch sie werden Momente verdeut-

licht, in denen die Bewegungsdynamik permanenter Veränderungen abgestoppt

und an ihr Oberflächen (›Masken‹) verfestigt werden können. Mit der Denkfigur

werden diese Ebenen aber zugleich als momenthafte und damit illusorische Fixie-

rungen dargelegt: Denn indem die Maske das Festgewordene auf ihrer Oberflä-

che zeigt und dabei immer schon das Zeigen zeigt, kommuniziert sie die gezeig-

te Oberfläche als ein Künstliches, Vorläufiges und vorläufig Festgelegtes. Erst auf

Grundlage solcher Verfestigungen ist es uns möglich geworden, zu erkennen, zu

denken, zu unterscheiden, Bewusstsein und Gedächtnis zu entwickeln und nicht

zuletzt konkrete Personen zu sein.

Personalität nicht eindeutig festzulegen, sondern sie in ihrer Vielfältigkeit va-

riabel und vertauschbar zu belassen, ist wiederum seit jeher eine Eigenschaft der

materiellen Masken als kulturhistorischer Artefakte. Über die Theatermaske hin-

aus ist mit Maske auch die Vorstellung einer Artifizialität verbunden, deren Cha-

rakter gerade auf dem deutlichen Markieren ihrer Künstlichkeit und dem Ausstel-

34 Tatsächlich scheint nun allein das Erbgut des Menschen seine transformatorische, ein Men-

schenleben lang bestehende Integrität zu garantieren. Indem die DNA über unzählige

Reproduktions- und Regenerationsvorgänge einzelner Zellen das Funktionieren der Orga-

ne und damit das Leben des Organismus aufrechterhält, ist sie die Grundlage für das So-Sein

des Menschen als Lebewesen. Gleichzeitig enthielte die DNA die ›Informationen‹ aufgrund

derer ein konkretes menschliches Wesen mit diesen und jenen spezifischen Eigenschaften

entstünde.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 223

len ihrer Gemachtheit beruht. Die Maske steht insofern gleichermaßen für das

Bewusstsein um die Vorläufigkeit jeder Positionierung, wie um die Vorläufigkeit

jeder Festlegung des ›Ichs‹ – da dieses Ich immer nur eine Momentaufnahme des

jeweils dominierenden, sich ins Zentrum des Subjekts verlagernden Aspektes ist.

Im Wissen um die so verstandenen Masken kann dann auch wieder ›Ich‹ gesagt

werden: Insofern die sprachliche Verfasstheit einer Äußerung in ihrer Eigenschaft,

zu fiktionalisieren und Vielheit zu reduzieren, reflektiert wird. Dementsprechend

scheint mit der Maskensemantik ein geeigneter Beschreibungsraum für die Brü-

chigkeit und Wandelbarkeit des Personalitätskonzepts eröffnet. In diesem Sinne

wurde derMensch als ein Ensemble verschiedensterMasken entwickelt. Darin sind

gleichermaßen Fähigkeiten, Erziehung und Erlerntes versammelt sowie Erlebnis-

se, Gewohnheiten, psychische Faktoren (z.B. Traumata), außerdem sozio-mate-

rielle Arrangements und die zahlreichen gesellschaftlichen Anforderungen an die

Formen des Umgangsmiteinander. Ein solchesMasken-Ensemble organisiert sich si-

tuativ, konstellativ und relational und ereignet sich in potentiell unabschließbaren

Bewegungen. Die Zusammenstellung der jeweils verschiedenen Elemente dieses

Ensembles ist gleichzeitig Garant für die Einzigartigkeit eines jeden Menschen.

Einweitererwichtiger Aspekt, der auf der Grundlage vonNietzschesModell der

Subjekts-Vielheit fokussiert wurde, ist die dem Menschen zugesprochene Tendenz

derWeltaneignung, der Selbsterweiterung und Selbstermächtigung durch Assimi-

lierung von Anderem an das eigene Selbstbild. Um noch einmal Nietzsches Wor-

te zu bemühen, kennt die »Aneignungslust des Ichgefühls« deshalb »keine Grän-

zen«,35 weil dem Allgemeingültigkeit beanspruchenden Konzept eines abgeschlos-

senen ›Ich‹ die neue Hypothese des ins Persönliche gewendeten und als Vielheit

konzipierten ›Ichgefühls‹ entgegengehalten wird. Letzteres findet in der Lust zur

Aneignung fiktiver Positionen tatsächlich keine Schranken mehr.

Im Folgenden wird Nietzsches Schreiben unter den neuen Voraussetzungen

nochmals eigens in den Fokus gerückt. Gerade die Problematik des Subjekts

scheint experimentelle Formen hervorzubringen, die der Einsicht in dessen in sich

aufgefächerte Vielheit und in den Fiktionscharakter der Worte zu entsprechen

versuchen: Ist das ›Ich‹ als Einheit eine Illusion, dann dürfte es nicht wieder auf

einen Namen reduziert werden, sondern müsste im Gegenteil vielgestaltig und

vielnamig zu erfassen sein.

4.2. Von neuen Namen und den Landschaften des Geistes

Im Jahr 1880 erscheint das Buch Die natürlichen Existenzbedingungen der Thiere des

Naturforschers und Zoologen Karl Semper in zwei Bänden. Es verhandelt verschie-

35 M 285, KSA 3, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013 - am 14.02.2026, 07:38:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

