
3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts

dialogische Ontologie

Der schweigende Dialog indiziert Pluralität,

aber Vorbild [ist] der Dialog mit einem

Anderen. Nur weil ich mit Anderen sprechen

kann, kann ich auch mit mir sprechen, d.h.

denken.1

In Arendts politischerTheorie ist ein Verständnis des Dialogs niedergelegt, dasmit dem

Begriff der Pluralität nicht aufgrund eines zum Selbst hinzutretenden Anderen2 ope-

riert, sondern weil es der philosophischen Tradition entgegen ein »Essential des alter«3

voraussetzt. ImAnschluss an die Frage,was zwischen denMenschen erscheint und damit

Gegenstand des »Zusammen- undMiteinander-sein[s] der Verschiedenen«4 ist, schlägt

das folgende Kapitel die Begriffe des alteressenzialenDialogs und der dialogischenOntologie

vor. Beide unterlaufen den philosophischen Solipsismus, das heißt eine Denkweise, die

vom Menschen und vom Sein im Singular ausgeht. Weil das Selbst im Dialog auf »alles

Andere und alle Andern«5 verwiesen ist und sich somit stets woanders aufhält als nur

1 Arendt, Hannah: Denktagebuch. 1950 bis 1973, hg. v. Ludz, Ursula/Nordmann, Ingeborg, München:

Piper 2002, 688, Heft XXV [73] – Juli 1968.

2 Arendt schreibt imgenerischenMaskulinum,womit sie denGepflogenheiten ihrer Zeit entspricht.

Der Dialog ist für Arendt mit der Kategorisierung von Unterschieden zu identitätspolitischen

Kollektivsingularen nicht vereinbar (vgl. Thürmer-Rohr, Christina: »Das feministische Problem

mit der Macht und die Provokation durch Hannah Arendts Machtbegriff«, https://www.gender.

hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer, zuletzt abgerufen am

12.07.2023, 9). Dass die Philosophiemännlich dominiert ist, betont auchArendt. Siemerkt an, dass

es so nicht bleiben müsse (vgl. das Transkript der im ZDF ausgestrahlten Sendung »Zur Person«

Gaus, Günter/Arendt, Hannah: Zur Person. Günter Gaus im Gespräch mit Hannah Arendt, Transkript

der Sendung vom 28.10.1964, https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_ha

nnah.html, zuletzt abgerufen am 12.07.2023).

3 Arendt: Denktagebuch, 263, Heft XI [13] – November 1952.

4 Ebd., 16, Heft I [21] – August 1950.

5 Ebd., 277, Heft XII [13] – Dezember 1952.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html


154 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

bei sich selbst, ist Denken – als Repräsentation dessen, was aufgrund einer Unerkenn-

barkeit bedenklich ist – überhauptmöglich und damit sogleich auch politisch: »Political

relevance of thought: first of all in the concept of representation.«6 Es geht Arendt mit

dem Dialog nicht um Konsens oder Übereinstimmung in der sozialen Kommunikation

oder kommunikative Kompetenz. Nach dem unwiederbringlichen Einschnitt, der auch

für Arendt die Shoah gewesen ist,7 stellt sich für den an hebräisch-jüdische Denkbewe-

gungen8 anknüpfenden Dialog die politische Frage der Repräsentierbarkeit im Relatio-

nalen.

Die Wiedergewinnung eines gesellschaftlich-politischen Lebens, die in Arendts

Schreiben nach Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft durch eine Vergegenwärtigung

der Vergangenheit erfolgen soll, steht in The Human Condition und in der deutschen

ÜbersetzungVitaActiva in einer grundsätzlichen Verbindungmit demDenken desThea-

ters9 und in theatralen Metaphern.10 Arendt beschreibt die Polis als »Gegenwart einer

Mitwelt, das Gesehen- und Gehörtwerden, das vor Anderen In-Erscheinung-Treten«,

als »Publikum« in einemZuschauerraum, in dem aber ein jeder zugleich Zuschauer und

Mithandelnder ist« und als »immerwährende Bühne, die aus einem Miteinander, dem

»mitteilenden Teilnehmen anWorten und Taten« entsteht.11 Es gehe dabei im »Teilneh-

men und Mitteilen von Worten und Taten«12 für die Bürger der Polis darum, »was sie

im Guten und Bösen an Erinnerungswürdigem vollbrachten«.13 Diese Beschreibungen

legen jedoch nahe: »[D]ies leidenschaftliche Sich-an-Anderen-Messen« scheint eher

Wettkampf und Verflechtung einer monologischen Vielfalt,14 als Dialog. Arendt fasst

dieses Geschehen als »individualistisch« und als »Selbstenthüllung«.15 Ein Individuum

6 Ebd., 734, Heft XXVI [41] – September 1969.

7 Gaus/Arendt: Zur Person.

8 Neben demWiederlesen der griechischen Philosophie sei eine implizite Lektüre der hebräischen

Bibel in der Übersetzung von Buber und Rosenzweig elementarer Bestandteil von Arendts Denken

eines Neuanfangs nach dem Totalitarismus-Buch (vgl. Hahn, Barbara: Hannah Arendt. Leidenschaf-

ten, Menschen und Bücher, Berlin: Berlin Verlag 2005, 21f.).

9 Vgl. dazu Gabriel: Bühnen der Altermundialität, bes. 77ff.; 176ff. Vgl. zum Theater als »Hintergrund-

metapher« in Arendts politischer Theorie die Studie von Trimçev, Rieke: Politik als Spiel. Zur Ge-

schichte einer Kontingenzmetapher im politischen Denken des 20. Jahrhunderts, Baden-Baden: Nomos

2018, 208–270.

10 Vgl. zur Übersetzung von The Human Condition und ihrer Fokussierung auf Literatur und deutsch-

sprachige Lyrik die Ausführungen von Hahn: Hannah Arendt, 107ff. und Schestag, Thomas: Die un-

bewältigte Sprache. Hannah Arendts Theorie der Dichtung, Basel: Engeler 2006). Martin Jörg Schäfer

hat betont, dass die Theater-Metaphorik in der Übersetzung besonders prominent ist (vgl. Schäfer,

Martin Jörg: »The Labour and Leisure of Performing the Many«, 51–60, in: Ders./geheimagentur/

Tsianos, Vassilis (Hg.): The Art of Being Many. Towards a New Theory and Practice of Gathering, Biele-

feld: transcript 2016, 54).

11 Arendt: Vita activa, 191.

12 Ebd., 190.

13 Ebd., 191.

14 Vgl. zur Kritik an der Idee eines dramatischen Kampfs der Egoismen bei Levinas undNancy, welche

diese in Auseinandersetzungmit demBegriff des »inter-esse« bei Heidegger entwickeln in diesem

Band, 80/147.

15 Arendt: Vita activa, 187. Martin Jörg Schäfer hat herausgearbeitet, dass die politische Theorie in

The Human Condition im Hinblick auf die Frage von Individualität eine »Übersetzungsproblema-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 155

wird vorausgesetzt, was mit dem alteressenzialen Dialog kaum zusammenzubringen ist.

Während das zwischen den antiken Sklavenhaltern stattfindende Gespräch in erster

Linie von Großtuerei geprägt ist, unterstreicht Arendt, dass die Einzelnen mit ihren

Äußerungen in eine »Geschichte verstrickt sind, deren Ausgang [sie] nicht kennen«16.

Auchwenn sich dieMöglichkeit für einNachdenkenüber ein plurales Flechtwerk derGe-

schichten auftut,17 ist dennoch entscheidend, dass die intensivste Auseinandersetzung

mit demDialog bei Arendt nicht etwa inTheHumanCondition, sondern imDenktagebuch18

erfolgt.

Im Denktagebuch wird ›Zwiesprache (mit sich)‹ vor dem Hintergrund einer Verwie-

senheit auf Andere auf inhaltlicherEbeneund in seiner formalenBeschaffenheit verhan-

delt.19NebenVorarbeiten für Publikationen,die teils imWortlaut übernommenwurden,

enthält der Text Zitate, Exzerpte, Kommentare, Mitschriften, Gedichte, persönlichere

Notate – hauptsächlich in deutscher und englischer Sprache, aber auch auf Lateinisch,

Griechisch und Französisch. Arendts Schreiben reflektiert den Gegenstandsbereich sei-

nes Denkens.Wo es mit sich im Dialog ist, drückt sich das auch in einer gelegentlichen

und produktiven begrifflichenUnschärfe aus. SigridWeigel zufolge ist dasDenktagebuch

weder als Arbeitsjournal noch als bloßes Tagebuch anzusehen und markiert den durch

das Denken verlaufenden Bruch einer grundlegenden Zweisprachigkeit und eines Zwei-

in-Einem.20 Neben dem Denktagebuch wird die deutsche Übersetzung des 1954 an der

University of Notre-Dame gehaltenen Vortrags über Sokrates21 sowie der erste der auf

drei Teile angelegten posthum erschienenen SchriftThe Life of the Mind: Thinking22 (1978)

tik« aufweist. Das gilt einerseits bereits für die Frage, wie die individuelle Idiosynkrasie in den

Bereich eines gemeinsamen Sprechens eintreten soll, andererseits aber insbesondere auch histo-

risch: »Das imText beschworene demokratischeGemeinwesen beruht auf demEintritt der imPan-

zer dermodernen Individualität gefangenen Einzelnen in einemRaumdes gemeinsamen Sprach-

handelns.« Schäfer, Martin J.: »›Unbeschreibliche Verwandlungen‹. Lyrik-Zitate in Hannah Arendts

Übersetzung von TheHuman Condition«, 61–72, in: Ders./Dünne, Jörg/Suchet,Myriam/Wilker, Jes-

sica (Hg.): Les intraduisibles. Langues, littératures,medias, cultures Sprachen, Literaturen,Medien, Kultu-

ren = Unübersetzbarkeiten, Paris: Ed. des Archives Contemporaines 2013, 63.

16 Ebd., 184.

17 Juliane Vogel (»›Who’s there?‹«, 22) hat darauf hingewiesen, dass das Eintreten in den »space of

appearance« (Arendt: TheHuman Condition, 199) als Auftritt und im Sinne einer »Krisenstruktur« in

Drama und Theater begriffen werden kann.

18 Arendt: Denktagebuch, 1950 bis 1973, hg. v. Ludz, Ursula/Nordmann, Ingeborg, München: Piper

2002. Stellen aus dem Denktagebuchwerden – die zeitliche Signatur der Zitate ist so offengelegt –

in den Fußnoten ausgewiesen. Unterstreichungen sind in Zitaten aus dem Denktagebuch stets von

H. A.

19 Vgl. Hahn: Hannah Arendt, 103.

20 Vgl. Weigel, Sigrid: »Dichtung als Voraussetzung der Philosophie. Hannah Arendts Denktage-

buch«, 125–137, in: Arnold,Heinz Ludwig/Heuer,Wolfgang (Hg.):HannahArendt,München: Ed. Text

+ Kritik Richard-Boorberg 2005

21 Arendt, Hannah: Sokrates. Apologie der Pluralität, übers. v. Kalka, Joachim, hg. v. BormuthMatthias,

Berlin:Matthes& Seitz 2016. Sokrates.Apologie der Pluralitätwird imNachfolgenden imText zitiert,

wobei die Sigle SO in Klammern mit der Seitenzahl angegeben wird.

22 Arendt, Hannah: The Life of the Mind – Thinking – Willing, hg. v. McCarthy, Mary, Wilmington:

HoughtonMifflinHarcourt 1981, 37. Aus The Life of theMindwird imFolgenden imText zitiert, wobei

die Sigle LM in Klammern mit der Seitenzahl aus dem ersten Band Thinking angegeben wird. Auf

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ausführlicher konsultiert. Beide Texte sind entscheidende Zeugnisse der dialogischenOn-

tologie – insbesondere hinsichtlich der »politischenSeite alle[n]Denkens: dass sich selbst

im Denken Pluralität bekundet«23 – und stehen damit in einem Zusammenhang,24 der

mithilfe desDenktagebuchs nachvollziehbar wird.

DieUntersuchung zur Frage einer dialogischenOntologiebei Arendt umfasst vier Teile.

Im ersten Teil (3.1) wird dargestellt, dass derDialog bei ihr eine starke Prägung durch die

Philosophie Heideggers aufweist und zugleich der diagnostische Umschlagplatz einer

kritischen Auseinandersetzung mit dieser ist. Den Anlass dazu gibt der auffällige Um-

stand, dass Arendt den Dialog im Denktagebuch zum ersten Mal nach dem Besuch von

Heideggers Vorlesung »Was heißt Denken?« im Juni 1952 erwähnt. Für Arendts Schwer-

punkt auf einem dialogisch begriffenen »Mitsein« im Anschluss an Heidegger wird der

Begriff einer geteilten Differenz vorgeschlagen. Im sich daran anschließenden Abschnitt

(3.2) wird Arendts Interesse an den politischen Implikationen des gegenüber subjekt-

zentrierten philosophischen Entwürfen kritischen Verständnisses einer primären Plura-

lität eingeführt und mit Rücksicht auf die bei ihr getroffene Unterscheidung von Ver-

lassenheit und Einsamkeit diskutiert. Pluralität ist dabei nicht mit Pluralismus zu ver-

wechseln,weilmit dembei Arendt formulierten ›Essential des Alter‹ ein:e Andere:r nicht

lediglich zu einem bereits konstituierten Selbst hinzutritt. Die dem Selbstverständnis

vorgeordnete Andersheit zeichnet sich dabei durch eine grundlegende Unerkennbar-

keit aus. Im dritten Teil (3.3) wird diese Unerkennbarkeit mit Blick auf Arendts Ausein-

andersetzung mit Kants Unterscheidung zwischen Vernunft und Verstand besprochen.

Wenn der Dialog den Zusammenhang von Bewusstsein und einer ihm eigenen Gewis-

sensstruktur verhandelt, stellt sich die Frage, inwiefern er als Grundlage ethisch-poli-

tischen Handelns erachtet werden kann. Auf die »transzendentale Ästhetik« bei Kant

aufbauend ergeben sich bei Arendt Aspekte einer transzendental-dialogischen Reprä-

sentation, für die der Begriff des Erscheinens-Für vorgeschlagenwird.Der vierte Teil (3.4)

ist der Konkretisierung dieses Erscheinens-Für gewidmet und verhandelt die bei Arendt

immerwieder auftauchendeDenkfigur desTheaters.Wie dargelegtwerden soll,weist es

überdasTheater als Institution vonundVeranstaltung fürMenschenmit derBefähigung

zur Sprache hinaus, wie sie etwa in dem in Vita Activa vorgebrachten, wettkampfartigen

»Sich-an-Anderen-Messen« vorausgesetzt ist: dem »mitteilenden Teilnehmen an Wor-

ten und Taten«.25 Ausgehend von einer mit Sokrates beschriebenen Rat- und unhinter-

gehbaren Sprachlosigkeit verdeutlicht das Theater bei Arendt, dass die Welt nicht eine

kalkulierbare Summe faktischer Bestände ist, sondern eine Verhandlung über sie.

die deutsche Ausgabe (vgl. Arendt, Hannah: Vom Leben des Geistes. Das Denken, Das Wollen, übers.

v. Herrmann Vetter, hg. v. McCarthy, Mary, München: Piper 2016) wird weitgehend verzichtet, weil

sie teils gravierende Übersetzungsfehler enthält.

23 Arendt: Denktagebuch, 484, Heft XX [13] – Juli 1954.

24 Vgl. Bormuth, Matthias: »Einleitung«, 7–33, in: Arendt: Sokrates, 31.

25 Vgl. Arendt: Vita activa, 187.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 157

3.1 Mitsein und geteilte Differenz – mit und gegen Heidegger

Es mag eine Koinzidenz sein, dass Arendt die Aufzeichnungen in den später als Denkta-

gebuchbezeichneten »Notebook[s]«26 einigeMonatenachdemWiedersehenmitHeideg-

ger27 und dem Ende ihrer ersten Europareise im Frühjahr 1950 beginnt.28 Mehr als ein

bloßer Zufall scheint jedoch der Umstand, dass der Begriff »Dialog« in ArendtsNotizbü-

chern im Juni 1952 seine erste Erwähnung findet, kurz nachdem sie EndeMai desselben

Jahres dem von ihr so bezeichneten »Heidegger Kolleg« an zwei Terminen beigewohnt

hatte. Ihre als Eintrag [17] des Hefts IX geführte Mitschrift der vierten Sitzung der von

Heidegger im Sommersemester 1952 aus demWintersemester fortgesetzten Vorlesung

26 Der Titel Denktagebuch taucht in den handschriftlichen Notizbüchern Arendts selbst nicht auf,

wird aber von den Herausgeberinnen Ursula Ludz und Ingeborg Nordmann aufgrund einer

von Lotte Köhler verbürgten mündlichen Bemerkung seitens Arendt gewählt (vgl. Ludz, Ursu-

la/Nordmann, Ingeborg: »Nachwort der Herausgeberinnen«, 827–862, in: Arendt: Denktagebuch,

828). Arendt selbst bezeichnet das Denktagebuch in ihren Aufzeichnungen als »Notebook« (vgl.

ebd., 323, Heft XIV, [4] – März 1953). Im Januar 1953 notiert sie unter dem Stichwort »Experimental

Notebook of a Political Scientist« die Notwendigkeit der Politikwissenschaft, die Philosophie un-

ter dem Aspekt zu untersuchen, dass Menschen und nicht der Mensch die Erde bewohnen. Eine

der Politikwissenschaft zugrundeliegende Philosophie des Plurals ist demnach Gegenstand ihres

Notebooks (vgl. Arendt: Denktagebuch, 295, Heft XIII [2] – Januar 1953).

27 Das Verhältnis zwischen Heidegger und Arendt ist seit dem Erscheinen ihres Briefwechsels viel-

fach behandelt worden. Während der Diagnose Wolfgang Heuers zufolge der akademische Be-

trieb in Deutschland mit der Interdisziplinarität Arendts nicht zurechtgekommen sei, und abge-

sehen von feuilletonistischen Versuchen keine erhellenden Monographien zum philosophischen

Verhältnis zwischen Heidegger und Arendt vorgelegt worden seien, erfreue sich dieses Thema –

nicht zuletzt seit dem Erscheinen von Elisabeth Young-Bruehls Biographie Arendts – besonders

im US-amerikanischen akademischen Betrieb großer Beliebtheit (vgl. Heuer, Wolfgang: »›Ich sel-

ber wirken?‹ Eine Synopse der deutschen und internationalen, akademischen und nicht-akademi-

schenWirkungsgeschichte Hannah Arendts«, 174–182, in: Ders./Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): Han-

nah Arendt, München: Ed. Text + Kritik Richard-Boorberg 2005, 176). Weil sich an dieser Lage auch

seit dem Erscheinen der Ausgabe von text+kritik zu Arendt von 2005 nicht viel geändert hat, sei

hier auf drei im Folgenden auch zitierte Arbeiten hingewiesen. DieMonographie von Seyla Benha-

bib, welche Heuer zufolge darauf abziele, Arendt mit dem Denken der kritischen Theorie zu ver-

söhnen (vgl. ebd., 178), fokussiert den Einfluss des Existenzialismus und der jüdischen Identität

auf Arendt, räumt Heidegger aber dennoch eine große Rolle und ein eigenes Kapitel ein (vgl. Ben-

habib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, übers. v. Karin Wördemann,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006). Dana Richard Villa entwickelt den Begriff des Politischen bei

Arendt mit Rücksicht auf eine Grundlosigkeit, die auf die von Heidegger mit Aristoteles ausbuch-

stabierte Unterscheidung von praxis und poiesis zurückgeht und unter dem Einfluss Nietzsches der

Vorstellung produktiven Handelns entgegengehalten wird (vgl. Villa, Dana R.: Arendt and Heideg-

ger. The Fate of the Political, Princeton: Univ. Press 1996, bes. 155ff., 170). Die erste zu Arendt erschie-

nene Studie vonMargaret Canovan, dieHeuer immer noch für den besten Zugang hält, präsentiert

eine Lesart, die Arendt in Folge von Heidegger ein »antifundamentalistisches Politikkonzept« at-

testiert, weil nach den Katastrophen des 20. Jahrhunderts moralische Kategorien zwar nicht mehr

gegeben seien, die menschliche Bedingtheit des pluralen In-der-Welt-Seins aber eine Grundlage

bilden könnte, umein Zusammenleben und Schutz vor demTotalitarismus zu garantieren (vgl. Ca-

novan, Margaret: Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political Thought, Cambridge: Univ. Press

1992, 155–200, bes. 190f./196).

28 Ludz/Nordmann: »Nachwort der Herausgeberinnen«, 828.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

»Was heißt denken?«, führt vom »Gedanken« zum »Gedächtnis«, vom »Andenken« zum

»Denken als Aussagen von etwas über etwas« und schließtmit den folgenden Sätzen. Sie

enthalten den von Arendt auf spezifische Weise begriffenen »Dialog« zwar noch nicht

explizit, deuten jedoch bereits auf ihn hin:

Denken als λόγος. Das λέγειν des λόγος entfaltet sich als διαλέγεσθαι – die Logik wird

Dialektik. Zweideutigkeit von ›Gott ist das Absolute‹. (Gott allein, oder aus der Ab-

solutheit des Absoluten hat Gott sein Wesen.) Solche Aussagen: hindurchgehen. Als

διαλέγεσθαι geht das λέγειν als Aussagen in seinem eigenen Bezirk hin und her; das

Denken ist dialektisch, aber alle Dialektik in ihremWesen Logik. Auch in der Dialektik

von der Aussage her bestimmt.29

Arendt zieht aus dem in der Mitschrift beschriebenen Übergang zwischen Logik und

Dialektik eine Konsequenz, die in der »mithaften«30 Struktur des Daseins in der Phi-

losophie Heideggers zwar angelegt, nicht aber konsequent durchdacht ist, wie im Fol-

genden ausgeführt werden soll. Die Kritik an einem starken Verständnis des Selbst, die

mit derNotwendigkeit, den Logos imDenken auszusagen, zur Frage nach demPlatz des

Anderen führt, war ein bereits grundlegender undwichtiger Punkt in der frühen Schrift

»What is Existential Philosophy?«31 und bleibt noch für die im ersten Teil vonThe Life of

the Mind gestellte Frage zentral, ob das Denken selbst bereits ethische Schlussfolgerun-

gen ermöglicht oder gar notwendig macht.

Vom Logos zum Dialog

Das von Heidegger zitierte »Hindurchgehen« markiert nicht nur eine Auseinanderset-

zung mit den Aussagen zu ›Gott als einem Absoluten‹ (»Solche Aussagen: hindurchge-

hen«). Hier findet auch die konkrete Bewegung des dialegesthai statt: ein Hin- und Her-

gehen im Bezirk des Aussagens. Die Logik der Aussage scheint Arendt dabei besonders

29 Arendt: Denktagebuch, 211, Heft IX [17] – Mai 1952.

30 Auf den wichtigen § 26 von Sein und Zeit wird in diesem Kapitel noch zurückzukommen sein. Es sei

hier bereits darauf hingewiesen, dass es die Herabqualifizierung des alltäglichen Miteinanders-

eins ist, welches Heidegger davon abhält, den Anderen in die Phänomenologie der Sorge um das

Selbst zu integrieren. Diese Art der Begegnungfinde imDunstkreis der »Durchschnittlichkeit« und

damit der »Uneigentlichkeit« des »Man« statt (vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 161ff./168-171).

31 Vgl. Arendt, Hannah: »What Is Existential Philosophy?«, 163–187, in: Dies.: Essays in Understanding.

1930–1954. Formation, Exile, and Totalitarianism, hg. v. Kohn, Jerome, New York: Schocken 2005, bes.

176–182. In einer Fußnote zu diesem in der Partisan Review erschienenen Textmerkt sie zu den po-

litischen VerstrickungenHeideggers an: »Another question and one certainly worthy of discussion

is whetherHeidegger’s philosophy has not been taken unduly seriously simply because it concerns

itself with very serious matters. In his political behavior, in any case, Heidegger has provided us

with more than ample warning that we should take him seriously. [As is well known, he entered

the Nazi Party in a very sensational way in 1933 – an act which made him stand out pretty much

by himself among colleagues of the same calibre. Further, in his capacity as rector of Freiburg Uni-

versity, he forbade Husserl, his teacher and friend, whose lecture chair he had inherited, to enter

the faculty, because Husserl was a jew. Finally, it has been rumored that he has placed himself at

the disposal of the French occupational authorities for the re-education of the German people.]«

(Ebd., 186.)

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 159

zu interessieren. Denn sie fragt sich, wie das Denken allein bleiben kann, oder warum

beimHin- und Hergehen Andere nicht angetroffen werden. Das auf Aristoteles zurück-

gehendeVerständnis des Logos als legein ti kata tinos,welchesHeidegger in der Vorlesung

als »Aussagen von etwas über etwas«32 übersetzt, begreift Arendt als Form desHandelns

undmithin als intersubjektiv.33DieBestimmungendesMenschen als zoon logon echon so-

wie dessen Beschreibung als zoon politikon, welche von Aristoteles prominent angeführt

wordenwaren, stellen keineUnvereinbarkeit dar, sondern zwei SeitenderselbenMedail-

le.34 Wie in Abwandlung der heideggerschen Formulierung festgehalten werden kann,

ist für Arendt somit das Bedenklichste amDenken, dass die in ihmangelegtenKomponenten des

Politischen ungedacht bleiben.Worin aber bestehen diese?

Der kurz darauffolgende für Juni 1952 in Stuttgart verzeichnete Eintrag, der in der

Edition desDenktagebuchsmit der Ordnungszahl [19] versehen ist und somit fast unmit-

telbar auf die zitierten Aufzeichnungen zum Heidegger Kolleg anschließt, greift den in

Freiburg festgehaltenen Zusammenhang expressis verbis auf. Allerdingsmacht diese Auf-

zeichnung die entschiedene Differenz auf, welche mit der Aufforderung ›solche Aussa-

gen: hindurchgehen‹ bereits angedeutet war. Der erste Absatz dieser längeren nächsten

Notiz verdeutlicht Arendts kritischen Einsatz im Hinblick auf die vorgeschlagene Les-

art, der zufolge der Dialog als eine Art Korrektiv gegenüber der sprachphilosophisch ge-

prägten FundamentalontologieHeideggers angesehen und als Schlüsselbegriff zur poli-

tischenTheorie Arendts betrachtet werden kann. Der Auszug untermauert auch das er-

wähnteZwiegesprächdesDenkens imDenktagebuch, das derGewissheit in denAussagen

Heideggers gegenübersteht:

Ad Logik: Die Logik kann zur Dialektik nur werden, weil in der Einsamkeit des Denkens

immer ein Dialog entsteht, eben weil man in der Einsamkeit gerade immer Zwei ist. In

diesem Dialog des διαλέγεσθαι waltet ursprünglich keinerlei Zwang. In der Einsam-

keit gibt es die Freiheit des denkenden Zwiegesprächs. Dies Zwiegespräch, nie aber

der Dialog mit einem anderen Menschen, ist dialektisch, weil in ihm, aber auch nur

in ihm an einer Sache festgehalten werden kann, die sich dann im διαλέγεσθαι, also

im Durchsprechen mit sich selbst, entfaltet und ihre inhärenten Widersprüche zeigt

etc. Alles Reden mit Anderen ist immer schon Reden über etwas beiden Gemeinsa-

mes, also nicht Reden aus und in der Sache selbst. Der Unterschied zwischen Denken

und Reden ist genau dies. Denken ist dies Durchsprechen einer Sache mit sich selbst;

Reden ist Reden über. Beides ist Sprechen! Will man das ›über‹ vermeiden, so zwingt

man den Andern in das eigene Denken; hier entsteht der Zwang des fremden Den-

kens. Dabei wird gerade das, was ich mit dem Andern in der Form des ›über‹ gemein-

32 Ebd., 158.

33 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 340, Heft XIV [30], April 1953.

34 Vgl. ebd., 392, Heft XVI [21], Juni 1953. Sie bezieht sich dabei auf Aristoteles: Politik, übers. v. Franz

Susemihl, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2014, 1253a. Seyla Benhabib (vgl. Hannah Arendt,

17) hat hervorgehoben, dass das von Arendt auf Sprache und Handeln zurückgeführte Verständ-

nis des Politischen auf einen fehlenden Begriff der Praxis bei Heidegger (ebd., 190) sowie eine zu

starke Emphase auf einen nicht-teleologischen Praxisbegriff bei Aristoteles zurückgeführt werden

kann (ebd., 176ff.), mit dem Arendt bei Heidegger 1925–26 in Berührung gekommen ist sei. Zur

»renewal of praxis« vgl. auch das einleitende Kapitel »The Problem of Action in Arendt« bei Villa:

Arendt and Heidegger, 3–14.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sam habe, aufgegeben. Man erzwingt eine falsche Identifizierung. Der Zwang besteht

darin, dass man den Andern als das eigene Alter Ego behandelt. Ohne die Form des

›über‹ gibt es kein Gespräch. Im ›über‹ drückt sich aus, dass wir die Welt gemeinsam

haben, dass wir zusammen die Erde bewohnen.35

An dieser Stelle findet sich die bei Celan getroffene Unterscheidung zwischen Sprechen

und Reden wieder, auch wenn sie nicht auf eine solch konsistente Weise prokla-

miert ist.36 Das Changieren zwischen persönlichem Notat für weiter zu Denkendes,

ausgeklügelter Formulierung, (unausgereifter) begrifflicher Differenzierung, Aus-

einandersetzung mit Tradition und Gegenwart sowie engagierter und energischer

schriftsprachlicher Rede kann als exemplarisch für dasDenktagebuch angesehenwerden.

Auch wenn der Passus nicht eindeutig aufzuschlüsseln ist – es lässt sich eine gewisse

terminologische Unschärfe als Argument anführen –: genau darin liegt die lohnende

Herausforderung des Denktagebuchs. Barbara Hahn hat den wiederkehrenden Vorwurf

an Arendt, unsystematisch und inkonsistent zu sein, dahingehend entkräftet, als sie

darin eine historische Notwendigkeit erkennt. Ihr Schreiben lege Lücken offen und

führe Inkommensurables zusammen, womit sie »Bruchstücke einer zerstörten Tradi-

tion« für das Denken nach Auschwitz zu Strängen zusammenführt, die traditionelle

Formen kreuzen und somit dem Phantasma den Boden entziehen, dass Texte rein oder

in sich geschlossen sein könnten.37 Arendts Vorgehen zeichnet sich durch eine pro-

grammatische Verweigerung gegenüber einem großtheoretischen, integrativen Gestus

aus.

Weigel zufolge ist das Denktagebuch, wie bereits erwähnt, von der Bestimmung des

Denkens als (Zwischen-)Raum, vom Leitmotiv des Zwiegesprächs sowie des Zwei-in-

Einem geprägt: als »poetische Voraussetzung des Denkens«, die dem Umgang mit ei-

ner grundsätzlichen Vieldeutigkeit zwischen den Sprachen sowie innerhalb der Sprache

selbst geschuldet sei.Wenn das Geschäft der Philosophie nicht als Ausdruck vorsprach-

lich existierender Ideen erachtet werden kann, wie Weigel mit dem Verweis auf eine

Beschreibung der Schwierigkeiten ausführt, die Arendt mit ihren englischen Leser:in-

nen habe,38 sei das poetische Denken und die Vorstellung, eine Sache zu durchdenken,

aufs Engste miteinander verbunden.39 Auch wenn sich Arendt gegen die Charakterisie-

35 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 213f., Heft IX [19], Juni 1952. Die Unterstreichungen in den Zitaten aus

dem Denktagebuch in diesem Kapitel stammen alle von Arendt selbst.

36 Vgl. dazu im vorliegenden Band, 104.

37 Vgl. Hahn, Barbara:Die Jüdin Pallas Athene. Auch eine Theorie derModerne, Berlin: Berlin Verlag 2005,

209.

38 Weigel bezieht sich dabei auf Arendts Skepsis gegenüber einer »thesaurus philosophy«, der zu-

folgeWorte Ideen ausdrücken, die ihnen vorausgehen. Ihre Zweifel gegenüber einer sprachphilo-

sophisch-analytischen Herangehensweise äußert sich aber auch in einer merkwürdigen Abgren-

zung eines »thinking byway ofmaking distinction« gegenüber einem »thinking by association – as

practised by psychoanalytic therapists«, auf die hier nicht ausführlich eingegangen werden kann,

jedoch als eine überzogene Abwertung psychonalytischer Denkwege einzustufen ist (vgl. Arendt:

Denktagebuch, 770, Heft XXVII – April 1970).

39 Vgl. Weigel: »Dichtung als Voraussetzung der Philosophie«, 125/132.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 161

rung als Philosophin vehement gewehrt hat,40 – vor demHintergrund einer poetischen

Zwiesprache in ihrem schreibenden Denken lassen sich in der zitierten Passage trotz

einer gewissen Unordnung grob vier Themenbereiche hervorheben, die einen philoso-

phischen Charakter aufweisen. Auf diese soll ausführlicher eingegangenwerden,wenn-

gleich nicht in der exakten Reihenfolge: Logik und Dialektik; dialegesthai) und einsames

(Zwie-)Gespräch;41 Denken, Sprechen und Reden; »Über« und gemeinsameWelt.

Esmagzunächst erstaunlich anmuten,dassArendt recht schnell vomDialogdes ein-

samenDenkens auf die Redemit einemAnderen zu sprechen kommt. Aber es gibt einen

eindeutigen Bezug zwischen diesen beiden Gedanken, spricht Arendt doch unmittelbar

zu Beginn von einem beim einsamen Denken entstehenden Dialog und bezieht sich des

Weiteren auf die bereits diskutierte Wendung eines »Dialogs der Seele mit sich selbst«

in Platons Sophistes, die von einem Fremden (Xenos) ausgesprochen wird: »psyches pros

auten dialogos«42. Die vieldeutige Präposition pros spielt dabei eine entscheidende Rolle.

Während sie bei Platon den Bezug der Seele auf sich selbst fasst, beschreibt sie Arendt

als die allgemeinste Form des Andersseins.43 Die Seele (psyché) und sie selbst (auten) sind

durch die Präposition (pros) voneinander getrennt,weil sie eine Differenz und Selbstdif-

ferenz markiert. Mit der platonischen Formulierung und dem Umstand imHinterkopf,

dass Platon die Frage, wo sich der Philosoph im Denken befinde, unbeantwortet gelas-

sen habe (vgl. LM, 97), erhebt Arendt die Rede mit sich selbst als einer:m Anderen zur

Bedingung des Selbstverhältnisses überhaupt: Eine gewisse Andersheit ist für das Den-

ken ihrer Auffassung nach von unverzichtbarer Bedeutung. Es scheint ohne diese dif-

ferenzierende Andersheit nicht stattfinden zu können, insofern mit ihr die minimals-

te Form des »Zusammen- undMiteinander-sein[s] der Verschiedenen«44 zumAusdruck

gebracht ist.

Zentraler Umschlagpunkt dieser Überlegung – und hier lässt sich der Versuch

Arendts beobachten, eine freie Übersetzung der ein Verhältnis beschreibenden Präpo-

sition pros vorzulegen – ist das leicht überdeterminiert verwendete Wort ›über‹, dessen

40 Im Denktagebuch spricht Arendt (Denktagebuch, 683, Heft XXV [56] – Mai 1968) von der »Contra-

dictio in adjecto« der politischen Philosophie, weil diese eine Weltzuwendung und -abwendung

zugleich enthalten müsse. In The Life of the Mind hält sie fest: »I have neither claim nor ambition

to be a ›philosopher‹ or be numbered among what Kant, not without irony, called ›Denker von Ge-

werbe‹ (professional thinkers).« (LM 3).

41 Ist in der zitierten Passage neben dem »Dialog« zwar vorerst auch vom »Gespräch« die Rede, über-

nimmt im späteren Verlauf desDenktagebuchs, insbesondere aber in der amerikanischen Original-

fassung von The Life of the Mind die Formulierung »dialogue« beziehungsweise »Dialog« die Über-

hand, welcher in der deutschen Übersetzung – vermutlich aufgrund gelegentlicher Verweise auf

die Zweiheit (»duality«, LM 184f.) – fast durchgängig missverständlich mit »Zwiegespräch« über-

setzt ist.

42 Platon: »Sophistes«, 263e. BernhardWaldenfels hebt eine Gleichursprünglichkeit des Fremden im

Verhältnis zum Selbst hervor. Weil er diese Überlegung hinsichtlich der Philosophie Platons dis-

kutiert und zu einer Frage nach der »Ordnung des Dialogs« (Waldenfels: Platon, 33) erhebt, mit der

eine »metaphysische Deutung der Stimme« konfrontiert werden muss (vgl. Waldenfels: Vielstim-

migkeit der Rede, 12), wird auf seine Überlegungen im Platon-Kapitel dieser Untersuchung einge-

gangen (212ff.).

43 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 263, Heft XI [13] – November 1952.

44 Ebd., 16, Heft I [21] – August 1950.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

»Form« sie hervorhebt. Wie das pros bringe das »Über« zusammen, ohne Differenz

zu unterschlagen. Es ist Aufweis einer Nähe des Ich und des Anderen, weil es darauf

aufmerksam macht, dass beide auf gleiche Weise in der Welt sind. Weil das in Arendts

Sicht die Andersheit eines (fremden) Gegenüber sowie einen daraus gefolgerten, ge-

teilten Bezug auf Andere und Anderes verdeutlicht, fasst sie es als den Bestandteil des

Gesprächs, der weder von Zwang noch einem Sachzwang im Sinne des Festhaltens an

einer Sache beeinflusst sei. Deswegen geht das »Über« mit der Notwendigkeit einer

Unterscheidung einher, der Arendt die Gefahr einer falschen und forcierten Identifizie-

rung eines Gegenübers entgegenhält: »Der Zwang besteht darin, daß man den Andern

als das eigene Alter Ego behandelt.« Der oder die Andere – das macht die Warnung

vor der falschen Identifizierung unmissverständlich deutlich – tritt als grundsätzlich

unerkennbar anders auf: ein:e Andere:r, die:der in ihrer:seiner Andersheit fremd bleibt.

Die Dialog-Idee bei Arendt gehe von einer »prinzipiellen Nicht-Assimilierbarkeit des

Gegenübers« aus.45 »Verstehen in der Politik«, so drückt es Arendt selbst aus, »heisst

nie, den Anderen verstehen, sondern die gemeinsame Welt so, wie sie dem Anderen

erscheint.«46 Ludger Lütkehaus hat diesen Umstand auf die Formulierung gebracht,

das wir bei Arendt »die Welt mit anderen [teilen], die uns gleichen und zugleich nicht

gleichen, denen wir darin gleichen, daß wir ihnen nicht gleichen«.47

Das »Über«, von dem Arendt spricht, steht für die vorgeschlagene gedankliche Ope-

ration der geteilten Differenz. Arendt akzentuiert einen Zwischenbereich von Selbst und

Anderem, der auch für das einsame Selbst gilt. Am »Über« kommt Arendts sprachlich-

poetisches Ringen um eine Differenz zum Tragen, die sich nicht auf Identitäts- oder

Sinnpositionen reduzieren lässt.Vom»Über« ausgehend,nimmtArendt einegrundsätz-

liche und konstitutive Teilung an.

DemDenken scheint das »Über« der geteilten Differenz zunächst nicht zuzukommen,

weil in ihm an einer Sache festgehalten werde. Jedoch könne die Logik nur zur Dialek-

tik werden, weil schon in der Einsamkeit des Denkens ein Dialog stattfinde. Trotz des

Unterschieds zwischen Denken und Reden kommt den beiden eine entscheidende Ge-

meinsamkeit zu: das Sprechen. Das Sprechen weist im Gegensatz zum reinen Denken

und zum Reden in der Sache selbst als eine Art Drittes und Verbindendes die »Form des

›Über‹« auf. Das Sprechen ist dem einsamen Denk- sowie dem sozialen Redevorgang

gleichermaßen zu eigen, und nicht mit der verfahrenslogischen Operation der Logik

gleichzusetzen: es verweist auf das »Über-Logische«.Mit diesemBegriff hatteHeidegger

die von Arendt besuchte, vierte Stunde seiner Vorlesung beschlossen: »Dort aber,wo das

Denken solchembegegnet,was sich logisch nichtmehr fassen läßt, steht das aus solcher

Hinsicht Unfaßbare immer noch imGesichtskreis des Logischen, nämlich als das Alogi-

45 Vgl. Thürmer-Rohr, Christina: »Die Stummheit der Gewalt und die Zerstörung des Dialogs«, in:

UTOPIE kreativ.Diskussion sozialistischer Alternativen, 143 (2002), 773–780, 774. Vgl. dazu auch: Thür-

mer-Rohr, Christina: »Zum ›dialogischen Prinzip‹ im politischenDenken vonHannahArendt«, http

://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268, zuletzt abgerufen am 12.07.2023.

46 Arendt: Denktagebuch, 451, Heft XIX [2] – September 1953.

47 Lütgehaus, Ludger: »›Ich will, daß du seiest, was du bist‹. Hannah Arendt – Martin Heidegger: ei-

ne Liebe in Deutschland«, 28–41, in: Arnold, Heinz Ludwig/Heuer, Wolfgang (Hg.):Hannah Arendt,

München: Ed. Text + Kritik Richard-Boorberg 2005, 39.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 163

sche, dasNichtmehr-Logische oder als dasMetalogische, dasÜber-Logische.«48 Das von

einerFormdes»Über«gekennzeichneteSprecheneröffnet einerseitsdieMöglichkeit von

Gemeinsamkeit, wie es das Ende des Zitates nahelegt, markiert dabei aber eine vielge-

staltige Differenzierung:Weil das Sprechen nicht identifiziert, ist es eine Bewegung hin

auf etwasAnderes,das in seinerAndersheit bedenklich bleibt.DurchdieGemeinsamkeit

der Sprache und über sie hinweg auf etwas Anderes:Dia-Logos.

Der Dialog ist nicht ein von Subjekten geführter Diskurs und um ihn zu verstehen,

reicht es nicht aus, einemdenkenden Selbst ein anderes denkendes Selbst gegenüberzu-

stellen. Die an vielen Stellen vorgenommene Akzentuierung der Zweiheit bei Arendt ist

weder als Vorrang der Binarität noch als Pluralismus im neoliberalen Sinne einer fröh-

lich-buntenVielfalt zu begreifen,was sie selbst auch deutlich ausräumt.49 Vielmehr lässt

sich das Selbst ohne die Anderen überhaupt nicht fassen: »im Falle der Vielheit […] hat

der Eine immer schon zu rechnen mit und ist angewiesen auf – nicht einen Zweiten –,

sondernAndere.«50 DieEntsprechung des »Über« imDenkenund imReden verweist auf

eine ihnen gleichermaßen eigene Bewegung hin auf etwas Andere oder einen Anderen.

ImGegensatz zur regelbasierten Logik oder Dialektik sei »freies Denken«, so formuliert

Arendt an einer anderen Stelle überaus prägnant, »von vornherein als Dialogisch-mit-

sich-selbst-SeinaufAnderebezogen«.51Dererstmals imDenktagebuchangeführteDialog

ereignet sich gleichermaßen im Denken als Durchsprechen einer Sache mit sich selbst

sowie in der Rede mit Anderen: »Der schweigende Dialog indiziert Pluralität, aber Vor-

bild [ist] der Dialog mit einem Anderen. Nur weil ich mit Anderen sprechen kann, kann

ich auch mit mir sprechen, d.h. denken.«52 Die geteilte Differenz ist bei Arendt Voraus-

setzung für das Denken und das Denken des Selbst.

Daseinsmetaphysik, Mitsein mit Anderen

Dass die dialogische Form in arendtscher Perspektive der aus der Logik hervorgegan-

genen Dialektik somit geradewegs gegenübersteht, legen auch andere Aufzeichnungen

im Denktagebuch nahe, etwa wenn Arendt die Dialektik Hegels als die Auflösung einer

Urteils- in eine bloße Schlusslogik beschreibt – eine »Denktätigkeit, in der Zweck und

Ziel zusammenfallen«.53 Der logisch-dialektischen Auseinandersetzung eignet eine Art

Zwangscharakter, wenn sie, wie das Zitat zuvor deutlich macht, den Anderen für die

eigene Sache zu gewinnen versucht, ohne den Unterschied in Betracht zu ziehen, der

zwischen dem »Reden aus und in der Sache« und dem gemeinsamen Reden mit einem

Gegenüber besteht. Der scheinbare Widerspruch, dass eine vom Zwang geprägte Dia-

lektik nur aufgrund des zunächst zwanglosen dialogischen Moments entstehen kann,

lässt sich mit der Überlegung lösen, dass eine dialektische Philosophie die »Form des

›Über‹« zurückzulassen in der Lage ist: Das Über des Sprechens im Dialog, welches sich

48 Heidegger:Was heißt Denken? Gesamtausgabe Bd. 8, 160.

49 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 128, Heft VI [6] – September 1951.

50 Ebd., 37, Heft XX [8] – Oktober 1950.

51 Ebd., 283, Heft XII [19] – Dezember 1952.

52 Ebd., 688, Heft XXV [73] – Juli 1968.

53 Ebd., 287, Heft XII [21] – Dezember 1952. Vgl. zur »Logifizierung« des Denkens auch die im Platon-

Kapitel dieser Untersuchung zitierten Ausführungen Waldenfels’, 228.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

auch imGegenüber findet und das für Arendt Ausdruck dafür ist, dass dieMenschen die

Welt gemeinsam haben und zusammen die Erde bewohnen, scheint vomDenken in sei-

ner Entwicklung zur vollendetenDialektik »vermieden«werden zu können.Wobei es dann

auch nicht mehr als ein »freies Denken« im eben paraphrasierten Sinne oder vielleicht

nicht einmal mehr als Denken begriffen werden kann. Der Dialog des Denkens bezie-

hungsweise der Dialog am Denken scheint grundsätzlich Anderes aufzubieten, als die

für Arendt auf Aussagenmehrwert gemünzte Logik undDialektik. Der Dialog findet an-

gesichts eines nicht identifizierbaren Anderen statt, wobei diese Unerkennbarkeit Vor-

bild für das grundsätzlich auf nicht-assimilierbares Anderes bezogene Denken ist. Das

heißt aber auch: Sprache ist für Arendt kein ausschließlich urteilslogisches oder ratio-

nales Geschehen.

Mit Blick auf Heidegger ist bemerkenswert, dass, auch obwohl er Arendt seine 1951

erschienenenErläuterungenzuHölderlinsDichtung postalisch zugesandt hatte,54 ihrNach-

denken über denDialog weniger in einer Gefolgschaft entsteht, denn in einer Auseinan-

dersetzung.Das »Gespräch«,welches Heidegger in »Hölderlin und dasWesen der Dich-

tung« als das Geschehen der Sprache begreift, in dem »das Sein des Menschen grün-

det«,55 führt Arendt nicht weiter. Arendts Dialog-Denken entzündet sich vielmehr an

jener Schwachstelle von Heideggers philosophischem Entwurf in Sein und Zeit, welche

vonNancy einige Jahre später als die Ursprünglichkeit des Daseins gegenüber einem für

Heidegger zweitrangigen »Mitsein« beschrieben worden ist.56 Arendt nimmt diese phi-

losophische Auseinandersetzung Nancys mit Heidegger in einem gewissen Sinne vor-

weg, ebenso wie seine gemeinsammit Lacoue-Labarthe in »Le Dialogue sur le dialogue«

vorgetragenen Überlegungen. Zwar hat Heidegger die Anderen als existenziale Beglei-

ter des Daseins eingeführt, wie im Abschnitt zum »Mitdasein der Anderen und dem all-

täglichen Mitsein« deutlich wird: »Auf dem Grunde dieses mithaften In-der-Welt-Seins

ist die Welt je schon immer die, die ich mit den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist

Mitwelt.«57 Und in »Zeit des Weltbildes« erarbeitet Heidegger eine kritische Perspektive

auf eine westlich-abendländische und metaphysische Tradition, in der das Denken und

mithin der Zugriff auf und eine daraus zu folgernde Konstituierung vonWelt von einer

Stellung des Einzelnen als Subjekt ausgeht:

Entscheidend dafür ist, daß der Mensch diese Stellung eigens als die von ihm ausge-

machte selbst bezieht, sie willentlich als die von ihm bezogene innehält und als den

Boden einer möglichen Entfaltung der Menschheit sichert.58

Dass die Auseinandersetzung mit einem von einer Vielheit von Menschen belebten

»Weltraum« und die Abgrenzung gegenüber einem an Vereinheitlichung orientierten

»Weltbild« auch eine ganz andere Vorstellung des Theaters aufmacht, hat Leon Gabriel

54 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 950, Fußnote 1 zu [7].

55 Heidegger, Martin: Erläuterungen zu Hölderlins Dichtung. Gesamtausgabe Bd. 4, hg. v. Herrmann,

Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 1981, 38.

56 Nancy: Singulär plural sein, 59f.

57 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 158f.

58 Vgl.Heidegger,Martin: »Zeit desWeltbildes«, 75–113, in:Ders.:Holzwege.GesamtausgabeBd.5, hg. v.

Herrmann, Friedrich-Wilhelm, Frankfurt a.M.: Klostermann 1977, 91f.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 165

in einer Untersuchung zur Frage der räumlichenTheaterpraxis entlang der Vorstellung

von Altermundialität vorgeschlagen.59 Für Arendts Auseinandersetzung mit Heidegger

ist zunächst entscheidend: Weil Heidegger die Angst als Phänomen der Vereinzelung

deutet60 sowiemit dem»Sterben,daswesenhaft unvertretbar dasmeine [desMenschen,

M. W.] ist«61, die »Jemeinigkeit« als Bedingung der Möglichkeit von Eigentlichkeit und

Uneigentlichkeit einhergeht,62 kommter zudemSchluss,dassdas »Dasein als »›solus ip-

se‹« in der Welt ist und somit vor dem Hintergrund eines »existenzialen ›Solipsismus‹«

zu deuten ist.63 Dieser Solipsismus ist der entscheidende Ansatzpunkt von Arendts

Dialog-Denken. Es beginnt bei der Überlegung, dass Heidegger noch Teil derjenigen

philosophischen Tradition ist, die er habe kritisieren und überwinden wollen.64

In dem bereits erwähnten Aufsatz »What is Existential Philosophy?« hatte Arendt

1946 kritisch von einer »absoluten Vereinzelung« gesprochen, in der sich »das Selbst [als]

der eigentliche Gegenbegriff zumMenschen« herausstellt: »What emerges from this ab-

solute isolation is a concept of the Self as the total opposite of man.«65 Während auf

die Verbindungsstellen der vonArendt als Solipsismus gefassten Tendenz der Philosophie

mit einer Herrschaftsepistemologie sowie mit ihrem Verständnis des Totalitarismus im

nachfolgenden Abschnitt eingegangen werden soll, ist Heideggers Engagement im und

59 Vgl. Gabriel: Bühnen der Altermundialität, 80.

60 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 334.

61 Ebd., 336f.

62 Vgl. ebd., 71.

63 Vgl. ebd., 250. Arendt kehrt die Schlüsselbegriffe Heideggers um. Für Arendt sei das politische

Denken ein existenzielles, weil dem heideggerschen Sein-zum-Tode die Gebürtlichkeit – und da-

mit dasmit derNatalität einhergehendeAnfangen – entgegengesetzt werde (vgl. Lütgehaus: »›Ich

will, daß du seiest, was du bist‹. Hannah Arendt – Martin Heidegger: eine Liebe in Deutschland«,

30). Das bestätigt auch Benhabib: Hannah Arendt, 175. Während die Mortalität auf das Selbst ver-

weise, seimit derNatalität das Zusammenlebenmit Anderen aufgeworfen,wasmit derDezentrie-

rung eines primären Narzissmus des (philosophischen) Solipsismus einhergehe (vgl. ebd., 305).

Vgl. auch die Gegenüberstellung von Singularität und Pluralität, mit der Arendt die beschriebe-

ne Zuweisung und Umkehrung der Heidegger-Begrifflichkeiten vornimmt. Diese Notizen stehen

den Herausgeberinnen des Denktagebuchs zufolge am Anfang eines von Arendt nie veröffentlich-

ten Buches mit dem Titel »Amor Mundi« (vgl. Arendt: Denktagebuch, 461, Heft XIX [21] – Oktober

1953). Vgl. ebd., 1046, Fußnote zu [21]; vgl. ebd., 523, Heft XXI [26] – April 1955: »Why are we in the

plural and not in the singular?« Vgl. darüber hinaus ebd., 1050, Fußnote zu [9]; ebd., 1065, Fußnote

zu [26].

64 Nebendembereits erwähntenAufsatz »Zeit desWeltbildes« zumWeltverhältnis als Vorstellung in

der neuzeitlich erkenntnistheoretischen Ausprägung (vgl. Heidegger: »Zeit des Weltbildes«) sind

besonders hervorzuheben: die Vorlesung zumBegriff der ratio als dem vom Subjekt beobachteten

Gegenständen zurückgegebenem Grund (vgl. Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund), Heideggers

kritische Auseinandersetzungmit dem Paradigma des sich verfertigendenMenschen (Heidegger,

Martin: »Brief über den Humanismus«, 313–364, in: Ders.:Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9, hg. v.

Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 1976), die Destruktion eines ent-

lang der essentia begriffenen Seinsverständnisses (Heidegger, Martin: Sein und Zeit) sowie die in

dieser Studie im Zusammenhang von Celans Bremer Ansprache und Arendts Denktagebuch disku-

tierte VorlesungWas heißt Denken? (vgl. Heidegger:Was heißt Denken? Gesamtausgabe Bd. 8).

65 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 1152, Fußnote 2 zu [78]. Vgl. Arendt: »What Is Existential Philosophy?«,

181.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

für den Nationalsozialismus für Arendt zwar von Bedeutung. Jedoch stellt sie nicht ein-

fach nur eine Affinität seiner Philosophie mit demNationalsozialismus fest.66Wenn sie

sich bereits 1955 vonder imRahmen einerDarstellungderGeschichte der Existenzphilo-

sophie publizierten KritikHeideggers distanziert67 und in der Ansprache zuHeideggers

80. Geburtstag im Jahr 1969 von einem Charakterfehler spricht,68 ließe sich ihre Kri-

tik – trotz aller Ernsthaftigkeit des Unterfangens – noch eher im Sinne eines philoso-

phischen Kräftemessens begreifen, das auch etwa Heidegger gegenüber Nietzsche auf-

geboten hatte: nämlich bei einemKritiker der philosophischen Tradition diemisslunge-

ne Überwindung des Kritisierten aufzuzeigen. Heidegger war für Arendt ein weiterer,

»letzte[r] Metaphysiker«.69 Oder anders formuliert: Arendt hat sich die Frage gestellt,

warumHeidegger dieVerstrickungdesDaseinsmit demMitseinnicht als Pluralisierung

des »solus ipse« zu denken in der Lage war. Benhabib hält zum Problem des heidegger-

schen Selbst- undWeltverhältnis und seiner Kritik bei Arendt fest, dass in seinem Den-

ken einBegriff fürHandeln als Interaktion fehle.70 AuchwenndieseAnalyse dieRolle des

Dialogs unterschlägt, welcher bei Arendt seit 1952 bis zu ihrem Tod 1975 kontinuierlich

auftaucht – und der bei ihr Pluralität indiziert, wie im Zitat eingangs hervorgehoben –,

bleibt sie doch darin richtungsweisend, als dass die lediglich oberflächliche Behandlung

des pluralisierendenMitseins bei Heidegger für Arendt ein entscheidender Ansatz- und

Kritikpunkt war.

Obwohl Heideggers Philosophie, vermittelt über die ihr attestierte Zugehörigkeit

zur solipsistischen Tradition, eine Affinität zum totalitären Denken zugesprochen wer-

den kann, ist für Arendt weniger diese Affinität an sich, als vielmehr die Kontinuität

gegenüber dem abendländisch-subjektzentrierten Solipsismus das Bedenklichste. Die-

sen Umstand fasst Lacoue-Labarthe so, dass Heidegger die Bedeutung von Auschwitz

und der Shoah als »Zäsur« des Denkens zwar nicht anerkannt habe, mit ihm jedoch der

theoretische Horizont für die systematische Verkennung des Unerkennbaren gedacht

werden könne.71 So liest sich auch eineNotiz imDenktagebuch von 1970, in der Arendt auf

eine Jaspers-Rezension Heideggers und die darin auftauchende Akzentuierung eines

»Selbst […] in der Philosophie« reagiert:

66 Auf den Wandel des heideggerschen Denkens, das anhand des Auftauchens des Arbeitsbegrif-

fes in der Rektoratsrede von Werner Hamacher (vgl. »Arbeiten Durcharbeiten)« herausgearbeitet

wurde, ist in dieser Untersuchung bereits hingewiesenworden (71). Bezüglich Arendts Verständnis

von Arbeit wäre ausgehend von ihrer Marx-Kritik genau an dieser Stelle anzusetzen, weil sie eine

fehlende Unterscheidung von herstellender (»work«) und einer Arbeit imweiteren Sinne (»labor«)

hervorhebt. Vgl. dazu auch Benhabib: Hannah Arendt, 212.

67 Arendt schreibt an Calvin Schrag, dass ihre Darstellung von Heideggers Philosophie in »What is

Existential Philosophy« unangemessen und teilweise falsch sei (vgl. Arendt an Calvin Schrag, Brief

vom 31.12.1955, Archiv des HAZ, Cont. Nr. 13.11., zitiert nach Grunenberg, Antonia: Hannah Arendt

und Martin Heidegger. Geschichte einer Liebe, München u.a.: Piper 2008, 266).

68 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 100.

69 Vgl. Heidegger, Martin:Nietzsche I. Gesamtausgabe Bd. 6.1, hg. v. Schillbach, Brigitte, Frankfurt a.M.:

Klostermann 1996, 480.

70 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 172.

71 Vgl. Lacoue-Labarthe: La fiction du politique, 72.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 167

Wie recht ich doch in meiner Heidegger-Kritik hatte. Und wie unrecht. Denn in Sein

und Zeit war dieser Solipsismus bereits im Verschwinden. Aber eben doch Ausgangs-

punkt des ›Existentialismus‹.72

Das Verschwinden eines solipsistischen Selbstbezugs in Sein und Zeit ist nicht nur An-

haltspunkt einer Unzulänglichkeit der eigenen Heidegger-Kritik, wie Arendt sich ein-

gesteht. Es benennt Arendts zentrales Anliegen eines dialogisch-mithaften Selbstseins,

das Heidegger verkannt habe. Dem Verschwinden des Solipsismus trägt Arendt in ei-

ner Aufzeichnung vom April 1951 – also vor dem oben rekapitulierten Besuch der »Was

heißt Denken«-Vorlesung in Freiburg – wiederum Rechnung. Dem Solipsismus wohnt

in seiner heideggerschen Prägung etwas inne, das seine Infragestellung begünstigt, wie

Arendt unter der Überschrift »Heidegger – Gang durch Sein und Zeit, p. 16« notiert:

›Das Selbe ist nicht das Einerlei des Gleichen, sondern das Einzige im Verschiedenen

und das verborgene Nahe im Fremden.‹ Von hieraus wäre ein neuer Gleichheitsbegriff

zu entwickeln, der den Schrecken, die ursprüngliche Angst vor der Menschheit sowohl

wie die Notwendigkeit ihrer bewahren könnte [sic!].

Wir können unsmit der Nähe (dem Gemeinsamen) nur abfinden, weil sie im Fremden

verborgen ist und als Fremdes sich präsentiert. Wir können uns mit dem Fremden nur

abfinden, weil es Nahes verbirgt, Gemeinsames ankündigt.73

Arendt fasst das Potenzial des heideggerschen Denkens mittels der von Heidegger er-

haltenen Erläuterung Gang durch Sein und Zeit als eine Akzentuierung des Fremden. Die

Spannung zwischen Fremdheit undNähe lässt sich in dasVerhältnis von solipsistischem

Dasein und dialogischenMitsein der Anderen übersetzen, wobei das Selbst als Solipsis-

mus dabei imVerschwinden begriffen ist. Im bereits oben zitierten § 26 von Sein und Zeit

hatte Heidegger der zitierten Stelle folgen lassen: »Das In-Sein istMitseinmit Anderen.

Das innerweltliche Ansichsein dieser istMitdasein.«74 Der Gedanke, dass die Fremdheit

des Anderen, dem sich der Dialog gegenüber entfaltet und somit die Bezogenheit auf

ein (fremdes) Anderes als den Vorgang des Denkens und seinen Bezug auf etwas Nicht-

Assimilierbares, Über-Logisches oder gar Unerkennbares überhaupt vorstellig werden

lässt, ist Arendts Auslegung des Mitseins von Heidegger eingeschrieben.Wie für Nancy

jedoch, dessen Analyse ähnlich ausfällt, scheint Heidegger ihr mit der Infragestellung

des Solipsismus nicht weit genug zu gehen. Gemeinsamkeit beziehungsweise Nähe, de-

ren klassischer philosophischer Topos die Ipseität beziehungsweise die Selbstgleichheit

oder in arendtscher Terminologie der Solipsismus ist, lässt sich in Verknüpfung mit

dem ursprünglichen und notwendigen Fremdheitsphänomen der Angst – zwischen-

menschlich, das heißt mit Anderen gewendet – zu einem »neuen Gleichheitsbegriff«

zusammenführen. Angst begreift Arendt im Gegensatz zu Heidegger nicht als Phäno-

men der Vereinzelung, sondern, wie das Zitat verdeutlicht, als verbindenden Mangel.

Bei sich sein – so kann vorerst formuliert werden – kann das Selbst nur, weil es mit

einer nicht-assimilierbaren Fremdheit konfrontiert ist, während es andererseits mit

72 Arendt: Denktagebuch, 793, Heft XXVII [78] – August 1970.

73 Ebd., 65, Heft III [13] – April 1951.

74 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 159.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

dieser Fremdheit nur aufgrund von Nähe umgehen kann, die ihrerseits nicht in einem

solipsistischen Selbstbezug aufgelöst werden kann. Dieser doppelt gebrochene Ver-

weisungszusammenhang lässt sich als die geteilte Differenz des Dialogs bei Arendt

fassen.

3.2 Von der solipsistischen Verlassenheit zur primär pluralen Einsamkeit

Die geteilte Differenz, welche Arendt dem formalen Charakter des Wortes Über und dem

Dialog amDenkenentnimmt,wird ihrenAusführungenzufolgenichtnur vonHeidegger

ausgeklammert, sondern ist dem Denken in der philosophischen Tradition des Abend-

landes überhaupt verlorengegangen.UmdenEinsatz der Pluralität imDialog bei Arendt

in einen Zusammenhang stellen zu können, soll ausgehend von der »Situation der Ver-

lassenheit«75 ihreDiagnose des philosophischen Solipsismus rekonstruiertwerden,wel-

che sich zunächst ausgehend von der von Seyla Benhabib vorgeschlagenen »Melancho-

lie« des arendtschen Zugangs fassen lässt. Die Melancholie sei nicht mit der »Standard-

auffassung« Arendts zu verwechseln, der zufolge sie eine »Philosophin der Nostalgie«

und »Theoretikerin einer Gegenmoderne« sei, wie es The Human Condition als eine Art

»Verfallsgeschichte« nahelege.76 Vielmehr könne man bei Arendt von einer Wiederan-

eignung der Geschichte für die Gegenwart sprechen,welche die Phänomenemithilfe ei-

nes mimetischen Erinnerns auch durch die Situation einer historischen Verstellung zu

vergegenwärtigen sucht.77

Verlassenheit und Verlust des Gemeinsinns

Diese Bestandsaufnahme gilt auch für die »Situation der Verlassenheit«. ArendtsThese,

dass dieEreignissedes 20. Jahrhunderts zurBeschädigungderMotivationundFähigkeit

der Individuen geführt hat, sich auf ein die Vereinzelung überschreitendes Denken ein-

zulassen, soMargaret Canovan,muss vor demHintergrund des Einschnitts ›Auschwitz‹

verstanden werden. Es sei für Arendt die zentrale Aufgabe des intellektuellen Lebens in

der Nachkriegszeit des 20. Jahrhunderts, sich der Frage des Bösen zu stellen, wie Ca-

novan im Hinblick aufTheOrigins of Totalitarianism ausführt.78 Wie Arendt im Gespräch

mit Günter Gaus betont, habe sich nach anfänglichem Unglauben im Jahr 1943 der »Ab-

75 Arendt: Denktagebuch, 278, Heft XII [13] – Dezember 1952.

76 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 221. In der Einleitung schließt Benhabib The Human Condition von

ihrer Behandlung aus, weil es mit der Favorisierung der griechischen Polis einer antimodernisti-

schen Gesinnung Vorschub leiste (vgl. ebd., 11f.).

77 Vgl. ebd., III. Benhabib vergleicht dabei die Ansätze der Phänomenologie bei EdmundHusserl und

der Geschichtsphilosophie Walter Benjamins, die sie als Beschreibung für Arendts Herangehens-

weise heranzieht.

78 Während Arendt dort noch von einem »radikal Bösen« ausgehe, sei es im Eichmann-Buch von

1963 eine »Banalität des Bösen«, der ein ethisches Verständnis des Denkens auf Grundlage eines

mithaften In-der-Welt-Seins entgegengehalten werden könne (vgl. Canovan: Hannah Arendt, bes.

157–164).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 169

grund«geöffnet.MitAuschwitz ist etwaspassiert, »womitwir allenicht fertigwerden«.79

Auschwitz stellt für Arendt einen Bruch dar, von dem ihr Denken von Grund auf geprägt

bleibt, nicht zuletzt,weil damit dieMöglichkeit des Erkennens sowie der tradiertenDar-

stellung von Erkenntnis selbst in Zweifel gezogen ist.80 Eine bezüglich der Frage nach

demUmgangmit der Geschichte angesichts des »eigentliche[n] Schocks«81 einschlägige

und weiterführende Aufzeichnung imDenktagebuch beginnt wie folgt:

Der Zusammenbruch der gemeinsamenWelt wirft die von ihm erfasstenMenschen in

die Situation extrem subjektivistischer Erkenntnistheorie: Jeder hat nun wirklich nur

noch sein Perzeptionsbild und kann absolut nicht sicher sein, dass dem gesehenen

Tisch ein realer Tisch entspricht, weil ja diese Realität gerade uns in dieser Gemein-

samkeit sich verlässlich etabliert.82

»DerZusammenbruchder gemeinsamenWelt«, vondemArendt schreibt, lässt sich trotz

der Konfliktlinien zwischen ihr und dem Denken der Frankfurter Schule im Sinne der

Dialektik der Aufklärung begreifen,wie sie vonHorkheimer und Adorno beschriebenwur-

de.Der Shoah geht eine Vereinzelung hinsichtlich der Fragen nach Erkenntnis und Sub-

jekt in Form der Reduzierung eines Weltverhältnisses auf ein individuelles und dabei

potenziell trügerisches Perzeptionsbild voraus.Diese Konstellationwurde in den beiden

vorangegangenenKapiteln dieser Studie imHinblick auf die geschichtsphilosophischen

sowie sprach- und erkenntnistheoretischen Dimensionen der Zäsur diskutiert. In dem

Zitat lässt sich die Verunmöglichung einer geteilten Differenz in der Erfahrungswelt, wel-

che ihrerseits die Grundlage für Realitätsbehauptungen ist, als eine Voraussetzung für

totalitäre Ideologie begreifen, auch wenn Arendt nicht explizit davon spricht. Was be-

sonders in der Heidegger-Kritik von 1946 als Problem der Atomisierung der Selbste be-

schriebenwurde, die sich in ein Überselbst (»over-self«) auflösen,83 wirdmit einemVor-

rang derWissenschaftlichkeit zusammengebracht, den auch Heidegger hervorgehoben

hat:84

An seine Stelle [den Gemeinsinn] tritt die wissenschaftliche Zuverlässigkeit, in der

derjenige, der erkennt, auswechselbar sein muss, also die Auswechselbarkeit. In einer

Welt, die nicht mehr gemeinsam ist, müssen die Menschen einander bis zu Ununter-

scheidbarkeit gleichen, um sich der Realität vergewissern zu können.85

79 Gaus/Arendt: Zur Person.

80 Lacoue-Labarthe (vgl. La fiction du politique, 56) hat darauf aufmerksam gemacht, dass die Shoah

etwas Apokalyptisches (»apocalyptique«) für die Verantwortung des Denkens (»responsabilité de

la pensée«) habe, dessen sich Heidegger verwehrt und Arendt angenommen habe.

81 So Arendt im Interview mit Gaus (vgl. Gaus/Arendt: Zur Person).

82 Arendt: Denktagebuch, 501, Heft XX [40] – Oktober 1954.

83 Vgl. Arendt: »What Is Existential Philosophy?«, 182; vgl. auch Benhabib: Hannah Arendt, 172.

84 Vgl. die von Arendt diskutierte Vorlesung von Heidegger:Was heißt Denken? Gesamtausgabe Bd. 8,

bes. 163. Eine vergleichbareArgumentationhatHeidegger in zahllosen seiner Texte angeführt (vgl.

dazu in dieser Studie, 50f./164).

85 Arendt: Denktagebuch, 502, Heft XX [40] – Oktober 1954.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Mit der wissenschaftlichen Zuverlässigkeit und einer auf bestimmte Weise verstande-

nen Objektivität geht die oben beschriebene Gefahr der falschen Identifizierung einher,

der zufolge der einzelne Mensch einem jeden Anderen ein Alter Ego ist. Den verlorenen

Sinn, den auch Horkheimer und Adorno auf dem Weg zur neuzeitlichen Wissenschaft

auf ihreWeise konstatiert hatten,86 bezeichnet Arendt, ihrer ausgeprägten Kritik an der

vereinzelnden Auswechselbarkeit entsprechend, als »Gemeinsinn«. Und sie fasst diesen

gänzlich anders als den mit dem »common sense« häufig assoziierten »gesunden Men-

schenverstand«: Weil nichts partikularer sei als die sinnliche Erfahrung, lässt sich der

Gemeinsinn als politische Erfahrung einer von allen geteilten Partikularität begreifen.

Er ist keine Richtschnur für moralisches Handeln, sondern als derjenige Sinn zu verste-

hen, der zunächst nur »indiziert, dass wir mit anderenMenschen sind« und »durch den

wir unsere partikularen, in den fünf Sinnen gegebenenWeltbilder in den Plural des po-

litisch verstandenen Menschseins einpassen«: ein Mitsein, das über die Einzelnen hin-

aus geteilte Differenz ist – »unser eigentlich politischer Sinn«. Als der »common sense«

jedoch in die Hände der Philosophen gefallen sei, so heißt es später, sei er seines sinnli-

chenCharakters beraubt und in eine rechnerische Logik überführtworden.87 Auchwenn

die Diagnose einer Verflüchtigung des Gemeinsinns gegenüber einerHervorhebung der

Perspektive der Vereinzelung insbesondere im 20. Jahrhundert von ausnehmender Be-

deutung ist und als die Grundlage des Totalitarismusbegriffs Arendts anzusehen ist,88

wird die »Situation der Verlassenheit« nur imgrößeren Zusammenhang des philosophi-

schen Solipsismus verständlich.89

Der philosophische Solipsismus

Den Anfang in dieser Angelegenheit habe Platon gemacht, dessen Philosophie denMen-

schen angesichts einer politisch verfallendenGesellschaft außerhalb der Polis zu denken

sucht (vgl.SO,35).Mit demRückzug vondenöffentlichenAngelegenheitenunddemVer-

zicht der Teilnahme amSchauspiel derWelt habe sich der selbstgenügsamePhilosoph in

Platons Denken auf die Position eines vereinzelten Zuschauers begeben und die Situati-

on desMitmenschen verlassen (vgl. LM, 110).Mit teils groben Pinselstrichen legt Arendt

nahe, dass die Vorstellung des Denkens von einer Tendenz heimgesucht ist, der Welt

nicht nur temporär den Rücken zu kehren, sondern sie gänzlich hinter sich zu lassen.

Dieses Denken ist von der römischen Erfahrung, »of having been thrown into a world

whose hostility is overwhelming, where fear is predominant and from which man tries

his utmost to escape« geprägt. (LM, 162) DerNiedergang des politischenGemeinwesens,

steht für Arendt in einem grundsätzlichen Zusammenhang mit dem Verständnis, das

86 Vgl. Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufklärung, 11.

87 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 335; ebd., 469.

88 Vgl. dazu Benhabib: Hannah Arendt, 19.

89 Während der spezifische Begriff im Denktagebuch nur zweimal auftaucht – erstens, als Problem

der Begrenzung durch das Moralische, das im Anschluss an Kant stets vom einzelnen Subjekt her

und nicht politisch denkbar ist (vgl. Arendt: Denktagebuch, 775, Heft XXVII [49] – Mai 1970); und

zweitens, als Kernstück ihrer Auseinandersetzung mit Heidegger (vgl. ebd., 793, Heft XXVII [78] –

August 1970) –, spielt er ausgehend vom Denken im Singular, der Favorisierung des Menschen in

der Philosophie gegenüber denMenschen, eine entscheidende Rolle.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 171

die Stoa vom Satz des Parmenides vorgelegt habe. Dass das Sein sich nur im Denken

offenbare, habe sie – auf dem Wege eines negierenden Denkens, das sich allem entge-

genstellt, was es bedroht – veranlasst, den Gebrauch des Geistes so zu gestalten, »daß

die Wirklichkeit nicht an das Subjekt« herankomme. Diese, einen Begriff von Außen-

welt vollständig überflüssigmachende Bewusstseinsvorstellung, habe nicht nur zur Fol-

ge, dass dieses Bewusstsein das »Wesen« der Welt im Griff halte, ohne von ihrer »Exis-

tenzhaftigkeit« und ihrer »Wirklichkeit« bedroht zu werden. Die »Einklammerung der

Wirklichkeit«,mithilfe derer das Ich in seinem Inneren alles finde, was ursprünglich als

fremde Möglichkeit gegeben war, habe auch zur Folge, dass es in einem emphatischen

Sinne Für-Sich werde. Es habe den Unterschied, der in den Kern des Ich-bin-ich ein-

dringe, hinter sich gelassen und das Bewusstsein als scheinbar sichere Zuflucht vor der

Wirklichkeit etabliert (vgl. LM, 156f.).

Arendt bezeichnet den Solipsismus – »open or veiled, with or without qualifica-

tions« – als »most persistent and, perhaps, the most pernicious fallacy of philosophy

even before it attained in Descartes the high rank of theoretical and existential consis-

tency« (LM, 46). Ihre Lesart ähnelt der von Levinas,90 auch wenn sie anders gelagerte

Schlüsse zieht: Die bei Descartes vorgestellte, aus demDenken abgeleiteteWirklichkeit,

die mit der Seele gleichgesetzte »chose pensante« (LM, 48), enthebe die Einzelnen ihrer

politischen Verantwortung, weil sie den Menschen vor dem Hintergrund einer illuso-

rischen Einzahl versteht, als Mensch und nicht als Menschen. Arendt formuliert: »as

though not men but Man inhabited the earth« (LM, 47). Arendt rührt damit nicht nur

an dem philosophiegeschichtlich überaus wirkmächtigen Vorrang des Blickes, sondern

auch andemeines Singulars.Bereits imhebräischenSprachgebrauch,der für Adamkei-

nen Plural aufweise, sei der Mensch als einzelner begriffen.91Wie Hahn hervorgehoben

hat, entspringe dieser kritische Gedanke auf demWeg zu Arendts Denken der Pluralität

einem nach dem Totalitarismus-Buch aufkommenden »Denken des Neuanfangs«. Den

darin angelegten Bruch mit der Tradition habe die für das Denktagebuch entscheidende,

implizite Lektüre der hebräischen Bibel in der Übersetzung von Buber und Rosenzweig

ausgelöst.92 Diese Überlegung stützt Arendt selbst an anderer Stellemit einem längeren

Zitat aus demXII. Buch von Augustinus’De civitateDei.Hierwird der ›EinzelfallMensch‹

den Tieren gegenübergestellt, von denen Gott immer gleich mehrere geschaffen habe.93

Die beiden genannten Passagen versieht sie mit der Überschrift »Pluralität« bezie-

hungsweise »ad Pluralität« und hebt einen »Irrtum« hervor, den sie an einer weiteren

Stelle mit einer Analogie zur auch von Heidegger akzentuierten Differenz von Sein und

Seiendem erläutert:

90 Zum fiktiven »Dialog« zwischen Arendt und Levinas vgl. Topolski, Anya: Arendt, Levinas and a Poli-

tics of Relationality, London: Rowman & Littlefield International 2015. Trotz einer überzeugenden

Gegenüberstellung der Frage von Pluralität bei Arendt und derjenigen nach Alterität bei Levinas

imHinblick auf eine »Politics of Relationality« überrascht in diesemBuch der teils auffällig arglose

Umgang mit dem Begriff des Dialogs.

91 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 190, Heft VIII [14] – Februar 1952.

92 Hahn: Hannah Arendt, 21f. Vgl. zum Einfluss von Buber auf Arendt den Aufsatz von Thürmer-Rohr:

»Zum ›dialogischen Prinzip‹ im politischen Denken von Hannah Arendt«.

93 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 66, Heft III [16] – April 1951.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Der Irrtum der Philosophen ist immer gewesen, dass sie dachten, der Mensch verhal-

te sich zu den Menschen wie das Sein zum Seienden; nämlich so, wie das Sein als das

waltende Grundprinzip das Seiende erste zum Seienden macht, so macht der Mensch

(id est das Humane als das Ideal) erst die Menschen zu Menschen. Und so wie man

sich, um der Vielheit des Seienden Rechnung zu tragen, damit begnügte, den Grund-

bestimmungen von ›ens‹, ›unum‹, ›verum‹ noch das ›alter‹ zuzufügen, so glaubte man,

der Pluralität der Menschen Genüge zu tun, wenn man zu dem Selbst noch den An-

dern hinzutat.94

In dieser Passage wird zunächst der Irrtum der Philosophen, die aus der vereinzelten

Position argumentieren, als vorrangiges Interesse am Prinzip statt an der Vielheit des

Seienden beschrieben.Weil der Begriff »derMensch« gebraucht werde,wie das Sein, sei

die Vorstellung davon,was derMensch sei, in einer Abwandlung davon stehengeblieben,

wie Tiere vorgestellt werden: nach einer Logik der Gattungsbegriffe.95 Ein Sein, das dem

Seienden als Prinzip vorausgeht, muss für Arendt als eine problematisierende Analogie

zum Verhältnis von Mensch und Menschen gelten, weil damit ein universaler Singular

zumMaßstab der pluralen Erscheinungen erhobenwird. In gewisser Hinsicht ist dieser

universale Singular bereits durch die Vorstellung derMenschheit erhoben. Darin steckt

die Idee, dass das einzelne Exemplar der Gattung derMenschen – und sei es seine nicht

existierende, idealisierte, typologisierte Bestimmtheit als Prinzip – allen Anderen vor-

stehen könne: ein »Überflüssigwerden der Menschen zugunsten des Menschen«.96 Die

Bestimmtheit der verschiedenen Menschen durch die Vorstellung des einen Mensch-

seins ist dann ein Regulativ, mithilfe dessen einer Vielzahl von Menschen das Mensch-

sein abgesprochenwerden oder dieses Prinzip von vornherein so gemodelt werden kön-

ne, dass es nur auf wenige zutrifft. Dass dieses Problem noch dem Versuch zugrunde

liegt universaleMenschenrechte zu formulieren und derMensch darin nach der Vorstel-

lung eines dem Gemeinwesen gegenüberstehenden Individuummit eigentumsbezoge-

nen Partikularinteressen gestaltet ist, das sich durch den Gebrauch seines Menschen-

rechts von anderenMenschen absondert, hatte Karl Marx in Zur Judenfrage diskutiert. In

Anschluss an Arendts Überlegungen zur Staatenlosigkeit wurde die Problematisierung

der Menschenrechte vor dem Hintergrund einer »deskriptiven und präskriptiven« Ur-

teilsstruktur der ›Rede vom Menschen‹ von Hamacher sowie jüngst von Jörn Etzold in

seiner Studie zu Theater und Flucht aufgegriffen.97 Vor dem Hintergrund einer Gewis-

sensstruktur des Bewusstseins und der Sprache als Verantwortung gegenüber den Ande-

ren soll im nachfolgenden Abschnittmit Blick auf das »Recht auf Rechte« zurückgekom-

men werden.

Der Irrtum der Philosophen: er liegt nicht nur in der solipsistischen Vorstellung des

vomSingular ausgehendvorgestelltenMenschen, sondern lässt sichArendt zufolge auch

94 Ebd., 128, Heft VI [6] – September 1951.

95 Vgl. ebd., 129, Heft VI [6] – September 1951.

96 Ebd., 158, Heft VII [7] – Dezember 1951.

97 Der Hinweis auf Marx ist den Arbeiten Etzolds sowie Hamachers entnommen (vgl. Etzold, Jörn:

Flucht, Hamburg: Textem 2018; vgl. Hamacher, Werner: »Vom Recht, Recht nicht zu gebrauchen.

Menschenrechte undUrteilsstruktur«, 93–126, in: Sprachgerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Fischer 2018).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 173

dann noch beobachten, wenn sie darum bemüht sind, der Vielheit des Seienden Rech-

nung zu tragen. Der Pluralität sei nicht Genüge getan, wenn den Einzelnen ein:e Ande-

re:r nachträglich hinzugesellt werde,wie Arendt amEnde der Zitatstelle deutlichmacht.

Der absolute – für Arendt epistemologisch, subjektphilosophischwie ethisch geltend zu

machende – Vorrang einer Pluralität vor dem Menschen im Singular wird nachfolgend

anhand der von der Verlassenheit unterschiedenen Einsamkeit verdeutlicht.98

Einsamkeit und ›primäre Pluralität‹

In der solipsistischen Verlassenheit, welche in ihrer historischen Verstrickung gewisse

Ähnlichkeiten zu dem aufweist, was von Georg Lukács ausgehend als »transzendenta-

le Obdachlosigkeit«99 popularisiert worden ist, verbleibt als einzig positive Tätigkeit das

von einer Glaubensstruktur geprägte »Andenken«, notiert Arendt imDezember 1952. Im

Gegensatz zum »Über-Denken«, das durch ein ›alter‹ und ein »Zwischen« bestimmt und

limitiert sei, ziele das »Denken-an«beziehungsweise die »Andacht«,wieArendt das »An-

denken« weitergehend fasst,100 in seiner unmittelbar auf den Gegenstand bezogenen

Kontemplation darauf ab, sich vom »Zwischen« unabhängig zumachen und es sogar zu

zerstören.Der damit einhergehende »reineGlaube«wolle dasZwischenwie »imBlitz […]

durchschlagen« und sei deswegen – wie die Liebe bei Arendt im Übrigen auch – »a-so-

zial« und »unpolitisch«. Die Verlassenheit des philosophischen Solipsismus zielt darauf

ab, logisch zwingend zu sein und vermag denAnderen nur als Alter Ego zu denken.Ganz

anders wiederum verhält es sich mit der »Einsamkeit«, anhand derer Arendt den Rück-

zug des Denkens nicht als Verschlussgeste, sondern als primär plural beziehungsweise

als primäre Pluralität101 begreift. ›Das Politische‹ bei Arendt ist von Politik zu unterschei-

den, weil es nicht mit Gesetzgebung oder bürokratischen Fragen vonHerrschaft befasst

ist, sondern – dem vorgeordnet – als Prozess der Verhandlung gemeinsamen Existie-

rens gefasst werden kann.102 Die Pluralität setzt »alle Andern und alles Andere« sowie

98 Wie die Herausgeberinnen des Denktagebuchs bemerkt haben, kann die Unterscheidung von Ein-

samkeit und Verlassenheit bei Arendt in der missverständlichen Übersetzung von The Life of the

Mind nicht nachvollzogen werden (vgl. Arendt: Denktagebuch, 1064, Fußnote 1 zu [17]).

99 Vgl. Lukács: Die Theorie des Romans, 32.

100 Auchhier lassen sichAnspielungenaufHeidegger heraushören, der in der vierten Stundedes Som-

mersemesters – also genau in der Sitzung, die Arendt besucht hatte – jenen Zusammenhang aus-

breitet, der sich bei ihm zwischenDenken, Gedanken, Gedächtnis, Gedanc, Dank undAndacht ent-

faltet (vgl. Heidegger:WasheißtDenken?GesamtausgabeBd.8, 150f.). Arendt erwähnt die Verwandt-

schaft zwischen Denken und Danken auch in The Life of theMind, deutet sie jedoch in Richtung des

von Platon beschriebenen Staunens (vgl. LM, 150).

101 Von einer ›primären Pluralität‹ ist in Anlehnung an Marcharts Formulierung um den »Primat der

Pluralität« bei Arendt die Rede (vgl. Marchart: Die politische Differenz, 114).

102 Marchart hat die Differenzierung zwischen der Politik und der diesen (ent-)gründenden Dimensi-

on des Politischen inDie politische Differenzmit Schwerpunkt auf die von ihm als postfundamenta-

listische Denker bezeichneten Jean-Luc Nancy, Claude Lefort, Alain Badiou, Jacques Rancière, Er-

nesto Laclau und Giorgio Agamben am deutlichsten herausgearbeitet (vgl. Marchart:Die politische

Differenz). Die Unterscheidung von le politique und la politique gehe auf Paul Ricœurs Aufsatz »Das

politische Paradox« zurück und sei von Lacoue-Labarthe und Nancy in den 1980er-Jahren im Rah-

men ihrer Arbeiten am Centre de recherches philosophiques sur le politique aufgenommenworden (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

das In-der-Welt-Sein voraus und ist nicht als LeistungderEinzelnen zubegreifen.103Die

»wesentliche Kategorie des ἀλλότης« (Andersheit), die Distinktionen zuallererstmöglich

mache, gründet in jenem zwanglosen Mitsein des Anderen im einsamen Selbst, das das

Denken begleitet, wie Arendt inThe Life of theMind überaus deutlich formuliert:

Thinking, existentially speaking, is a solitary but not a lonely business; solitude is

that human situation in which I keep myself company. Loneliness comes about when

I am alone without being able to split up into the two-in-one, without being able to

keep myself company. (LM, 185)

Arendt unterscheidet eine soziale und damit primär plurale Einsamkeit (»solitude«) des

Denkens – das als Dialog der Seelemit sich selbst stattfindet – und die sich damit in Ge-

meinschaft104 (»company«) befindet, vom abgeschieden-solipsistischen Alleinsein (»lo-

neliness«), das in den Bereich der Verlassenheit gehört. Die von Lütkehaus zitierte For-

ebd., 14). Sie formulieren eine Notwendigkeit der Frage nach der »Essenz des Politischen« ange-

sichts eines Zusammenbruchs der Sicherheiten, demVerfall der FundamenteundderAuslöschung

der Horizonte (vgl. ebd., 8). Eine solche politische Theorie stehe im Zeichen einer postfundamen-

talistischen Konstellation, womit der Prozess einer unabschließbaren Infragestellung metaphysi-

scher Figuren von Letztbegründung angestoßen ist. In Bezug auf das Politische, das als Verhand-

lungsprozess der Existenz des gemeinsamen Lebens den Institutionen der Politik vorgeordnet ist,

verweist Marchart einerseits auf eine dissoziative Linie nach Carl Schmitt (vgl. ebd., 38ff.), die sich

heute wohl amprominentesten bei etwa ChantalMouffe wiederfindet. Mit der arendtschen Tradi-

tionslinie sei, wie im französischen Heideggerianismus der Linken (vgl. ebd., 19), zu dem auch die

genannten Nancy und Lacoue-Labarthe zu zählen sind, die bei Heidegger akzentuierte ontologi-

sche Differenz in eine politische Differenz überführt worden. Arendt sei dabei eine maßgebliche

Leistung zuzurechnen, wobei Marchart bei ihr von einer assoziativen Linie des Denkens des Poli-

tischen spricht. Die Suche nach einem »reinen Begriff des Politischen«, von dem Arendt in einem

Brief an Jaspers gesprochen habe, habe ihr Denken bestimmt. Er sei für Arendt mit der den Men-

schen vom Singular aus denkenden, traditionellen Philosophie nicht nachzuvollziehen und müs-

se abseits der bürokratischen, ökonomischen oder instrumentellen Formen des Zusammenlebens

gedacht – also von der Unterordnung gegenüber dem Sozialen befreit – werden, so Marchart (vgl.

ebd., 36) Es gehe bei Arendt wie auch in den verschiedenen anderen Spielformen des Politischen

um eine Autonomie des Politischen in Abgrenzung zur Politik als potenziell »unauthentischen,

bürokratischen Tätigkeit«, wobei bei Arendt die Assoziation der Menschen in ihrer Pluralität im

öffentlichen Raum durch eine Sorge um das Gemeinsame motiviert sei (vgl. ebd., 38). Mit Blick

auf den Marchart zufolge von »fast allen Arendtianern« betonten assoziativen Aspekt (vgl. ebd.,

37), sollen – ohne, dass ausführlich darauf eingegangen werden könnte – hier doch Bedenken an-

gemeldet werden. Die geteilte Differenz, von der mit Arendt auszugehen ist, und vor deren Hin-

tergrund die Gemeinsamkeit der Verschiedenheit just in der Verschiedenheit liegt, wäre hier als

gewichtiges Gegenargument anzuführen.

103 Arendt: Denktagebuch, 277, Heft XII [13] – Dezember 1952.

104 Die Übersetzung von »company« als »Gemeinschaft« liegt aus verschiedenen Gründen nahe: Ers-

tens hatte Arendt »common sense« mit »Gemeinsinn« übersetzt, womit die etymologische Nähe

zwischen »common« und »company« eine Präferenz von »Gemeinschaft« gegenüber der favorisier-

ten »Gesellschaft« rechtfertigen würde. Zweitens erwähnt Arendt den Begriff der »Gemeinschaft«

häufig und scheint es dem Individuum eher entgegenzusetzen als die dem »Intimen« gegenüber-

stehende »Gesellschaft« (vgl. ebd., 536, Heft XXI [51] – Juli 1955). Drittens verwendet Arendt den

Begriff der »Gemeinschaft« an der nachfolgend zitierten Stelle aus dem Denktagebuch, wo sie von

der »Einsamkeit« als einem »politischen Essential« spricht.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 175

mulierung, dass wir »die Welt mit anderen [teilen], die uns gleichen und zugleich nicht

gleichen, denen wir darin gleichen, daß wir ihnen nicht gleichen«, und welche aus der

Unerkennbarkeit des Anderen geschlussfolgert ist, kann als die Anweisung verstanden

werden, sich selbst gegenüber eine Andersheit und Fremdheit zu bewahren. Die geteilte

Differenz beginnt beim Selbst. Wie Arendt an einer anderen Stelle und in deutlicher Be-

zugnahme auf Aristoteles formuliert, ist nicht der Freund ein anderes Selbst, sondern

das Selbst ein anderer Freund.105 Arendt hebt hervor, dass dieser Umstand keine voll-

ständig bewusste Leistung sein könne – kein Denken an den Anderen also. Schließlich

heiße Verstehen in einem politischen Sinne nicht, »den Anderen verstehen«.106 Würde

es sich um eine bewusste Realisierung des Anderen handeln, wäre die Qualität der An-

dersheit und der Bezug auf dessen Nicht-Assimilierbarkeit gestört. Trotzdem bedeutet

für sie Einsamkeit zwar Partikularität, nicht aber darumVereinzelung: »In diesemSinne

ist die Einsamkeit die Bedingung der Möglichkeit der Gemeinschaft, und niemals um-

gekehrt, und die Gemeinschaft die Bedingung der Möglichkeit des Einer-seins.«107 Der

Dialog fungiert bei Arendt als gleichursprüngliches Element der Vermittlung zwischen

IndividuumundGemeinschaft: einsam sein kann das Selbst nur,weil es sich grundsätz-

lich in Gesellschaft befindet.

Die gegenseitige Verwiesenheit des Einsamen auf die Gemeinschaft und der Ge-

meinschaft auf den Einsamen, führt Arendt zu der Beschreibung der Einsamkeit als

»politisches Essential«: »In dem Dialog der Einsamkeit realisiere ich das Essential des

Alter, des Anderssein als, des pros ti, in seiner allgemeinsten Form.«108 Dem existenziell

verstandenen Denken geht eine Andersheit voraus, die das Selbst (die Seele – psyché)

erfährt,weil es sichmittels eines Selbstbezugs (pros ti109) von sich selbst zu unterscheiden

im Stande ist: psyches pros auten dialogos. »Das Anders-sein als, die Andersheit selbst, wie

sie in allen Dingen gegeben ist, indiziert nur Pluralität.«110 Diese Pluralität wird dem

DenkenunddemSelbst nicht nachträglich beigesellt, sowie der philosophische Solipsis-

mus der Vielheit des Seienden Rechnung tragen wollte. EinWesen des Selbst kann nicht

vorausgesetztwerden, sondern eineGemeinschaft der Anderen geht demSelbst – seiner

Wesenheit oder Eigentlichkeit – als primäre Pluralität voraus und ermöglicht nachgerade

das Sein in Gemeinschaft: »Dass ich diese Andersheit realisieren kann, indem ich mit

mir selbst bin, ist die Bedingung der Möglichkeit, dass ich als ein Anderer mit Anderen

105 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 688, Heft XXV [73], Juli 1968. An dieser Stelle tun sich Verbindungen

zu den von Jacques Derrida (Politik der Freundschaft, übers. v. Stefan Lorenzer, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2007, bes. 22) herausgearbeiteten politischen Implikationen der Freundschaft auf.

106 Arendt: Denktagebuch, 451, Heft XIX [2] – September 1953.

107 Ebd., 264, Heft XI [13] – November 1952.

108 Ebd., 263, Heft XI [13] – November 1952.

109 Arendt verweist auf die vierte der aristotelischen Kategorien pros ti – in-Bezug-auf (vgl. ebd., 992,

Fußnote 1 zu [13]). Dieser Bezug-auf im pros ti besteht bei Aristoteles in der Herstellung einer Rela-

tion zwischenUnverbundenem (vgl. Aristoteles:Die Kategorien.Griechisch/Deutsch, übers. v. IngoW.

Rath, Stuttgart: Reclam 2012, 37ff.). Dass Aristoteles am Ende des Kapitels die Frage stellt, ob die

ousia nicht grundsätzlich ohne Bezug-auf ist, sei hier erwähnt, weil Arendt auf der Unentschlos-

senheit Aristoteles’ diesbezüglich aufbaut, wenn sie mit dem lateinischen Begriff des Essenzials

arbeitet (vgl. ebd., 53).

110 Arendt: Denktagebuch, 263, Heft XI [13] – November 1952.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sein kann.«111 Der einer »Situation der Verlassenheit« gegenübergestellte Sinn für Ge-

meinschaft resultiert nicht aus einem übereinstimmenden Selbstverständnis. Weil das

Denken Arendt zufolge ausgehend von einer Bezogenheit auf die für es wesentliche –

und damit alle Essenzialität des Selbst in Frage stellenden – Kategorie der Andersheit

(allotes112) zu verstehen ist, beruht die Gemeinschaft auf einer Bewegung zwischen der

primären Pluralität und der geteilten Differenz. Weder das Selbstsein noch das Sein in der

Gemeinschaft kann als etwas erachtet werden, das sich in Form einer Wesenheit oder

Eigentlichkeit stabilisieren ließe, weil nicht zuletzt eine Gegenüberstellung der beiden

nicht erfolgen kann:

Die Grenze des Einzelnen ist nicht ein Anderer, sondern alle Andern, d.h. die Pluralität

selbst, deren Inbegriff die Vernunft als Idee der Pflicht vorstellt.113

Die von der Vernunft als Idee der Pflicht vorgestellte Pluralität bringt die handelnde Sei-

te des arendtschen Verständnis des Denkens treffend auf den Punkt. Pluralität ist die

Verpflichtung gegenüber Anderen und kann als Umschlagplatz dessen angesehen wer-

den, worin das Denken der Aporien der Moderne bei Arendt liegt: Weil der eine Plura-

lität indizierende Dialog den Bezug zwischen Einsamkeit und Gemeinschaft herstellt,

ist er Bindeglied zwischen den »universalistischen Prinzipien der Menschen- und Bür-

gerrechte« und der »Sehnsucht […] nach der Differenz und partikularistischen Identitä-

ten«.114 Im Sinne des doppelt gebrochenen Verweisungszusammenhang, welcher zuvor

anhand der geteilten Differenz dargestellt wurde, begreift Arendt den Dialog als Mög-

lichkeitsraum. Dabei spielt das Zusammenleben der Verschiedenen eine entscheidende

Rolle. Der Einzelne als Einzelner habe nicht nur mit einem Zweiten, sondern mit Ande-

ren grundsätzlich zu rechnen.115 Aber kann das eine Grundlage für Politik sein?

3.3 Vernunft und Gewissen: Arendts Bezug auf Kant und das Dialog-Recht

Der philosophische Solipsismus, den Arendt mit Blick auf die Geschichte der Philoso-

phie und noch bei Heidegger als Problemstellung aufzeigt, ist Ausgangspunkt einer bei

ihr anvisierten dialogischen Ontologie. Ihre Überlegungen zu einem darin verankerten al-

teressenzialen Dialog verhandelt sie auch inThe Life of the Mind als Tätigkeit des Geistes in

einerWelt der Erscheinungen.Vor demHintergrundder beschriebenen primärenPlurali-

tät lässt sich der Schwerpunkt auf eine ethische Perspektive beziehungsweise die politi-

sche Relevanz des Denkens hinsichtlich der Repräsentation116 feststellen. Hierfür bildet

allerdingswenigerdieVernunft, sondern vielmehrdasGewissen einenzentralenAnsatz.

Weil dasVerhältnis zuAnderendabei als eineVerpflichtungausbuchstabiertwird,halten

ihre Überlegungen auf ein Dialog-Recht zu.

111 Ebd.

112 Ebd., 277, Heft XII [13] – Dezember 1952.

113 Ebd., 164, Heft VII [10] – Januar 1952.

114 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 302.

115 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 37, Heft XX [8] – Oktober 1950.

116 Ebd., 734, Heft XXVI [41] – September 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 177

Arendt beschreibt ihr Interesse an der vita contemplativa in Life of the Mind, das einer

Notiz aus dem Denktagebuch zufolge einmal als der zweite Teil vonThe Human condition

vorgesehen war,117 mit den zwei folgenden Fragen: »What are we ›doing‹ when we do

nothing but think? Where are we when we, normally always surrounded by our fellow-

men, are together with no one but ourselves?« (LM, 8)

Auch wenn sie mit der an Platon und seinem ›Dialog der Seele mit sich selbst‹ (»psy-

ches pros auten dialogos«118) anschließenden Frage einen größeren historischenBogen vor-

schlägt, worauf bezüglich des Solipsismus im vorangegangenen Abschnitt eingegangen

wurde, stellt sie ihre Ausführungen auf den Boden der historischen und politischen Er-

fahrungen des 20. Jahrhunderts. Arendt sucht einen philosophisch legitimierbaren An-

spruch geltend zu machen, dass das Denken in seiner Abgrenzung zum Wissensinter-

esse und der Erkenntnisproduktion existenzielle Antworten auf »ethische« oder »mora-

lische«119 Fragen mit sich bringe. Unterhält das Denken, so ließe sich die dem Text zen-

trale Frage zusammenfassen, eine Verbundenheit mit dem Gewissen (con-science), das

imEnglischen eine so große etymologischeNähe zumBewusstsein (consciousness) auf-

weist – und wenn ja, welche?120

»Absence of thinking«

In der Einleitung des ersten Teils des als Trilogie angelegten Projektes121 The Life of the

Mind benennt Arendt den Ursprung für ihr Interesse an der Tätigkeit des Geistes und

gibt damit einen Einblick in ihre Schreibwerkstatt, weil sie ankündigt, welche Lücke sie

117 Im Denktagebuch notiert Arendt im Januar 1968: »Ad Buch: Was ist das Leben des Geistes, wenn

es nicht kontemplativ ist? Einleitung: Philosophie und Politik – oder spekulative Vernunft und Ge-

meinverstand – Denn dieser echteWiderstreit verhindert, dasswir das ›Denken‹ in der Politik rich-

tig einschätzen.« Ebd., 675, Heft XXV [36] – Januar 1968. Schon im Oktober 1967 spricht sie von

den drei geistigen Tätigkeiten oder Fähigkeiten Denken,Wollen, Urteilen (vgl. ebd., 671, Heft XXV

[27] – Oktober 1967). Später spricht sie vom »volume II of Human Condition« (vgl. ebd., 701, Heft

XXVI [1] – November 1968). Vgl. außerdem den Anmerkungsteil der Herausgeberinnen (ebd., 1126

[1], Fußnote 1; 1138 [57], Fußnote 1). Auch hier wird hervorgehoben, dass The Life of theMind als eine

der vita contemplativa gewidmete Studie im Sinne eines Teils zu The Human Condition geplant war.

118 Platon: »Sophistes«, 263e.

119 Zwar schreibt Arendt selbst von moralischen Überlegungen (vgl. etwa LM, 6), jedoch ist der Ein-

schätzung Canovans zu folgen, der zufolge bei Arendt nach dem Totalitarismus keine moralisch

authentischen Erfahrungen mehr zu haben seien, jedoch eine Grundlage für menschliche Ko-

existenz in der gemeinsamen Bedingtheit durch die Pluralität liegen könne (vgl. Canovan: Han-

nah Arendt, 191). Canovan folgt dabei dem auch von Benhabib zitierten George Kateb, für den bei

Arendt die »existentiellen Prämien« des zwischenmenschlichenHandelns höher zu veranschlagen

seien als diemoralischen (vgl. Benhabib:HannahArendt, 302). DanaVilla (vgl.Arendt andHeidegger,

37) hat davon gesprochen, dass bei Arendt ein Spiel (»play«) von Worten und Taten persönlichen

Anliegen oder denjenigen von Gruppen sowie moralischen Ansprüchen stets vorausgehen.

120 Arendt sucht auch hier wieder die Auseinandersetzung mit einem von Heidegger in Sein und Zeit

geprägten Begriff – dem »Gewissensruf«. Diesen hatte sie in »What is Existential Philosophy?« kri-

tisiert, weil der Ruf des Gewissens dem Selbst gilt und es aus demMan – und damit auch aus dem

Mit-Ssein mit Anderen – in ein Selbstsein überführt (vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 364ff.),

das sich an die Stelle des Menschseins setzt (vgl. Arendt: »What Is Existential Philosophy?«, 181).

121 Vgl. Arendt: The Life of the Mind, xiii.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

mit ihrer Studie zumDenken zu schließen beabsichtigt. Ihre im Anschluss an den Eich-

mannprozess vertreteneThese der »Banalität des Bösen«, deren Anstößigkeit sie auf das

Verständnis des Bösen als Dämonischem in der literarischen, theologischen und philo-

sophischen Denktradition zurückführt,122 sei auf die Beobachtung einer »thoughtless-

ness« bei Adolf Eichmannwährend des Gerichtsverfahrens in Israel zurückzuführen ge-

wesen.Die »absence of thinking« hat sie zu der Frage geführt, ob das Denken als solches

nicht zu den grundlegenden Voraussetzungen gehöre, Menschen von bösartigen Taten

abhalten zu können (vgl. LM, 3f.). Auchwenn Arendt von ›Auschwitz‹ spricht, verhandelt

sie das Denken vor dem Hintergrund der Unmöglichkeit, welche die Shoah dem Den-

ken mitgegeben hat. Sie bezieht sich mit der an Eichmann in Jerusalem anschließenden

Überlegung zumDenken auf einen der wesentlichen Kritikpunkte an ihrerThese in dem

1963 erschienenen Buch. In einer Replik an den von Gershom Scholem in einem Brief

kritisiertenWandel ihres Begriffs des »radikalen Bösen« in Elemente undUrsprünge totaler

Herrschaft hin zur »Banalität des Bösen«, formuliert sie einen Gedanken, den sie inThe

Life of the Mind wieder aufgreift. So antwortet sie am 20. Juli 1963 an Scholem, auf des-

sen Vorschlag einer Veröffentlichung des Briefwechsels in den Neuen Zürcher Zeitung sie

eingeht, dass das Böse zwar extrem, niemals aber radikal sei. Im Sinne des lateinischen

Ursprungs des Wortes radix (Wurzel), weist es »keine Tiefe« auf und sei auch bei Kant

nicht mehr als eine ordinäre Schlechtigkeit und damit nur psychologischer, keineswegs

abermetaphysischer Begriff: »Es [das Böse] kann die ganzeWelt verwüsten, gerade weil

eswie einPilz anderOberflächeweiterwuchert.«Da sie die Absicht hege, in einemande-

ren Zusammenhang über dieseDinge ausführlich zu handeln,wolle sie sich nicht weiter

dazu äußern.123 Scholem fasst das so beschriebene Verständnis des Bösen als eine »Ba-

nalität durch die Buerokratisierung, (oder dessen Banalisierung in der Buerokratie)«,

wie er in einemweiteren Brief zu verstehen gibt und hält fest, dass es das vielleicht gebe,

»dannmuss es aber in der Philosophie anderswie angefaßt werden.«124

Wenn Arendt einige Jahre später den »Willen zum Bösen« als keine notwendige Be-

dingung für böses Handeln bezeichnet (vgl. LM, 5), geht es ihr darum, das Zusammen-

spiel vonDenken undHandlung anders zu fassen.Mit demVerweis auf das intersubjek-

tive Verständnis des aristotelischen legein ti kata tinos wurde diese Dimension des dialo-

gischenSprachhandelns bereits angedeutet.Für bösesHandeln seienniedereMotive gar

nicht zwingend nötig, die Abwesenheit des Innehaltens jedoch bereits hinreichend (vgl.

ebd.).Währendnicht geklärtwerden soll, obEichmanneinWille zumBöse tatsächlich zu

122 Zwar gibt es nach 1964 und als Reaktion auf das Erscheinen des Eichmann-Buches keinen brief-

lichen Kontakt mehr zwischen Arendt und Gershom Scholem, jedoch führen die zu Anfang von

The Life of the Mind gestellten Überlegungen zu der Diskussion zurück, die mit einem Brief vom

23.06.1963 beginnt. Scholem wirft Arendt vor, mit der »Banalität des Bösen« ein Schlagwort ein-

geführt, nicht aber wie die »Radikalität des Bösen«, die ihm aus dem Totalitarismus-Buch geläu-

fig ist, mit einer eingreifenden Analyse versehen zu haben. Eine »Banalität des Bösen« müsse »in

der Lehre von der politischen Moral oder der Moralphilosophie doch wohl in anderer Tiefe ein-

gefuehrt werden« (vgl. Arendt, Hannah/Scholem, Gershom: Der Briefwechsel, hg. v. Knott, Marie

Luise/Heredia, David, Berlin: Jüdischer Verlag 2010, 428–434, bes. 434).

123 Vgl. Arendt/Scholem: Der Briefwechsel, 444.

124 Ebd., 453.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 179

eigenwarodernicht, lässt sichdiePlausibilität desGedankens,dassbösesHandelnmög-

lich ist, wenn Motive überhaupt sowie eine spezielle Aktivität, ein Interesse oder Wol-

len fehlen, kaum von der Handweisen.Wenn Eichmanns Gedankenlosigkeit das »unge-

heuerliche Unheil«125 der Judenvernichtung ermöglichte, könne das Denken hingegen –

»the habit of examining whatever happens to come to pass or to attract attention, re-

gardless of results and specific content« (LM, 5) – als der Vorgang einer Unterbindung

des Unheils diskutiert werden. Wenngleich sich daraus nicht ein Instrumentarium für

die Politik und ihre Institutionen ergibt, verweist das Denken in seiner existenziellen

Auslegung (»thinking, existentially speaking« (LM, 185) und den damit einhergehenden

ethischen Implikationen auf einen vorpolitischen Raum oder ein der Politik zugrunde-

liegendes Politisches, wie es zuvor eingeführt wurde.

Die Charakteristik der Unterbindung im Denken liegt für Arendt im Bezug des dia-

logischen Denkens auf ein Unerkennbares. Eine solche Unterbindung kann einem ge-

schäftigen Verstand wie dem in der Philosophie als solipsistisch und entlang der Verlas-

senheit begriffenen Subjekt entgegengehalten werden. Kant, so Arendt, sei selbst nicht

klar gewesen,wie folgenschwer er dasDenkendurch seineUnterscheidungvonVerstand

undVernunft vomErkenntniszwang und der Rechenhaftigkeit befreit habe (vgl. LM, 14).

Das Unerkennbare, das nicht nur mit dem Gegenstand des Denkens in Verbindung ge-

bracht werdenmuss, weil es nach Auschwitz zum Fluchtpunkt des Denkens selbst wird,

ruft dieVerwiesenheit desDenkens auf dennicht-assimilierbarenAnderen auf denPlan.

Das Nachdenken über das Unerkennbare und die Verwiesenheit auf einen nicht-assim-

lierbaren Anderen beginnt bei einer Verwunderung:

Es ist höchst auffallend, dass in der Kritik der praktischen Vernunft und den anderen

moralischen Schriften Kants von dem sogenannten Mitmenschen kaum die Rede ist.

Es geht wirklich nur um das Selbst und die in der Einsamkeit funktionierende Ver-

nunft.126

Arendts Verwunderung über das Fehlen des Mitmenschen bei Kant soll im Folgenden,

mithilfe der Bezugnahme auf die Frage des Gewissens, weiter nachgegangen werden.

Seine transzendentale Ästhetik ist ein entscheidender Ausgangspunkt für ihr Verständ-

nis einer transzendental-dialogischen Repräsentation.

Verstand und Vernunft: Zum Denken nach Kant

In dem nur in der ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft enthaltenen zweiten Ab-

schnitt des zweitenHauptstücks der transzendentalenAnalytik bespricht Kant das »Ver-

hältnis des Verstandes zu denGegenständen überhaupt und dieMöglichkeit diese a prio-

ri zu erkennen«.127 Die Ordnung und Regelmäßigkeit an dem, was dem menschlichen

Erkennen Naturerscheinungen sind, so hebt Kant hervor, sei dabei in ihnen nur vor-

zufinden, weil die Ordnungshaftigkeit vom Menschen bereits ursprünglich in sie hin-

125 Arendt/Scholem: Der Briefwechsel, 459.

126 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 818, Kant-Heft – Nacht vom 28. zum 29. April 1964.

127 Kant: Kritik der reinen Vernunft 1+2, 173ff. (A 115ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

eingelegt worden sei.Weil alle »Anschauung nichts als die Vorstellung von Erscheinung

sei«,128 hatte Kant im ersten Kapitel von einer »transzendentalen Ästhetik«129 gespro-

chen.DerVerstand ist,wieKant indemdenVerstandund seinenBezugaufGegenstände

zusammenfassenden Abschnitt darlegt, als Vermögen der Begriffe und der Regeln cha-

rakterisiert worden. Insofern der Verstand den Erscheinungen – die nur in unserer An-

schauung für uns undnicht außer uns stattfinden –Gesetzmäßigkeiten verschaffe,wer-

de durch ihn Erfahrung, die auf der Einheit von Erscheinung beruht, zuallererst mög-

lich.Daraus ergibt sich für Kant diejenige Überlegung,welche der »Einklammerung der

Wirklichkeit« (LM, 156f.) überaus ähnlich ist:

So übertrieben, so widersinnisch es also auch lautet, zu sagen: der Verstand ist selbst

der Quell der Gesetze der Natur und mithin der formalen Einheit der Natur, so rich-

tig, und dem Gegenstande, nämlich der Erfahrung angemessen ist gleichwohl eine

solche Behauptung. […] Der reine Verstand ist also in den Kategorien das Gesetz der

synthetischen Einheit aller Erscheinungen und macht dadurch Erfahrung ihrer Form

nach allererst und ursprünglich möglich.130

In dieser Schlussfolgerung ist das transzendentale Subjekt des VerstandesMaßstab und

Richtschnur fürErscheinungen.DerVerstand ist gleichermaßenGrundlagederErschei-

nungen wie auch der mittels der Gesetzmäßigkeiten von Erkenntnis erlangten Erfah-

rung. Weil die Dinge nicht an sich selbst seien und dementsprechend keine Wirklich-

keit ohne das Subjekt des Verstandes haben, seien Begriffe nur von einer apriorischen

Verstandesleistung her überhaupt denkbar.131 Dieser Grundlage ist die in dieser Studie

bereits beschriebenen Krise der Kommunikation imDenken der Frühromantik um 1800

entsprungen.132 Auch Arendt geht von dieser Krise aus, verknüpft sie mit dem Denken

›nach der Shoah‹ und situiert ihre Reflexion entschieden entlang der Fragen nach dem

Politischen und denMöglichkeiten eines geteiltenWeltbezugs der Verschiedenen.

Zwar scheint Arendt die Vorstellung einer transzendentalen Ästhetik, die den Rah-

men bildet, innerhalb derer Erkenntnis überhaupt erst möglich wird, zu teilen. Darauf

deutet einerseits der gleich zu Beginn vonThe Life of the Mind etablierte Grundsatz, dass

in derWelt das Sein und das Erscheinen zusammenfallen (»Being and Appearing coincide«

LM19, [KursivierungvonH. A.]) sowie andererseits die anKant anschließendeAbsage an

die Intuition und damit einhergehendeHervorhebung der notwendigen Bedeutung von

Repräsentation:133 »The mind’s faculty of making present what is absent.« (LM, 76) Ei-

ne transzendentale Ästhetik nach Arendt aber beinhaltet auch die Frage danach, in wel-

128 Ebd., 87 (B 60/A 43).

129 Ebd., 69ff. (B 33ff./A 19ff.).

130 Ebd., 181 (A 128f.).

131 Ebd.

132 Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 122ff.

133 Arendt schreibt zur »Einbildungskraft« bei Kant an der zitierten Stelle: »Re-presentation, making

present what is actually absent, is the mind’s unique gift, and since our whole mental terminolo-

gy is based on metaphors drawn from vision’s experience, this gift is called imagination, defined

by Kant as »the faculty of intuition even without the presence of the object.« (LM, 76) Es sei auch

darauf verwiesen, dass die Auseinandersetzung mit der Repräsentation bei Kant in Kritik der Ur-

teilskraft geführt wird und die Überwindung des egoistischen Geschmacks hin zu einem intersub-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 181

cherWeise dieWelt durch dieMenschen vorgestellt und angeeignetwird sowie eine Ver-

handelbarkeit zwischen ihnen möglich wird, und schlägt eine diesem Verständnis von

Repräsentation inhärente politische Bedeutung des Denkens vor: »Political relevance of

thought: first of all in the concept of representation.«134 Bei aller Affinität mit Kant führt

Arendt,wiedieAusführungenzur »EinklammerungderWirklichkeit«nahelegen,gewis-

se Einwände gegen seine erkenntnistheoretische Grundlegung ins Feld, um ihre Lesart

einer politischenPhilosophie nachKant zu etablieren.Dafürmuss sie –vergleichbarmit

der obenangeführtenGegenüberstellungvonWissensproduktionundGemeinsinn –die

Erkenntnis als alleiniges Ziel geistiger Tätigkeit relativieren und setzt sich deswegenmit

der vom Verstand unterschiedenen Vernunft auseinander.

Die Vernunft definiert Kant im zweiten Teil der transzendentalenDialektik vollkom-

men anders als den Verstand. Sie ist für ihn das Höchste und die oberste Erkenntnis-

kraft, deren Erklärung ihm – so räumt er selbst ein – in einige Verlegenheit bringe. Die

Vernunft sei aufgrund ihrer Abstraktion von den Inhalten der Erkenntnis als das »Ver-

mögen der Prinzipien« zu verstehen.135 Während der Verstand als das Vermögen defi-

niert ist, den Erscheinungen Regeln und damit Gesetzmäßigkeiten zu verschaffen, sei

die Vernunft in keiner Weise unmittelbar auf Erfahrung oder auf einen Gegenstand be-

zogen. Weil die Vernunft mit den Erkenntnissen des Verstandes befasst sei, und ihnen

eine Einheit a priori durch Begriffe zu geben im Stande ist,136 kann sie als eine Art Dis-

position zum Vermögen des Verstandes beziehungsweise als eine Art Meta-Vermögen

angesehen werden: ein Vermögen zum Vermögen. Der Grundsatz der Vernunft über-

haupt sei es, zu den durch einen Gegenstandsbezug bedingten Erkenntnissen des Ver-

standes, das Unbedingte zu finden, welches zu deren vollendeter Einheit gehöre.137 Für

das Erkennen von Gegenständen braucht es etwas, das seinerseits nicht der Erkennbar-

keit unterliegt.Deshalb tut sich die Unterscheidung von Verstand und Vernunft auch als

Unterscheidung zwischen Erkennen und Denken auf:

But if it is true that thinking and reason are justified in transcending the limitations

of cognition and the intellect – justified by Kant on the ground that the matters they

deal with, though unknowable, are of the greatest existential interest to man – then

the assumption must be that thinking and reason are not concerned with what the

intellect is concerned with. (LM, 15)

Wie dieses Zitat verdeutlicht, sind das Denken und die Vernunft (›thinking and reason‹)

auf etwas bezogen, das sich dem Wissen entzieht und mit dem der Verstand und die

Erkenntnis (»cognition and the intellect«) nicht befasst sind.Mithilfe einiger über diese

Stelle hinausweisende Aspekte lässt sich das Unerkennbare akzentuieren.

Zwar übergeht Arendt, mit dem von ihr in Anspruch genommenen Bezug auf das

Unerkennbare (»unknowable«), die von Kant betonte Bezugslosigkeit der Vernunft. Das

jektiven Urteilsvermögen in den Blick nimmt (vgl. dazu Arendt: Denktagebuch, 1136, Fußnote 1 zu

[41]).

134 Ebd., 734, Heft XXVI [41] – September 1969.

135 Kant: Kritik der reinen Vernunft 1+2, 312 (B 356/A 299f.).

136 Ebd., 314 (B 359/A 302f.).

137 Vgl. ebd., 318 (B 365/A 308).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

mag darauf zurückzuführen sein, dass auch Kant selbst von Vernunfterkenntnissen

spricht, obwohl die Vernunft keine positiven Ergebnisse erzielen könne (vgl. LM, 63).

Deswegen ist bei Arendt von »matters« (Gegenständen) der Vernunft die Rede, die für

die Menschen von größtem und existenziellem Interesse seien (vgl. LM, 15). Während

der Verstand (»intellect«) auf Erkenntnisse abziele, bestehe ein gewisser »Skandal der

Vernunft« (LM, 89) darin, dass der menschliche Geist zwar keine gewissen Ergebnisse

über Gegenstände und Fragen gewinnen könne, damit aber eine Neugier gegenüber

beweisbar Unbeantwortbarem und grundlegend Unerkennbarem in Gang gesetzt ist.

Es geht um jene später bedeutenden »ultimate questions« (LM, 78), die nicht im engen

Sinne Antworten bieten und das, was sie vor Augen führen, in keine vollkommene

Gegenwart des Denkens überführen. Das Abwesende, welches im Denken als anwesend

vorgestellt wird, bleibt stets von einer Abwesenheit und seinem Entzug gekennzeich-

net, es kann seiner grundlegenden Unerkennbarkeit nicht benommen werden. Die

Wahrheit, die in der metaphysischen Tradition auf der Vision beruht, ist »ineffable

by definition«. (LM, 119) Der überaus bedeutsamen Entdeckung des Unerkennbaren

sei zwar in gewisser Hinsicht auch im spekulativen Denken des Idealismus Rechnung

getragen worden, denn das »sinnliche Diese« ist für Hegel weder für das Bewusstsein

noch die Sprache erreichbar. Weil aber »die Sache selbst« bei Hegel »zum wirklichen

Erkennen dessen [gewendet worden sei],was inWahrheit ist«, sei »die Kantische Unter-

scheidung zwischen dem Gegenstand der Vernunft – dem Unerkennbaren – und dem

Geschäft des Verstandes – der Erkenntnis – verwischt« worden.138 Das Unerkennbare

ist im Anschluss an Kant wesentlicher Bezugspunkt des Denkens in einer Welt der

Erscheinungen beziehungsweise »Ursprung des nicht-kognitiven Denkens« (LM, 151)

und das Bedenklichste. Bei der Charakterisierung des Denkens in The Life of the Mind

greift Arendt immer wieder auf Heidegger-Paraphrasen zurück:

Thinking does not bring knowledge as do the sciences. Thinking does not produce

usable practical wisdom. Thinking does not solve the riddles of the universe. Thinking

does not endow us directly with the power to act. (LM, 1)139

Weil Heidegger dem solipsistisch-metaphysischen Trugschluss aufgesessen sei, Sinn

und Wahrheit des Seins für synonym zu erachten, habe er die Tragweite der Sinn- im

Gegensatz zur Wahrheits- und Erkenntnisbezogenheit nicht greifen können, wie diese

in Kants Schriften zum Ausdruck komme (vgl. LM, 15). Dass hieraus ethisch-moralische

Schlüsse zu ziehen sind, ist bereits angedeutet worden. Die Frage des Gewissens lässt

sich an dieser Stelle jedoch nicht unmittelbar ableiten, weil Arendt kritisch von Kants

Verständnis des Subjekts als »Ding an sich« ausgehend argumentiert, welches in der

transzendentalen Ästhetik Erscheinungen verursacht, selbst aber nicht erscheint (vgl.

138 Vgl. zur Auflösung der Unterscheidung von Vernunft und Verstand auch LM, 63f. Das »sinnliche

Diese« (vgl. Hegel: PhdG, 91f.), wendet Arendt als Unerkennbares, wie auch ihr Verweis auf den

»bacchantischen Taumel« (vgl. ebd., 44) verdeutlicht (vgl. LM, 91). undWeil »die Sache selbst« für

Hegel als das wirkliche Erkennen derWahrheit von seiner Phänomenologie entfaltet undmöglich

wird (vgl. LM, 15; vgl. ebd., 68), habe sich die Philosophie der Moderne nach ihm »succumbed to

the strange illusion that man, in distinction from other things, has created himself.« (LM, 37).

139 Vgl. dazu Heidegger:Was heißt Denken? Gesamtausgabe Bd. 8, 163.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 183

LM, 50). Genau hier ist die Verwunderung über das Fehlen des Mitmenschen bei Kant

zu verorten, weil sie trotz der notwendigen Hervorhebung des Erscheinens für den

Einzelnen bemüht ist, das emphatische Für-sich-Sein auszuschließen, das einer die

Außenwelt vollständig überflüssig machende Bewusstseinsvorstellung zukommt, und

demzufolge das Ich in seinem Inneren alles finde, was ursprünglich als fremde Mög-

lichkeit gegeben war (vgl. LM, 156f.). Sie geht zwar mit Kant von einem Rückzug des

Denkens auf eine Zuschauerposition aus, weil das Urteilen die geistige Grundfunktion

seiner Philosophie ist (vgl. LM, 100). Jedoch verbindet Arendt die Charakterisierung

der Vernunft als Bezug auf das Unerkennbare mit ihrem nach Heidegger entwickelten

Verständnis des Denkens, welches auf das gerichtet ist, was als »Über-Logisches« zu

denken bleibt und von einem »Essential des Alter« geprägt ist. Die Einsamkeit –mithin

die Einsamkeit des Philosophen in der Zuschauerposition – ist keine absolute, wie

im vorangegangenen Abschnitt dargelegt wurde. Arendt siedelt im transzendentalen

Subjekt, das der Welt in für sich gehaltenen Erscheinungen vorsteht, ein In-der-Welt-

Sein an, das auch in der Einsamkeit dialogisch auf Andere verwiesen ist: eine relationale

oder vielmehr eine transzendental-dialogische Repräsentation.

Zuschauer, Mitmensch, Sein und Erscheinen

Auch wenn Arendt die transzendental-dialogische Repräsentation aus dem Fehlen des

Mitmenschen bei Kant heraus entwickelt, findet sie dennoch gute Argumente für diese

im kantischen Text. Einem Plural von Zuschauern in der Einsamkeit des Denkens wer-

de bei Kant insofern Rechnung getragen, dass die Vernunft nicht »dazu gemacht [sei],

daß sie sich isoliere, sondern in Gemeinschaft setze« (LM, 99).140 Darin liegt der Grund-

stein zu einer »politischen Philosophie« Kants, vonwodasGewissen imZusammenhang

der Fragen nach Vernunft und Bewusstsein nicht mehr fern liegt. Das »Ding an sich«

des Selbst, welches sich auch im kritisch diskutierten »chose pensante« bei Descartes

wiederfindet, steht in Arendts Version einer transzendentalen Ästhetik den Erscheinun-

gen nicht auf absoluteWeise vor. Die vom Selbst unabhängige »Existenzhaftigkeit« und

»Wirklichkeit« besteht jedoch nicht in einem der Repräsentation vorausgehenden, in-

tuitiv zu begreifenden Sein, das den Defekt der Abwesenheit behebt, sondern vielmehr

darin, dass das Erscheinen für das Selbst mit dem Erscheinen für Andere einhergeht. Sein

und Erscheinen fallen zusammen. Hier tun sich Parallelen zu der zuvor beschriebenen

geteilten Differenz auf. Wenn Sein und Erscheinen einerseits wie andererseits das Er-

scheinen für das Selbst und das Erscheinen für Andere zusammenfallen, zeichnet sich

auch die transzendental-dialogische Repräsentation durch einen doppelt gebrochenen

Verweisungszusammenhang aus. ImFolgendenwirddiese Struktur derErscheinung als

Erscheinen-für gefasst.

Der zuvor erläuterten Verwunderung darüber, dass in Kants moralischen Schriften

nicht besonders häufig vom Mitmenschen die Rede ist,141 begegnet Arendt mit der

Emphase auf dem Erscheinungscharakter von Erkenntnis für ein Subjekt, das sich auch

selbst als Erscheinung für Andere zu verstehen vermag. Das transzendentale Subjekt ist

140 Arendt zitiert: Kant: »Reflexionen zur Anthropologie«, 392.

141 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 818, Kant-Heft – Nacht vom 28. zum 29. April 1964.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

nach Kants »umfassenderen Denkungsart« (LM, 94) nicht unabhängig von den Ansich-

ten der Anderen. Es denkt im Hinblick auf Andere. Auch wenn Erkenntnis und Begriffe

a priori einzig aus den Erscheinungen für ein Subjekt bezogen werden können, hat dieses

eine Kenntnis davon, dass es sich in einerWelt der Erscheinungen bewegt. Es ist diesem

Subjekt bewusst, dass es erstens, Erscheinungen für Andere gibt, die von den eigenen

abweichen, und dass es zweitens, als Mensch selbst auch für Andere erscheint.Mit Bezug

auf den oben diskutierten Gemeinsinn führt Arendt aus, dass die von einem Selbst

wahrgenommene Wirklichkeit durch einen welthaften Kontext (»worldly context«) ge-

währleistet werde.Der Solipsismus der transzendentalen Ästhetik für ein Subjektwerde

dadurch behoben, dass der gleiche Gegenstand auch für Andere erscheint, wenn auch

auf andereWeise (vgl. LM, 50).WennDenken als das Bewusstsein einer Bezogenheit auf

»alle Andern und alles Andere«142 stattfindet, lässt sich die Ausdehnung der Vernunft

über die Sinneswelt hinaus,welche »nur negativ« auf dasUnerkennbare bezogen ist (vgl.

LM, 62), auf bestimmte Weise begreifen: Das Unerkennbare, auf welches das Denken

im Sinne der »Vernunfterkenntnis« abzielt, ohne positive Ergebnisse beanspruchen

zu können (vgl. LM, 63), lässt sich als die primäre Pluralität des Erscheinens-Für in seiner

unfasslichen Gesamtheit begreifen, das dem vermeintlich einzelnen Erscheinen immer

mitgegeben ist, selbst aber nicht erscheint: die Summe allen Erscheinens.143 Der Ge-

genstand des Vernunftinteresses, der für den Menschen von größtem Interesse ist, und

den Arendt auch mit dem von Kant beschriebenen »Urgrund« zu fassen gesucht hat,144

besteht demnach in der Logik des Erscheinens »für alle Anderen und alles Andere«.

Aus dem bisher Erarbeiteten lässt sich, insbesondere imHinblick auf das Gewissen,

festhalten:Weil die Vernunft nichtmit demGeschäft einer Bestandsaufnahme vonWis-

sen betraut ist, sondern als Vorgang einer existenziell und transzendental-dialogischen

Repräsentation zu verstehen ist, stellt sich mit ihr der Zusammenhang zwischen dem

142 Ebd., 277, Heft XII [13] – Dezember 1952.

143 Nicht zufällig erinnern diese Überlegungen an die Probleme,mit denen der auch in Life of theMind

immer wieder zitierte Ludwig Wittgenstein nach dem Verfassen des Tractatus logico-philosophicus

konfrontiert gewesen sei. Wenn dieWelt im Tractatus alles ist, was der Fall ist, dieWelt aber ihrer-

seits als Gesamtheit dessen, was der Fall ist, selbst nicht der Fall ist, könne auch die Sprache nicht

lediglich dieGesamtheit der sinnvollen, in Sätze gefasstenGedanken sein. Arendt beschreibtWitt-

gensteins im Tractatus formulierten Schlusssatz, dass man schweigen müsse, wovon man nicht

sprechen könne, als eine solipsistische Form der Verschwiegenheit bezüglich der Diskrepanz zwi-

schen sinnlichem Erscheinen und dem Medium der Sprache (vgl. LM, 8). Davon ausgehend habe

sichWittgenstein in den Philosophischen Untersuchungenmit dem Unaussprechlichen befasst, dass

die Sprache darauf abziele, was der Fall sein möge und die Philosophie in den Beulen bestehe, die

sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt habe (vgl. LM, 115).

144 Die in The Life of the Mind im Anschluss an Kant referierte Überlegung, dass es etwas von der Welt

Unterschiedenes geben müsse, das den Grund der Weltordnung enthalte, bezeichnet Arendt als

»fundamental ground behind an appearing world« (LM, 42). Der Urgrund hinter der erscheinen-

denWelt lässt sich als die stets auf »Mitteilbarkeit« undGeselligkeit angelegten Geschmacksurtei-

le zurückführen (vgl. ebd., 575, Heft XXII [24] – August 1957) und ist damit ein grundloser Grund:

»Frägtman denn also (in Absicht auf eine transzendentale Theologie) erstlich: ob es etwas von der

Welt Unterschiedenes gebe, was den Grund der Weltordnung und ihres Zusammenhanges nach

allgemeinen Gesetzen enthalte, so ist die Antwort: ohne Zweifel. Denn dieWelt ist Summe von Er-

scheinungen, es muß also irgendein transzendentaler, d. i. bloß dem reinen Verstande denkbarer,

Grund derselben sein.« (Kant: Kritik der reinen Vernunft 1+2, 600 (B 723f./A 695f.).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 185

Bewusstsein (»consciousness«) und dem Gewissen (»conscience«) her (vgl. SO, 58). Das

Selbst und die sich ihm darbietenden Erscheinungen bekunden sich ihrerseits Anderen.

Das Selbst ist im Denken jenseits von Erkenntnis mit einem Gewissen ausgestattet, das

einer solipsistischen Eigenständigkeit eine Absage erteilt. Ein derartiges Gewissen, das

aufgrund seines Bezugs auf das Ganze des Zusammenlebens auch als politisches Gewis-

sen des Denkens bezeichnet werden kann, zielt nicht auf eine Vereinigung von Theorie

und Praxis, wie Margaret Canovan hervorgehoben hat.Was von Canovan als »politisier-

ter Existentialismus« beschrieben wurde – daran sei an dieser Stelle noch einmal erin-

nert – stifte Rahmenbedingungen ethischen Handelns in Zeiten nach dem Verfall ver-

bindlicherMoralvorstellungenundverweiseden einzelnenMenschenauf einGanzesder

Menschheit, das nicht vomSingular aus gedacht ist.Die Erinnerung, denMenschen von

einer Pluralität her zu begreifen, sei bei Arendt als Empfehlung oder Appell zu begrei-

fen.145 Es geht demnach um die Bedingungen für das Zusammenleben der Verschiede-

nen, oder vielmehr um ein Durchdenken, was die Annahme einer Verschiedenheit der

Einzelnen für das Zusammenleben bedeutet.

Wenn das einzelne Menschsein qua Bezogenheit des Gewissens im Denken »auf al-

les Andere und alle Anderen« – das heißt im Hinblick auf eine Menschheit sowie eine

ihr zugrundeliegende Unerkennbarkeit – nicht schlichtweg als »solus ipse«, sondern als

dialogisch mithaftes In-der-Welt-Sein zu verstehen ist, so ist das politische Gewissen

des Denkens eng verbunden mit dem ›Recht, Rechte zu haben‹. Dieses ist der Pointie-

rung von Hamacher zufolge das einzig irreduzible Recht des Menschen, nämlich »im

Zusammenleben durch Sprechen die Angelegenheiten des menschlichen und vor allem

des öffentlichen Lebens zu regeln«.146 Dieses Recht sei dabei nicht auf die Vorausset-

zung einermenschlichenNatur angewiesen,wie sie etwa einerDeklaration dermensch-

lichen Würde und der Formulierung der Menschenrechte zugrunde liege. Das Problem

derMenschenrechte,daran sei andieser Stelle noch einmal erinnert, ist dieUrteilsstruk-

tur der Sprache, in der sie verfasst sind: dass der Mensch der Menschheit im Singular

nach der Art eines Seins und dieMenschen als davon abgeleitete Seiende begriffen sind.

Weil derDialog jedoch auf Anderes abzielt als die Erkenntnis eines Seins, entzieht er sich

auf der Fluchtlinie der intersubjektiven Lesart des aristotelischen legein ti kata tinos einer

nach den Vorgaben des Verstandes begriffenen Wissensproduktion. Bereits das einsa-

meDenken verhandelt bei Arendt das Recht und die Verpflichtung auf einen Dialog, der

sich stets angesichts einer:s Anderen verhält, das oder der sich weder assimilieren noch

abschließend verstehen lässt: ein Dialog-Recht.

Während eine Menschenrechtsbestimmung die Pluralität und Geschichtsoffenheit

dessen,wasmenschlich ist und sein kann, nicht auszudrücken in der Lage sei, soHama-

cher,147 operiere das Recht auf Rechte – dieses sei erst als solches erkennbar geworden,

seit es Millionen vonMenschen verloren hätten und als Problem nach der Shoah formu-

lierbar geworden sei148 – nicht auf der Basis einer urteilslogischen Sprache des Verste-

145 Vgl. Canovan: Hannah Arendt, 199.

146 Hamacher: »Vom Recht, Recht nicht zu gebrauchen«, 72.

147 Vgl. ebd., 74.

148 Vgl. ebd., 76. Hamacher zitiert aus Arendt, Hannah: The Origins of Totalitarianism, New York u.a.:

Harcourt Brace Jovanovich 1979, 296f.: »We became aware of the existence of a right to have rights

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

hens.Dasmit demDialog-Recht einhergehendeGewissenhatwedermit Logik oderDia-

lektik etwas zu tun und zielt nicht auf ein Verstehen des nicht-assimilierbaren Anderen,

sondern beruht auf einem Zuspruch und auf einer Verpflichtung gegenüber einem und

zugleich allen Anderen: das Wissen von etwas und von sich steht mit dem Gewissen in

Verbindung, beruht auf einer gewissenhaften Vernunft. Wenn das »Gesetz der Gerech-

tigkeit«, wie Arendt es auch umschrieben hat, der »Ausdruck der Gegenseitigkeit [ist] –

des Aufeinander-angewiesen- und Füreinander-verantwortlich-Seins –«,149 so lässt es

sich nicht ausgehend von allgemeingültigen Aussagen oder einer Definition formulie-

ren. Was den Einzelnen das Andere ist – ob als einzelnes Anderes oder als die Summe

aller Anderen –, steht insbesondere historisch und epistemologisch nicht fest. Es lässt

sich aufgrund des dem Denken eigenen Bezugs auf das Unerkennbare nicht auf verall-

gemeinerbare Regeln bringen.

Arendt zufolge verlangt der doppelt gebrochene Verweisungszusammenhang den-

noch eine Gesetzmäßigkeit. Deswegen schreibt sie von einem Gesetz, das die beschrie-

beneGegenseitigkeit zumAusdruckbringtundnichtdaraufabzielt,eineVerwirklichung

der Einzelnen oder der Gemeinschaft zu realisieren. Dieses gewissermaßen nicht-uni-

verselle, sondern nur je in einer spezifischen Situation und anhand des Dialogs formu-

lierbare Gesetz rührt an »die Grenze der menschlichen Gerechtigkeit, [es] basiert auf

der absoluten Unerforschbarkeit des menschlichen Herzens.«150 Die Bedingtheit in der

Pluralität verdeutlicht die Verbindlichkeiten, welche der so häufig zitierten – und dabei

nicht weniger häufig falsch wiedergegebenen151 – Freiheit bei Arendt mitgegeben sind.

Mit einerFreiheit,die esnur imHinblickaufAndereundAnderesgebenkannundderauf

»Willkür« hinauslaufenden Vorstellung der »modernen Subjektivität« entgegenläuft,152

gibt sie der bei Hegel getroffenen Einschränkung der relativen Willkürfreiheit zu einer

von der Willkür befreiten und auf sich selbst gerichteten Freiheit153 einen dialogischen

(and that means to live in a framework where one is judged by one’s actions and opinions) and

a right to belong to some kind of organized community, only when millions of people emerged

who had lost and could not regain these rights because of the new global political situation. The

trouble is that this calamity arose not from any lack of civilization, backwardness, or mere tyranny,

but, on the contrary, that it could not be repaired, because there was no longer any ›uncivilized‹

spot on earth, because whether we like it or not we have really started to live in One World.«

149 Arendt: Denktagebuch, 38, Heft II [8] – Oktober 1950.

150 Ebd., 38, Heft II [8] – Oktober 1950.

151 Beispielhaft anführen lässt sich dafür das immer wieder von Arendt zitierte Diktum »Der Sinn von

Politik ist Freiheit«. Dabei handelt es sich um eine entstellende Verkürzung der Überlegung aus

dem Aufsatz »Freiheit und Politik«. Sie steht unter der Bedingung, dass der Freiheit eine Unter-

scheidung des öffentlichen Lebens von einer demPrivatleben zugeschlagenenWillkürfreiheit des

Einzelnen (seiner individuellen Subjektivität) vorausgegangen seinmüsse: »Freiheit kann der Sinn

von Politik nur sein, wenn wir unter dem Politischen einen öffentlichen Raum verstehen, der sich

nicht nur von der Sphäre des Privatlebens abgrenzt, sondern sogar immer in einem gewissen Ge-

gensatz zu ihr steht.« Arendt, Hannah: »Freiheit und Politik«, 201–227, in: Dies.: Zwischen Vergan-

genheit und Zukunft, hg. v. Ludz, Ursula, München u.a.: Piper 2016, 209.

152 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 185, Heft VIII [8] – Februar 1952.

153 ZumVerhältnis vonWillkür und Freiheit, die für Hegel imHinblick auf die Vernunft und damit auf

die Sittlichkeit wie auch das Recht formulierbar ist, vgl. Hegel, G. W. F.: Grundlinien der Philosophie

des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse.Werke Bd. 7, hg. v. Moldenhauer, Eva/

Michel, KarlMarkus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp2015, bes. § 15. 65–68. Dem»Wimmeln vonWillkür«

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 187

Anstrich. Aus dieser Perspektive ist Arendt eine viel weniger ›liberale‹ Denkerin, als sie

oft angesehen wird und eine mit ihr formulierte Freiheit zunächst einmal eine Freiheit

zum Anderen.

Das Schwanken zwischen der Verve für die Freiheit und der gleichermaßen deutlich

gewordenen dialogischen Bedingtheit des Menschen, die dazu verlocken könnte statt

von der Menschheit von einer Menschenheit zu sprechen, hat Benhabib zur Formu-

lierung eines »anthropologischen Universalismus« veranlasst. Das Fehlen normativer

Grundlagen deutet Benhabib als Vernachlässigung von Fragen der sozialen und kon-

kreten politischen Gerechtigkeit. Zwar folgt sie Canovans Einordnung des arendtschen

Denkens als einem »politisierten Existentialismus«, kritisiert jedoch die »Ethik radika-

ler Intersubjektivität«. Sie stellt die Frage,wie Arendts »normativeVisiondes Politischen

in den heutigen Institutionen verankert werden« könne.154Wie bereits erwähnt, äußert

auchMarchart eine ähnlicheKritik.Ein solches Verständnis des Politischen – eine »poli-

tische Ethik« – könne als apolitisch aufgefasst werden. Marchart schreibt deshalb, dass

die Pluralität nicht uneingeschränkt und vielleicht überhaupt nicht in Politik übersetzt

werden könne.155 Er argumentiert, dass damit ein unbedingter »Ethizismus« ins Feld

des Politischen eingeführt zu werden drohe, welcher mit Politik nicht vereinbar sei:

eine »politische Ontologie«. Jedoch hebt Marchart auch hervor, dass für Arendt Politik

nur dort möglich sei, wo Erlösung ausbleibe. Die Anerkennung der Unbedingtheit des

Bedingten könne sich zudem als hilfreich dafür erweisen, die radikale Abwesenheit

einer vorgegebenen Grundlegung der Politik zu akzeptieren.156

und der »Anarchie individueller Bedürfnisse« begegnet Arendt mit Hegel anhand der Spannung

zwischen Wille und Bedürftigkeit des Einzelnen. »Also: Der Wille erhält seinen Zweck aus dem

einsamen Bedürfnis, und der Einzelne betritt die Welt der Pluralität (Allgemeinheit) nur, weil er

in seiner einsamen Bedürftigkeit sich nach Mitteln zu ihrer Befriedigung umsieht. Also die Plura-

lität ist von vornherein als die Sphäre der Mittel, die Individualität als die des Zweckes definiert.«

(Arendt: Denktagebuch, 101, Heft V [1] – Juli 1951).

154 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 304f./309.

155 Vgl. Marchart:Die politische Differenz, 286. Marchart kritisiert, dass sich »der Ethizismus von Singu-

laritätstheoretikern […] weder von solch widrigen Umständen tatsächlicher Politik«, noch von der

»(theo-)logischen Identität des Singulären mit dem Absoluten irritieren lässt. Während man das

Absolute – also die (unmögliche) vollständige Universalisierung einer partikularen Politik – wohl

jederzeit als eine Form systemischer Schließung (Nancy: des Immanentismus) verdammenwürde,

ignoriert man die analogen Konsequenzen bezüglich der Kategorie des Singulären.« Wenngleich

bei Arendt nicht die Singularität, sondern die Pluralität im Vordergrund steht, teilt sie doch mit

Nancy die Vorstellung einer von Heidegger hergeleiteten pluralen Partikularität (Singularität). Ei-

nem Immanentismus des Subjekts jedoch verwehrt sich Arendt mit Blick auf etwa die Frage der

Identität und der Person vehement (vgl. Arendt: Denktagebuch, 734, Heft XXVI [39] – September

1969).

156 Marchart (vgl. Die politische Differenz, 258) erörtert in Anlehnung an die Beobachtung von Carsten

Strathausen eine »politische Ontologie«, die in unterschiedlichen Formen des Linksheideggeria-

nismus ausformuliert werde. Bei Nancy sei der Weg zu ihr jedoch versperrt, weil er weitergehen-

de Überlegungen hinsichtlich der politischen Konstitution des sozialontologisch gefassten Mit-

seins meide. Bei Derrida, der insofern in einer arendtschen Linie stehe, als er mit Begriffen wie

der Freundschaft und der »responsabilité« die Frage einer »anderen Politik« aufwerfe, sei in der

Schwebe belassen, ob eine Politik des Ethischen überhaupt möglich sei, so Marchart. Aus seiner

Perspektive reiche es jedoch nicht aus, im Spannungsbogen zwischen derMöglichkeit und der Un-

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

DerHinweis auf eine ausbleibende Erlösung ist entscheidend und der geschilderten

Kritik entgegenzusetzen. Arendt ist weder bestrebt eine programmatische Ethik noch

den Leitfaden für eine Politik aufzustellen. Als eine Denkerin des Unmöglichen – wie sich

mit Blick auf das bisher Dargelegte festhalten lässt – versucht sie damit umzugehen,

dass es nach den Schrecken der Shoah »keine Tat und kein Ereignis geben kann, das

die Menschheit oder ein Volk ein für alle Mal erlöst und ihm das Heil bringt«.157 Nach

demVerlust des Vertrauens darauf, dass die Institutionen der Politik einen Umgangmit

der Heillosigkeit finden könnten – einer Hoffnungslosigkeit, »dass in der Politik ja alles

einmal wieder gutgemacht werden können muss«, wie sie im Gaus-Gespräch hervor-

hebt158 –, ist der Dialog bei Arendt eine Chiffre für das Politische. Er weist eine unbe-

dingte Bedingtheit auf, die einer jeden institutionalisierten oder auch nur institutiona-

lisierbaren Politik vorausgehenmuss, und sei es als niemals realisierbarer Anspruch.

3.4 Dialog als Erscheinen-Für und die Denkfigur Theater

Der mit dem Denken vollzogene Rückzug von der Welt macht die Sprache wieder rück-

gängig,wie auch inTheLife of theMind formuliert: »undo, as it were, the withdrawal from

theworld of appearances«. (LM, 108) Die Sprache ermöglicht das grundlegend politische

»Zusammen- undMiteinander-sein der Verschiedenen«.159 Jedoch bleibt zu berücksich-

tigen, dass die Sprache in der philosophischen Tradition lediglich ein notdürftiges Sub-

stitut ist.Mit der Vorstellung einer unbeteiligten Zuschauerschaft als Vorgang des Den-

kens in der abendländischen Philosophie liege ein Vorrang des Sehens beschlossen, der

tief in der altgriechischen sowie auch noch in der zeitgenössischen theoretischen Spra-

che verwurzelt sei (vgl. LM, 110). Das Sehen bleibe dabei auch Vorbild für die als Erken-

nen begriffene Sprache, auch wenn sie von einer Insuffizienz imHinblick auf das intui-

tive Erkennen der Wahrheit gekennzeichnet sei (vgl. LM, 118). Dem mit der solipsisti-

schen Verlassenheit im Zusammenhang stehenden Vorrang des Sehens und dem damit

verbundenen Rückzug des Denkens auf eine Zuschauerposition alsModellfall fürWahr-

nehmung setzt Arendt einHören ohneGehorsamentgegen,welches dieWelt –das heißt

dasmit Anderen geteilt differente beziehungsweise primärplurale In-der-Welt-Sein –nicht

ausblenden kann (vgl. LM, 110/119). »ImHören erfahre ich dieWelt, nämlich wie von an-

deren Standorten aus dieWelt erscheint.«160

Arendt wertet zwar dasHören auf,wie derHinweis auf die hebräische Tradition und

die darin unsichtbareWahrheit sowie der imAnschluss anHeideggers In-der-Welt-Sein

formulierte Zustand einer »reinen Rezeptivität« inThe Life of the Mind verdeutlicht (vgl.

möglichkeit zu verharren. Weil Politik in der vorübergehenden Entparadoxisierung des Paradox-

Unentscheidbaren liege, drohe eine ethische Politik sich »in den Tagträumen einer schönen Seele

zu verlieren und in Passivismus zu versinken.« (Ebd., 287f.).

157 Ebd., 327. Marchart zitiert aus: Arendt, Hannah: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im

politischen Denken I. München u.a.: Piper 1994, 223.

158 Gaus/Arendt: Zur Person.

159 Arendt: Denktagebuch, 16, Heft I [21] – August 1950.

160 Ebd., 399, Heft XVII [4] – Juli 1953.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 189

LM, 118/122). Sie stellt aber auch heraus, dass ein auf demHören basiertes Denken eben-

so Probleme mit sich bringe, wie der ausgehend vom Visuellen verstandene Denkvor-

gang (vgl. LM, 123).Neben demAspekt des Gehorsams (vgl. LM, 119), auf den auchDerri-

da hingewiesen hat,161 liegt eine weitere dieser Schwierigkeiten in der von Judith Butler

nicht zu Unrecht bemerkten Fixierung auf die Befähigung zur sprachlichen Äußerung

bei Arendt.162Wiebereits zuAnfangdesKapitels ausgeführt, sind die aristotelischenBe-

stimmungendesMenschen als zoon logon echonund zoonpolitikon zwei Seitender gleichen

Medaille.Während Butlers anTheHumanCondition orientierte Kritik berechtigt ist, kann

sie doch dahingehend relativiert werden, dass das mit dem Dialog in Arendts Denkta-

gebuch und inThe Life of the Mind aufgeworfene Verständnis von Sprache nicht nach der

Art einerAussagen-undUrteilslogik funktioniert –unddamit nicht dennormativenAn-

spruch einer bestimmten, etwa an den Vorgaben einer Rationalität orientierten Sprache

einfordert. Der Dialog ist bei Arendt nicht mit Sprachkompetenz zu verwechseln. Auch

wenn für sie eine vorrangige Variante des Erscheinens-Für in der sprachlichen Form liegt,

mit derdasAbwesende in eineAnwesenheit überführtwird, (LM,76) ist dasAbwesende –

wie nachfolgendmit Blick auf die sokratische Ratlosigkeit ausgeführt wird – als ein sol-

ches Unerkennbares zu begreifen, das unerkennbar bleibt und nicht in ein Erkennbares

transformiertwird.DasDenkendesDialogs bei Arendt lässt Raum für eine andere Spra-

cheund etwasAnderes als Sprache.Einenicht ausschließlich imSinne einerVermittlung

gedachte Sprache weist Parallelen mit dem Dialog bei Lacoue-Labarthe und Nancy auf,

der über die »personelle«, »individuelle« und »subjektive« Präsenz hinausweist. Damit,

und mit den Überlegungen aus dem vorangegangenen Kapitel zumTheater als Denkfi-

gur für Grundfragen der Darstellung im Hinterkopf, stellt sich auch die Frage, was es

mit demTheater auf sich hat, das in Arendts Texten immer wieder auftaucht.Wie nicht

zuletzt die politische Erfahrung des Sokrates verdeutlicht, geht es dabei weniger um ein

Denken desTheaters als vielmehr eine Verabgründung des Denkens durch dasTheater.

Die politische Erfahrung des Sokrates

Wenn man Platon als ersten Denker der Verlassenheit bezeichnen kann, mit dem sich die

Philosophie aus der Politik zurückzuziehen und der Solipsismus als das vorherrschende

Verständnis der Philosophie zu etablieren beginnt, dann weil diese Diagnose auf die Er-

fahrung des Sokrates zurückzuführen ist, von der Polis verlassen worden zu sein: »Was

161 Vgl. Derrida: Politik der Freundschaft, 428.

162 JudithButlermacht darauf aufmerksam, dass es bei Arendt einedeutliche Tendenz gebe, »agency«

auf die Macht der Rede zu reduzieren und Sprachhandlungen als das dominante Modell für poli-

tisches Handeln zu fassen. Zwar habe sie inOn the Revolution betont, dass die Revolution durch die

auf die Straße strömendenMassen verkörpertwerde. In TheHumanConditionundmit der darin vor-

genommenen Unterscheidung der Öffentlichkeit von der Privatsphäre habe sie Frauen, Sklaven,

Kinder etc. vom politischen Handeln ausgeschlossen. Butler, Judith: Notes toward a Performative

Theory of Assembly, Cambridge: Harvard Univ. Press 2015, 45. Diese Kritik deckt sich auch mit der

zu Beginn dieses Kapitels (154) als individualistisch beschriebenen Form des »Sich-an-Anderen-

Messen«, wie es von Arendt als »der griechische Ausweg aus den Aporien des Handelns« in Vita

Activa beschrieben worden ist (vgl. Arendt: Vita activa oder Vom tätigen Leben, 187).

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

in Platons Staat als rein philosophisches Argument auftritt, war von einer ausschließ-

lich politischen Erfahrung bestimmt: Prozess und Tod des Sokrates.« (SO, 43) Die Polis

aber habe dabei missverstanden, dass Sokrates sich keineswegs als sophos begriffen ha-

be. Das Problem, dass von einer historischen Person Sokrates nicht gesprochen werden

kann, übergeht Arendt, auchwenn sie –wie inTheLife of theMind nachvollziehbar ausge-

wiesen – die platonischen Dialoge für eine Charakterisierung des Sokratischen heran-

zieht (vgl. LM, 168f.). Die sokratische Tradition sei etwa in denjenigen Platon-Dialogen

ersichtlich, die ein unschlüssiges Ende zur Schau stellen (vgl. SO, 50) und anhand ei-

nes »abgeschwächten Echo[s]« aus den Schriften Aristoteles’ zu rekonstruieren, weil sie

Sokrates näherstünden als das Lehrgebäude der Ideenlehre Platons (vgl. SO, 62).Die po-

litische Erfahrung von Sokrates, in einermit Anderen geteiltenWelt zu leben, entwickelt

ArendtHand inHandmit einer vondiesemselbst nicht überliefertenTheorie der Subjek-

tivität, inderdas »Einer-sein« alles andere als unproblematisch ist. Innuce lässt sichhier-

mit die zuvor herausgearbeitete primärePluralität nachvollziehen.Eine Stelle aus Platons

Gorgias-Dialog schreibt Sokrates die folgende Aussage zu:

It would be better for me that my lyre or a chorus I directed should be out of tune

and loud with discord, and that multitudes of men should disagree with me rather

than that I, being one, should be out of harmony with myself and contradict me.

(LM, 181)163

In der als paradox beschriebenen Aussage, findet sich zwar einerseits die Behauptung

von Sokrates selbst Einer zu sein, während andererseits auch die bedrohliche Situation

ins Spiel gebracht wird,mit sich selbst in einen Zwiespalt zu geraten. Dass mit musika-

lischenMetaphern operiert wird,macht Arendt zumGegenstand einer Lektüre, die den

Einklang (harmonia) ins Zentrum stellt.Weil für einen Einklang immermindestens zwei

unterschiedliche Töne nötig sind und zwei Töne, diemiteinander vollkommen identisch

sind, nicht im Einklang stehen können, sei Sokrates zwar Einer, aber dennoch gespal-

ten. In das Einssein habe sich ein Unterschied eingeschlichen und bereits die sokrati-

sche Vorstellung des Bewusstseins sei von einem Zwischenraum und einer Unterschei-

dung gekennzeichnet: eine Beziehung des Selbst zu sich. Die Metapher des Einklangs

bebildert nicht lediglich etwas Bekanntes, sondern gibt etwas zu denken.164 Bewusst-

sein (»consciousness«), das Arendt wörtlich als »bei sich wissen« übersetzt, bezeichnet

die auch für Sokrates »merkwürdige Tatsache, daß ich in gewissem Sinne auch fürmich

bin« (LM, 183). Der »sokratische Rationalismus« und die Vorstellung des »Zwei-in-Ei-

nem«165 beruht auf der Erfahrung des Gewissens, dass »Menschen als Redende zusam-

menleben« (SO, 55). Das Selbst ist, vermittelt über die zu den Tönen in eine Parallele ge-

brachte sprachliche Äußerung und die damit erfahrbar gewordene Selbstdifferenz, nie-

mals in einem absoluten Sinne einsam.

163 Arendt zitiert hier Platon: »Gorgias«, 337–452, in: Ders.: SämtlicheWerke Bd. 1. Apologie des Sokrates,

Kriton, Ion, Hippias II, Theages, Alkibiades I, Laches, Charmides, Euthyphron, Protagoras, Gorgias, Menon,

Hippias I, Euthydemos, Menexenos, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2015, 482c.

164 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 46, Heft II [22] – Dezember 1950.

165 Vgl. ebd., 437, Heft XVIII [24] – September 1953.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 191

»Ohne Einsamkeit kann es kein Gewissen geben.«166 Und imUmkehrschluss werden

von den Einzelnen bezeichnete gegenständliche Objekte zwar im Rahmen des realitäts-

stiftenden Gemeinsinns erfahrbar, treten aber auch in ihrer nicht-assimilierbaren An-

dersheit – das heißt darin, dass sie für Andere erscheinen – ans Licht. Anders als in der

von Platon etablierten »Tyrannei der Wahrheit« (SO, 44), habe Sokrates mit der sprach-

lichen Form des dialegesthai, welches Arendt als das gemeinsame Durchsprechen fasst,

der Annahme Rechnung getragen, dass sich jedemMenschen die Welt verschiedentlich

öffnet. Der besondere Schwerpunkt Sokrates’ sei dabei jedoch auf die Einsicht zurück-

zuführen,dass die Art des Erscheinens derWahrheit für dieMenschen imScheinen liege

unddie doxanicht lediglichPhantasterei undWillkür sei (vgl.SO,47).SchließePlatonaus

der Gefahr für den Philosophen in Folge seines öffentlichen und politischen Auftretens

eine Abwertung der doxa gegenüber der idea167 und bestehe auf der Professionalisierung

vonWissen mittels der dialektischen Vorgehensweise, bleibe Sokrates beim Prinzip des

dialegesthai. Dieses ziele darauf ab darzulegen, »wasmir scheint« (vgl. SO, 47). InTheLife

of theMind heißt es: »Seeming – the it-seems-to-me, dokeimoi – is themode, perhaps the

only possible one, in which an appearing world is acknowledged and perceived.« (LM,

21). Auch wenn alles Erscheinen im Modus des ›Es-scheint-Mir‹ erfolgt und deswegen

auch in gewisser Hinsicht offen für Fehler und Täuschung ist, trage die Erscheinung –

es sei an dieser Stelle an den Gemeinsinn erinnert – eine Indikation der Wirklichkeit

(»realness«) (vgl. LM, 49).Der Umgangmit der doxa des Anderen in derWelt der Erschei-

nungen, ist »die politische Einsicht par excellence« (SO, 53). Sokrates »glaubte, dass es so

viele verschiedene logoi gab oder geben sollte, wie es Menschen gab, und dass erst alle

diese logoi zusammen die menschliche Welt bilden, insoweit die Menschen als Redende

zusammenleben.« (SO, 55) Die doxa sei unhintergehbarer Ausgangspunkt einer pluralen

Objektivität des Marktplatzes, die sich daraus ergebe, dass die Welt sich jedem anders

darbiete (vgl. SO, 47f.). Aus dieser Erkenntnis erwächst weniger eine Fundierung oder

Eindeutigkeit des Denkens als vielmehr eine abgründig-dialogische Repräsentation, die

das Denken sowohl ermöglicht als auch unterläuft und die als Repräsentierbarkeit ge-

fasst werden kann.

Die Unmöglichkeit des emphatischen Für-sich-Seins, welche Arendt auch für die

»transzendentaleÄsthetik«Kantsherausarbeitet, istUmstandeiner von ihr imSokrates-

Text unterstrichenen Signatur der Pluralität aller irdischenWesen.Das von einem solchen

Standpunkt ausbegriffeneSelbst kannkeineklarumrisseneFormannehmenund»bleibt

vielmehr stets veränderlichundeinwenig ambivalent« (SO,60).Dasüber einennicht-as-

similierbaren Anderen vermittelte Denken ist scharf von der Vorstellung des Erkennens

eines Selbst unterschieden – sei es dem eigenen oder dem fremden: »In thought there

are no ›selves‹.«168 Arendt sieht die Vorstellung einer Identität, die im Streit des inne-

ren Zwei-in-Einem von einem Selbst reklamiert werden, oder dasman vor dem Ableben

haben oder kennen könne, überaus kritisch: »Gerade wenn ich allein bin, bin ich nie ein

166 Ebd., 443, Heft XVIII [29] – September 1953.

167 Vgl. ebd., 484, Heft XX [12] – Juli 1954. Arendt spricht hier auch von der Vorherrschaft des Sehens

in der Philosophie, dass bei Platon als eine Abwendung vom legein und Hinwendung zur idea zum

Ausdruck kommt.

168 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 721, Heft XXVI [25] – Juli 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

›Selbst‹, nie identisch mit mir. Meine Identität ist an meine Erscheinung und damit an

die Anderen, denen ich erscheine, gebunden. Mein ›Selbst‹ qua Identität gerade emp-

fange ich von Andern.«169 Das politische Element des Dialogs gemäß der sokratischen

Rationalität bestehe nicht darin, einen Anderen als Person zu verstehen, sondern zu er-

kennen, »auf welche besondereWeise die gemeinsameWelt demAnderen erscheint, der

als Person ihm selbst immer ungleich und verschieden bleibt.« (SO, 53)

Die Frage nach dem Selbst verbindet Arendt mit einer Überlegung zumTheater, wie

sich mit einer Notiz aus dem Denktagebuchmit der Überschrift »Person – Ich – Charak-

ter« zeigen lässt. »Persona« beschreibt sie als Maske und Rolle, die das Ich für das Spiel

unter den Menschen wählt oder mit der es identifizierbar wird. Aber damit nicht ge-

nug: DemVerständnis des Ich als Charakter und dem formalistischen Prinzip einer Ein-

heit von Leib und Seele, das durch die Maske verdeckt wird, stellt sie ein »per-sonare«

entgegen: durchtönen.170 Sie scheint damit das Denken der dramatischen Subjektivität

aufzubrechen und an seine Stelle das einer Verräumlichung von aufeinander bezogenen

Aussageorten zu setzen.171 Das Durch-Tönen als Hervorhebung einer Relationalität der

Einzelnen im Hinblick auf »alle Anderen« – die Übersetzung der griechischen Vorsilbe

»dia-« ins Lateinische als »per-« wäre hier anzuführen –weist Parallelen zu dem bei La-

coue-Labarthe und Nancy beschriebenen Dia-Log als énonciation auf.172 Doch wie sind

diese Parallelen genauer zu fassen?

Theater oder die relationale Repräsentierbarkeit

Die Pluralität des Erscheinenden und die daraus gefolgerte plurale Objektivität des

Marktplatzes als Grundlage für eine ›Politik des Relationalen 173 verweist bei Arendt also

nicht nur auf die griechische Agora, was ihr den Ruf eingehandelt hat, eine rückwärts-

gewandte und nostalgische Denkerin zu sein. Es verweist auf einen weiteren Ort, der

169 Ebd., 734, Heft XXVI [39] – September 1969

170 Vgl. ebd., 8, Heft I [2] – Juli 1950.

171 Vergleichbar ist diese Vorstellung etwa mit dem Dialog in »Das Paradox über den Schauspie-

ler« (Diderot, Denis: »Der Paradox über den Schauspieler«, 481–539, in: Diderot, Denis: Ästhetische

Schriften. Band II, hg. v. Bassenge, Friedrich, Berlin: das europäische buch 1984), woDiderot ihn we-

der schlichtweg für ein aufklärerisches Programm noch eine naturalistische Theatervorstellung

gebraucht, sondern als Teil einer breiteren Fragestellung verhandelt. In der abgründigen Dialog-

struktur des Textes kommen Vertretung, Nähe und Ferne in Rolle und Person, Position und Dispo-

sition zur Geltung. Dabei wird ein ursprünglich offener und uneigentlicher Schauspieler zum Um-

schlagplatz eines dialogischen Außer-Sich-Seins erhoben, das sich selbst in Anderen und durch

Andere überhaupt erst zu erkennen vermag. Der Dialog wird mit der Potenzialität eines mimeti-

schen Spiels verbunden, ohne das eine Interaktion im Zusammenhang sozial determinierter Rol-

len nicht denkbar ist.

172 Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 141. Marchart (vgl. Die politische Differenz, 19) verortet das

Denken des Politischen bei Lacoue-Labarthe und Nancy in einer arendtschen Tradition.

173 Vgl. zumBegriff »Politics of Relationality« auchTopolski:Arendt, Levinas andaPolitics of Relationality,

bes. Kapitel 7: »From Arendt and Levinas to Relationality« 177–216. Von einer »Verräumlichung«

spricht auch sie, ohne jedoch in ihrem Text auf die Frage des Theaters (oder auch nur der Literatur

und der Sprache) bei Arendt zu sprechen zu kommen: »It is this need and space for contestation

and change that characterizes a politics of relationality, which rejects any fixed identities or us

versus them frames.« (Ebd., 225).

‹

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 193

in ihrer Perspektive mit dem antiken Griechenland in Verbindung zu setzen ist und

in Form des Begriffs des Zuschauers schon zuvor immer wieder angedeutet wurde:

das Theater. Gabriel hat Arendt vor dem Hintergrund ihrer Auseinandersetzung mit

Heidegger als Vordenkerin eines postfundamentalen Begriffs von Theater bezeichnet,

was er auf ihr Verständnis einer figurlosen Figur von ›Welt‹ zurückführt.174 Damit

wird jedoch auch deutlich, dass die soeben vorgenommene Beschreibung des Theaters

als ›Ort‹ weniger zutreffend ist, als vielmehr diejenige einer »Denkfigur« anzuführen

wäre. Der Politikwissenschaftlerin Rieke Trimçev zufolge hat das Theater als Figur bei

Arendt eine »erkenntnisleitende Kraft«, weil es ihr als Folie diene, »um eine bestimmte

Beschaffenheit dermenschlichenWelt hervorzuheben, die selbst nämlich schon ›Bühne‹

ist, also einen theatralen Charakter hat.«175 Obwohl dieser Beobachtung zuzustimmen

ist, muss jedoch eine gewichtige Verschiebung hervorgehoben werden. Während in

The Human Condition davon die Rede ist, dass das »Theater« die politische Kunst par

excellence sei, weil es die Bühne der Welt nachahme,176 ist in The Life of the Mind von

Theater als explizitem Analogon nicht mehr die Rede. Auch Vita Activa, die deutsche

Übersetzung von The Human Condition, wo häufig in Metaphoriken des Theaters argu-

mentiert wird, entstand vor The Life of the Mind. Wie bereits zuvor verdeutlicht, stehen

die Bürger in ihren früheren Texten als dramatische Subjektivitäten auf der Bühne der

Polis, die im »mitteilenden Teilnehmen an Worten und Taten«177 einen Wettkampf des

»leidenschaftliche[n] Sich-an-Anderen-Messen[s]« aufführen. Die »individualistische«

»Selbstenthüllung«muss auf das unteilbare Individuumsetzen, sei es als Voraussetzung

oder als Ergebnis dieses Prozesses.178 In Vita Activa gibt es die »immerwährende Bühne«

und ein »Publikum in einem Zuschauerraum, in dem aber ein jeder zugleich Zuschauer

undMithandelnder ist«179, was an Rousseaus Vorstellung desTheaters als Fest erinnert.

Was jedoch an diesem Vorgang dialogisch ist, ähnelt eher der Vorstellung des Dramas

als es dem Theater als Denkfigur für Grundfragen der Darstellung nahekommt, wie

es im Denktagebuch und inThe Life of the Mind im Sinne einer dia-politischen Ontologie

vorzufinden ist.

Pars pro toto lassen sich für dasTheater als Denkfigur ausTheLife of theMind zunächst

zwei Zitate aus der Einleitung anführen:

And just as the actor depends upon stage, fellow-actors, and spectators, to make

his entrance, every living thing depends upon a world that solidly appears as the

location for its own appearance, on fellow-creatures to play with, and on spectators

to acknowledge and recognize its existence. (LM, 21f.)

Nothing and nobody exists in this world whose very being does not presuppose a

spectator. In other words, nothing that is, insofar as it appears, exists in the singular;

everything that is meant to be perceived by somebody. Not Man but men inhabit this

planet. Plurality is the law of the earth. (LM, 19)

174 Vgl. Gabriel: Bühnen der Altermundialität, 177.

175 Trimçev: Politik als Spiel, 231/243.

176 Vgl. Arendt: The Human Condition, 188.

177 Vgl. Arendt: Vita activa, 191.

178 Vgl. ebd., 187.

179 Vgl. ebd., 191.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Arendt, so liegt zunächst auf der Hand, benennt das »Theater« nicht als expliziten

Referenzpunkt ihrer Argumentation. Das lässt sich auf den Umstand zurückführen,

dass die solipsistische Tradition den Philosophen nach dem Vorbild des Zuschauers

(theatai) begriffen hat (vgl. LM, 93f.), der sich in einer klassischen Schauanordnung der

Guckkastenbühne vomGeschehen zurückziehen und das Ganze aus einer privilegierten

Position – ganz im Sinne des Vorrangs des Sehens – überschauen kann. Dem Theater

als Vorstellung eines vom Singular her begriffenen Weltbildes steht die Überzeugung

entgegen, dass ein vollkommener Rückzug von der Welt auf eine ausschließliche und

privilegierte Zuschauerposition nicht möglich ist. Eine philosophische Welt-Guckkas-

tenbühne ist nur in der solipsistischen Verlassenheit möglich, welcher eine Verkennung

der vom Bewusstsein unabhängigen »Existenzhaftigkeit« und »Wirklichkeit« voraus-

geht. Trotz der auch in The Life of the Mind bekräftigten Kritik an einem statischen

Zuschauer, der den Rückzug auf eine reine contemplatio vollzieht, rückt sie von der Figur

des Zuschauers nicht vollkommen ab, stärkt jedoch dessen eigenes Erscheinen-für-

Andere. Weil der spectator Teil der Weltbühne ist, lässt sich eine fixierbare Opposition

des Schauens und des Erscheinens nicht aufrechterhalten. Trotz der grundsätzlichen

Übereinstimmung mit der These Trimçevs gilt es an dem Punkt festzuhalten, dass

die Theaterfigur bei Arendt auf dem Abschied vom Theater im Sinne bestimmter exis-

tierender oder historischer Institutionen oder Schauanordnungen beruht. Wie ihre

Überlegung zum »per-sonare« und eine Notiz für das geplante und ungeschriebene

Buch Amor Mundi180 suggerieren, geht es ihr darum, den Vorrang des Sehens mit dem

Hören zu ergänzen: »Sehen und Gesehen-werden, Hören und Gehört-werden im Zwi-

schen«.181 Dennoch bedarf es zu dieser Ergänzung eines weiteren Schrittes, um die

Denkfigur desTheaters bei Arendt zu verstehen.

Das Theater ist für Arendt nicht lediglich ein Ort, den man aufsuchen kann und

an dem es mehr oder weniger aktuelle, historische, avantgardistische oder konser-

vatorische Inszenierungen zu sehen gibt. Theater ist nicht auf die bloße Konvention

bestimmter Theaterformen zu reduzieren – etwa eines Theaters mit Vorhang, Foyer

und Brandschutzverordnung. Theater lässt sich vielmehr entlang der Hervorhebung

begreifen, dass Sein und Erscheinung zusammenfallen (»Being and Appearing co-

nincide«, [LM, 19]) und dabei »alle Andern und alles Andere«182 voraussetzt. Mit dem

Theater wird wiederum der doppelt gebrochene Verweisungszusammenhang aufge-

griffen, der im Verlauf dieses Kapitels immer wieder eine Rolle gespielt hat. Arendt

reflektiert demnach grundsätzliche Fragen der Darstellung, die sich von der Denkfigur

des Theaters als Metapher für die Darstellung nicht lösen lassen. Ihr Verständnis eines

auf den Begriff Theater gebrachten transzendental-dialogischen Erscheinens-Für lässt

sich als Auseinandersetzung mit Heideggers Skepsis gegenüber dem Öffentlichen,

seinem Schweigen vom Theater und insbesondere die bei ihm vorgefundene Herab-

setzung des dialogischen Mitseins begreifen. In Bezug auf Karl Jaspers hat Arendt im

180 Auf Amor Mundi verweist auch Hahn (vgl. Hannah Arendt, 55ff.) und bringt das nicht umgesetzte

Vorhaben mit dem Denken eines Neuanfangs nach dem Totalitarismus-Buch zusammen.

181 Arendt: Denktagebuch, 539, Heft XXI [55] – Juli 1955.

182 Ebd., 277, Heft XII [13] – Dezember 1952.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 195

Gespräch mit Gaus von einem »Wagnis der Öffentlichkeit«183 gesprochen, dem sich

Heidegger nicht nur hinsichtlich seiner Rolle im Nationalsozialismus – also noch in der

»öffentlichen Aufklärung seines Falles«, wie er im Spiegel-Interview »Nur noch ein Gott

kann uns retten« betont – verwehrt hat.184 Die Skepsis gegenüber einer von Heidegger

beschriebenen »Diktatur der Öffentlichkeit«, die für ihn mit Lärm, Effekthascherei und

Erregung, Skandalen und der Oberfläche zu tun hat, liegt insofern tiefer, als dass sie

der etwa in Heideggers Nietzsche-Buch gegenüber dem Theater artikulierten Haltung

ähnlich ist.185 Heideggers mit dieser Skepsis einhergehendes Schweigen vom Theater ist

deswegen verwunderlich, weil seine Philosophie des Mitseins, welches eine Aufhebung

des Solipsismus durch das In-der-Welt-Sein verhandelt, ein Theaterdenken jenseits

der »starren Bühne« zwar aufwirft, diesem aber nicht konsequent nachgeht. Wie das

Mitsein markiert dasTheater eine auffällige Lücke in Heideggers Denken.186

Während dieses Theater nicht auf eine spezifische Schauanordnung reduziert wer-

den kann, wurde bereits angedeutet, dass sich die Denkfigur desTheaters insbesondere

nicht auf die Sprache reduzieren lasse. Der Dialog jedoch scheint zunächst eine spezifi-

scheVerbundenheitmit Sprachenahezulegen,die entlangderTheoriedesDramatischen

als der sich mitteilende Ausdruck menschlicher Innerlichkeit in der »zwischenmensch-

lichenDialektik« zu fassenwäre.187 Jedoch lässt Arendt zuBeginn des zuvor angeführten

Zitats unmissverständlich einen Spielraum für nicht-menschliche sowie nicht-sprach-

liche Vorgänge aufscheinen: »Nothing and nobody exists in this world whose very being

does not presuppose a spectator. […] nothing that is, insofar as it appears, exists in the

singular.« (LM, 19)

Das Mitsein im Hinblick auf Zuschauer sowie eine primäre Pluralität ist keineswegs

auf Menschen beschränkt, sondern gilt für das Erscheinen überhaupt. Deswegen lässt

sich die Denkfigur des Theaters bei Arendt mithilfe einer Unterscheidung beschreiben,

die Nikolaus Müller-Schöll im Anschluss an Walter Benjamin zwischen demTheater des

Menschen und dem Theater überhaupt vorgeschlagen hat. In dieser Opposition wird das

Theater als Denkfigur und Reflexionsraum für Fragen der Darstellung aufgegriffen:

Während das Theater des Menschen sich als das dramatische und repräsentative Thea-

ter beschreiben ließe, welches in einem epistemologischen Zusammenhang mit dem

langen Schatten der neuzeitlichen Verkürzung stehe, dass der als Subjekt begriffene

Mensch im Repräsentieren der Welt austauschbar ist, lasse sich das Theater überhaupt

als Infragestellung einer idealisierenden Repräsentation des Subjekts begreifen. Damit

seien jene Fragen angestoßen, die Benjamin und Bertolt Brecht in ihrer fragmentarisch

gebliebenenTheatertheorie dem Denken überlassen haben. Diese Fragen hätten – auch

im Sinne Heideggers und Derridas – eine Auffassung vonTheater als »radikale Ausein-

andersetzung mit dem abendländischen Denken der Repräsentation beziehungsweise

183 Gaus/Arendt: Zur Person.

184 Vgl. Augstein, Rudolf/Wolff, Georg/Heidegger, Martin: »›Nur ein Gott kann uns retten‹. SPIEGEL-

Gespräch mit Martin Heidegger am 23. September 1966«, in: Der Spiegel, 31. Mai (1976), 193–219.

185 Vgl. Heidegger: Nietzsche I, 85.

186 Für eine ausführliche Auseinandersetzungmit dem Schweigen vomTheater bei Heidegger, vgl.Wei-

se, Marten: »Heideggers Schweigen vom Theater«, 167–179, in: Gabriel, Leon/Müller-Schöll, Niko-

laus (Hg.): Das Denken der Bühne. Szenen zwischen Theater und Philosophie, Bielefeld: transcript 2019.

187 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der Vorstellung ermöglicht und dadurch den Weg für eine andere, nicht länger vom

Mittelpunkt des ›Menschen‹ geprägte, Bühnenpraxis [ge]bahnt.«188

AufMüller-SchöllsÜberlegungenaufbauend lässt sichdasTheater alsDenkfigur ver-

stehen,weil es dieMöglichkeiten desDenkens selbst befragt und verhandelt.189Dies ver-

bindet dasTheatermit jener Idee vonRepräsentation, die Arendtmit Blick auf Kant zum

Gegenstand ihresDenkensunddemDenkendesUnerkennbarennachAuschwitzmacht.

Politisch istdieRepräsentation fürArendt,190weil sie als ein transzendental-dialogisches

Erscheinen-für dieRepräsentierbarkeit entwirft.Theater ist dabei nicht nur eine Frageder

Menschen, sondern umfasst den Vorgang allen Erscheinens: das Theater überhaupt ist

nicht eine auf das Denken und seine Tropen rückführbare Operation, sondern vielmehr

ein Vorgang der Verabgründung des Denkens.

Dieses ›versteckte‹Theaterverständnis imErscheinen-für zeigt sich auch an ihrer Aus-

legung der Morphologie Adolf Portmanns (vgl. LM, 27ff.). Für den Zoologen und Biolo-

gen Portmann sei die äußere Erscheinung von Lebewesen nicht der funktionalistischen

Hypothese zufolge allein auf den Zweck der Selbst- und Arterhaltung zurückzuführen.

Es zeichne sich vielmehr durch einen Selbstzweck aus. Die ausschließlich funktionale

äußere Erscheinung sei – wie es etwa das Federkleid von Vögeln und dessen eigentüm-

licher »value of the surface« (LM, 30) nahelege – ein lediglich seltener Spezialfall. Aus

der Umkehrung des vorherrschendenmorphologischenMissverständnisses, demzufol-

ge die äußere Gestalt der Lebewesen nur dem Schutz und der Bewahrung eines inneren

Apparats untergeordnet sei, folgert Portmann einen dem Erhaltungstrieb ebenbürtigen

DrangzurSelbstdarstellung.DerDrangzurSelbstdarstellungunterlaufedasmetaphysi-

sche Vorurteil, dass das Erscheinen als Ausdruck eines vorgängig existierenden Inneren

oder eines Seins zu begreifenwäre.Hieraus schließt Arendt,dass Sein und transzenden-

tal-dialogisches Erscheinen zusammenfallen und nicht auf eine Befähigung zum Spre-

chen oder die Anwesenheit von Sprache zu reduzieren sei.

Die philosophische Sorge um eine Übereinstimmung (homoiosis) zwischen Sein und

Seiendem (vgl. LM, 137), die demWahrsprechen als adaequatio intellectu et rei vorausgeht

und dem Anspruch zugrunde liegt, dass etwas als das erscheinen soll, was es ist, lehnt

Arendt ab. Weil die Pluralität des Erscheinens-Für jeder Erscheinung zukommt, sie tau-

tologisch auf sich selbst und damit auf das mit ihr einhergehende Andere verweist, ist

sie mit der an Portmann geschulten Kritik an der Logik expressiver Aussagen zu ver-

stehen: »The expressiveness of an appearance […] expresses nothing but itself.« (LM, 30)

Die Ausdruckskraft der Erscheinung bringt zunächst nur sich selbst zum Ausdruck: das

Erscheinen-für und den damit einhergehenden Bezug auf das in seiner Gesamtheit Un-

erkennbare des Erscheinens imHinblick auf »alle Andern und alles Andere«. Der Dialog

besteht imZusammenhang diesesTheaters überhaupt in dem Für, von demdas Erschei-

nen gekennzeichnet ist: es steht in einem Bezug zum Unerkennbaren, zum Anderen.

Die Erscheinung gemäß der portmannschen Morphologie ist auch für die von Sokrates

188 Müller-Schöll: »Über Theater überhaupt und das Theater des Menschen«, 59f.

189 Vgl. zum »Denken der Bühne« die Ausführungen von Gabriel, Leon/Müller-Schöll, Nikolaus: »Vor-

wort«, 7–19, in: Dies. (Hg.):Das Denken der Bühne. Szenen zwischen Theater und Philosophie, Bielefeld:

transcript 2019.

190 Arendt: Denktagebuch, 734, Heft XXVI [41] – September 1969.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 197

hochgeschätzte doxa geltend zumachen: Durch die unhintergehbare Notwendigkeit des

Erscheinens werde zwar eine willkürliche Verzerrungmöglich, nicht aber sei darum das

Erscheinen als solches ein bloßer und trügerischer Schein. Vielmehr wird mit dem Er-

scheinen-Für und durch den Bezug auf ein Unerkennbares dieMöglichkeit der Auseinan-

dersetzungmit der Repräsentierbarkeit und damit demPolitischen eröffnet,wie Arendt

anhandeinesunbedingtenVorrangsdesFragensbeiSokrates verdeutlicht.Damit erfolgt

jedoch auch einWechsel zurück auf das Terrain der Sprache.

Sokrates zeichnet sich durch das Bedürfnis aus, bei seinen Mitmenschen nachzu-

forschen, ob seine Ratlosigkeiten (»perplexities«) auch die ihren seien. Die oben bereits

zitierte Bezeichnung des Sokrates als »Bremse«, »Hebamme« und »Zitterrochen« (LM,

172)markieren eine vomDenkenhervorgerufeneLähmungundunterbindendie betrieb-

liche Logik, wie sie etwa im gedankenlosen Handeln Eichmanns vorliegt: »Thinking is

always out of order, interrupts all ordinary activities and is interrupted by them.« (LM,

197) Eine perplexe Ratlosigkeit – und nicht eine Antwort – ist Grundlage und Zielpunkt

des Denkens über die Dinge und wie sie einem Selbst und Anderen scheinen. Die Ab-

lehnung eines teleologischenVerständnisses desDenkens, das auf die Sprache angewie-

sen ist, ohne sie als Ausdrucksmedium zu begreifen, macht deutlich, wie groß die Kluft

zwischen Arendts Dialog und der Vorstellung eines rationalen Sprechhandelns im Hin-

blick auf eine politische Öffentlichkeit ist. Seyla Benhabib hat diesbezüglich eine hilfrei-

che Differenzierung vorgeschlagen. Während Jürgen Habermas vor dem Hintergrund

der Annahme eines emanzipatorischen Impulses der Moderne und einer kommunika-

tiv verstandenen Vernunft die Geltungsdimension von Sprechakten beanspruche, ge-

he Arendt vielmehr von einer interpretativenDimensionmenschlichenHandelns aus.191

Anders formuliert es Dana Villa: Die plurale Öffentlichkeit des Marktplatzes lasse sich

nicht durch das Ethos der Übereinstimmung in der Kommunikation oder als konsens-

orientiertes Geschehen kennzeichnen.192 Vielmehr liege das Politische bei Arendt in ei-

ner »performativen Dimension«, wie Villa mit einem Zitat aus den Kant-Lectures zeigt,

welches der Musik in Form des Flötenspiels wieder einen Auftritt verschafft:

Whatever political quality Socratic dialogue has follows from the fact that Socrates

performed in the marketplace the way the flute-player performed at a banquet. It

[Socratic dialogue] is sheer performance, sheer activity.193

Anhand der aus der musikalischen Darbietung abgeleiteten sokratischen Performance

schlussfolgert Villa den Vorrang einer »performativen« gegenüber der dialogischen

Dimension,194 was der bei ihm vorgenommenen Reduktion des Dialogs auf vernünftige

und rationale Kommunikation geschuldet ist.195 Villa erörtert jedoch nicht, worin die

Performativität über eine Prozessualität und Autotelie hinaus genau besteht. Selbst-

zweck – so wäre Villa zu entgegnen – ist als solcher nicht ein Zweck in sich. Der

191 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, VI.

192 Vgl. Villa: Arendt and Heidegger, 70.

193 Arendt, Hannah: Lectures on Kant’s Political Philosophy, hg. v. Beiner, Ronald, Chicago: Univ. Press,

1982, 37, zitiert nach Villa: Arendt and Heidegger, 73.

194 Vgl. Villa: Arendt and Heidegger, 56.

195 Vgl. ebd., 5.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Selbstzweck des dialogischen Erscheinens-Für besteht paradoxerweise in einem Bezug

auf das mitgegebene Andere. Die sokratische Rationalität einer nachforschend-grund-

legenden Ratlosigkeit gilt demnach nicht nur für die Gegenstände des Denkens oder das

denkende Selbst, sondern ist für die Struktur der Sprache selbst geltend zumachen.

Wie die Erscheinungen zeichnet sich die Sprache bei Arendt durch einen doppel-

ten Bezug auf einUnerkennbares aus. Zumeinen verlangt ihr Erscheinen einen »specta-

tor«, der als nicht-assimilierbarer Anderer gefasst ist. Nach der Auflösung der Vorherr-

schaft des Sehens ist das damit entstehende Verhältnis als »Hören und Gehört-werden

im Zwischen«196 zu begreifen. Durch einen Bezug auf Hans Blumenbergs »Metaphoro-

logie« inTheLife of theMind bekräftigt Arendt, dass die Sprache in einerWelt der Erschei-

nungen nicht das Medium für die Übermittlung faktischer Bestände sei, sondern das

Nachdenken darüber, was in derWelt und wasWelt sei, überhaupt erst möglich mache.

Metaphern sind bei Blumenberg nicht Hilfsmittel, um etwas bereits Benennbares oder

ein gar vorsprachlich bereits Erkanntes zu kommunizieren, sondern Ausdruck der Ver-

bundenheit eines poetischen Denkens mit der Vorstellung, eine Sache angesichts einer

grundlegenden und bleibenden Unerkennbarkeit zu durchdenken.197 Während für So-

krates klar gewesen sei, dass sämtliche solipsistische Vorstellungen »out of tune with

themost elementary data of our existence and experience« seien, (LM, 46) habe Blumen-

berg in seinem Verständnis der Metapher als »orientierendem Anhalt« für die Speku-

lation über unbeantwortbare Fragen übersehen, dass Denken immer in einem übertra-

genden Dialog stattfinde.198 Sigrid Weigel hat diese Überlegung in ihrem Aufsatz zum

Denktagebuch starkgemachtunddieThese vertreten,dassTheLife of theMind eine »Theorie

desDenkens« entwerfe, »in der derDenk- und Schreibstil desDenktagebuchs gleichsam

aufgehoben ist«, ohne dabei ausführlich auf die politischen Implikationen einzugehen,

die dabei von Bedeutung sind. Wenn Arendt die Verwendung von Wörtern zum Zweck

desAusdrucksbereits vorliegender Ideen für eine irrigeBeschreibungdesDenkvorgangs

hält,macht sie nicht nur dieMetapher zumSymptomeiner Vieldeutigkeit angesichts ei-

ner fehlenden Wahrheit.199 Vielmehr lokalisiert sie ein Unaussprechliches inmitten der

Sprache – eine Sprachlosigkeit, der nur mit demDialog begegnet werden kann.

Dass dasTheater des Erscheinens-Für mit dem Dialog zusammenzudenken ist, resü-

miert Arendt an einer Stelle im Denktagebuch, die nicht den Weg in eine ihrer Publika-

tionen gefunden hat und deswegen nur äußerst selten zitiert wird. Die Stelle beschreibt

den sokratischenDialog als Vorrangdes Fragens vor derAntwort undgreift dasHin- und

Hergehen wieder auf, das in Bezug auf das dialegesthai auch Gegenstand der Auseinan-

dersetzung mit Heidegger war. Aufgrund der Resultatlosigkeit des fragenden Denkens

Sokrates’ vergleicht sie es mit dem »Spazierengehen«:

In den sokratischen Dialogen: der Vorrang des Fragens vor der Antwort. Sokrates, der

Überlegene, fragt, und – was entscheidend ist – Sokrates hat keine Antworten. Aus

196 Arendt: Denktagebuch, 539, Heft XXI [55] – Juli 1955.

197 Vgl. dazu in der Einleitung des vorliegenden Bandes, 11f.

198 Vgl. ebd., 728, Heft XXVI [30] – September 1969. Vgl. auch LM 113.

199 Vgl. Weigel: »Dichtung als Voraussetzung der Philosophie«, 132ff.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie 199

diesem Fragen steigt das Denken als Tätigkeit, die resultatlos ist – wie Spazierenge-

hen. ›A performing art, not a creative art.‹200

Der Dialog des Denkens ist für sie keine schöpferische Tätigkeit, weil er nicht als Mit-

tel für einen bestimmten Zweck angesehen werden kann. Ein Spaziergang führt für sie

nicht an ein Ziel, nicht einmal eines, das sich ex post facto behaupten ließe.DerDialog des

Denkens ist aber auchdeswegenkeinkreativerVorgang,weil derBegriff derKreationauf

einen Schöpfer verweist sowie auf eine imweiteren Sinne solipsistische Vorstellung von

Repräsentation. Der Dialog des Denkens findet im Sinne einer »performing art« – im

Hinblick auf eine Zuschauerschaft – und als das ungerichtete Hin- und Hergehen eines

Spaziergangs statt.Die dialogische Ontologie besteht in einem geteilten und seinerseits

ausgestellten Bezug auf eine grundlegende Ziel- und Ratlosigkeit. Von einem Theater

überhaupt kann hinsichtlich des dialogischen Bezugs auf dasUnerkennbare gesprochen

werden, weil es nicht nur die Sprache ist, der die Form des Erscheinens-Für innewohnt:

»Nothing and nobody exists in this world whose very being does not presuppose a spec-

tator.« (LM, 19) Die dialogische Dimension des Denkens ist deshalb politisch, weil die

primäre Pluralität des Erscheinens-Für einen Bezug auf »alles andere und alle andern« als

absolut verbindlichen und unhintergehbaren Ausgangspunkt aufruft.

AusgehendvoneinerDefizienzder Sprache,wienicht zuletzt einVerweis auf das von

Hegel als unerreichbar charakterisierte »sinnliche Diese« verdeutlicht, geht es Arendt

darum, die sprachliche Benennung als Form der menschlichen Aneignung (»appropria-

ting«) und Aufhebung der Entfremdung (»disalienating«) der Welt, in der wir alle als

»newcomer« und »stranger« geboren sind (LM, 100) zudurchdenken.DieNotwendigkeit

einer Unterscheidung der notwendigen Erscheinung vom bloßen Schein führt sie zum

Theater als Denkfigur für das In-der-Welt-Sein. Den Rückzug der Philosophie vor dem

»sinnlichen Diesen« versteht Arendt nicht als Abwendung von der Welt, sondern als ei-

neHinwendung zu ihremErscheinen für ein seinerseits in Erscheinung tretendes Selbst

im Zusammenhang seiner Bezogenheit auf einen je Anderen.Das bereits für den Einsa-

men stattfindendeTheater ist hinsichtlich derWelt der Menschen Ausgangspunkt einer

Gewissensstruktur des Bewusstseins. Es verspricht mit dem von einer Sprachlosigkeit

ausgehenden Dialog die Verhandelbarkeit öffentlicher Angelegenheiten: eine relationa-

le Repräsentierbarkeit.

200 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 693, Heft XXV [82] – August 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004 - am 13.02.2026, 20:12:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

