3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts
dialogische Ontologie

Der schweigende Dialog indiziert Pluralitat,
aber Vorbild [ist] der Dialog mit einem
Anderen. Nur weil ich mit Anderen sprechen
kann, kann ich auch mit mir sprechen, d.h.
denken

In Arendts politischer Theorie ist ein Verstindnis des Dialogs niedergelegt, das mit dem
Begriff der Pluralitit nicht aufgrund eines zum Selbst hinzutretenden Anderen® ope-
riert, sondern weil es der philosophischen Tradition entgegen ein »Essential des alter<®
voraussetzt. Im Anschluss an die Frage, was zwischen den Menschen erscheint und damit
Gegenstand des »Zusammen- und Miteinander-sein[s] der Verschiedenen«* ist, schligt
das folgende Kapitel die Begriffe des alteressenzialen Dialogs und der dialogischen Ontologie
vor. Beide unterlaufen den philosophischen Solipsismus, das heiflt eine Denkweise, die
vom Menschen und vom Sein im Singular ausgeht. Weil das Selbst im Dialog auf »alles
Andere und alle Andern<«® verwiesen ist und sich somit stets woanders aufhilt als nur

1 Arendt, Hannah: Denktagebuch. 1950 bis 1973, hg. v. Ludz, Ursula/Nordmann, Ingeborg, Miinchen:
Piper 2002, 688, Heft XXV [73] —Juli 1968.

2 Arendt schreibtim generischen Maskulinum, womit sie den Gepflogenheiten ihrer Zeit entspricht.
Der Dialog ist fiir Arendt mit der Kategorisierung von Unterschieden zu identitdtspolitischen
Kollektivsingularen nicht vereinbar (vgl. Thiirmer-Rohr, Christina: »Das feministische Problem
mit der Macht und die Provokation durch Hannah Arendts Machtbegriff«, https://www.gender.
hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer, zuletzt abgerufen am
12.07.2023,9). Dass die Philosophie mannlich dominiertist, betontauch Arendt. Sie merkt an, dass
es so nicht bleiben miusse (vgl. das Transkript der im ZDF ausgestrahlten Sendung »Zur Person«
Caus, Ginter/Arendt, Hannah: Zur Person. Giinter Gaus im Gesprich mit Hannah Arendt, Transkript
der Sendung vom 28.10.1964, https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_ha
nnah.html, zuletzt abgerufen am 12.07.2023).

3 Arendt: Denktagebuch, 263, Heft X1 [13] — November 1952.

4 Ebd., 16, Heft | [21] — August 1950.

5 Ebd., 277, Heft XII [13] — Dezember 1952.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.gender.hu-berlin.de/de/veranstaltungen/archiv/listen/pdf_dokumente/thuermer
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html
https://www.rbb-online.de/zurperson/interview_archiv/arendt_hannah.html

154

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

bei sich selbst, ist Denken — als Reprisentation dessen, was aufgrund einer Unerkenn-
barkeit bedenklich ist — itberhaupt méglich und damit sogleich auch politisch: »Political
relevance of thought: first of all in the concept of representation.«® Es geht Arendt mit
dem Dialog nicht um Konsens oder Ubereinstimmung in der sozialen Kommunikation
oder kommunikative Kompetenz. Nach dem unwiederbringlichen Einschnitt, der auch
fiir Arendt die Shoah gewesen ist,” stellt sich fiir den an hebriisch-jiidische Denkbewe-
gungen® ankniipfenden Dialog die politische Frage der Reprisentierbarkeit im Relatio-
nalen.

Die Wiedergewinnung eines gesellschaftlich-politischen Lebens, die in Arendts
Schreiben nach Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft durch eine Vergegenwirtigung
der Vergangenheit erfolgen soll, steht in The Human Condition und in der deutschen
Ubersetzung Vita Activa in einer grundsitzlichen Verbindung mit dem Denken des Thea-
ters’ und in theatralen Metaphern.' Arendt beschreibt die Polis als »Gegenwart einer
Mitwelt, das Gesehen- und Gehortwerden, das vor Anderen In-Erscheinung-Treten,
als »Publikum« in einem Zuschauerraum, in dem aber ein jeder zugleich Zuschauer und
Mithandelnder ist« und als »immerwihrende Biithne, die aus einem Miteinander, dem
»mitteilenden Teilnehmen an Worten und Taten« entsteht.” Es gehe dabei im »Teilneh-
men und Mitteilen von Worten und Taten«" fiir die Biirger der Polis darum, »was sie
im Guten und Bésen an Erinnerungswiirdigem vollbrachten«.” Diese Beschreibungen
legen jedoch nahe: »[Dlies leidenschaftliche Sich-an-Anderen-Messen« scheint eher
Wettkampf und Verflechtung einer monologischen Vielfalt,”* als Dialog. Arendt fasst
dieses Geschehen als »individualistisch« und als »Selbstenthiillung«.” Ein Individuum

6 Ebd., 734, Heft XXVI [41] — September 1969.

7 Gaus/Arendt: Zur Person.

8 Neben dem Wiederlesen der griechischen Philosophie sei eine implizite Lektire der hebraischen
Bibel in der Ubersetzung von Buber und Rosenzweig elementarer Bestandteil von Arendts Denken
eines Neuanfangs nach dem Totalitarismus-Buch (vgl. Hahn, Barbara: Hannah Arendt. Leidenschaf-
ten, Menschen und Biicher, Berlin: Berlin Verlag 2005, 21f.).

9 Vgl. dazu Gabriel: Biihnen der Altermundialitdt, bes. 77ff.; 176ff. Vgl. zum Theater als »Hintergrund-
metapher« in Arendts politischer Theorie die Studie von Trimgev, Rieke: Politik als Spiel. Zur Ge-
schichte einer Kontingenzmetapher im politischen Denken des 20. Jahrhunderts, Baden-Baden: Nomos
2018, 208-270.

10 Vgl. zur Ubersetzung von The Human Condition und ihrer Fokussierung auf Literatur und deutsch-
sprachige Lyrik die Ausfiihrungen von Hahn: Hannah Arendt, 107ff. und Schestag, Thomas: Die un-
bewiltigte Sprache. Hannah Arendts Theorie der Dichtung, Basel: Engeler 2006). Martin Jorg Schifer
hat betont, dass die Theater-Metaphorikin der Ubersetzung besonders prominent ist (vgl. Schifer,
Martin J6rg: »The Labour and Leisure of Performing the Many«, 5160, in: Ders./geheimagentur/
Tsianos, Vassilis (Hg.): The Art of Being Many. Towards a New Theory and Practice of Gathering, Biele-
feld: transcript 2016, 54).

11 Arendt: Vita activa, 191.

12 Ebd.,190.

13 Ebd., 191.

14 Vgl. zurKritik an der Idee eines dramatischen Kampfs der Egoismen bei Levinas und Nancy, welche
diese in Auseinandersetzung mit dem Begriff des »inter-esse« bei Heidegger entwickeln in diesem
Band, 80/147.

15 Arendt: Vita activa, 187. Martin J6rg Schifer hat herausgearbeitet, dass die politische Theorie in
The Human Condition im Hinblick auf die Frage von Individualitit eine »Ubersetzungsproblema-

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

wird vorausgesetzt, was mit dem alteressenzialen Dialog kaum zusammenzubringen ist.
Wihrend das zwischen den antiken Sklavenhaltern stattfindende Gesprich in erster
Linie von Grof3tuerei gepragt ist, unterstreicht Arendt, dass die Einzelnen mit ihren
Auflerungen in eine »Geschichte verstrickt sind, deren Ausgang [sie] nicht kennen«*.
Auch wenn sich die Moglichkeit fiir ein Nachdenken iiber ein plurales Flechtwerk der Ge-
schichten auftut,” ist dennoch entscheidend, dass die intensivste Auseinandersetzung
mit dem Dialog bei Arendt nicht etwa in The Human Condition, sondern im Denktagebuch®
erfolgt.

Im Denktagebuch wird >Zwiesprache (mit sich)« vor dem Hintergrund einer Verwie-
senheit auf Andere aufinhaltlicher Ebene und in seiner formalen Beschaffenheit verhan-
delt.” Neben Vorarbeiten fiir Publikationen, die teils im Wortlaut itbernommen wurden,
enthilt der Text Zitate, Exzerpte, Kommentare, Mitschriften, Gedichte, personlichere
Notate — hauptsichlich in deutscher und englischer Sprache, aber auch auf Lateinisch,
Griechisch und Franzosisch. Arendts Schreiben reflektiert den Gegenstandsbereich sei-
nes Denkens. Wo es mit sich im Dialog ist, driickt sich das auch in einer gelegentlichen
und produktiven begrifflichen Unschirfe aus. Sigrid Weigel zufolge ist das Denktagebuch
weder als Arbeitsjournal noch als blofRes Tagebuch anzusehen und markiert den durch
das Denken verlaufenden Bruch einer grundlegenden Zweisprachigkeit und eines Zwei-
in-Einem.*® Neben dem Denkiagebuch wird die deutsche Ubersetzung des 1954 an der
University of Notre-Dame gehaltenen Vortrags iiber Sokrates® sowie der erste der auf
drei Teile angelegten posthum erschienenen Schrift The Life of the Mind: Thinking** (1978)

tik« aufweist. Das gilt einerseits bereits fiir die Frage, wie die individuelle Idiosynkrasie in den
Bereich eines gemeinsamen Sprechens eintreten soll, andererseits aber insbesondere auch histo-
risch: »Das im Text beschworene demokratische Gemeinwesen beruhtauf dem Eintritt derim Pan-
zer der modernen Individualitit gefangenen Einzelnen in einem Raum des gemeinsamen Sprach-
handelns.«Schifer, Martin ].: »Unbeschreibliche Verwandlungen«. Lyrik-Zitate in Hannah Arendts
Ubersetzung von The Human Condition«, 61—72, in: Ders./Diinne, J6rg/Suchet, Myriam/Wilker, Jes-
sica (Hg.): Les intraduisibles. Langues, littératures, medias, cultures Sprachen, Literaturen, Medien, Kultu-
ren = Uniibersetzbarkeiten, Paris: Ed. des Archives Contemporaines 2013, 63.

16 Ebd.,184.

17 Juliane Vogel (»Who's there?«, 22) hat darauf hingewiesen, dass das Eintreten in den »space of
appearance« (Arendt: The Human Condition, 199) als Auftritt und im Sinne einer»Krisenstruktur«in
Drama und Theater begriffen werden kann.

18 Arendt: Denktagebuch, 1950 bis 1973, hg.v. Ludz, Ursula/Nordmann, Ingeborg, Miinchen: Piper
2002. Stellen aus dem Denktagebuch werden — die zeitliche Signatur der Zitate ist so offengelegt —
in den FuRnoten ausgewiesen. Unterstreichungen sind in Zitaten aus dem Denktagebuch stets von
H. A

19 Vgl. Hahn: Hannah Arendt, 103.

20 Vgl. Weigel, Sigrid: »Dichtung als Voraussetzung der Philosophie. Hannah Arendts Denktage-
buch«,125-137, in: Arnold, Heinz Ludwig/Heuer, Wolfgang (Hg.): Hannah Arendt, Miinchen: Ed. Text
+ Kritik Richard-Boorberg 2005

21 Arendt, Hannah: Sokrates. Apologie der Pluralitit, iibers. v. Kalka, Joachim, hg. v. Bormuth Matthias,
Berlin: Matthes & Seitz 2016. Sokrates. Apologie der Pluralitit wird im Nachfolgenden im Text zitiert,
wobei die Sigle SO in Klammern mit der Seitenzahl angegeben wird.

22 Arendt, Hannah: The Life of the Mind— Thinking— Willing, hg.v. McCarthy, Mary, Wilmington:
Houghton Mifflin Harcourt1981,37. Aus The Life of the Mind wird im Folgenden im Text zitiert, wobei
die Sigle LM in Klammern mit der Seitenzahl aus dem ersten Band Thinking angegeben wird. Auf

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

155


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

ausfithrlicher konsultiert. Beide Texte sind entscheidende Zeugnisse der dialogischen On-
tologie — insbesondere hinsichtlich der »politischen Seite alle[n] Denkens: dass sich selbst
im Denken Pluralitit bekundet«*® — und stehen damit in einem Zusammenhang,* der
mithilfe des Denktagebuchs nachvollziehbar wird.

Die Untersuchung zur Frage einer dialogischen Ontologie bei Arendt umfasst vier Teile.
Im ersten Teil (3.1) wird dargestellt, dass der Dialog bei ihr eine starke Prigung durch die
Philosophie Heideggers aufweist und zugleich der diagnostische Umschlagplatz einer
kritischen Auseinandersetzung mit dieser ist. Den Anlass dazu gibt der auffillige Um-
stand, dass Arendt den Dialog im Denktagebuch zum ersten Mal nach dem Besuch von
Heideggers Vorlesung »Was heifdt Denken?« im Juni 1952 erwihnt. Fiir Arendts Schwer-
punkt auf einem dialogisch begriffenen »Mitsein« im Anschluss an Heidegger wird der
Begriff einer geteilten Differenz vorgeschlagen. Im sich daran anschlieRenden Abschnitt
(3.2) wird Arendts Interesse an den politischen Implikationen des gegeniiber subjekt-
zentrierten philosophischen Entwiirfen kritischen Verstindnisses einer primdren Plura-
litat eingeftihrt und mit Ricksicht auf die bei ihr getroffene Unterscheidung von Ver-
lassenheit und Einsamkeit diskutiert. Pluralitit ist dabei nicht mit Pluralismus zu ver-
wechseln, weil mit dem bei Arendt formulierten >Essential des Alter< ein:e Andere:r nicht
lediglich zu einem bereits konstituierten Selbst hinzutritt. Die dem Selbstverstindnis
vorgeordnete Andersheit zeichnet sich dabei durch eine grundlegende Unerkennbar-
keit aus. Im dritten Teil (3.3) wird diese Unerkennbarkeit mit Blick auf Arendts Ausein-
andersetzung mit Kants Unterscheidung zwischen Vernunft und Verstand besprochen.
Wenn der Dialog den Zusammenhang von Bewusstsein und einer ihm eigenen Gewis-
sensstruktur verhandelt, stellt sich die Frage, inwiefern er als Grundlage ethisch-poli-
tischen Handelns erachtet werden kann. Auf die »transzendentale Asthetik« bei Kant
aufbauend ergeben sich bei Arendt Aspekte einer transzendental-dialogischen Repri-
sentation, fiir die der Begriff des Erscheinens-Fiir vorgeschlagen wird. Der vierte Teil (3.4)
ist der Konkretisierung dieses Erscheinens-Fiir gewidmet und verhandelt die bei Arendt
immer wieder auftauchende Denkfigur des Theaters. Wie dargelegt werden soll, weist es
iiber das Theater als Institution von und Veranstaltung fiir Menschen mit der Befihigung
zur Sprache hinaus, wie sie etwa in dem in Vita Activa vorgebrachten, wettkampfartigen
»Sich-an-Anderen-Messen« vorausgesetzt ist: dem »mitteilenden Teilnehmen an Wor-
ten und Taten«.” Ausgehend von einer mit Sokrates beschriebenen Rat- und unhinter-
gehbaren Sprachlosigkeit verdeutlicht das Theater bei Arendt, dass die Welt nicht eine
kalkulierbare Summe faktischer Bestinde ist, sondern eine Verhandlung iiber sie.

die deutsche Ausgabe (vgl. Arendt, Hannah: Vom Leben des Ceistes. Das Denken, Das Wollen, Uibers.
v. Herrmann Vetter, hg. v. McCarthy, Mary, Miinchen: Piper 2016) wird weitgehend verzichtet, weil
sie teils gravierende Ubersetzungsfehler enthilt.

23 Arendt: Denktagebuch, 484, Heft XX [13]1 —Juli1954.

24 Vgl. Bormuth, Matthias: »Einleitung«, 7—33, in: Arendt: Sokrates, 31.

25 Vgl Arendt: Vita activa, 187.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

3.1 Mitsein und geteilte Differenz - mit und gegen Heidegger

Es mag eine Koinzidenz sein, dass Arendt die Aufzeichnungen in den spiter als Denkta-

gebuch bezeichneten »Notebook[s]«*¢ einige Monate nach dem Wiedersehen mit Heideg-

ger” und dem Ende ihrer ersten Europareise im Frithjahr 1950 beginnt.?® Mehr als ein
bloRer Zufall scheint jedoch der Umstand, dass der Begriff »Dialog« in Arendts Notizbii-
chern im Juni 1952 seine erste Erwihnung findet, kurz nachdem sie Ende Mai desselben

Jahres dem von ihr so bezeichneten »Heidegger Kolleg« an zwei Terminen beigewohnt
hatte. Thre als Eintrag [17] des Hefts IX gefithrte Mitschrift der vierten Sitzung der von
Heidegger im Sommersemester 1952 aus dem Wintersemester fortgesetzten Vorlesung

26

27

28

Der Titel Denktagebuch taucht in den handschriftlichen Notizbiichern Arendts selbst nicht auf,
wird aber von den Herausgeberinnen Ursula Ludz und Ingeborg Nordmann aufgrund einer
von Lotte Kohler verbiirgten miindlichen Bemerkung seitens Arendt gewihlt (vgl. Ludz, Ursu-
la/Nordmann, Ingeborg: »Nachwort der Herausgeberinnen«, 827862, in: Arendt: Denktagebuch,
828). Arendt selbst bezeichnet das Denktagebuch in ihren Aufzeichnungen als »Notebook« (vgl.
ebd., 323, Heft XIV, [4] — Madrz1953). Im Januar 1953 notiert sie unter dem Stichwort »Experimental
Notebook of a Political Scientist« die Notwendigkeit der Politikwissenschaft, die Philosophie un-
ter dem Aspekt zu untersuchen, dass Menschen und nicht der Mensch die Erde bewohnen. Eine
der Politikwissenschaft zugrundeliegende Philosophie des Plurals ist demnach Gegenstand ihres
Notebooks (vgl. Arendt: Denktagebuch, 295, Heft XIII [2] —Januar 1953).

Das Verhaltnis zwischen Heidegger und Arendt ist seit dem Erscheinen ihres Briefwechsels viel-
fach behandelt worden. Wihrend der Diagnose Wolfgang Heuers zufolge der akademische Be-
trieb in Deutschland mit der Interdisziplinaritat Arendts nicht zurechtgekommen sei, und abge-
sehen von feuilletonistischen Versuchen keine erhellenden Monographien zum philosophischen
Verhiltnis zwischen Heidegger und Arendt vorgelegt worden seien, erfreue sich dieses Thema—
nicht zuletzt seit dem Erscheinen von Elisabeth Young-Bruehls Biographie Arendts— besonders
im US-amerikanischen akademischen Betrieb grofier Beliebtheit (vgl. Heuer, Wolfgang: »Ich sel-
ber wirken?<Eine Synopse der deutschen und internationalen, akademischen und nicht-akademi-
schen Wirkungsgeschichte Hannah Arendts«, 174—182, in: Ders./Arnold, Heinz Ludwig (Hg.): Han-
nah Arendt, Miinchen: Ed. Text + Kritik Richard-Boorberg 2005, 176). Weil sich an dieser Lage auch
seit dem Erscheinen der Ausgabe von text+kritik zu Arendt von 2005 nicht viel gedndert hat, sei
hieraufdreiim Folgenden auch zitierte Arbeiten hingewiesen. Die Monographie von Seyla Benha-
bib, welche Heuer zufolge darauf abziele, Arendt mit dem Denken der kritischen Theorie zu ver-
s6hnen (vgl. ebd., 178), fokussiert den Einfluss des Existenzialismus und der jidischen Identitat
auf Arendt, raumt Heidegger aber dennoch eine grofRe Rolle und ein eigenes Kapitel ein (vgl. Ben-
habib, Seyla: Hannah Arendt. Die melancholische Denkerin der Moderne, iibers. v. Karin Wordemann,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006). Dana Richard Villa entwickelt den Begriff des Politischen bei
Arendt mit Riicksicht auf eine Grundlosigkeit, die auf die von Heidegger mit Aristoteles ausbuch-
stabierte Unterscheidung von praxis und poiesis zuriickgeht und unter dem Einfluss Nietzsches der
Vorstellung produktiven Handelns entgegengehalten wird (vgl. Villa, Dana R.: Arendt and Heideg-
ger. The Fate of the Political, Princeton: Univ. Press 1996, bes. 155ff., 170). Die erste zu Arendt erschie-
nene Studie von Margaret Canovan, die Heuer immer noch fiir den besten Zugang halt, prasentiert
eine Lesart, die Arendt in Folge von Heidegger ein »antifundamentalistisches Politikkonzept« at-
testiert, weil nach den Katastrophen des 20. Jahrhunderts moralische Kategorien zwar nicht mehr
gegeben seien, die menschliche Bedingtheit des pluralen In-der-Welt-Seins aber eine Grundlage
bilden kénnte, um ein Zusammenleben und Schutz vor dem Totalitarismus zu garantieren (vgl. Ca-
novan, Margaret: Hannah Arendt. A Reinterpretation of Her Political Thought, Cambridge: Univ. Press
1992, 155—200, bes. 190f./196).

Ludz/Nordmann: »Nachwort der Herausgeberinnenc, 828.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

157


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

»Was heif$t denken?«, fithrt vom »Gedanken« zum »Gedichtnis«, vom »Andenken« zum
»Denken als Aussagen von etwas iiber etwas« und schliefft mit den folgenden Sitzen. Sie
enthalten den von Arendt auf spezifische Weise begriffenen »Dialog« zwar noch nicht
explizit, deuten jedoch bereits auf ihn hin:

Denken als Aoyog. Das Aéyewv des Adyog entfaltet sich als SiahéyeaBal — die Logik wird
Dialektik. Zweideutigkeit von >Gott ist das Absolute«. (Gott allein, oder aus der Ab-
solutheit des Absoluten hat Gott sein Wesen.) Solche Aussagen: hindurchgehen. Als
StadéyeoBal geht das Aéyew als Aussagen in seinem eigenen Bezirk hin und her; das
Denken ist dialektisch, aber alle Dialektik in ihrem Wesen Logik. Auch in der Dialektik
von der Aussage her bestimmt.?

Arendt zieht aus dem in der Mitschrift beschriebenen Ubergang zwischen Logik und
Dialektik eine Konsequenz, die in der »mithaften«<®® Struktur des Daseins in der Phi-
losophie Heideggers zwar angelegt, nicht aber konsequent durchdacht ist, wie im Fol-
genden ausgefithrt werden soll. Die Kritik an einem starken Verstindnis des Selbst, die
mit der Notwendigkeit, den Logos im Denken auszusagen, zur Frage nach dem Platz des
Anderen fithrt, war ein bereits grundlegender und wichtiger Punkt in der frithen Schrift
»What is Existential Philosophy?«®* und bleibt noch fiir die im ersten Teil von The Life of
the Mind gestellte Frage zentral, ob das Denken selbst bereits ethische Schlussfolgerun-
gen ermdglicht oder gar notwendig macht.

Vom Logos zum Dialog

Das von Heidegger zitierte »Hindurchgehen« markiert nicht nur eine Auseinanderset-
zung mit den Aussagen zu >Gott als einem Absoluten« (»Solche Aussagen: hindurchge-
hen«). Hier findet auch die konkrete Bewegung des dialegesthai statt: ein Hin- und Her-
gehen im Bezirk des Aussagens. Die Logik der Aussage scheint Arendt dabei besonders

29  Arendt: Denktagebuch, 211, Heft IX [17] — Mai 1952.

30 Aufden wichtigen § 26 von Sein und Zeit wird in diesem Kapitel noch zuriickzukommen sein. Es sei
hier bereits darauf hingewiesen, dass es die Herabqualifizierung des alltdglichen Miteinanders-
eins ist, welches Heidegger davon abhélt, den Anderen in die Phdnomenologie der Sorge um das
Selbst zuintegrieren. Diese Art der Begegnung finde im Dunstkreis der»Durchschnittlichkeit« und
damit der»Uneigentlichkeit« des »Man« statt (vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 161ff./168-171).

31 Vgl. Arendt, Hannah: »What Is Existential Philosophy?«, 163—187, in: Dies.: Essays in Understanding.
1930-1954. Formation, Exile, and Totalitarianism, hg. v. Kohn, Jerome, New York: Schocken 2005, bes.
176-182. In einer Fuflnote zu diesem in der Partisan Review erschienenen Text merkt sie zu den po-
litischen Verstrickungen Heideggers an: »Another question and one certainly worthy of discussion
iswhether Heidegger’s philosophy has not been taken unduly seriously simply because it concerns
itself with very serious matters. In his political behavior, in any case, Heidegger has provided us
with more than ample warning that we should take him seriously. [As is well known, he entered
the Nazi Party in a very sensational way in 1933 — an act which made him stand out pretty much
by himself among colleagues of the same calibre. Further, in his capacity as rector of Freiburg Uni-
versity, he forbade Husserl, his teacher and friend, whose lecture chair he had inherited, to enter
the faculty, because Husserl was a jew. Finally, it has been rumored that he has placed himself at
the disposal of the French occupational authorities for the re-education of the German people.J«
(Ebd.,186.)

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

zu interessieren. Denn sie fragt sich, wie das Denken allein bleiben kann, oder warum
beim Hin- und Hergehen Andere nicht angetroffen werden. Das auf Aristoteles zuriick-
gehende Verstandnis des Logos als legein ti kata tinos, welches Heidegger in der Vorlesung
als »Aussagen von etwas iiber etwas«** iibersetzt, begreift Arendt als Form des Handelns
und mithin als intersubjektiv.* Die Bestimmungen des Menschen als zoon logon echon so-
wie dessen Beschreibung als zoon politikon, welche von Aristoteles prominent angefiihrt
worden waren, stellen keine Unvereinbarkeit dar, sondern zwei Seiten derselben Medail-
le.** Wie in Abwandlung der heideggerschen Formulierung festgehalten werden kann,
ist fiir Arendt somit das Bedenklichste am Denken, dass die in ihm angelegten Komponenten des
Politischen ungedacht bleiben. Worin aber bestehen diese?

Der kurz darauffolgende fiir Juni 1952 in Stuttgart verzeichnete Eintrag, der in der
Edition des Denktagebuchs mit der Ordnungszahl [19] versehen ist und somit fast unmit-
telbar auf die zitierten Aufzeichnungen zum Heidegger Kolleg anschliefit, greift den in
Freiburg festgehaltenen Zusammenhang expressis verbis auf. Allerdings macht diese Auf-
zeichnung die entschiedene Differenz auf, welche mit der Aufforderung >solche Aussa-
gen: hindurchgehenc«bereits angedeutet war. Der erste Absatz dieser lingeren nichsten
Notiz verdeutlicht Arendts kritischen Einsatz im Hinblick auf die vorgeschlagene Les-
art, der zufolge der Dialog als eine Art Korrektiv gegeniiber der sprachphilosophisch ge-
priagten Fundamentalontologie Heideggers angesehen und als Schliisselbegriff zur poli-
tischen Theorie Arendts betrachtet werden kann. Der Auszug untermauert auch das er-
wahnte Zwiegesprach des Denkens im Denktagebuch, das der Gewissheit in den Aussagen
Heideggers gegeniibersteht:

Ad Logik: Die Logik kann zur Dialektik nur werden, weil in der Einsamkeit des Denkens
immer ein Dialog entsteht, eben weil man in der Einsamkeit gerade immer Zwei ist. In
diesem Dialog des dtaAéyeaBal waltet urspriinglich keinerlei Zwang. In der Einsam-
keit gibt es die Freiheit des denkenden Zwiegesprachs. Dies Zwiegesprach, nie aber
der Dialog mit einem anderen Menschen, ist dialektisch, weil in ihm, aber auch nur
in ihm an einer Sache festgehalten werden kann, die sich dann im StaAéyeaBal, also
im Durchsprechen mit sich selbst, entfaltet und ihre inhdrenten Widerspriiche zeigt
etc. Alles Reden mit Anderen ist immer schon Reden lber etwas beiden Gemeinsa-
mes, also nicht Reden aus und in der Sache selbst. Der Unterschied zwischen Denken
und Reden ist genau dies. Denken ist dies Durchsprechen einer Sache mit sich selbst;
Reden ist Reden iiber. Beides ist Sprechen! Will man das »>iiber<vermeiden, so zwingt
man den Andern in das eigene Denken; hier entsteht der Zwang des fremden Den-
kens. Dabei wird gerade das, was ich mit dem Andern in der Form des>tiber< gemein-

32 Ebd, 158.

33 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 340, Heft X1V [30], April 1953.

34 Vgl ebd., 392, Heft XVI [21], Juni 1953. Sie bezieht sich dabei auf Aristoteles: Politik, iibers. v. Franz
Susemihl, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2014, 1253a. Seyla Benhabib (vgl. Hannah Arendt,
17) hat hervorgehoben, dass das von Arendt auf Sprache und Handeln zuriickgefiihrte Verstand-
nis des Politischen auf einen fehlenden Begriff der Praxis bei Heidegger (ebd., 190) sowie eine zu
starke Emphase auf einen nicht-teleologischen Praxisbegriff bei Aristoteles zurlickgefiihrt werden
kann (ebd., 176ff.), mit dem Arendt bei Heidegger 192526 in Berithrung gekommen ist sei. Zur
»renewal of praxis« vgl. auch das einleitende Kapitel »The Problem of Action in Arendt« bei Villa:
Arendt and Heidegger, 3—14.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sam habe, aufgegeben. Man erzwingt eine falsche Identifizierung. Der Zwang besteht
darin, dass man den Andern als das eigene Alter Ego behandelt. Ohne die Form des
>iiber« gibt es kein Gesprach. Im >iiber« driickt sich aus, dass wir die Welt gemeinsam
haben, dass wir zusammen die Erde bewohnen.®

An dieser Stelle findet sich die bei Celan getroffene Unterscheidung zwischen Sprechen
und Reden wieder, auch wenn sie nicht auf eine solch konsistente Weise prokla-
miert ist.** Das Changieren zwischen persdnlichem Notat fiir weiter zu Denkendes,
ausgekliigelter Formulierung, (unausgereifter) begrifflicher Differenzierung, Aus-
einandersetzung mit Tradition und Gegenwart sowie engagierter und energischer
schriftsprachlicher Rede kann als exemplarisch fiir das Denktagebuch angesehen werden.
Auch wenn der Passus nicht eindeutig aufzuschliisseln ist — es ldsst sich eine gewisse
terminologische Unschirfe als Argument anfithren —: genau darin liegt die lohnende
Herausforderung des Denktagebuchs. Barbara Hahn hat den wiederkehrenden Vorwurf
an Arendt, unsystematisch und inkonsistent zu sein, dahingehend entkriftet, als sie
darin eine historische Notwendigkeit erkennt. Ihr Schreiben lege Liicken offen und
fithre Inkommensurables zusammen, womit sie »Bruchstiicke einer zerstérten Tradi-
tion« fiir das Denken nach Auschwitz zu Stringen zusammenfiithrt, die traditionelle
Formen kreuzen und somit dem Phantasma den Boden entziehen, dass Texte rein oder
in sich geschlossen sein kénnten.*” Arendts Vorgehen zeichnet sich durch eine pro-
grammatische Verweigerung gegeniiber einem grofdtheoretischen, integrativen Gestus
aus.

Weigel zufolge ist das Denktagebuch, wie bereits erwihnt, von der Bestimmung des
Denkens als (Zwischen-)Raum, vom Leitmotiv des Zwiegesprichs sowie des Zwei-in-
Einem geprigt: als »poetische Voraussetzung des Denkens«, die dem Umgang mit ei-
ner grundsitzlichen Vieldeutigkeit zwischen den Sprachen sowie innerhalb der Sprache
selbst geschuldet sei. Wenn das Geschift der Philosophie nicht als Ausdruck vorsprach-
lich existierender Ideen erachtet werden kann, wie Weigel mit dem Verweis auf eine
Beschreibung der Schwierigkeiten ausfiihrt, die Arendt mit ihren englischen Leser:in-
nen habe,*® sei das poetische Denken und die Vorstellung, eine Sache zu durchdenken,
aufs Engste miteinander verbunden.* Auch wenn sich Arendt gegen die Charakterisie-

35 Vgl Arendt: Denktagebuch, 213f., Heft IX [19], Juni 1952. Die Unterstreichungen in den Zitaten aus
dem Denktagebuch in diesem Kapitel stammen alle von Arendt selbst.

36  Vgl.dazuim vorliegenden Band, 104.

37  Vgl. Hahn, Barbara: DieJiidin Pallas Athene. Auch eine Theorie der Moderne, Berlin: Berlin Verlag 2005,
209.

38 Weigel bezieht sich dabei auf Arendts Skepsis gegeniiber einer »thesaurus philosophy«, der zu-
folge Worte Ideen ausdriicken, die ihnen vorausgehen. lhre Zweifel gegeniiber einer sprachphilo-
sophisch-analytischen Herangehensweise dufiert sich aber auch in einer merkwiirdigen Abgren-
zung eines»thinking by way of making distinction« gegentiber einem»thinking by association —as
practised by psychoanalytic therapists«, auf die hier nicht ausfiihrlich eingegangen werden kann,
jedoch als eine iberzogene Abwertung psychonalytischer Denkwege einzustufen ist (vgl. Arendt:
Denktagebuch, 770, Heft XXVII— April 1970).

39  Vgl. Weigel: »Dichtung als Voraussetzung der Philosophie«, 125/132.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

rung als Philosophin vehement gewehrt hat,*® — vor dem Hintergrund einer poetischen
Zwiesprache in ihrem schreibenden Denken lassen sich in der zitierten Passage trotz
einer gewissen Unordnung grob vier Themenbereiche hervorheben, die einen philoso-
phischen Charakter aufweisen. Auf diese soll ausfithrlicher eingegangen werden, wenn-
gleich nicht in der exakten Reihenfolge: Logik und Dialektik; dialegesthai) und einsames
(Zwie-)Gesprich;" Denken, Sprechen und Reden; »Uber« und gemeinsame Welt.

Es mag zunichst erstaunlich anmuten, dass Arendt recht schnell vom Dialog des ein-
samen Denkens auf die Rede mit einem Anderen zu sprechen kommt. Aber es gibt einen
eindeutigen Bezug zwischen diesen beiden Gedanken, spricht Arendt doch unmittelbar
zu Beginn von einem beim einsamen Denken entstehenden Dialog und bezieht sich des
Weiteren auf die bereits diskutierte Wendung eines »Dialogs der Seele mit sich selbst«
in Platons Sophistes, die von einem Fremden (Xenos) ausgesprochen wird: »psyches pros
auten dialogos«**. Die vieldeutige Priposition pros spielt dabei eine entscheidende Rolle.
Wihrend sie bei Platon den Bezug der Seele auf sich selbst fasst, beschreibt sie Arendt
als die allgemeinste Form des Andersseins.® Die Seele (psyché) und sie selbst (auten) sind
durch die Priposition (pros) voneinander getrennt, weil sie eine Differenz und Selbstdif-
ferenz markiert. Mit der platonischen Formulierung und dem Umstand im Hinterkopf,
dass Platon die Frage, wo sich der Philosoph im Denken befinde, unbeantwortet gelas-
sen habe (vgl. LM, 97), erhebt Arendt die Rede mit sich selbst als einer:m Anderen zur
Bedingung des Selbstverhiltnisses iiberhaupt: Eine gewisse Andersheit ist fir das Den-
ken ihrer Auffassung nach von unverzichtbarer Bedeutung. Es scheint ohne diese dif-
ferenzierende Andersheit nicht stattfinden zu kénnen, insofern mit ihr die minimals-
te Form des »Zusammen- und Miteinander-sein[s] der Verschiedenen«* zum Ausdruck
gebracht ist.

Zentraler Umschlagpunkt dieser Uberlegung — und hier lisst sich der Versuch
Arendts beobachten, eine freie Ubersetzung der ein Verhiltnis beschreibenden Pripo-
sition pros vorzulegen — ist das leicht iiberdeterminiert verwendete Wort siiber<, dessen

40 Im Denktagebuch spricht Arendt (Denktagebuch, 683, Heft XXV [56] — Mai 1968) von der »Contra-
dictio in adjecto« der politischen Philosophie, weil diese eine Weltzuwendung und -abwendung
zugleich enthalten miisse. In The Life of the Mind hilt sie fest: »| have neither claim nor ambition
to be a>philosopher<or be numbered among what Kant, not without irony, called Denker von Ge-
werbe« (professional thinkers).« (LM 3).

41 Istinderzitierten Passage neben dem »Dialog« zwar vorerst auch vom »Gesprach«die Rede, iiber-
nimmtim spateren Verlauf des Denktagebuchs, insbesondere aber in der amerikanischen Original-
fassung von The Life of the Mind die Formulierung »dialogue« beziehungsweise »Dialog« die Uber-
hand, welcher in der deutschen Ubersetzung — vermutlich aufgrund gelegentlicher Verweise auf
die Zweiheit (»duality«, LM 184f.) — fast durchgingig missverstiandlich mit »Zwiegesprach« tiber-
setzt ist.

42 Platon: »Sophistes, 263e. Bernhard Waldenfels hebt eine Gleichurspriinglichkeit des Fremden im
Verhiltnis zum Selbst hervor. Weil er diese Uberlegung hinsichtlich der Philosophie Platons dis-
kutiert und zu einer Frage nach der »Ordnung des Dialogs« (Waldenfels: Platon, 33) erhebt, mit der
eine »metaphysische Deutung der Stimme« konfrontiert werden muss (vgl. Waldenfels: Vielstim-
migkeit der Rede, 12), wird auf seine Uberlegungen im Platon-Kapitel dieser Untersuchung einge-
gangen (212ff.).

43 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 263, Heft XI [13] — November 1952.

44  Ebd., 16, Heft | [21] — August 1950.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

161


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

»Form« sie hervorhebt. Wie das pros bringe das »Uber« zusammen, ohne Differenz
zu unterschlagen. Es ist Aufweis einer Nihe des Ich und des Anderen, weil es darauf
aufmerksam macht, dass beide auf gleiche Weise in der Welt sind. Weil das in Arendts
Sicht die Andersheit eines (fremden) Gegeniiber sowie einen daraus gefolgerten, ge-
teilten Bezug auf Andere und Anderes verdeutlicht, fasst sie es als den Bestandteil des
Gesprichs, der weder von Zwang noch einem Sachzwang im Sinne des Festhaltens an
einer Sache beeinflusst sei. Deswegen geht das »Uber« mit der Notwendigkeit einer
Unterscheidung einher, der Arendt die Gefahr einer falschen und forcierten Identifizie-
rung eines Gegeniibers entgegenhilt: »Der Zwang besteht darin, daf man den Andern
als das eigene Alter Ego behandelt.« Der oder die Andere — das macht die Warnung
vor der falschen Identifizierung unmissverstindlich deutlich - tritt als grundsatzlich
unerkennbar anders auf: ein:e Andere:r, die:der in ihrer:seiner Andersheit fremd bleibt.
Die Dialog-Idee bei Arendt gehe von einer »prinzipiellen Nicht-Assimilierbarkeit des
Gegeniibers« aus.* »Verstehen in der Politiks, so driickt es Arendt selbst aus, »heisst
nie, den Anderen verstehen, sondern die gemeinsame Welt so, wie sie dem Anderen
erscheint.«** Ludger Liitkehaus hat diesen Umstand auf die Formulierung gebracht,
das wir bei Arendt »die Welt mit anderen [teilen], die uns gleichen und zugleich nicht
gleichen, denen wir darin gleichen, daf wir ihnen nicht gleichen«.*

Das »Uber«, von dem Arendt spricht, steht fiir die vorgeschlagene gedankliche Ope-
ration der geteilten Differenz. Arendt akzentuiert einen Zwischenbereich von Selbst und
Anderem, der auch fiir das einsame Selbst gilt. Am »Uber« kommt Arendts sprachlich-
poetisches Ringen um eine Differenz zum Tragen, die sich nicht auf Identitits- oder
Sinnpositionen reduzieren lisst. Vom »Uber«ausgehend, nimmt Arendt eine grundsitz-
liche und konstitutive Teilung an.

Dem Denken scheint das »Uber« der geteilten Differenz zunichst nicht zuzukommen,
weil in ihm an einer Sache festgehalten werde. Jedoch kénne die Logik nur zur Dialek-
tik werden, weil schon in der Einsamkeit des Denkens ein Dialog stattfinde. Trotz des
Unterschieds zwischen Denken und Reden kommt den beiden eine entscheidende Ge-
meinsamkeit zu: das Sprechen. Das Sprechen weist im Gegensatz zum reinen Denken
und zum Reden in der Sache selbst als eine Art Drittes und Verbindendes die »Form des
»Uber« auf. Das Sprechen ist dem einsamen Denk- sowie dem sozialen Redevorgang
gleichermafen zu eigen, und nicht mit der verfahrenslogischen Operation der Logik
gleichzusetzen: es verweist auf das »Uber-Logische«. Mit diesem Begriff hatte Heidegger
die von Arendt besuchte, vierte Stunde seiner Vorlesung beschlossen: »Dort aber, wo das
Denken solchem begegnet, was sich logisch nicht mehr fassen 14R3¢, steht das aus solcher
Hinsicht UnfaRbare immer noch im Gesichtskreis des Logischen, namlich als das Alogi-

45 Vgl. Thiirmer-Rohr, Christina: »Die Stummbheit der Gewalt und die Zerstérung des Dialogs, in:
UTOPIE kreativ. Diskussion sozialistischer Alternativen, 143 (2002), 773—780, 774. Vgl. dazu auch: Thiir-
mer-Rohr, Christina: »Zum>dialogischen Prinzip<im politischen Denken von Hannah Arendtc, http
:/lwww.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268, zuletzt abgerufen am 12.07.2023.

46  Arendt: Denktagebuch, 451, Heft XIX [2] — September 1953.

47  Litgehaus, Ludger: »Ich will, dafd du seiest, was du bist«. Hannah Arendt— Martin Heidegger: ei-
ne Liebe in Deutschland«, 28—41, in: Arnold, Heinz Ludwig/Heuer, Wolfgang (Hg.): Hannah Arendt,
Miinchen: Ed. Text + Kritik Richard-Boorberg 2005, 39.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268
http://www.hannaharendt.net/index.php/han/article/view/151/268

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

sche, das Nichtmehr-Logische oder als das Metalogische, das Uber-Logische.«*® Das von
einer Form des »Uber« gekennzeichnete Sprechen eréffnet einerseits die Mdglichkeit von
Gemeinsamkeit, wie es das Ende des Zitates nahelegt, markiert dabei aber eine vielge-
staltige Differenzierung: Weil das Sprechen nicht identifiziert, ist es eine Bewegung hin
aufetwas Anderes, das in seiner Andersheit bedenklich bleibt. Durch die Gemeinsambkeit
der Sprache und iiber sie hinweg auf etwas Anderes: Dia-Logos.

Der Dialog ist nicht ein von Subjekten gefithrter Diskurs und um ihn zu verstehen,
reicht es nicht aus, einem denkenden Selbst ein anderes denkendes Selbst gegeniiberzu-
stellen. Die an vielen Stellen vorgenommene Akzentuierung der Zweiheit bei Arendt ist
weder als Vorrang der Binaritit noch als Pluralismus im neoliberalen Sinne einer froh-
lich-bunten Vielfalt zu begreifen, was sie selbst auch deutlich ausriumt.* Vielmehr lisst
sich das Selbst ohne die Anderen iiberhaupt nicht fassen: »im Falle der Vielheit [...] hat
der Eine immer schon zu rechnen mit und ist angewiesen auf — nicht einen Zweiten —,
sondern Andere.«*° Die Entsprechung des »Uber«im Denken und im Reden verweist auf

eine ihnen gleichermafien eigene Bewegung hin auf etwas Andere oder einen Anderen.
Im Gegensatz zur regelbasierten Logik oder Dialektik sei »freies Denken, so formuliert
Arendt an einer anderen Stelle iiberaus prignant, »von vornherein als Dialogisch-mit-
sich-selbst-Sein auf Andere bezogen«.”* Der erstmals im Denktagebuch angefiihrte Dialog
ereignet sich gleichermafien im Denken als Durchsprechen einer Sache mit sich selbst
sowie in der Rede mit Anderen: »Der schweigende Dialog indiziert Pluralitit, aber Vor-
bild [ist] der Dialog mit einem Anderen. Nur weil ich mit Anderen sprechen kann, kann
ich auch mit mir sprechen, d.h. denken.«** Die geteilte Differenz ist bei Arendt Voraus-
setzung fiir das Denken und das Denken des Selbst.

Daseinsmetaphysik, Mitsein mit Anderen

Dass die dialogische Form in arendtscher Perspektive der aus der Logik hervorgegan-
genen Dialektik somit geradewegs gegeniibersteht, legen auch andere Aufzeichnungen
im Denktagebuch nahe, etwa wenn Arendt die Dialektik Hegels als die Auflosung einer
Urteils- in eine blof3e Schlusslogik beschreibt — eine »Denktitigkeit, in der Zweck und
Ziel zusammenfallen«.”® Der logisch-dialektischen Auseinandersetzung eignet eine Art
Zwangscharakter, wenn sie, wie das Zitat zuvor deutlich macht, den Anderen fiir die
eigene Sache zu gewinnen versucht, ohne den Unterschied in Betracht zu ziehen, der
zwischen dem »Reden aus und in der Sache« und dem gemeinsamen Reden mit einem
Gegeniiber besteht. Der scheinbare Widerspruch, dass eine vom Zwang geprigte Dia-
lektik nur aufgrund des zunichst zwanglosen dialogischen Moments entstehen kann,
lisst sich mit der Uberlegung I8sen, dass eine dialektische Philosophie die »Form des
>Uber« zuriickzulassen in der Lage ist: Das Uber des Sprechens im Dialog, welches sich

48  Heidegger: Was heif3t Denken? Gesamtausgabe Bd. 8,160.

49  Vgl. Arendt: Denktagebuch, 128, Heft VI [6] — September 1951.

5o Ebd.,, 37, Heft XX [8] — Oktober 1950.

51 Ebd., 283, Heft XIl [19] — Dezember 1952.

52 Ebd., 688, Heft XXV [73] —]Juli 1968.

53  Ebd., 287, Heft Xl [21] — Dezember1952. Vgl. zur »Logifizierung« des Denkens auch die im Platon-
Kapitel dieser Untersuchung zitierten Ausfithrungen Waldenfels’, 228.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

163


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

auch im Gegeniiber findet und das fiir Arendt Ausdruck dafiir ist, dass die Menschen die
Welt gemeinsam haben und zusammen die Erde bewohnen, scheint vom Denken in sei-
ner Entwicklung zur vollendeten Dialektik »vermieden« werden zu kénnen. Wobei es dann
auch nicht mehr als ein »freies Denken« im eben paraphrasierten Sinne oder vielleicht
nicht einmal mehr als Denken begriffen werden kann. Der Dialog des Denkens bezie-
hungsweise der Dialog am Denken scheint grundsitzlich Anderes aufzubieten, als die
fiir Arendt auf Aussagenmehrwert gemiinzte Logik und Dialektik. Der Dialog findet an-
gesichts eines nicht identifizierbaren Anderen statt, wobei diese Unerkennbarkeit Vor-
bild fiir das grundsitzlich auf nicht-assimilierbares Anderes bezogene Denken ist. Das
heifdt aber auch: Sprache ist fiir Arendt kein ausschliefilich urteilslogisches oder ratio-
nales Geschehen.

Mit Blick auf Heidegger ist bemerkenswert, dass, auch obwohl er Arendt seine 1951
erschienenen Erlduterungen zu Holderlins Dichtung postalisch zugesandt hatte, > ihr Nach-
denken tiber den Dialog weniger in einer Gefolgschaft entsteht, denn in einer Auseinan-
dersetzung. Das »Gesprich«, welches Heidegger in »Holderlin und das Wesen der Dich-
tung« als das Geschehen der Sprache begreift, in dem »das Sein des Menschen griin-
det«,” fithrt Arendt nicht weiter. Arendts Dialog-Denken entziindet sich vielmehr an
jener Schwachstelle von Heideggers philosophischem Entwurf in Sein und Zeit, welche
von Nancy einige Jahre spiter als die Urspriinglichkeit des Daseins gegeniiber einem fiir
Heidegger zweitrangigen »Mitsein« beschrieben worden ist.*® Arendt nimmt diese phi-
losophische Auseinandersetzung Nancys mit Heidegger in einem gewissen Sinne vor-
weg, ebenso wie seine gemeinsam mit Lacoue-Labarthe in »Le Dialogue sur le dialogue«
vorgetragenen Uberlegungen. Zwar hat Heidegger die Anderen als existenziale Beglei-
ter des Daseins eingefiithrt, wie im Abschnitt zum »Mitdasein der Anderen und dem all-
taglichen Mitsein« deutlich wird: »Auf dem Grunde dieses mithaften In-der-Welt-Seins
ist die Welt je schon immer die, die ich mit den Anderen teile. Die Welt des Daseins ist
Mitwelt.«*” Und in »Zeit des Weltbildes« erarbeitet Heidegger eine kritische Perspektive
auf eine westlich-abendlindische und metaphysische Tradition, in der das Denken und
mithin der Zugriff auf und eine daraus zu folgernde Konstituierung von Welt von einer
Stellung des Einzelnen als Subjekt ausgeht:

Entscheidend dafiir ist, dafd der Mensch diese Stellung eigens als die von ihm ausge-
machte selbst bezieht, sie willentlich als die von ihm bezogene innehilt und als den
Boden einer méglichen Entfaltung der Menschheit sichert.>®

Dass die Auseinandersetzung mit einem von einer Vielheit von Menschen belebten
»Weltraum« und die Abgrenzung gegeniiber einem an Vereinheitlichung orientierten
»Weltbild« auch eine ganz andere Vorstellung des Theaters aufmacht, hat Leon Gabriel

54  Vgl. Arendt: Denktagebuch, 950, Fufinote 1 zu [7].

55  Heidegger, Martin: Erlduterungen zu Hdlderlins Dichtung. Gesamtausgabe Bd. 4, hg.v. Herrmann,
Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 1981, 38.

56  Nancy: Singulir plural sein, 59f.

57  Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 158f.

58  Vgl.Heidegger, Martin: »Zeit des Weltbildes«, 75-113, in: Ders.: Holzwege. Gesamtausgabe Bd. 5, hg. v.
Herrmann, Friedrich-Wilhelm, Frankfurt a.M.: Klostermann 1977, 91f.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

in einer Untersuchung zur Frage der riumlichen Theaterpraxis entlang der Vorstellung
von Altermundialitiit vorgeschlagen.® Fiir Arendts Auseinandersetzung mit Heidegger
ist zunichst entscheidend: Weil Heidegger die Angst als Phinomen der Vereinzelung
deutet®® sowie mit dem »Sterben, das wesenhaft unvertretbar das meine [des Menschen,
M. W.] ist«®, die »Jemeinigkeit« als Bedingung der Méglichkeit von Eigentlichkeit und
Uneigentlichkeit einhergeht,* kommt er zu dem Schluss, dass das »Dasein als »solus ip-
se« in der Welt ist und somit vor dem Hintergrund eines »existenzialen >Solipsismus«
zu deuten ist.®® Dieser Solipsismus ist der entscheidende Ansatzpunkt von Arendts
Dialog-Denken. Es beginnt bei der Uberlegung, dass Heidegger noch Teil derjenigen
philosophischen Tradition ist, die er habe kritisieren und iiberwinden wollen.*

In dem bereits erwidhnten Aufsatz »What is Existential Philosophy?« hatte Arendt
1946 kritisch von einer »absoluten Vereinzelung« gesprochen, in der sich »das Selbst [als]
der eigentliche Gegenbegriff zum Menschen« herausstellt: »What emerges from this ab-
solute isolation is a concept of the Self as the total opposite of man.«*® Wihrend auf
die Verbindungsstellen der von Arendt als Solipsismus gefassten Tendenz der Philosophie
mit einer Herrschaftsepistemologie sowie mit ihrem Verstindnis des Totalitarismus im
nachfolgenden Abschnitt eingegangen werden soll, ist Heideggers Engagement im und

59  Vgl. Gabriel: Biihnen der Altermundialitit, 80.

60 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 334.

61  Ebd., 336f

62 Vgl.ebd., 71.

63 Vgl. ebd., 250. Arendt kehrt die Schliisselbegriffe Heideggers um. Fiir Arendt sei das politische
Denken ein existenzielles, weil dem heideggerschen Sein-zum-Tode die Gebiirtlichkeit—und da-
mitdas mitder Natalitit einhergehende Anfangen —entgegengesetzt werde (vgl. Liitgehaus: »Ich
will, dafd du seiest, was du bist«. Hannah Arendt— Martin Heidegger: eine Liebe in Deutschland,
30). Das bestatigt auch Benhabib: Hannah Arendt, 175. Wahrend die Mortalitat auf das Selbst ver-
weise, sei mitder Natalitit das Zusammenleben mit Anderen aufgeworfen, was mit der Dezentrie-
rung eines priméren Narzissmus des (philosophischen) Solipsismus einhergehe (vgl. ebd., 305).
Vgl. auch die Gegeniiberstellung von Singularitat und Pluralitit, mit der Arendt die beschriebe-
ne Zuweisung und Umkehrung der Heidegger-Begrifflichkeiten vornimmt. Diese Notizen stehen
den Herausgeberinnen des Denktagebuchs zufolge am Anfang eines von Arendt nie veroffentlich-
ten Buches mit dem Titel »Amor Mundi« (vgl. Arendt: Denktagebuch, 461, Heft XIX [21] — Oktober
1953). Vgl. ebd., 1046, Fufinote zu [21]; vgl. ebd., 523, Heft XXI [26] — April 1955: »Why are we in the
plural and not in the singular?« Vgl. dariiber hinaus ebd., 1050, Funote zu [9]; ebd., 1065, FuRnote
zu [26].

64  Nebendem bereits erwdahnten Aufsatz»Zeit des Weltbildes«zum Weltverhiltnis als Vorstellung in
der neuzeitlich erkenntnistheoretischen Auspragung (vgl. Heidegger: »Zeit des Weltbildes«) sind
besonders hervorzuheben: die Vorlesung zum Begriff der ratio als dem vom Subjekt beobachteten
Cegenstianden zuriickgegebenem Grund (vgl. Heidegger, Martin: Der Satz vom Grund), Heideggers
kritische Auseinandersetzung mit dem Paradigma des sich verfertigenden Menschen (Heidegger,
Martin: »Brief iitber den Humanismus«, 313—364, in: Ders.: Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9, hg. v.
Herrmann, Friedrich-Wilhelm von, Frankfurt a.M.: Klostermann 1976), die Destruktion eines ent-
lang der essentia begriffenen Seinsverstindnisses (Heidegger, Martin: Sein und Zeit) sowie die in
dieser Studie im Zusammenhang von Celans Bremer Ansprache und Arendts Denktagebuch disku-
tierte Vorlesung Was heif3t Denken? (vgl. Heidegger: Was heif3t Denken? Gesamtausgabe Bd. 8).

65  Vgl. Arendt: Denktagebuch, 1152, Fuinote 2 zu [78]. Vgl. Arendt: »What Is Existential Philosophy?«,
181.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

165


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

fiir den Nationalsozialismus fiir Arendt zwar von Bedeutung. Jedoch stellt sie nicht ein-
fach nur eine Affinitit seiner Philosophie mit dem Nationalsozialismus fest.®® Wenn sie
sich bereits 1955 von der im Rahmen einer Darstellung der Geschichte der Existenzphilo-
sophie publizierten Kritik Heideggers distanziert”” und in der Ansprache zu Heideggers
80. Geburtstag im Jahr 1969 von einem Charakterfehler spricht,®® liefRe sich ihre Kri-
tik — trotz aller Ernsthaftigkeit des Unterfangens — noch eher im Sinne eines philoso-
phischen Kriftemessens begreifen, das auch etwa Heidegger gegeniiber Nietzsche auf-
geboten hatte: nimlich bei einem Kritiker der philosophischen Tradition die misslunge-
ne Uberwindung des Kritisierten aufzuzeigen. Heidegger war fiir Arendt ein weiterer,
»letzte[r] Metaphysiker«.® Oder anders formuliert: Arendt hat sich die Frage gestellt,
warum Heidegger die Verstrickung des Daseins mit dem Mitsein nicht als Pluralisierung
des »solus ipse« zu denken in der Lage war. Benhabib hilt zum Problem des heidegger-
schen Selbst- und Weltverhiltnis und seiner Kritik bei Arendt fest, dass in seinem Den-
ken ein Begriff fiir Handeln als Interaktion fehle.” Auch wenn diese Analyse die Rolle des
Dialogs unterschligt, welcher bei Arendt seit 1952 bis zu ihrem Tod 1975 kontinuierlich
auftaucht — und der bei ihr Pluralitit indiziert, wie im Zitat eingangs hervorgehoben —,
bleibt sie doch darin richtungsweisend, als dass die lediglich oberflichliche Behandlung
des pluralisierenden Mitseins bei Heidegger fiir Arendt ein entscheidender Ansatz- und
Kritikpunkt war.

Obwohl Heideggers Philosophie, vermittelt tiber die ihr attestierte Zugehorigkeit
zur solipsistischen Tradition, eine Affinitit zum totalitiren Denken zugesprochen wer-
den kann, ist fiir Arendt weniger diese Affinitit an sich, als vielmehr die Kontinuitit
gegeniiber dem abendlindisch-subjektzentrierten Solipsismus das Bedenklichste. Die-
sen Umstand fasst Lacoue-Labarthe so, dass Heidegger die Bedeutung von Auschwitz
und der Shoah als »Zisur« des Denkens zwar nicht anerkannt habe, mit ihm jedoch der
theoretische Horizont fiir die systematische Verkennung des Unerkennbaren gedacht
werden kénne.” So liest sich auch eine Notiz im Denktagebuch von 1970, in der Arendt auf
eine Jaspers-Rezension Heideggers und die darin auftauchende Akzentuierung eines
»Selbst [...] in der Philosophie« reagiert:

66  Auf den Wandel des heideggerschen Denkens, das anhand des Auftauchens des Arbeitsbegrif-
fes in der Rektoratsrede von Werner Hamacher (vgl. »Arbeiten Durcharbeiten)« herausgearbeitet
wurde, istin dieser Untersuchung bereits hingewiesen worden (71). Beziiglich Arendts Verstandnis
von Arbeit ware ausgehend von ihrer Marx-Kritik genau an dieser Stelle anzusetzen, weil sie eine
fehlende Unterscheidung von herstellender (»work«) und einer Arbeit im weiteren Sinne (»labor«)
hervorhebt. Vgl. dazu auch Benhabib: Hannah Arendt, 212.

67  Arendt schreibt an Calvin Schrag, dass ihre Darstellung von Heideggers Philosophie in »What is
Existential Philosophy« unangemessen und teilweise falsch sei (vgl. Arendt an Calvin Schrag, Brief
vom 31.12.1955, Archiv des HAZ, Cont. Nr. 13.11., zitiert nach Grunenberg, Antonia: Hannah Arendt
und Martin Heidegger. Geschichte einer Liebe, Miinchen u.a.: Piper 2008, 266).

68  Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 100.

69  Vgl. Heidegger, Martin: Nietzsche |. Gesamtausgabe Bd. 6.1, hg. v. Schillbach, Brigitte, Frankfurta.M.:
Klostermann 1996, 480.

70 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 172.

71 Vgl. Lacoue-Labarthe: La fiction du politique, 72.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

Wie recht ich doch in meiner Heidegger-Kritik hatte. Und wie unrecht. Denn in Sein
und Zeit war dieser Solipsismus bereits im Verschwinden. Aber eben doch Ausgangs-
punkt des >Existentialismus<’>

Das Verschwinden eines solipsistischen Selbstbezugs in Sein und Zeit ist nicht nur An-
haltspunkt einer Unzulinglichkeit der eigenen Heidegger-Kritik, wie Arendt sich ein-
gesteht. Es benennt Arendts zentrales Anliegen eines dialogisch-mithaften Selbstseins,
das Heidegger verkannt habe. Dem Verschwinden des Solipsismus tragt Arendt in ei-
ner Aufzeichnung vom April 1951 - also vor dem oben rekapitulierten Besuch der »Was
heifdt Denken«-Vorlesung in Freiburg — wiederum Rechnung. Dem Solipsismus wohnt
in seiner heideggerschen Prigung etwas inne, das seine Infragestellung begiinstigt, wie
Arendt unter der Uberschrift »Heidegger — Gang durch Sein und Zeit, p. 16« notiert:

>Das Selbe ist nicht das Einerlei des Gleichen, sondern das Einzige im Verschiedenen
und das verborgene Nahe im Fremden.«<Von hieraus wire ein neuer Gleichheitsbegriff
zu entwickeln, der den Schrecken, die urspriingliche Angst vor der Menschheit sowohl
wie die Notwendigkeit ihrer bewahren konnte [sic!].

Wir kdnnen uns mit der Nahe (dem Gemeinsamen) nur abfinden, weil sie im Fremden
verborgen ist und als Fremdes sich prasentiert. Wir kénnen uns mit dem Fremden nur
abfinden, weil es Nahes verbirgt, Gemeinsames ankiindigt.”®

Arendt fasst das Potenzial des heideggerschen Denkens mittels der von Heidegger er-
haltenen Erliuterung Gang durch Sein und Zeit als eine Akzentuierung des Fremden. Die
Spannung zwischen Fremdheit und Nahe ldsst sich in das Verhiltnis von solipsistischem
Dasein und dialogischen Mitsein der Anderen iibersetzen, wobei das Selbst als Solipsis-
mus dabei im Verschwinden begriffen ist. Im bereits oben zitierten § 26 von Sein und Zeit
hatte Heidegger der zitierten Stelle folgen lassen: »Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen.
Das innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.«”* Der Gedanke, dass die Fremdheit
des Anderen, dem sich der Dialog gegeniiber entfaltet und somit die Bezogenheit auf
ein (fremdes) Anderes als den Vorgang des Denkens und seinen Bezug auf etwas Nicht-
Assimilierbares, Uber-Logisches oder gar Unerkennbares itberhaupt vorstellig werden
lasst, ist Arendts Auslegung des Mitseins von Heidegger eingeschrieben. Wie fiir Nancy
jedoch, dessen Analyse dhnlich ausfillt, scheint Heidegger ihr mit der Infragestellung
des Solipsismus nicht weit genug zu gehen. Gemeinsamkeit beziehungsweise Nahe, de-
ren klassischer philosophischer Topos die Ipseitit beziehungsweise die Selbstgleichheit
oder in arendtscher Terminologie der Solipsismus ist, ldsst sich in Verkniipfung mit
dem urspriinglichen und notwendigen Fremdheitsphinomen der Angst — zwischen-
menschlich, das heifdt mit Anderen gewendet — zu einem »neuen Gleichheitsbegriff«
zusammenfiithren. Angst begreift Arendt im Gegensatz zu Heidegger nicht als Phino-
men der Vereinzelung, sondern, wie das Zitat verdeutlicht, als verbindenden Mangel.
Bei sich sein — so kann vorerst formuliert werden — kann das Selbst nur, weil es mit
einer nicht-assimilierbaren Fremdheit konfrontiert ist, wihrend es andererseits mit

72 Arendt: Denktagebuch, 793, Heft XXVII [78] — August 1970.
73 Ebd., 65, Heft Il [13]— April 1951.
74 Vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 159.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

167


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

dieser Fremdheit nur aufgrund von Nihe umgehen kann, die ihrerseits nicht in einem
solipsistischen Selbstbezug aufgeldst werden kann. Dieser doppelt gebrochene Ver-
weisungszusammenhang lisst sich als die geteilte Differenz des Dialogs bei Arendt
fassen.

3.2 Von der solipsistischen Verlassenheit zur primar pluralen Einsamkeit

Die geteilte Differenz, welche Arendt dem formalen Charakter des Wortes Uber und dem
Dialog am Denken entnimmt, wird ihren Ausfithrungen zufolge nicht nur von Heidegger
ausgeklammert, sondern ist dem Denken in der philosophischen Tradition des Abend-
landes iiberhaupt verlorengegangen. Um den Einsatz der Pluralitit im Dialog bei Arendt
in einen Zusammenhang stellen zu kénnen, soll ausgehend von der »Situation der Ver-
lassenheit«” ihre Diagnose des philosophischen Solipsismus rekonstruiert werden, wel-
che sich zunichst ausgehend von der von Seyla Benhabib vorgeschlagenen »Melancho-
lie« des arendtschen Zugangs fassen lisst. Die Melancholie sei nicht mit der »Standard-
auffassung« Arendts zu verwechseln, der zufolge sie eine »Philosophin der Nostalgie«
und »Theoretikerin einer Gegenmoderne« sei, wie es The Human Condition als eine Art
»Verfallsgeschichte« nahelege.” Vielmehr kénne man bei Arendt von einer Wiederan-
eignung der Geschichte fiir die Gegenwart sprechen, welche die Phinomene mithilfe ei-
nes mimetischen Erinnerns auch durch die Situation einer historischen Verstellung zu
vergegenwirtigen sucht.”’

Verlassenheit und Verlust des Gemeinsinns

Diese Bestandsaufnahme gilt auch fiir die »Situation der Verlassenheit«. Arendts These,
dassdie Ereignisse des 20. Jahrhunderts zur Beschidigung der Motivation und Fahigkeit
der Individuen gefithrt hat, sich auf ein die Vereinzelung tiberschreitendes Denken ein-
zulassen, so Margaret Canovan, muss vor dem Hintergrund des Einschnitts >Auschwitz«
verstanden werden. Es sei fitr Arendt die zentrale Aufgabe des intellektuellen Lebens in
der Nachkriegszeit des 20. Jahrhunderts, sich der Frage des Bosen zu stellen, wie Ca-
novan im Hinblick auf The Origins of Totalitarianism ausfithrt.”® Wie Arendt im Gesprich
mit Gitnter Gaus betont, habe sich nach anfinglichem Unglauben im Jahr 1943 der »Ab-

75  Arendt: Denktagebuch, 278, Heft XIl [13] — Dezember 1952.

76  Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 221. In der Einleitung schliefst Benhabib The Human Condition von
ihrer Behandlung aus, weil es mit der Favorisierung der griechischen Polis einer antimodernisti-
schen Gesinnung Vorschub leiste (vgl. ebd., 11f.).

77 Vgl.ebd., ll. Benhabib vergleicht dabei die Ansitze der Phanomenologie bei Edmund Husserl und
der Ceschichtsphilosophie Walter Benjamins, die sie als Beschreibung fiir Arendts Herangehens-
weise heranzieht.

78  Wahrend Arendt dort noch von einem »radikal Bosen« ausgehe, sei es im Eichmann-Buch von
1963 eine »Banalitat des Bosen, der ein ethisches Verstandnis des Denkens auf Grundlage eines
mithaften In-der-Welt-Seins entgegengehalten werden konne (vgl. Canovan: Hannah Arendt, bes.
157-164).

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

grund« gedffnet. Mit Auschwitz ist etwas passiert, »womit wir alle nicht fertig werden«.”
Auschwitz stellt fiir Arendt einen Bruch dar, von dem ihr Denken von Grund auf geprigt
bleibt, nicht zuletzt, weil damit die Moglichkeit des Erkennens sowie der tradierten Dar-
stellung von Erkenntnis selbst in Zweifel gezogen ist.®° Eine beziiglich der Frage nach
dem Umgang mit der Geschichte angesichts des »eigentliche[n] Schocks«® einschligige
und weiterfithrende Aufzeichnung im Denktagebuch beginnt wie folgt:

Der Zusammenbruch der gemeinsamen Welt wirft die von ihm erfassten Menschen in
die Situation extrem subjektivistischer Erkenntnistheorie: Jeder hat nun wirklich nur
noch sein Perzeptionsbild und kann absolut nicht sicher sein, dass dem gesehenen
Tisch ein realer Tisch entspricht, weil ja diese Realitdt gerade uns in dieser Gemein-
samkeit sich verlasslich etabliert.®

»Der Zusammenbruch der gemeinsamen Welt«, von dem Arendt schreibt, lisst sich trotz
der Konfliktlinien zwischen ihr und dem Denken der Frankfurter Schule im Sinne der
Dialektik der Aufklirung begreifen, wie sie von Horkheimer und Adorno beschrieben wur-
de. Der Shoah geht eine Vereinzelung hinsichtlich der Fragen nach Erkenntnis und Sub-
jekt in Form der Reduzierung eines Weltverhiltnisses auf ein individuelles und dabei
potenziell triigerisches Perzeptionsbild voraus. Diese Konstellation wurde in den beiden
vorangegangenen Kapiteln dieser Studie im Hinblick auf die geschichtsphilosophischen
sowie sprach- und erkenntnistheoretischen Dimensionen der Zisur diskutiert. In dem
Zitat lasst sich die Verunmoglichung einer geteilten Differenz in der Erfahrungswelt, wel-
che ihrerseits die Grundlage fiir Realititsbehauptungen ist, als eine Voraussetzung fir
totalitire Ideologie begreifen, auch wenn Arendt nicht explizit davon spricht. Was be-
sonders in der Heidegger-Kritik von 1946 als Problem der Atomisierung der Selbste be-
schrieben wurde, die sich in ein Uberselbst (»over-self«) auflésen,®® wird mit einem Vor-
rang der Wissenschaftlichkeit zusammengebracht, den auch Heidegger hervorgehoben
hat:#

An seine Stelle [den Gemeinsinn] tritt die wissenschaftliche Zuverldssigkeit, in der
derjenige, der erkennt, auswechselbar sein muss, also die Auswechselbarkeit. In einer
Welt, die nicht mehr gemeinsam ist, miissen die Menschen einander bis zu Ununter-
scheidbarkeit gleichen, um sich der Realitit vergewissern zu kénnen.%

79  Gaus/Arendt: Zur Person.

80 Lacoue-Labarthe (vgl. La fiction du politique, 56) hat darauf aufmerksam gemacht, dass die Shoah
etwas Apokalyptisches (»apocalyptique«) fiir die Verantwortung des Denkens (»responsabilité de
la pensée«) habe, dessen sich Heidegger verwehrt und Arendt angenommen habe.

81  So Arendtim Interview mit Gaus (vgl. Gaus/Arendt: Zur Person).

82  Arendt: Denktagebuch, 501, Heft XX [40] — Oktober 1954.

83  Vgl. Arendt: »What Is Existential Philosophy?«, 182; vgl. auch Benhabib: Hannah Arendt, 172.

84  Vgl. die von Arendt diskutierte Vorlesung von Heidegger: Was heif$t Denken? Gesamtausgabe Bd. 8,
bes.163. Eine vergleichbare Argumentation hat Heideggerin zahllosen seiner Texte angefiihrt (vgl.
dazu in dieser Studie, 50f./164).

85  Arendt: Denktagebuch, 502, Heft XX [40] — Oktober 1954.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

169


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Mit der wissenschaftlichen Zuverlissigkeit und einer auf bestimmte Weise verstande-
nen Objektivitit geht die oben beschriebene Gefahr der falschen Identifizierung einher,
der zufolge der einzelne Mensch einem jeden Anderen ein Alter Ego ist. Den verlorenen
Sinn, den auch Horkheimer und Adorno auf dem Weg zur neuzeitlichen Wissenschaft
aufihre Weise konstatiert hatten,®® bezeichnet Arendt, ihrer ausgeprigten Kritik an der
vereinzelnden Auswechselbarkeit entsprechend, als »Gemeinsinn«. Und sie fasst diesen
ginzlich anders als den mit dem »common sense« hiufig assoziierten »gesunden Men-
schenverstand«: Weil nichts partikularer sei als die sinnliche Erfahrung, ldsst sich der
Gemeinsinn als politische Erfahrung einer von allen geteilten Partikularitit begreifen.
Er ist keine Richtschnur fiir moralisches Handeln, sondern als derjenige Sinn zu verste-
hen, der zunichst nur »indiziert, dass wir mit anderen Menschen sind« und »durch den
wir unsere partikularen, in den finf Sinnen gegebenen Weltbilder in den Plural des po-
litisch verstandenen Menschseins einpassen«: ein Mitsein, das iber die Einzelnen hin-
aus geteilte Differenz ist — »unser eigentlich politischer Sinn«. Als der »common sense«
jedoch in die Hinde der Philosophen gefallen sei, so heif3t es spiter, sei er seines sinnli-
chen Charakters beraubt und in eine rechnerische Logik iiberfithrt worden.®” Auch wenn
die Diagnose einer Verfliichtigung des Gemeinsinns gegeniiber einer Hervorhebung der
Perspektive der Vereinzelung insbesondere im 20. Jahrhundert von ausnehmender Be-
deutung ist und als die Grundlage des Totalitarismusbegriffs Arendts anzusehen ist,®®
wird die »Situation der Verlassenheit« nur im gréferen Zusammenhang des philosophi-
schen Solipsismus verstindlich.*

Der philosophische Solipsismus

Den Anfang in dieser Angelegenheit habe Platon gemacht, dessen Philosophie den Men-
schen angesichts einer politisch verfallenden Gesellschaft aufierhalb der Polis zu denken
sucht (vgl. SO, 35). Mit dem Riickzug von den 6ffentlichen Angelegenheiten und dem Ver-
zicht der Teilnahme am Schauspiel der Welt habe sich der selbstgeniigsame Philosoph in
Platons Denken auf die Position eines vereinzelten Zuschauers begeben und die Situati-
on des Mitmenschen verlassen (vgl. LM, 110). Mit teils groben Pinselstrichen legt Arendt
nahe, dass die Vorstellung des Denkens von einer Tendenz heimgesucht ist, der Welt
nicht nur temporir den Riicken zu kehren, sondern sie ginzlich hinter sich zu lassen.
Dieses Denken ist von der rémischen Erfahrung, »of having been thrown into a world
whose hostility is overwhelming, where fear is predominant and from which man tries
his utmost to escape« geprigt. (LM, 162) Der Niedergang des politischen Gemeinwesens,
steht fiir Arendt in einem grundsitzlichen Zusammenhang mit dem Verstindnis, das

86  Vgl. Horkheimer/Adorno: Dialektik der Aufkldrung, 11.

87  Vgl. Arendt: Denktagebuch, 335; ebd., 469.

88  Vgl. dazu Benhabib: Hannah Arendt, 19.

89  Waihrend der spezifische Begriff im Denktagebuch nur zweimal auftaucht— erstens, als Problem
der Begrenzung durch das Moralische, das im Anschluss an Kant stets vom einzelnen Subjekt her
und nicht politisch denkbar ist (vgl. Arendt: Denktagebuch, 775, Heft XXVII [49] — Mai 1970); und
zweitens, als Kernstiick ihrer Auseinandersetzung mit Heidegger (vgl. ebd., 793, Heft XXVII [78] —
August 1970) —, spielt er ausgehend vom Denken im Singular, der Favorisierung des Menschen in
der Philosophie gegeniiber den Menschen, eine entscheidende Rolle.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

die Stoa vom Satz des Parmenides vorgelegt habe. Dass das Sein sich nur im Denken
offenbare, habe sie — auf dem Wege eines negierenden Denkens, das sich allem entge-
genstellt, was es bedroht — veranlasst, den Gebrauch des Geistes so zu gestalten, »daf}
die Wirklichkeit nicht an das Subjekt« herankomme. Diese, einen Begriff von Aufen-
welt vollstindig iiberfliissig machende Bewusstseinsvorstellung, habe nicht nur zur Fol-
ge, dass dieses Bewusstsein das »Wesen« der Welt im Grift halte, ohne von ihrer »Exis-
tenzhaftigkeit« und ihrer »Wirklichkeit« bedroht zu werden. Die »Einklammerung der
Wirklichkeit«, mithilfe derer das Ich in seinem Inneren alles finde, was urspriinglich als
fremde Moglichkeit gegeben war, habe auch zur Folge, dass es in einem emphatischen
Sinne Fiir-Sich werde. Es habe den Unterschied, der in den Kern des Ich-bin-ich ein-
dringe, hinter sich gelassen und das Bewusstsein als scheinbar sichere Zuflucht vor der
Wirklichkeit etabliert (vgl. LM, 156f.).

Arendt bezeichnet den Solipsismus — »open or veiled, with or without qualifica-
tions« — als »most persistent and, perhaps, the most pernicious fallacy of philosophy
even before it attained in Descartes the high rank of theoretical and existential consis-
tency« (LM, 46). Thre Lesart dhnelt der von Levinas,”® auch wenn sie anders gelagerte
Schliisse zieht: Die bei Descartes vorgestellte, aus dem Denken abgeleitete Wirklichkeit,
die mit der Seele gleichgesetzte »chose pensante« (LM, 48), enthebe die Einzelnen ihrer
politischen Verantwortung, weil sie den Menschen vor dem Hintergrund einer illuso-
rischen Einzahl versteht, als Mensch und nicht als Menschen. Arendt formuliert: »as
though not men but Man inhabited the earth« (LM, 47). Arendt rithrt damit nicht nur
an dem philosophiegeschichtlich iiberaus wirkméichtigen Vorrang des Blickes, sondern
auch an dem eines Singulars. Bereits im hebréischen Sprachgebrauch, der fiir Adam kei-
nen Plural aufweise, sei der Mensch als einzelner begriffen.” Wie Hahn hervorgehoben
hat, entspringe dieser kritische Gedanke auf dem Weg zu Arendts Denken der Pluralitit
einem nach dem Totalitarismus-Buch aufkommenden »Denken des Neuanfangs«. Den
darin angelegten Bruch mit der Tradition habe die fiir das Denktagebuch entscheidende,
implizite Lektiire der hebriischen Bibel in der Ubersetzung von Buber und Rosenzweig
ausgeldst.”” Diese Uberlegung stiitzt Arendt selbst an anderer Stelle mit einem lingeren
Zitat aus dem XII. Buch von Augustinus’ De civitate Dei. Hier wird der >Einzelfall Menschs
den Tieren gegeniibergestellt, von denen Gott immer gleich mehrere geschaffen habe.*®
Die beiden genannten Passagen versiecht sie mit der Uberschrift »Pluralitit« bezie-
hungsweise »ad Pluralitit« und hebt einen »Irrtum« hervor, den sie an einer weiteren
Stelle mit einer Analogie zur auch von Heidegger akzentuierten Differenz von Sein und
Seiendem erldutert:

90  Zum fiktiven »Dialog« zwischen Arendt und Levinas vgl. Topolski, Anya: Arendt, Levinas and a Poli-
tics of Relationality, London: Rowman & Littlefield International 2015. Trotz einer iberzeugenden
Cegenliberstellung der Frage von Pluralitat bei Arendt und derjenigen nach Alteritat bei Levinas
im Hinblick auf eine »Politics of Relationality« iiberraschtin diesem Buch der teils auffallig arglose
Umgang mit dem Begriff des Dialogs.

91 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 190, Heft VIII [14] — Februar 1952.

92 Hahn: Hannah Arendt, 21f. Vgl. zum Einfluss von Buber auf Arendt den Aufsatz von Thiirmer-Rohr:
»Zumdialogischen Prinzip<im politischen Denken von Hannah Arendt«.

93 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 66, Heft |1l [16] — April 1951.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

m


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Der Irrtum der Philosophen ist immer gewesen, dass sie dachten, der Mensch verhal-
te sich zu den Menschen wie das Sein zum Seienden; namlich so, wie das Sein als das
waltende Grundprinzip das Seiende erste zum Seienden macht, so macht der Mensch
(id est das Humane als das Ideal) erst die Menschen zu Menschen. Und so wie man
sich, um der Vielheit des Seienden Rechnung zu tragen, damit begniigte, den Grund-
bestimmungen vonsens¢, >unums, >verumc« noch das»alter<zuzufiigen, so glaubte man,
der Pluralitdt der Menschen Genlige zu tun, wenn man zu dem Selbst noch den An-
dern hinzutat.*

In dieser Passage wird zunichst der Irrtum der Philosophen, die aus der vereinzelten
Position argumentieren, als vorrangiges Interesse am Prinzip statt an der Vielheit des
Seienden beschrieben. Weil der Begriff »der Mensch« gebraucht werde, wie das Sein, sei
die Vorstellung davon, was der Mensch sei, in einer Abwandlung davon stehengeblieben,
wie Tiere vorgestellt werden: nach einer Logik der Gattungsbegriffe.” Ein Sein, das dem
Seienden als Prinzip vorausgeht, muss fiir Arendt als eine problematisierende Analogie
zum Verhiltnis von Mensch und Menschen gelten, weil damit ein universaler Singular
zum Maf3stab der pluralen Erscheinungen erhoben wird. In gewisser Hinsicht ist dieser
universale Singular bereits durch die Vorstellung der Menschheit erhoben. Darin steckt
die Idee, dass das einzelne Exemplar der Gattung der Menschen — und sei es seine nicht
existierende, idealisierte, typologisierte Bestimmtheit als Prinzip — allen Anderen vor-
stehen konne: ein »Uberfliissigwerden der Menschen zugunsten des Menschen«.*® Die
Bestimmtheit der verschiedenen Menschen durch die Vorstellung des einen Mensch-
seins ist dann ein Regulativ, mithilfe dessen einer Vielzahl von Menschen das Mensch-
sein abgesprochen werden oder dieses Prinzip von vornherein so gemodelt werden kon-
ne, dass es nur auf wenige zutrifft. Dass dieses Problem noch dem Versuch zugrunde
liegt universale Menschenrechte zu formulieren und der Mensch darin nach der Vorstel-
lung eines dem Gemeinwesen gegeniiberstehenden Individuum mit eigentumsbezoge-
nen Partikularinteressen gestaltet ist, das sich durch den Gebrauch seines Menschen-
rechts von anderen Menschen absondert, hatte Karl Marx in Zur Judenfrage diskutiert. In
Anschluss an Arendts Uberlegungen zur Staatenlosigkeit wurde die Problematisierung
der Menschenrechte vor dem Hintergrund einer »deskriptiven und priskriptiven« Ur-
teilsstruktur der sRede vom Menschen« von Hamacher sowie jingst von Jorn Etzold in
seiner Studie zu Theater und Flucht aufgegriffen.”” Vor dem Hintergrund einer Gewis-
sensstruktur des Bewusstseins und der Sprache als Verantwortung gegeniiber den Ande-
ren soll im nachfolgenden Abschnitt mit Blick auf das »Recht auf Rechte« zuriickgekom-
men werden.

Der Irrtum der Philosophen: er liegt nicht nur in der solipsistischen Vorstellung des
vom Singular ausgehend vorgestellten Menschen, sondern lisst sich Arendt zufolge auch

94  Ebd., 128, Heft VI [6] — September1951.

95  Vgl.ebd., 129, Heft VI [6] — September 1951.

96 Ebd., 158, Heft VII [7] — Dezember 1951.

97  Der Hinweis auf Marx ist den Arbeiten Etzolds sowie Hamachers entnommen (vgl. Etzold, J6rn:
Flucht, Hamburg: Textem 2018; vgl. Hamacher, Werner: »Vom Recht, Recht nicht zu gebrauchen.
Menschenrechte und Urteilsstruktur«, 93—126, in: Sprachgerechtigkeit, Frankfurta.M.: Fischer 2018).

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

dann noch beobachten, wenn sie darum bemiiht sind, der Vielheit des Seienden Rech-
nung zu tragen. Der Pluralitit sei nicht Geniige getan, wenn den Einzelnen ein:e Ande-
re:r nachtriglich hinzugesellt werde, wie Arendt am Ende der Zitatstelle deutlich macht.
Der absolute — fiir Arendt epistemologisch, subjektphilosophisch wie ethisch geltend zu
machende — Vorrang einer Pluralitit vor dem Menschen im Singular wird nachfolgend
anhand der von der Verlassenheit unterschiedenen Einsamkeit verdeutlicht.”®

Einsamkeit und >primare Pluralitat«

In der solipsistischen Verlassenheit, welche in ihrer historischen Verstrickung gewisse
Ahnlichkeiten zu dem aufweist, was von Georg Lukics ausgehend als »transzendenta-
le Obdachlosigkeit«®® popularisiert worden ist, verbleibt als einzig positive Titigkeit das
von einer Glaubensstruktur gepragte »Andenkenc, notiert Arendt im Dezember 1952. Im
Gegensatz zum »Uber-Denkenc, das durch ein »alter<und ein »Zwischen« bestimmt und
limitiert sei, ziele das »Denken-an« beziehungsweise die »Andacht«, wie Arendt das »An-

1% in seiner unmittelbar auf den Gegenstand bezogenen

denken« weitergehend fasst,
Kontemplation darauf ab, sich vom »Zwischen« unabhingig zu machen und es sogar zu
zerstoren. Der damit einhergehende »reine Glaube« wolle das Zwischen wie »im Blitz [...]
durchschlagen« und sei deswegen — wie die Liebe bei Arendt im Ubrigen auch — »a-so-
zial« und »unpolitisch«. Die Verlassenheit des philosophischen Solipsismus zielt darauf
ab, logisch zwingend zu sein und vermag den Anderen nur als Alter Ego zu denken. Ganz
anders wiederum verhilt es sich mit der »Einsamkeit«, anhand derer Arendt den Riick-
zug des Denkens nicht als Verschlussgeste, sondern als primdir plural beziehungsweise

als primare Pluralitit™

begreift. »Das Politische« bei Arendt ist von Politik zu unterschei-
den, weil es nicht mit Gesetzgebung oder biirokratischen Fragen von Herrschaft befasst
ist, sondern — dem vorgeordnet — als Prozess der Verhandlung gemeinsamen Existie-

rens gefasst werden kann.'®* Die Pluralitit setzt »alle Andern und alles Andere« sowie

98  Wie die Herausgeberinnen des Denktagebuchs bemerkt haben, kann die Unterscheidung von Ein-
samkeit und Verlassenheit bei Arendt in der missverstindlichen Ubersetzung von The Life of the
Mind nicht nachvollzogen werden (vgl. Arendt: Denktagebuch, 1064, Fufinote 1 zu [17]).

99  Vgl. Lukacs: Die Theorie des Romans, 32.

100 Auch hierlassensich Anspielungen auf Heidegger heraushoéren, derin dervierten Stunde des Som-
mersemesters —also genau in der Sitzung, die Arendt besucht hatte —jenen Zusammenhang aus-
breitet, der sich bei ihm zwischen Denken, Gedanken, Cedachtnis, Gedanc, Dank und Andacht ent-
faltet (vgl. Heidegger: Was heif3t Denken? Cesamtausgabe Bd. 8,150f.). Arendt erwahnt die Verwandt-
schaft zwischen Denken und Danken auch in The Life of the Mind, deutet sie jedoch in Richtung des
von Platon beschriebenen Staunens (vgl. LM, 150).

101 Von einers>primaren Pluralitit<ist in Anlehnung an Marcharts Formulierung um den »Primat der
Pluralitat« bei Arendt die Rede (vgl. Marchart: Die politische Differenz, 114).

102 Marchart hat die Differenzierung zwischen der Politik und der diesen (ent-)griindenden Dimensi-
on des Politischen in Die politische Differenz mit Schwerpunkt auf die von ihm als postfundamenta-
listische Denker bezeichneten Jean-Luc Nancy, Claude Lefort, Alain Badiou, Jacques Ranciére, Er-
nesto Laclau und Giorgio Agamben am deutlichsten herausgearbeitet (vgl. Marchart: Die politische
Differenz). Die Unterscheidung von le politique und la politique gehe auf Paul Ricceurs Aufsatz »Das
politische Paradox« zuriick und sei von Lacoue-Labarthe und Nancy in den 1980er-Jahren im Rah-
men ihrer Arbeiten am Centre de recherches philosophiques sur le politique aufgenommen worden (vgl.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

173


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

das In-der-Welt-Sein voraus und ist nicht als Leistung der Einzelnen zu begreifen.'®® Die

»wesentliche Kategorie des &M\6tns« (Andersheit), die Distinktionen zuallererst moglich

mache, griindet in jenem zwanglosen Mitsein des Anderen im einsamen Selbst, das das
Denken begleitet, wie Arendt in The Life of the Mind tiberaus deutlich formuliert:

Thinking, existentially speaking, is a solitary but not a lonely business; solitude is
that human situation in which | keep myself company. Loneliness comes about when
| am alone without being able to split up into the two-in-one, without being able to
keep myself company. (LM, 185)

Arendt unterscheidet eine soziale und damit primdir plurale Einsamkeit (»solitude«) des

Denkens - das als Dialog der Seele mit sich selbst stattfindet — und die sich damit in Ge-

meinschaft'® (»company«) befindet, vom abgeschieden-solipsistischen Alleinsein (»lo-

neliness«), das in den Bereich der Verlassenheit gehort. Die von Littkehaus zitierte For-

103
104

ebd., 14). Sie formulieren eine Notwendigkeit der Frage nach der »Essenz des Politischen« ange-
sichts eines Zusammenbruchs der Sicherheiten, dem Verfall der Fundamente und der Ausléschung
der Horizonte (vgl. ebd., 8). Eine solche politische Theorie stehe im Zeichen einer postfundamen-
talistischen Konstellation, womit der Prozess einer unabschliefbaren Infragestellung metaphysi-
scher Figuren von Letztbegriindung angestofien ist. In Bezug auf das Politische, das als Verhand-
lungsprozess der Existenz des gemeinsamen Lebens den Institutionen der Politik vorgeordnet ist,
verweist Marchart einerseits auf eine dissoziative Linie nach Carl Schmitt (vgl. ebd., 38ff.), die sich
heute wohl am prominentesten bei etwa Chantal Mouffe wiederfindet. Mit der arendtschen Tradi-
tionslinie sei, wie im franzosischen Heideggerianismus der Linken (vgl. ebd., 19), zu dem auch die
genannten Nancy und Lacoue-Labarthe zu zéhlen sind, die bei Heidegger akzentuierte ontologi-
sche Differenz in eine politische Differenz iiberfithrt worden. Arendt sei dabei eine mafigebliche
Leistung zuzurechnen, wobei Marchart bei ihr von einer assoziativen Linie des Denkens des Poli-
tischen spricht. Die Suche nach einem »reinen Begriff des Politischen«, von dem Arendt in einem
Brief an Jaspers gesprochen habe, habe ihr Denken bestimmt. Er sei fiir Arendt mit der den Men-
schen vom Singular aus denkenden, traditionellen Philosophie nicht nachzuvollziehen und miis-
se abseits der blrokratischen, 6konomischen oder instrumentellen Formen des Zusammenlebens
gedacht—also von der Unterordnung gegeniiber dem Sozialen befreit —werden, so Marchart (vgl.
ebd., 36) Es gehe bei Arendt wie auch in den verschiedenen anderen Spielformen des Politischen
um eine Autonomie des Politischen in Abgrenzung zur Politik als potenziell »unauthentischen,
birokratischen Tatigkeit«, wobei bei Arendt die Assoziation der Menschen in ihrer Pluralitat im
offentlichen Raum durch eine Sorge um das Gemeinsame motiviert sei (vgl. ebd., 38). Mit Blick
auf den Marchart zufolge von »fast allen Arendtianern« betonten assoziativen Aspekt (vgl. ebd.,
37), sollen—ohne, dass ausfiihrlich darauf eingegangen werden kénnte — hier doch Bedenken an-
gemeldet werden. Die geteilte Differenz, von der mit Arendt auszugehen ist, und vor deren Hin-
tergrund die Gemeinsamkeit der Verschiedenheit just in der Verschiedenheit liegt, ware hier als
gewichtiges Gegenargument anzufiihren.

Arendt: Denktagebuch, 277, Heft XII [13] — Dezember 1952.

Die Ubersetzung von »company« als »Gemeinschaft« liegt aus verschiedenen Griinden nahe: Ers-
tens hatte Arendt »common sense« mit »Gemeinsinn« iibersetzt, womit die etymologische Nahe
zwischen»common«und»company«eine Priaferenz von»Gemeinschaft«gegeniiber der favorisier-
ten »Gesellschaft« rechtfertigen wiirde. Zweitens erwahnt Arendt den Begriff der »Gemeinschaft«
haufig und scheint es dem Individuum eher entgegenzusetzen als die dem »Intimen« gegeniiber-
stehende »Gesellschaft« (vgl. ebd., 536, Heft XXI [51] — Juli 1955). Drittens verwendet Arendt den
Begriff der »Gemeinschaft«an der nachfolgend zitierten Stelle aus dem Denktagebuch, wo sie von
der»Einsamkeit« als einem »politischen Essential«spricht.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

mulierung, dass wir »die Welt mit anderen [teilen], die uns gleichen und zugleich nicht
gleichen, denen wir darin gleichen, daf} wir ihnen nicht gleichen«, und welche aus der
Unerkennbarkeit des Anderen geschlussfolgert ist, kann als die Anweisung verstanden
werden, sich selbst gegeniiber eine Andersheit und Fremdheit zu bewahren. Die geteilte
Differenz beginnt beim Selbst. Wie Arendt an einer anderen Stelle und in deutlicher Be-
zugnahme auf Aristoteles formuliert, ist nicht der Freund ein anderes Selbst, sondern
das Selbst ein anderer Freund.’®> Arendt hebt hervor, dass dieser Umstand keine voll-
stindig bewusste Leistung sein konne — kein Denken an den Anderen also. Schliefilich
heifle Verstehen in einem politischen Sinne nicht, »den Anderen verstehen«.'*® Wiirde
es sich um eine bewusste Realisierung des Anderen handeln, wire die Qualitit der An-
dersheit und der Bezug auf dessen Nicht-Assimilierbarkeit gestort. Trotzdem bedeutet
fiir sie Einsamkeit zwar Partikularitit, nicht aber darum Vereinzelung: »In diesem Sinne
ist die Einsambkeit die Bedingung der Méglichkeit der Gemeinschaft, und niemals um-
gekehrt, und die Gemeinschaft die Bedingung der Méglichkeit des Einer-seins.«'*” Der
Dialog fungiert bei Arendt als gleichurspriingliches Element der Vermittlung zwischen
Individuum und Gemeinschaft: einsam sein kann das Selbst nur, weil es sich grundsitz-
lich in Gesellschaft befindet.

Die gegenseitige Verwiesenheit des Einsamen auf die Gemeinschaft und der Ge-
meinschaft auf den Einsamen, fithrt Arendt zu der Beschreibung der Einsamkeit als
»politisches Essential«: »In dem Dialog der Einsambkeit realisiere ich das Essential des
Alter, des Anderssein als, des pros ti, in seiner allgemeinsten Form.«'°® Dem existenziell
verstandenen Denken geht eine Andersheit voraus, die das Selbst (die Seele — psyché)
erfiahrt, weil es sich mittels eines Selbstbezugs (pros ti'°®) von sich selbst zu unterscheiden
im Stande ist: psyches pros auten dialogos. »Das Anders-sein als, die Andersheit selbst, wie
sie in allen Dingen gegeben ist, indiziert nur Pluralitit.«"® Diese Pluralitit wird dem
Denken und dem Selbst nicht nachtriglich beigesellt, so wie der philosophische Solipsis-
mus der Vielheit des Seienden Rechnung tragen wollte. Ein Wesen des Selbst kann nicht
vorausgesetzt werden, sondern eine Gemeinschaft der Anderen geht dem Selbst — seiner
Wesenbheit oder Eigentlichkeit — als primdre Pluralitit voraus und ermdglicht nachgerade
das Sein in Gemeinschaft: »Dass ich diese Andersheit realisieren kann, indem ich mit
mir selbst bin, ist die Bedingung der Moglichkeit, dass ich als ein Anderer mit Anderen

105 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 688, Heft XXV [73], Juli 1968. An dieser Stelle tun sich Verbindungen
zu den von Jacques Derrida (Politik der Freundschaft, iibers. v. Stefan Lorenzer, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2007, bes. 22) herausgearbeiteten politischen Implikationen der Freundschaft auf.

106 Arendt: Denktagebuch, 451, Heft XIX [2] — September 1953.

107 Ebd., 264, Heft X1 [13] — November 1952.

108 Ebd., 263, Heft XI [13] — November 1952.

109 Arendt verweist auf die vierte der aristotelischen Kategorien pros ti— in-Bezug-auf (vgl. ebd., 992,
FuRRnote 1zu [13]). Dieser Bezug-auf im pros ti besteht bei Aristoteles in der Herstellung einer Rela-
tion zwischen Unverbundenem (vgl. Aristoteles: Die Kategorien. Griechisch/Deutsch, (ibers. v. Ingo W.
Rath, Stuttgart: Reclam 2012, 37ff.). Dass Aristoteles am Ende des Kapitels die Frage stellt, ob die
ousia nicht grundsatzlich ohne Bezug-auf ist, sei hier erwahnt, weil Arendt auf der Unentschlos-
senheit Aristoteles’ diesbeziiglich aufbaut, wenn sie mit dem lateinischen Begriff des Essenzials
arbeitet (vgl. ebd., 53).

110 Arendt: Denktagebuch, 263, Heft XI [13] — November 1952.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

175


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

sein kann.«™ Der einer »Situation der Verlassenheit« gegeniibergestellte Sinn fiir Ge-
meinschaft resultiert nicht aus einem iibereinstimmenden Selbstverstindnis. Weil das
Denken Arendt zufolge ausgehend von einer Bezogenheit auf die fir es wesentliche —
und damit alle Essenzialitit des Selbst in Frage stellenden — Kategorie der Andersheit
(allotes™) zu verstehen ist, beruht die Gemeinschaft auf einer Bewegung zwischen der
primdren Pluralitit und der geteilten Differenz. Weder das Selbstsein noch das Sein in der
Gemeinschaft kann als etwas erachtet werden, das sich in Form einer Wesenheit oder
Eigentlichkeit stabilisieren lief3e, weil nicht zuletzt eine Gegeniiberstellung der beiden
nicht erfolgen kann:

Die Crenze des Einzelnen ist nicht ein Anderer, sondern alle Andern, d.h. die Pluralitat
selbst, deren Inbegriff die Vernunft als Idee der Pflicht vorstellt."

Die von der Vernunft als Idee der Pflicht vorgestellte Pluralitit bringt die handelnde Sei-
te des arendtschen Verstindnis des Denkens treffend auf den Punkt. Pluralitit ist die
Verpflichtung gegeniiber Anderen und kann als Umschlagplatz dessen angesehen wer-
den, worin das Denken der Aporien der Moderne bei Arendt liegt: Weil der eine Plura-
litit indizierende Dialog den Bezug zwischen Einsambkeit und Gemeinschaft herstellt,
ist er Bindeglied zwischen den »universalistischen Prinzipien der Menschen- und Biir-
gerrechte« und der »Sehnsucht [...] nach der Differenz und partikularistischen Identiti-
ten«."* Im Sinne des doppelt gebrochenen Verweisungszusammenhang, welcher zuvor
anhand der geteilten Differenz dargestellt wurde, begreift Arendt den Dialog als Mog-
lichkeitsraum. Dabei spielt das Zusammenleben der Verschiedenen eine entscheidende
Rolle. Der Einzelne als Einzelner habe nicht nur mit einem Zweiten, sondern mit Ande-
ren grundsitzlich zu rechnen.™ Aber kann das eine Grundlage fiir Politik sein?

3.3 Vernunft und Gewissen: Arendts Bezug auf Kant und das Dialog-Recht

Der philosophische Solipsismus, den Arendt mit Blick auf die Geschichte der Philoso-
phie und noch bei Heidegger als Problemstellung aufzeigt, ist Ausgangspunkt einer bei
ihr anvisierten dialogischen Ontologie. Thre Uberlegungen zu einem darin verankerten al-
teressenzialen Dialog verhandelt sie auch in The Life of the Mind als Titigkeit des Geistes in
einer Welt der Erscheinungen. Vor dem Hintergrund der beschriebenen primdren Plurali-
tat lasst sich der Schwerpunkt auf eine ethische Perspektive beziehungsweise die politi-
sche Relevanz des Denkens hinsichtlich der Reprisentation™ feststellen. Hierfiir bildet
allerdings weniger die Vernunft, sondern vielmehr das Gewissen einen zentralen Ansatz.
Weil das Verhiltnis zu Anderen dabei als eine Verpflichtung ausbuchstabiert wird, halten
ihre Uberlegungen auf ein Dialog-Recht zu.

1M1 Ebd.

112 Ebd., 277, Heft XII [13] — Dezember 1952.

113 Ebd., 164, Heft VII [10] —Januar 1952.

114 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 302.

115 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 37, Heft XX [8] — Oktober 1950.
116 Ebd., 734, Heft XXVI [41] — September 1969.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

Arendt beschreibt ihr Interesse an der vita contemplativa in Life of the Mind, das einer
Notiz aus dem Denktagebuch zufolge einmal als der zweite Teil von The Human condition
vorgesehen war,"” mit den zwei folgenden Fragen: »What are we »doing« when we do
nothing but think? Where are we when we, normally always surrounded by our fellow-
men, are together with no one but ourselves?« (LM, 8)

Auch wenn sie mit der an Platon und seinem >Dialog der Seele mit sich selbst« (»psy-

8y anschliefenden Frage einen grofieren historischen Bogen vor-

ches pros auten dialogos«
schlagt, worauf beziiglich des Solipsismus im vorangegangenen Abschnitt eingegangen
wurde, stellt sie ihre Ausfithrungen auf den Boden der historischen und politischen Er-
fahrungen des 20. Jahrhunderts. Arendt sucht einen philosophisch legitimierbaren An-
spruch geltend zu machen, dass das Denken in seiner Abgrenzung zum Wissensinter-
esse und der Erkenntnisproduktion existenzielle Antworten auf »ethische« oder »mora-
lische«™ Fragen mit sich bringe. Unterhilt das Denken, so lie3e sich die dem Text zen-
trale Frage zusammenfassen, eine Verbundenheit mit dem Gewissen (con-science), das
im Englischen eine so grof3e etymologische Nihe zum Bewusstsein (consciousness) auf-

weist — und wenn ja, welche?"*°

»Absence of thinking«

In der Einleitung des ersten Teils des als Trilogie angelegten Projektes™ The Life of the
Mind benennt Arendt den Ursprung fiir ihr Interesse an der Tatigkeit des Geistes und
gibt damit einen Einblick in ihre Schreibwerkstatt, weil sie ankiindigt, welche Liicke sie

117 Im Denktagebuch notiert Arendt im Januar 1968: »Ad Buch: Was ist das Leben des Geistes, wenn
es nicht kontemplativ ist? Einleitung: Philosophie und Politik — oder spekulative Vernunft und Ce-
meinverstand — Denn dieser echte Widerstreit verhindert, dass wir das>Denkenc<in der Politik rich-
tig einschatzen.« Ebd., 675, Heft XXV [36] — Januar 1968. Schon im Oktober 1967 spricht sie von
den drei geistigen Tatigkeiten oder Fahigkeiten Denken, Wollen, Urteilen (vgl. ebd., 671, Heft XXV
[27] — Oktober 1967). Spater spricht sie vom »volume Il of Human Condition« (vgl. ebd., 701, Heft
XXVI [1] —November1968). Vgl. auflerdem den Anmerkungsteil der Herausgeberinnen (ebd., 1126
[11, Fufdnote 1;1138 [57], Fufdnote 1). Auch hier wird hervorgehoben, dass The Life of the Mind als eine
der vita contemplativa gewidmete Studie im Sinne eines Teils zu The Human Condition geplant war.

118  Platon: »Sophistes«, 263e.

119 Zwar schreibt Arendt selbst von moralischen Uberlegungen (vgl. etwa LM, 6), jedoch ist der Ein-
schdtzung Canovans zu folgen, der zufolge bei Arendt nach dem Totalitarismus keine moralisch
authentischen Erfahrungen mehr zu haben seien, jedoch eine Grundlage fir menschliche Ko-
existenz in der gemeinsamen Bedingtheit durch die Pluralitat liegen konne (vgl. Canovan: Han-
nah Arendt, 191). Canovan folgt dabei dem auch von Benhabib zitierten George Kateb, fiir den bei
Arendtdie»existentiellen Pramien«des zwischenmenschlichen Handelns héher zu veranschlagen
seien als die moralischen (vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 302). Dana Villa (vgl. Arendt and Heidegger,
37) hat davon gesprochen, dass bei Arendt ein Spiel (»play«) von Worten und Taten personlichen
Anliegen oder denjenigen von Gruppen sowie moralischen Anspriichen stets vorausgehen.

120 Arendt sucht auch hier wieder die Auseinandersetzung mit einem von Heidegger in Sein und Zeit
gepragten Begriff —dem »Gewissensruf«. Diesen hatte sie in»What is Existential Philosophy?«kri-
tisiert, weil der Ruf des Gewissens dem Selbst gilt und es aus dem Man —und damit auch aus dem
Mit-Ssein mit Anderen—in ein Selbstsein tGberfithrt (vgl. Heidegger, Martin: Sein und Zeit, 364ff.),
das sich an die Stelle des Menschseins setzt (vgl. Arendt: »What Is Existential Philosophy?«, 181).

121 Vgl. Arendt: The Life of the Mind, xiii.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

mit ihrer Studie zum Denken zu schlieRen beabsichtigt. Thre im Anschluss an den Eich-
mannprozess vertretene These der »Banalitit des Bosen«, deren Anstof3igkeit sie auf das
Verstindnis des Bosen als Didmonischem in der literarischen, theologischen und philo-

> sei auf die Beobachtung einer »thoughtless-

sophischen Denktradition zuriickfihrt,
ness« bei Adolf Eichmann wihrend des Gerichtsverfahrens in Israel zuriickzufithren ge-
wesen. Die »absence of thinking« hat sie zu der Frage gefiihrt, ob das Denken als solches
nicht zu den grundlegenden Voraussetzungen gehére, Menschen von bésartigen Taten
abhalten zu kénnen (vgl. LM, 3f.). Auch wenn Arendt von >Auschwitz« spricht, verhandelt
sie das Denken vor dem Hintergrund der Unméglichkeit, welche die Shoah dem Den-
ken mitgegeben hat. Sie bezieht sich mit der an Eichmann in Jerusalem anschlieRenden
Uberlegung zum Denken auf einen der wesentlichen Kritikpunkte an ihrer These in dem
1963 erschienenen Buch. In einer Replik an den von Gershom Scholem in einem Brief
kritisierten Wandel ihres Begriffs des »radikalen Bésen« in Elemente und Urspriinge totaler
Herrschaft hin zur »Banalitit des Bosenc, formuliert sie einen Gedanken, den sie in The
Life of the Mind wieder aufgreift. So antwortet sie am 20. Juli 1963 an Scholem, auf des-
sen Vorschlag einer Veréffentlichung des Briefwechsels in den Neuen Ziircher Zeitung sie
eingeht, dass das Bose zwar extrem, niemals aber radikal sei. Im Sinne des lateinischen
Ursprungs des Wortes radix (Wurzel), weist es »keine Tiefe« auf und sei auch bei Kant
nicht mehr als eine ordinire Schlechtigkeit und damit nur psychologischer, keineswegs
aber metaphysischer Begriff: »Es [das Bose] kann die ganze Welt verwiisten, gerade weil
eswie ein Pilz an der Oberfliche weiterwuchert.« Da sie die Absicht hege, in einem ande-
ren Zusammenhang iiber diese Dinge ausfithrlich zu handeln, wolle sie sich nicht weiter
dazu duflern.”” Scholem fasst das so beschriebene Verstindnis des Bosen als eine »Ba-
nalitit durch die Buerokratisierung, (oder dessen Banalisierung in der Buerokratie),
wie er in einem weiteren Brief zu verstehen gibt und hilt fest, dass es das vielleicht gebe,
»dann muss es aber in der Philosophie anderswie angefalt werden.«**

Wenn Arendt einige Jahre spiter den »Willen zum Bosen« als keine notwendige Be-
dingung fiir boses Handeln bezeichnet (vgl. LM, 5), geht es ihr darum, das Zusammen-
spiel von Denken und Handlung anders zu fassen. Mit dem Verweis auf das intersubjek-
tive Verstindnis des aristotelischen legein ti kata tinos wurde diese Dimension des dialo-
gischen Sprachhandelns bereits angedeutet. Fiir béses Handeln seien niedere Motive gar
nicht zwingend nétig, die Abwesenheit des Innehaltens jedoch bereits hinreichend (vgl.
ebd.). Wihrend nicht geklirt werden soll, ob Eichmann ein Wille zum Bose tatsichlich zu

122 Zwar gibt es nach 1964 und als Reaktion auf das Erscheinen des Eichmann-Buches keinen brief-
lichen Kontakt mehr zwischen Arendt und Gershom Scholem, jedoch fithren die zu Anfang von
The Life of the Mind gestellten Uberlegungen zu der Diskussion zuriick, die mit einem Brief vom
23.06.1963 beginnt. Scholem wirft Arendt vor, mit der »Banalitiat des Bésen« ein Schlagwort ein-
gefiihrt, nicht aber wie die »Radikalitit des Bosenc, die ihm aus dem Totalitarismus-Buch geldu-
fig ist, mit einer eingreifenden Analyse versehen zu haben. Eine »Banalitit des Bésen« miisse »in
der Lehre von der politischen Moral oder der Moralphilosophie doch wohl in anderer Tiefe ein-
gefuehrt werden« (vgl. Arendt, Hannah/Scholem, Gershom: Der Briefwechsel, hg. v. Knott, Marie
Luise/Heredia, David, Berlin: Jiidischer Verlag 2010, 428—434, bes. 434).

123 Vgl. Arendt/Scholem: Der Briefwechsel, 444.

124 Ebd., 453.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

eigen war oder nicht, lisst sich die Plausibilitit des Gedankens, dass boses Handeln még-
lich ist, wenn Motive tiberhaupt sowie eine spezielle Aktivitit, ein Interesse oder Wol-
len fehlen, kaum von der Hand weisen. Wenn Eichmanns Gedankenlosigkeit das »unge-
heuerliche Unheil«* der Judenvernichtung erméglichte, kénne das Denken hingegen -
»the habit of examining whatever happens to come to pass or to attract attention, re-
gardless of results and specific content« (LM, 5) - als der Vorgang einer Unterbindung
des Unbheils diskutiert werden. Wenngleich sich daraus nicht ein Instrumentarium fir
die Politik und ihre Institutionen ergibt, verweist das Denken in seiner existenziellen
Auslegung (»thinking, existentially speaking« (LM, 185) und den damit einhergehenden
ethischen Implikationen auf einen vorpolitischen Raum oder ein der Politik zugrunde-
liegendes Politisches, wie es zuvor eingefiihrt wurde.

Die Charakteristik der Unterbindung im Denken liegt fiir Arendt im Bezug des dia-
logischen Denkens auf ein Unerkennbares. Eine solche Unterbindung kann einem ge-
schiftigen Verstand wie dem in der Philosophie als solipsistisch und entlang der Verlas-
senheit begriffenen Subjekt entgegengehalten werden. Kant, so Arendt, sei selbst nicht
klar gewesen, wie folgenschwer er das Denken durch seine Unterscheidung von Verstand
und Vernunft vom Erkenntniszwang und der Rechenhaftigkeit befreit habe (vgl. LM, 14).
Das Unerkennbare, das nicht nur mit dem Gegenstand des Denkens in Verbindung ge-
bracht werden muss, weil es nach Auschwitz zum Fluchtpunkt des Denkens selbst wird,
ruft die Verwiesenheit des Denkens auf den nicht-assimilierbaren Anderen auf den Plan.
Das Nachdenken tiber das Unerkennbare und die Verwiesenheit auf einen nicht-assim-
lierbaren Anderen beginnt bei einer Verwunderung:

Es ist hochst auffallend, dass in der Kritik der praktischen Vernunft und den anderen
moralischen Schriften Kants von dem sogenannten Mitmenschen kaum die Rede ist.
Es geht wirklich nur um das Selbst und die in der Einsamkeit funktionierende Ver-
nunft.'®

Arendts Verwunderung iiber das Fehlen des Mitmenschen bei Kant soll im Folgenden,
mithilfe der Bezugnahme auf die Frage des Gewissens, weiter nachgegangen werden.
Seine transzendentale Asthetik ist ein entscheidender Ausgangspunkt fiir ihr Verstind-
nis einer transzendental-dialogischen Reprisentation.

Verstand und Vernunft: Zum Denken nach Kant

In dem nur in der ersten Auflage der Kritik der reinen Vernunft enthaltenen zweiten Ab-
schnitt des zweiten Hauptstiicks der transzendentalen Analytik bespricht Kant das »Ver-
hiltnis des Verstandes zu den Gegenstinden tiberhaupt und die Moglichkeit diese a prio-
ri zu erkennen«.'”™ Die Ordnung und RegelmiRigkeit an dem, was dem menschlichen
Erkennen Naturerscheinungen sind, so hebt Kant hervor, sei dabei in ithnen nur vor-
zufinden, weil die Ordnungshaftigkeit vom Menschen bereits urspriinglich in sie hin-

125 Arendt/Scholem: Der Briefwechsel, 459.
126 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 818, Kant-Heft — Nacht vom 28. zum 29. April 1964.
127  Kant: Kritik der reinen Vernunft 1+2, 173ff. (A 115ff.).

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

179


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

eingelegt worden sei. Weil alle »Anschauung nichts als die Vorstellung von Erscheinung

sei«,"® hatte Kant im ersten Kapitel von einer »transzendentalen Asthetik«'*’

gespro-
chen. Der Verstand ist, wie Kant in dem den Verstand und seinen Bezug auf Gegenstinde
zusammenfassenden Abschnitt darlegt, als Vermégen der Begriffe und der Regeln cha-
rakterisiert worden. Insofern der Verstand den Erscheinungen - die nur in unserer An-
schauung fiir uns und nicht auer uns stattfinden — Gesetzmifigkeiten verschafte, wer-
de durch ihn Erfahrung, die auf der Einheit von Erscheinung beruht, zuallererst mog-
lich. Daraus ergibt sich fiir Kant diejenige Uberlegung, welche der »Einklammerung der

Wirklichkeit« (LM, 156f.) iiberaus dhnlich ist:

So tibertrieben, so widersinnisch es also auch lautet, zu sagen: der Verstand ist selbst
der Quell der Gesetze der Natur und mithin der formalen Einheit der Natur, so rich-
tig, und dem Gegenstande, namlich der Erfahrung angemessen ist gleichwohl eine
solche Behauptung. [...] Der reine Verstand ist also in den Kategorien das Gesetz der
synthetischen Einheit aller Erscheinungen und macht dadurch Erfahrung ihrer Form
nach allererst und urspriinglich méglich.™°

In dieser Schlussfolgerung ist das transzendentale Subjekt des Verstandes Maf3stab und
Richtschnur fiir Erscheinungen. Der Verstand ist gleichermaflen Grundlage der Erschei-
nungen wie auch der mittels der Gesetzmafiigkeiten von Erkenntnis erlangten Erfah-
rung. Weil die Dinge nicht an sich selbst seien und dementsprechend keine Wirklich-
keit ohne das Subjekt des Verstandes haben, seien Begriffe nur von einer apriorischen
Verstandesleistung her itberhaupt denkbar.” Dieser Grundlage ist die in dieser Studie
bereits beschriebenen Krise der Kommunikation im Denken der Frithromantik um 1800

32 Auch Arendt geht von dieser Krise aus, verkniipft sie mit dem Denken

entsprungen.
»nach der Shoah«und situiert ihre Reflexion entschieden entlang der Fragen nach dem
Politischen und den Méglichkeiten eines geteilten Weltbezugs der Verschiedenen.

Zwar scheint Arendt die Vorstellung einer transzendentalen Asthetik, die den Rah-
men bildet, innerhalb derer Erkenntnis iiberhaupt erst méglich wird, zu teilen. Darauf
deutet einerseits der gleich zu Beginn von The Life of the Mind etablierte Grundsatz, dass
in der Welt das Sein und das Erscheinen zusammenfallen (»Being and Appearing coincide«
LM 19, [Kursivierung von H. A.]) sowie andererseits die an Kant anschliefRende Absage an
die Intuition und damit einhergehende Hervorhebung der notwendigen Bedeutung von
Reprisentation:** »The mind’s faculty of making present what is absent.« (LM, 76) Ei-
ne transzendentale Asthetik nach Arendt aber beinhaltet auch die Frage danach, in wel-

128 Ebd., 87 (B 60/A 43).

129 Ebd., 69ff. (B 33ff./A 19ff)).

130 Ebd., 181 (A 128f).

131 Ebd.

132 Vgl. dazuin der vorliegenden Studie, 122ff.

133 Arendt schreibt zur »Einbildungskraft« bei Kant an der zitierten Stelle: »Re-presentation, making
present what is actually absent, is the mind’s unique gift, and since our whole mental terminolo-
gy is based on metaphors drawn from vision’s experience, this gift is called imagination, defined
by Kant as »the faculty of intuition even without the presence of the object.« (LM, 76) Es sei auch
darauf verwiesen, dass die Auseinandersetzung mit der Reprisentation bei Kant in Kritik der Ur-
teilskraft gefiithrt wird und die Uberwindung des egoistischen Geschmacks hin zu einem intersub-

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

cher Weise die Welt durch die Menschen vorgestellt und angeeignet wird sowie eine Ver-
handelbarkeit zwischen ihnen méglich wird, und schligt eine diesem Verstindnis von
Reprisentation inhirente politische Bedeutung des Denkens vor: »Political relevance of
thought: first of all in the concept of representation.«* Bei aller Affinitit mit Kant fithrt
Arendt, wie die Ausfithrungen zur »Einklammerung der Wirklichkeit« nahelegen, gewis-
se Einwinde gegen seine erkenntnistheoretische Grundlegung ins Feld, um ihre Lesart
einer politischen Philosophie nach Kant zu etablieren. Dafiir muss sie — vergleichbar mit
der oben angefiihrten Gegeniiberstellung von Wissensproduktion und Gemeinsinn — die
Erkenntnis als alleiniges Ziel geistiger Tatigkeit relativieren und setzt sich deswegen mit
der vom Verstand unterschiedenen Vernunft auseinander.

Die Vernunft definiert Kant im zweiten Teil der transzendentalen Dialektik vollkom-
men anders als den Verstand. Sie ist fir ihn das Hochste und die oberste Erkenntnis-
kraft, deren Erklirung ihm — so riumt er selbst ein — in einige Verlegenheit bringe. Die
Vernunft sei aufgrund ihrer Abstraktion von den Inhalten der Erkenntnis als das »Ver-
mégen der Prinzipien« zu verstehen.”® Wihrend der Verstand als das Vermégen defi-
niert ist, den Erscheinungen Regeln und damit Gesetzmif3igkeiten zu verschaffen, sei
die Vernunft in keiner Weise unmittelbar auf Erfahrung oder auf einen Gegenstand be-
zogen. Weil die Vernunft mit den Erkenntnissen des Verstandes befasst sei, und ihnen

136 kann sie als eine Art Dis-

eine Einheit a priori durch Begriffe zu geben im Stande ist,
position zum Vermdgen des Verstandes beziehungsweise als eine Art Meta-Vermogen
angesehen werden: ein Vermogen zum Vermdogen. Der Grundsatz der Vernunft iber-
haupt sei es, zu den durch einen Gegenstandsbezug bedingten Erkenntnissen des Ver-
standes, das Unbedingte zu finden, welches zu deren vollendeter Einheit gehore.”” Fiir
das Erkennen von Gegenstinden braucht es etwas, das seinerseits nicht der Erkennbar-
keit unterliegt. Deshalb tut sich die Unterscheidung von Verstand und Vernunft auch als

Unterscheidung zwischen Erkennen und Denken auf:

But if it is true that thinking and reason are justified in transcending the limitations
of cognition and the intellect —justified by Kant on the ground that the matters they
deal with, though unknowable, are of the greatest existential interest to man— then
the assumption must be that thinking and reason are not concerned with what the
intellect is concerned with. (LM, 15)

Wie dieses Zitat verdeutlicht, sind das Denken und die Vernunft (-thinking and reason.)
auf etwas bezogen, das sich dem Wissen entzieht und mit dem der Verstand und die
Erkenntnis (»cognition and the intellect«) nicht befasst sind. Mithilfe einiger tiber diese
Stelle hinausweisende Aspekte lisst sich das Unerkennbare akzentuieren.

Zwar tibergeht Arendt, mit dem von ihr in Anspruch genommenen Bezug auf das
Unerkennbare (»unknowable«), die von Kant betonte Bezugslosigkeit der Vernunft. Das

jektiven Urteilsvermdgen in den Blick nimmt (vgl. dazu Arendt: Denktagebuch, 1136, Fufinote 1 zu
[41]).

134 Ebd., 734, Heft XXVI [41] — September 1969.

135  Kant: Kritik der reinen Vernunft 1+2, 312 (B 356/A 299f.).

136 Ebd., 314 (B 359/A 302f).

137 Vgl.ebd., 318 (B 365/A 308).

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

181


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

mag darauf zuriickzufithren sein, dass auch Kant selbst von Vernunfterkenntnissen
spricht, obwohl die Vernunft keine positiven Ergebnisse erzielen konne (vgl. LM, 63).
Deswegen ist bei Arendt von »matters« (Gegenstinden) der Vernunft die Rede, die fiir
die Menschen von gréfitem und existenziellem Interesse seien (vgl. LM, 15). Wihrend
der Verstand (»intellect«) auf Erkenntnisse abziele, bestehe ein gewisser »Skandal der
Vernunft« (LM, 89) darin, dass der menschliche Geist zwar keine gewissen Ergebnisse
iiber Gegenstinde und Fragen gewinnen konne, damit aber eine Neugier gegeniiber
beweisbar Unbeantwortbarem und grundlegend Unerkennbarem in Gang gesetzt ist.
Es geht um jene spiter bedeutenden »ultimate questions« (LM, 78), die nicht im engen
Sinne Antworten bieten und das, was sie vor Augen fithren, in keine vollkommene
Gegenwart des Denkens iiberfithren. Das Abwesende, welches im Denken als anwesend
vorgestellt wird, bleibt stets von einer Abwesenheit und seinem Entzug gekennzeich-
net, es kann seiner grundlegenden Unerkennbarkeit nicht benommen werden. Die
Wahrheit, die in der metaphysischen Tradition auf der Vision beruht, ist »ineffable
by definition«. (LM, 119) Der iiberaus bedeutsamen Entdeckung des Unerkennbaren
sei zwar in gewisser Hinsicht auch im spekulativen Denken des Idealismus Rechnung
getragen worden, denn das »sinnliche Diese« ist fir Hegel weder fiir das Bewusstsein
noch die Sprache erreichbar. Weil aber »die Sache selbst« bei Hegel »zum wirklichen
Erkennen dessen [gewendet worden sei], was in Wahrheit ist«, sei »die Kantische Unter-
scheidung zwischen dem Gegenstand der Vernunft - dem Unerkennbaren — und dem
Geschift des Verstandes — der Erkenntnis — verwischt« worden."*® Das Unerkennbare
ist im Anschluss an Kant wesentlicher Bezugspunkt des Denkens in einer Welt der
Erscheinungen beziehungsweise »Ursprung des nicht-kognitiven Denkens« (LM, 151)
und das Bedenklichste. Bei der Charakterisierung des Denkens in The Life of the Mind
greift Arendt immer wieder auf Heidegger-Paraphrasen zuriick:

Thinking does not bring knowledge as do the sciences. Thinking does not produce
usable practical wisdom. Thinking does not solve the riddles of the universe. Thinking
does not endow us directly with the power to act. (LM, 1)'*

Weil Heidegger dem solipsistisch-metaphysischen Trugschluss aufgesessen sei, Sinn
und Wahrheit des Seins fiir synonym zu erachten, habe er die Tragweite der Sinn- im
Gegensatz zur Wahrheits- und Erkenntnisbezogenheit nicht greifen kénnen, wie diese
in Kants Schriften zum Ausdruck komme (vgl. LM, 15). Dass hieraus ethisch-moralische
Schliisse zu ziehen sind, ist bereits angedeutet worden. Die Frage des Gewissens lisst
sich an dieser Stelle jedoch nicht unmittelbar ableiten, weil Arendt kritisch von Kants
Verstindnis des Subjekts als »Ding an sich« ausgehend argumentiert, welches in der
transzendentalen Asthetik Erscheinungen verursacht, selbst aber nicht erscheint (vgl.

138 Vgl. zur Auflésung der Unterscheidung von Vernunft und Verstand auch LM, 63f. Das »sinnliche
Diese« (vgl. Hegel: PhdG, 91f.), wendet Arendt als Unerkennbares, wie auch ihr Verweis auf den
»bacchantischen Taumel« (vgl. ebd., 44) verdeutlicht (vgl. LM, 91). und Weil »die Sache selbst« fiir
Hegel als das wirkliche Erkennen der Wahrheit von seiner Phanomenologie entfaltet und moéglich
wird (vgl. LM, 15; vgl. ebd., 68), habe sich die Philosophie der Moderne nach ihm »succumbed to
the strange illusion that man, in distinction from other things, has created himself.« (LM, 37).

139 Vgl. dazu Heidegger: Was heifst Denken? Gesamtausgabe Bd. 8,163.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

LM, 50). Genau hier ist die Verwunderung iiber das Fehlen des Mitmenschen bei Kant
zu verorten, weil sie trotz der notwendigen Hervorhebung des Erscheinens fiir den
Einzelnen bemitht ist, das emphatische Fiir-sich-Sein auszuschlieflen, das einer die
Auflenwelt vollstindig iiberfliissig machende Bewusstseinsvorstellung zukommt, und
demzufolge das Ich in seinem Inneren alles finde, was urspriinglich als fremde Mog-
lichkeit gegeben war (vgl. LM, 156f.). Sie geht zwar mit Kant von einem Riickzug des
Denkens auf eine Zuschauerposition aus, weil das Urteilen die geistige Grundfunktion
seiner Philosophie ist (vgl. LM, 100). Jedoch verbindet Arendt die Charakterisierung
der Vernunft als Bezug auf das Unerkennbare mit ihrem nach Heidegger entwickelten
Verstindnis des Denkens, welches auf das gerichtet ist, was als »Uber-Logisches« zu
denken bleibt und von einem »Essential des Alter« geprigt ist. Die Einsamkeit — mithin
die Einsamkeit des Philosophen in der Zuschauerposition - ist keine absolute, wie
im vorangegangenen Abschnitt dargelegt wurde. Arendt siedelt im transzendentalen
Subjekt, das der Welt in fir sich gehaltenen Erscheinungen vorsteht, ein In-der-Welt-
Sein an, das auch in der Einsamkeit dialogisch auf Andere verwiesen ist: eine relationale
oder vielmehr eine transzendental-dialogische Reprisentation.

Zuschauer, Mitmensch, Sein und Erscheinen

Auch wenn Arendt die transzendental-dialogische Reprisentation aus dem Fehlen des
Mitmenschen bei Kant heraus entwickelt, findet sie dennoch gute Argumente fir diese
im kantischen Text. Einem Plural von Zuschauern in der Einsamkeit des Denkens wer-
de bei Kant insofern Rechnung getragen, dass die Vernunft nicht »dazu gemacht [sei],

daf sie sich isoliere, sondern in Gemeinschaft setze« (LM, 99).'4°

Darin liegt der Grund-
stein zu einer »politischen Philosophie« Kants, von wo das Gewissen im Zusammenhang
der Fragen nach Vernunft und Bewusstsein nicht mehr fern liegt. Das »Ding an sich«
des Selbst, welches sich auch im kritisch diskutierten »chose pensante« bei Descartes
wiederfindet, steht in Arendts Version einer transzendentalen Asthetik den Erscheinun-
gen nicht auf absolute Weise vor. Die vomn Selbst unabhingige »Existenzhaftigkeit« und
»Wirklichkeit« besteht jedoch nicht in einem der Reprisentation vorausgehenden, in-
tuitiv zu begreifenden Sein, das den Defekt der Abwesenheit behebt, sondern vielmehr
darin, dass das Erscheinen fiir das Selbst mit dem Erscheinen fiir Andere einhergeht. Sein
und Erscheinen fallen zusammen. Hier tun sich Parallelen zu der zuvor beschriebenen
geteilten Differenz auf. Wenn Sein und Erscheinen einerseits wie andererseits das Er-
scheinen fiir das Selbst und das Erscheinen fiir Andere zusammenfallen, zeichnet sich
auch die transzendental-dialogische Reprisentation durch einen doppelt gebrochenen
Verweisungszusammenhang aus. Im Folgenden wird diese Struktur der Erscheinung als
Erscheinen-fiir gefasst.

Der zuvor erliuterten Verwunderung dariiber, dass in Kants moralischen Schriften

4 begegnet Arendt mit der

nicht besonders hiufig vom Mitmenschen die Rede ist,
Emphase auf dem Erscheinungscharakter von Erkenntnis fiir ein Subjekt, das sich auch

selbst als Erscheinung fiir Andere zu verstehen vermag. Das transzendentale Subjekt ist

140 Arendt zitiert: Kant: »Reflexionen zur Anthropologie«, 392.
141 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 818, Kant-Heft — Nacht vom 28. zum 29. April 1964.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

183


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

nach Kants »umfassenderen Denkungsart« (LM, 94) nicht unabhingig von den Ansich-
ten der Anderen. Es denkt im Hinblick auf Andere. Auch wenn Erkenntnis und Begriffe
a priori einzig aus den Erscheinungen fiir ein Subjekt bezogen werden kénnen, hat dieses
eine Kenntnis davon, dass es sich in einer Welt der Erscheinungen bewegt. Es ist diesem
Subjekt bewusst, dass es erstens, Erscheinungen fiir Andere gibt, die von den eigenen
abweichen, und dass es zweitens, als Mensch selbst auch fiir Andere erscheint. Mit Bezug
auf den oben diskutierten Gemeinsinn fithrt Arendt aus, dass die von einem Selbst
wahrgenommene Wirklichkeit durch einen welthaften Kontext (»worldly context«) ge-
wihrleistet werde. Der Solipsismus der transzendentalen Asthetik fiir ein Subjekt werde
dadurch behoben, dass der gleiche Gegenstand auch fiir Andere erscheint, wenn auch
auf andere Weise (vgl. LM, 50). Wenn Denken als das Bewusstsein einer Bezogenheit auf
42 stattfindet, ldsst sich die Ausdehnung der Vernunft
tiber die Sinneswelt hinaus, welche »nur negativ« auf das Unerkennbare bezogen ist (vgl.

»alle Andern und alles Andere«

LM, 62), auf bestimmte Weise begreifen: Das Unerkennbare, auf welches das Denken
im Sinne der »Vernunfterkenntnis« abzielt, ohne positive Ergebnisse beanspruchen
zu kénnen (vgl. LM, 63), lasst sich als die primire Pluralitit des Erscheinens-Fiir in seiner
unfasslichen Gesamtheit begreifen, das dem vermeintlich einzelnen Erscheinen immer
mitgegeben ist, selbst aber nicht erscheint: die Summe allen Erscheinens.’” Der Ge-
genstand des Vernunftinteresses, der fiir den Menschen von gréfRtem Interesse ist, und
den Arendt auch mit dem von Kant beschriebenen »Urgrund« zu fassen gesucht hat,*
besteht demnach in der Logik des Erscheinens »fiir alle Anderen und alles Anderex.

Aus dem bisher Erarbeiteten lisst sich, insbesondere im Hinblick auf das Gewissen,
festhalten: Weil die Vernunft nicht mit dem Geschift einer Bestandsaufnahme von Wis-
sen betraut ist, sondern als Vorgang einer existenziell und transzendental-dialogischen
Reprisentation zu verstehen ist, stellt sich mit ihr der Zusammenhang zwischen dem

142 Ebd., 277, Heft XII [13] — Dezember 1952.

143 Nicht zufillig erinnern diese Uberlegungen an die Probleme, mit denen der auch in Life of the Mind
immer wieder zitierte Ludwig Wittgenstein nach dem Verfassen des Tractatus logico-philosophicus
konfrontiert gewesen sei. Wenn die Welt im Tractatus alles ist, was der Fall ist, die Welt aber ihrer-
seits als Gesamtheit dessen, was der Fall ist, selbst nicht der Fall ist, kénne auch die Sprache nicht
lediglich die Gesamtheitdersinnvollen, in Satze gefassten Gedanken sein. Arendt beschreibt Witt-
gensteins im Tractatus formulierten Schlusssatz, dass man schweigen miisse, wovon man nicht
sprechen konne, als eine solipsistische Form der Verschwiegenheit beziiglich der Diskrepanz zwi-
schen sinnlichem Erscheinen und dem Medium der Sprache (vgl. LM, 8). Davon ausgehend habe
sich Wittgenstein in den Philosophischen Untersuchungen mit dem Unaussprechlichen befasst, dass
die Sprache darauf abziele, was der Fall sein moge und die Philosophie in den Beulen bestehe, die
sich der Verstand beim Anrennen an die Grenze der Sprache geholt habe (vgl. LM, 115).

144 Die in The Life of the Mind im Anschluss an Kant referierte Uberlegung, dass es etwas von der Welt
Unterschiedenes geben misse, das den Grund der Weltordnung enthalte, bezeichnet Arendt als
»fundamental ground behind an appearing world« (LM, 42). Der Urgrund hinter der erscheinen-
den Weltldsstsich als die stets auf »Mitteilbarkeit« und Geselligkeit angelegten Geschmacksurtei-
le zuriickfiihren (vgl. ebd., 575, Heft XXII [24] — August 1957) und ist damit ein grundloser Grund:
»Fragt man denn also (in Absicht auf eine transzendentale Theologie) erstlich: ob es etwas von der
Welt Unterschiedenes gebe, was den Grund der Weltordnung und ihres Zusammenhanges nach
allgemeinen Gesetzen enthalte, so ist die Antwort: ohne Zweifel. Denn die Welt ist Summe von Er-
scheinungen, es mufd also irgendein transzendentaler, d. i. blofd dem reinen Verstande denkbarer,
Grund derselben sein.« (Kant: Kritik der reinen Vernunft 1+2, 600 (B 723f./A 695f.).

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

Bewusstsein (»consciousness«) und dem Gewissen (»conscience«) her (vgl. SO, 58). Das
Selbst und die sich ihm darbietenden Erscheinungen bekunden sich ihrerseits Anderen.
Das Selbst ist im Denken jenseits von Erkenntnis mit einem Gewissen ausgestattet, das
einer solipsistischen Eigenstindigkeit eine Absage erteilt. Ein derartiges Gewissen, das
aufgrund seines Bezugs auf das Ganze des Zusammenlebens auch als politisches Gewis-
sen des Denkens bezeichnet werden kann, zielt nicht auf eine Vereinigung von Theorie
und Praxis, wie Margaret Canovan hervorgehoben hat. Was von Canovan als »politisier-
ter Existentialismus« beschrieben wurde — daran sei an dieser Stelle noch einmal erin-
nert — stifte Rahmenbedingungen ethischen Handelns in Zeiten nach dem Verfall ver-
bindlicher Moralvorstellungen und verweise den einzelnen Menschen auf ein Ganzes der
Menschheit, das nicht vom Singular aus gedacht ist. Die Erinnerung, den Menschen von
einer Pluralitit her zu begreifen, sei bei Arendt als Empfehlung oder Appell zu begrei-
fen.'" Es geht demnach um die Bedingungen fiir das Zusammenleben der Verschiede-
nen, oder vielmehr um ein Durchdenken, was die Annahme einer Verschiedenheit der
Einzelnen fir das Zusammenleben bedeutet.

Wenn das einzelne Menschsein qua Bezogenheit des Gewissens im Denken »auf al-
les Andere und alle Anderen« — das heifSt im Hinblick auf eine Menschheit sowie eine
ihr zugrundeliegende Unerkennbarkeit — nicht schlichtweg als »solus ipse«, sondern als
dialogisch mithaftes In-der-Welt-Sein zu verstehen ist, so ist das politische Gewissen
des Denkens eng verbunden mit dem >Recht, Rechte zu haben. Dieses ist der Pointie-
rung von Hamacher zufolge das einzig irreduzible Recht des Menschen, namlich »im
Zusammenleben durch Sprechen die Angelegenheiten des menschlichen und vor allem
des offentlichen Lebens zu regeln«.*® Dieses Recht sei dabei nicht auf die Vorausset-
zung einer menschlichen Natur angewiesen, wie sie etwa einer Deklaration der mensch-
lichen Wiirde und der Formulierung der Menschenrechte zugrunde liege. Das Problem
der Menschenrechte, daran sei an dieser Stelle noch einmal erinnert, ist die Urteilsstruk-
tur der Sprache, in der sie verfasst sind: dass der Mensch der Menschheit im Singular
nach der Art eines Seins und die Menschen als davon abgeleitete Seiende begriffen sind.
Weil der Dialog jedoch auf Anderes abzielt als die Erkenntnis eines Seins, entzieht er sich
auf der Fluchtlinie der intersubjektiven Lesart des aristotelischen legein ti kata tinos einer
nach den Vorgaben des Verstandes begriffenen Wissensproduktion. Bereits das einsa-
me Denken verhandelt bei Arendt das Recht und die Verpflichtung auf einen Dialog, der
sich stets angesichts einer:s Anderen verhilt, das oder der sich weder assimilieren noch
abschlieRend verstehen lisst: ein Dialog-Recht.

Wihrend eine Menschenrechtsbestimmung die Pluralitit und Geschichtsoffenheit
dessen, was menschlich ist und sein kann, nicht auszudriicken in der Lage sei, so Hama-

7 operiere das Recht auf Rechte — dieses sei erst als solches erkennbar geworden,

cher,
seit es Millionen von Menschen verloren hitten und als Problem nach der Shoah formu-

lierbar geworden sei*® — nicht auf der Basis einer urteilslogischen Sprache des Verste-

145 Vgl. Canovan: Hannah Arendt, 199.

146 Hamacher: »Vom Recht, Recht nicht zu gebrauchen, 72.

147 Vgl.ebd., 74.

148 Vgl. ebd., 76. Hamacher zitiert aus Arendt, Hannah: The Origins of Totalitarianism, New York u.a.:
Harcourt Brace Jovanovich 1979, 296f.: »We became aware of the existence of a right to have rights

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

185


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

hens. Das mit dem Dialog-Recht einhergehende Gewissen hat weder mit Logik oder Dia-
lektik etwas zu tun und zielt nicht auf ein Verstehen des nicht-assimilierbaren Anderen,
sondern beruht auf einem Zuspruch und auf einer Verpflichtung gegeniiber einem und
zugleich allen Anderen: das Wissen von etwas und von sich steht mit dem Gewissen in
Verbindung, beruht auf einer gewissenhaften Vernunft. Wenn das »Gesetz der Gerech-
tigkeit«, wie Arendt es auch umschrieben hat, der »Ausdruck der Gegenseitigkeit [ist] —
des Aufeinander-angewiesen- und Fiireinander-verantwortlich-Seins —«,* so lisst es
sich nicht ausgehend von allgemeingiiltigen Aussagen oder einer Definition formulie-
ren. Was den Einzelnen das Andere ist — ob als einzelnes Anderes oder als die Summe
aller Anderen —, steht insbesondere historisch und epistemologisch nicht fest. Es lisst
sich aufgrund des dem Denken eigenen Bezugs auf das Unerkennbare nicht auf verall-
gemeinerbare Regeln bringen.

Arendt zufolge verlangt der doppelt gebrochene Verweisungszusammenhang den-
noch eine Gesetzmafligkeit. Deswegen schreibt sie von einem Gesetz, das die beschrie-
bene Gegenseitigkeit zum Ausdruck bringt und nicht daraufabzielt, eine Verwirklichung
der Einzelnen oder der Gemeinschaft zu realisieren. Dieses gewissermafien nicht-uni-
verselle, sondern nur je in einer spezifischen Situation und anhand des Dialogs formu-
lierbare Gesetz rithrt an »die Grenze der menschlichen Gerechtigkeit, [es] basiert auf
'5° Die Bedingtheit in der
Pluralitit verdeutlicht die Verbindlichkeiten, welche der so hiufig zitierten — und dabei
nicht weniger hiufig falsch wiedergegebenen™" - Freiheit bei Arendt mitgegeben sind.

der absoluten Unerforschbarkeit des menschlichen Herzens.«

Miteiner Freiheit, die es nur im Hinblick auf Andere und Anderes geben kann und der auf
»Willkiir« hinauslaufenden Vorstellung der »modernen Subjektivitit« entgegenliuft,”>
gibt sie der bei Hegel getroffenen Einschrinkung der relativen Willkiirfreiheit zu einer
von der Willkiir befreiten und auf sich selbst gerichteten Freiheit™ einen dialogischen

(and that means to live in a framework where one is judged by one’s actions and opinions) and
a right to belong to some kind of organized community, only when millions of people emerged
who had lost and could not regain these rights because of the new global political situation. The
trouble is that this calamity arose not from any lack of civilization, backwardness, or mere tyranny,
but, on the contrary, that it could not be repaired, because there was no longer any suncivilized<
spot on earth, because whether we like it or not we have really started to live in One World.«

149 Arendt: Denktagebuch, 38, Heft Il [8] — Oktober 1950.

150 Ebd,, 38, Heft I [8] — Oktober 1950.

151 Beispielhaft anfiihren ldsst sich dafiir das immer wieder von Arendt zitierte Diktum »Der Sinn von
Politik ist Freiheit«. Dabei handelt es sich um eine entstellende Verkiirzung der Uberlegung aus
dem Aufsatz »Freiheit und Politik«. Sie steht unter der Bedingung, dass der Freiheit eine Unter-
scheidung des 6ffentlichen Lebens von einer dem Privatleben zugeschlagenen Willkiirfreiheit des
Einzelnen (seinerindividuellen Subjektivitat) vorausgegangen sein miisse: »Freiheit kann der Sinn
von Politik nur sein, wenn wir unter dem Politischen einen 6ffentlichen Raum verstehen, der sich
nicht nur von der Sphire des Privatlebens abgrenzt, sondern sogar immer in einem gewissen Ge-
gensatz zu ihr steht.« Arendt, Hannah: »Freiheit und Politik«, 201—227, in: Dies.: Zwischen Vergan-
genheit und Zukunft, hg. v. Ludz, Ursula, Miinchen u.a.: Piper 2016, 209.

152 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 185, Heft VIl [8] — Februar 1952.

153 Zum Verhiltnis von Willkiir und Freiheit, die fir Hegel im Hinblick auf die Vernunft und damit auf
die Sittlichkeit wie auch das Recht formulierbar ist, vgl. Hegel, G. W. F.: Grundlinien der Philosophie
des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Werke Bd. 7, hg. v. Moldenhauer, Eva/
Michel, Karl Markus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, bes. § 15. 65—68. Dem »Wimmeln von Willkiir«

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

Anstrich. Aus dieser Perspektive ist Arendt eine viel weniger sliberale« Denkerin, als sie
oft angesehen wird und eine mit ihr formulierte Freiheit zunichst einmal eine Freiheit
zum Anderen.

Das Schwanken zwischen der Verve fir die Freiheit und der gleichermafien deutlich
gewordenen dialogischen Bedingtheit des Menschen, die dazu verlocken konnte statt
von der Menschheit von einer Menschenheit zu sprechen, hat Benhabib zur Formu-
lierung eines »anthropologischen Universalismus« veranlasst. Das Fehlen normativer
Grundlagen deutet Benhabib als Vernachlissigung von Fragen der sozialen und kon-
kreten politischen Gerechtigkeit. Zwar folgt sie Canovans Einordnung des arendtschen
Denkens als einem »politisierten Existentialismus, kritisiert jedoch die »Ethik radika-
ler Intersubjektivitit«. Sie stellt die Frage, wie Arendts »normative Vision des Politischen
in den heutigen Institutionen verankert werden« kénne."* Wie bereits erwihnt, duflert
auch Marchart eine dhnliche Kritik. Ein solches Verstindnis des Politischen — eine »poli-
tische Ethik« — konne als apolitisch aufgefasst werden. Marchart schreibt deshalb, dass
die Pluralitit nicht uneingeschrinkt und vielleicht iiberhaupt nicht in Politik ibersetzt
werden kénne.” Er argumentiert, dass damit ein unbedingter »Ethizismus« ins Feld
des Politischen eingefithrt zu werden drohe, welcher mit Politik nicht vereinbar sei:
eine »politische Ontologie«. Jedoch hebt Marchart auch hervor, dass fiir Arendt Politik
nur dort moglich sei, wo Erlésung ausbleibe. Die Anerkennung der Unbedingtheit des
Bedingten konne sich zudem als hilfreich dafiir erweisen, die radikale Abwesenheit
einer vorgegebenen Grundlegung der Politik zu akzeptieren.'s

und der »Anarchie individueller Bedirfnisse« begegnet Arendt mit Hegel anhand der Spannung
zwischen Wille und Bedurftigkeit des Einzelnen. »Also: Der Wille erhalt seinen Zweck aus dem
einsamen Bedirfnis, und der Einzelne betritt die Welt der Pluralitat (Allgemeinheit) nur, weil er
in seiner einsamen Bediirftigkeit sich nach Mitteln zu ihrer Befriedigung umsieht. Also die Plura-
litat ist von vornherein als die Sphire der Mittel, die Individualitat als die des Zweckes definiert.«
(Arendt: Denktagebuch, 101, Heft V [1] —Juli 1951).

154 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, 304f./309.

155  Vgl. Marchart: Die politische Differenz, 286. Marchart kritisiert, dass sich »der Ethizismus von Singu-
laritatstheoretikern [...] weder von solch widrigen Umstanden tatsdchlicher Politik«, noch von der
»(theo-)logischen Identitdt des Singuldren mit dem Absoluten irritieren ldsst. Wahrend man das
Absolute — also die (unmdogliche) vollstandige Universalisierung einer partikularen Politik — wohl
jederzeitals eine Form systemischer SchliefSung (Nancy: des Immanentismus) verdammen wiirde,
ignoriert man die analogen Konsequenzen beziiglich der Kategorie des Singuldren.« Wenngleich
bei Arendt nicht die Singularitit, sondern die Pluralitit im Vordergrund steht, teilt sie doch mit
Nancy die Vorstellung einer von Heidegger hergeleiteten pluralen Partikularitit (Singularitat). Ei-
nem Immanentismus des Subjekts jedoch verwehrt sich Arendt mit Blick auf etwa die Frage der
Identitdt und der Person vehement (vgl. Arendt: Denktagebuch, 734, Heft XXVI [39] — September
1969).

156  Marchart (vgl. Die politische Differenz, 258) erortert in Anlehnung an die Beobachtung von Carsten
Strathausen eine »politische Ontologiex, die in unterschiedlichen Formen des Linksheideggeria-
nismus ausformuliert werde. Bei Nancy sei der Weg zu ihr jedoch versperrt, weil er weitergehen-
de Uberlegungen hinsichtlich der politischen Konstitution des sozialontologisch gefassten Mit-
seins meide. Bei Derrida, der insofern in einer arendtschen Linie stehe, als er mit Begriffen wie
der Freundschaft und der »responsabilité« die Frage einer »anderen Politik« aufwerfe, sei in der
Schwebe belassen, ob eine Politik des Ethischen iiberhaupt moglich sei, so Marchart. Aus seiner
Perspektive reiche esjedoch nicht aus, im Spannungsbogen zwischen der Méglichkeit und der Un-

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

187


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Der Hinweis auf eine ausbleibende Erlésung ist entscheidend und der geschilderten
Kritik entgegenzusetzen. Arendt ist weder bestrebt eine programmatische Ethik noch
den Leitfaden fiir eine Politik aufzustellen. Als eine Denkerin des Unmdiglichen — wie sich
mit Blick auf das bisher Dargelegte festhalten lisst — versucht sie damit umzugehen,
dass es nach den Schrecken der Shoah »keine Tat und kein Ereignis geben kann, das
die Menschheit oder ein Volk ein fiir alle Mal erlést und ihm das Heil bringt«.”” Nach
dem Verlust des Vertrauens darauf, dass die Institutionen der Politik einen Umgang mit
der Heillosigkeit finden kénnten — einer Hoffnungslosigkeit, »dass in der Politik ja alles
einmal wieder gutgemacht werden kénnen muss«, wie sie im Gaus-Gesprich hervor-
hebt™® —, ist der Dialog bei Arendt eine Chiffre fiir das Politische. Er weist eine unbe-
dingte Bedingtheit auf, die einer jeden institutionalisierten oder auch nur institutiona-
lisierbaren Politik vorausgehen muss, und sei es als niemals realisierbarer Anspruch.

3.4 Dialog als Erscheinen-Fiir und die Denkfigur Theater

Der mit dem Denken vollzogene Riickzug von der Welt macht die Sprache wieder riick-
gingig, wie auch in The Life of the Mind formuliert: »undo, as it were, the withdrawal from
the world of appearances«. (LM, 108) Die Sprache erméglicht das grundlegend politische
»Zusammen- und Miteinander-sein der Verschiedenen«.® Jedoch bleibt zu beriicksich-
tigen, dass die Sprache in der philosophischen Tradition lediglich ein notdirftiges Sub-
stitut ist. Mit der Vorstellung einer unbeteiligten Zuschauerschaft als Vorgang des Den-
kens in der abendlindischen Philosophie liege ein Vorrang des Sehens beschlossen, der
tief in der altgriechischen sowie auch noch in der zeitgenossischen theoretischen Spra-
che verwurzelt sei (vgl. LM, 110). Das Sehen bleibe dabei auch Vorbild fiir die als Erken-
nen begriffene Sprache, auch wenn sie von einer Insuffizienz im Hinblick auf das intui-
tive Erkennen der Wahrheit gekennzeichnet sei (vgl. LM, 118). Dem mit der solipsisti-
schen Verlassenheit im Zusammenhang stehenden Vorrang des Sehens und dem damit
verbundenen Riickzug des Denkens auf eine Zuschauerposition als Modellfall fiir Wahr-
nehmung setzt Arendt ein Héren ohne Gehorsam entgegen, welches die Welt — das heif3t
das mit Anderen geteilt differente beziehungsweise primdir plurale In-der-Welt-Sein - nicht
ausblenden kann (vgl. LM, 110/119). »Im Hoéren erfahre ich die Welt, namlich wie von an-
deren Standorten aus die Welt erscheint.«**°

Arendt wertet zwar das Horen auf, wie der Hinweis auf die hebriische Tradition und
die darin unsichtbare Wahrheit sowie der im Anschluss an Heideggers In-der-Welt-Sein
formulierte Zustand einer »reinen Rezeptivitit« in The Life of the Mind verdeutlicht (vgl.

moglichkeit zu verharren. Weil Politik in der voriibergehenden Entparadoxisierung des Paradox-
Unentscheidbaren liege, drohe eine ethische Politik sich »in den Tagtraumen einer schénen Seele
zu verlieren und in Passivismus zu versinken.« (Ebd., 287f.).

157  Ebd., 327. Marchart zitiert aus: Arendt, Hannah: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im
politischen Denken |. Miinchen u.a.: Piper 1994, 223.

158  Gaus/Arendt: Zur Person.

159  Arendt: Denktagebuch, 16, Heft | [21] — August 1950.

160 Ebd., 399, Heft XVII [4] —Juli1953.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

LM, 118/122). Sie stellt aber auch heraus, dass ein auf dem Héren basiertes Denken eben-
so Probleme mit sich bringe, wie der ausgehend vom Visuellen verstandene Denkvor-
gang (vgl. LM, 123). Neben dem Aspekt des Gehorsams (vgl. LM, 119), auf den auch Derri-
da hingewiesen hat,'*" liegt eine weitere dieser Schwierigkeiten in der von Judith Butler
nicht zu Unrecht bemerkten Fixierung auf die Befihigung zur sprachlichen Auflerung
bei Arendt.’** Wie bereits zu Anfang des Kapitels ausgefiihrt, sind die aristotelischen Be-
stimmungen des Menschen als zoon logon echon und zoon politikon zwei Seiten der gleichen
Medaille. Wihrend Butlers an The Human Condition orientierte Kritik berechtigt ist, kann
sie doch dahingehend relativiert werden, dass das mit dem Dialog in Arendts Denkta-
gebuch und in The Life of the Mind aufgeworfene Verstindnis von Sprache nicht nach der
Arteiner Aussagen- und Urteilslogik funktioniert — und damit nicht den normativen An-
spruch einer bestimmten, etwa an den Vorgaben einer Rationalitit orientierten Sprache
einfordert. Der Dialog ist bei Arendt nicht mit Sprachkompetenz zu verwechseln. Auch
wenn fiir sie eine vorrangige Variante des Erscheinens-Fiir in der sprachlichen Form liegt,
mit der das Abwesende in eine Anwesenheit iiberfithrt wird, (LM, 76) ist das Abwesende —
wie nachfolgend mit Blick auf die sokratische Ratlosigkeit ausgefithrt wird - als ein sol-
ches Unerkennbares zu begreifen, das unerkennbar bleibt und nicht in ein Erkennbares
transformiert wird. Das Denken des Dialogs bei Arendt lisst Raum fiir eine andere Spra-
che und etwas Anderes als Sprache. Eine nicht ausschlieflich im Sinne einer Vermittlung
gedachte Sprache weist Parallelen mit dem Dialog bei Lacoue-Labarthe und Nancy auf,
der tiber die »personelle«, »individuelle« und »subjektive« Prisenz hinausweist. Damit,
und mit den Uberlegungen aus dem vorangegangenen Kapitel zum Theater als Denkfi-
gur fir Grundfragen der Darstellung im Hinterkopf, stellt sich auch die Frage, was es
mit dem Theater auf sich hat, das in Arendts Texten immer wieder auftaucht. Wie nicht
zuletzt die politische Erfahrung des Sokrates verdeutlicht, geht es dabei weniger um ein
Denken des Theaters als vielmehr eine Verabgriindung des Denkens durch das Theater.

Die politische Erfahrung des Sokrates

Wenn man Platon als ersten Denker der Verlassenheit bezeichnen kann, mit dem sich die
Philosophie aus der Politik zuriickzuziehen und der Solipsismus als das vorherrschende
Verstindnis der Philosophie zu etablieren beginnt, dann weil diese Diagnose auf die Er-
fahrung des Sokrates zuriickzufithren ist, von der Polis verlassen worden zu sein: »Was

161 Vgl. Derrida: Politik der Freundschaft, 428.

162 Judith Butler machtdaraufaufmerksam, dass es bei Arendt eine deutliche Tendenz gebe, »agency«
auf die Macht der Rede zu reduzieren und Sprachhandlungen als das dominante Modell fiir poli-
tisches Handeln zu fassen. Zwar habe sie in On the Revolution betont, dass die Revolution durch die
aufdie Strafie stromenden Massen verkérpert werde. In The Human Condition und mit der darin vor-
genommenen Unterscheidung der Offentlichkeit von der Privatsphire habe sie Frauen, Sklaven,
Kinder etc. vom politischen Handeln ausgeschlossen. Butler, Judith: Notes toward a Performative
Theory of Assembly, Cambridge: Harvard Univ. Press 2015, 45. Diese Kritik deckt sich auch mit der
zu Beginn dieses Kapitels (154) als individualistisch beschriebenen Form des »Sich-an-Anderen-
Messen«, wie es von Arendt als »der griechische Ausweg aus den Aporien des Handelns« in Vita
Activa beschrieben worden ist (vgl. Arendt: Vita activa oder Vom titigen Leben, 187).

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

189


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

in Platons Staat als rein philosophisches Argument auftritt, war von einer ausschlief3-
lich politischen Erfahrung bestimmt: Prozess und Tod des Sokrates.« (SO, 43) Die Polis
aber habe dabei missverstanden, dass Sokrates sich keineswegs als sophos begriffen ha-
be. Das Problem, dass von einer historischen Person Sokrates nicht gesprochen werden
kann, itbergeht Arendt, auch wenn sie — wie in The Life of the Mind nachvollziehbar ausge-
wiesen — die platonischen Dialoge fiir eine Charakterisierung des Sokratischen heran-
zieht (vgl. LM, 168f.). Die sokratische Tradition sei etwa in denjenigen Platon-Dialogen
ersichtlich, die ein unschliissiges Ende zur Schau stellen (vgl. SO, 50) und anhand ei-
nes »abgeschwichten Echo[s]« aus den Schriften Aristoteles’ zu rekonstruieren, weil sie
Sokrates niherstiinden als das Lehrgebiude der Ideenlehre Platons (vgl. SO, 62). Die po-
litische Erfahrung von Sokrates, in einer mit Anderen geteilten Welt zu leben, entwickelt
Arendt Hand in Hand mit einer von diesem selbst nicht tiberlieferten Theorie der Subjek-
tivitit, in der das »Einer-sein«alles andere als unproblematisch ist. In nuce lisst sich hier-
mit die zuvor herausgearbeitete primdre Pluralitit nachvollziehen. Eine Stelle aus Platons
Gorgias-Dialog schreibt Sokrates die folgende Aussage zu:

It would be better for me that my lyre or a chorus | directed should be out of tune
and loud with discord, and that multitudes of men should disagree with me rather
than that I, being one, should be out of harmony with myself and contradict me.
(LM, 181)'®

In der als paradox beschriebenen Aussage, findet sich zwar einerseits die Behauptung
von Sokrates selbst Einer zu sein, wihrend andererseits auch die bedrohliche Situation
ins Spiel gebracht wird, mit sich selbst in einen Zwiespalt zu geraten. Dass mit musika-
lischen Metaphern operiert wird, macht Arendt zum Gegenstand einer Lektiire, die den
Einklang (harmonia) ins Zentrum stellt. Weil fiir einen Einklang immer mindestens zwei
unterschiedliche Tone nétig sind und zwei Tone, die miteinander vollkommen identisch
sind, nicht im Einklang stehen konnen, sei Sokrates zwar Einer, aber dennoch gespal-
ten. In das Einssein habe sich ein Unterschied eingeschlichen und bereits die sokrati-
sche Vorstellung des Bewusstseins sei von einem Zwischenraum und einer Unterschei-
dung gekennzeichnet: eine Beziehung des Selbst zu sich. Die Metapher des Einklangs
bebildert nicht lediglich etwas Bekanntes, sondern gibt etwas zu denken.’* Bewusst-
sein (»consciousness«), das Arendt wortlich als »bei sich wissen« iibersetzt, bezeichnet
die auch fiir Sokrates »merkwiirdige Tatsache, dafd ich in gewissem Sinne auch fiir mich
bin« (LM, 183). Der »sokratische Rationalismus« und die Vorstellung des »Zwei-in-Ei-
nem«™® beruht auf der Erfahrung des Gewissens, dass »Menschen als Redende zusam-
menleben« (SO, 55). Das Selbst ist, vermittelt iiber die zu den Tonen in eine Parallele ge-
brachte sprachliche Auferung und die damit erfahrbar gewordene Selbstdifferenz, nie-
mals in einem absoluten Sinne einsam.

163 Arendt zitiert hier Platon: »Gorgias«, 337—452, in: Ders.: Samtliche Werke Bd. 1. Apologie des Sokrates,
Kriton, lon, Hippias 11, Theages, Alkibiades I, Laches, Charmides, Euthyphron, Protagoras, Gorgias, Menon,
Hippias I, Euthydemos, Menexenos, hg. v. Wolf, Ursula, Reinbek: Rowohlt 2015, 482c.

164 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 46, Heft 11 [22] — Dezember 1950.

165 Vgl. ebd., 437, Heft XVIII [24] — September 1953.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

»Ohne Einsamkeit kann es kein Gewissen geben.«**® Und im Umkehrschluss werden
von den Einzelnen bezeichnete gegenstindliche Objekte zwar im Rahmen des realitits-
stiftenden Gemeinsinns erfahrbar, treten aber auch in ihrer nicht-assimilierbaren An-
dersheit — das heif8t darin, dass sie fiir Andere erscheinen - ans Licht. Anders als in der
von Platon etablierten »Tyrannei der Wahrheit« (SO, 44), habe Sokrates mit der sprach-
lichen Form des dialegesthai, welches Arendt als das gemeinsame Durchsprechen fasst,
der Annahme Rechnung getragen, dass sich jedem Menschen die Welt verschiedentlich
Offnet. Der besondere Schwerpunkt Sokrates’ sei dabei jedoch auf die Einsicht zuriick-
zufithren, dass die Art des Erscheinens der Wahrheit fiir die Menschen im Scheinen liege
und die doxa nichtlediglich Phantasterei und Willkiir sei (vgl. SO, 47). Schliefie Platon aus
der Gefahr fiir den Philosophen in Folge seines 6ffentlichen und politischen Auftretens
eine Abwertung der doxa gegeniiber der idea'®” und bestehe auf der Professionalisierung
von Wissen mittels der dialektischen Vorgehensweise, bleibe Sokrates beim Prinzip des
dialegesthai. Dieses ziele darauf ab darzulegen, »was mir scheint« (vgl. SO, 47). In The Life
of the Mind heif3t es: »Seeming — the it-seems-to-me, dokei moi — is the mode, perhaps the
only possible one, in which an appearing world is acknowledged and perceived.« (LM,
21). Auch wenn alles Erscheinen im Modus des >Es-scheint-Mir« erfolgt und deswegen
auch in gewisser Hinsicht offen fur Fehler und Tiuschung ist, trage die Erscheinung —
es sei an dieser Stelle an den Gemeinsinn erinnert — eine Indikation der Wirklichkeit
(»realness«) (vgl. LM, 49). Der Umgang mit der doxa des Anderen in der Welt der Erschei-
nungen, ist »die politische Einsicht par excellence« (SO, 53). Sokrates »glaubte, dass es so
viele verschiedene logoi gab oder geben sollte, wie es Menschen gab, und dass erst alle
diese logoi zusammen die menschliche Welt bilden, insoweit die Menschen als Redende
zusammenleben.« (SO, 55) Die doxa sei unhintergehbarer Ausgangspunkt einer pluralen
Objektivitit des Marktplatzes, die sich daraus ergebe, dass die Welt sich jedem anders
darbiete (vgl. SO, 47f.). Aus dieser Erkenntnis erwichst weniger eine Fundierung oder
Eindeutigkeit des Denkens als vielmehr eine abgriindig-dialogische Reprisentation, die
das Denken sowohl ermdglicht als auch unterliuft und die als Reprisentierbarkeit ge-
fasst werden kann.

Die Unmoglichkeit des emphatischen Fiir-sich-Seins, welche Arendt auch fur die
»transzendentale Asthetik« Kants herausarbeitet, ist Umstand einer von ihr im Sokrates-
Text unterstrichenen Signatur der Pluralitit aller irdischen Wesen. Das von einem solchen
Standpunkt aus begriffene Selbst kann keine klar umrissene Form annehmen und »bleibt
vielmehr stets verinderlich und ein wenig ambivalent« (SO, 60). Das iiber einen nicht-as-
similierbaren Anderen vermittelte Denken ist scharf von der Vorstellung des Erkennens
eines Selbst unterschieden - sei es dem eigenen oder dem fremden: »In thought there
are no »selves«.«'*® Arendt sieht die Vorstellung einer Identitit, die im Streit des inne-
ren Zwei-in-Einem von einem Selbst reklamiert werden, oder das man vor dem Ableben
haben oder kennen koénne, iiberaus kritisch: »Gerade wenn ich allein bin, bin ich nie ein

166 Ebd., 443, Heft XVIII [29] — September 1953.

167 Vgl. ebd., 484, Heft XX [12] —Juli 1954. Arendt spricht hier auch von der Vorherrschaft des Sehens
in der Philosophie, dass bei Platon als eine Abwendung vom legein und Hinwendung zur idea zum
Ausdruck kommt.

168 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 721, Heft XXVI [25] —Juli 1969.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

191


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

>Selbsts, nie identisch mit mir. Meine Identitit ist an meine Erscheinung und damit an
die Anderen, denen ich erscheine, gebunden. Mein >Selbst< qua Identitit gerade emp-
fange ich von Andern.«**® Das politische Element des Dialogs gemif der sokratischen
Rationalitit bestehe nicht darin, einen Anderen als Person zu verstehen, sondern zu er-
kennen, »auf welche besondere Weise die gemeinsame Welt dem Anderen erscheint, der
als Person ihm selbst immer ungleich und verschieden bleibt.« (SO, 53)

Die Frage nach dem Selbst verbindet Arendt mit einer Uberlegung zum Theater, wie
sich mit einer Notiz aus dem Denktagebuch mit der Uberschrift »Person — Ich — Charak-
ter« zeigen ldsst. »Persona« beschreibt sie als Maske und Rolle, die das Ich fiir das Spiel
unter den Menschen wihlt oder mit der es identifizierbar wird. Aber damit nicht ge-
nug: Dem Verstindnis des Ich als Charakter und dem formalistischen Prinzip einer Ein-
heit von Leib und Seele, das durch die Maske verdeckt wird, stellt sie ein »per-sonare«

170

entgegen: durchténen."”® Sie scheint damit das Denken der dramatischen Subjektivitit

aufzubrechen und an seine Stelle das einer Verrdaumlichung von aufeinander bezogenen

' Das Durch-Ténen als Hervorhebung einer Relationalitit der

Aussageorten zu setzen.
Einzelnen im Hinblick auf »alle Anderen« — die Ubersetzung der griechischen Vorsilbe
»dia-« ins Lateinische als »per-« wire hier anzufithren — weist Parallelen zu dem bei La-

172

coue-Labarthe und Nancy beschriebenen Dia-Log als énonciation auf.””> Doch wie sind

diese Parallelen genauer zu fassen?

Theater oder die relationale Reprasentierbarkeit

Die Pluralitit des Erscheinenden und die daraus gefolgerte plurale Objektivitit des
Markeplatzes als Grundlage fiir eine >Politik des Relationalend”
nicht nur auf die griechische Agora, was ihr den Ruf eingehandelt hat, eine riickwarts-

verweist bei Arendt also

gewandte und nostalgische Denkerin zu sein. Es verweist auf einen weiteren Ort, der

169 Ebd., 734, Heft XXVI [39] — September 1969

170 Vgl. ebd., 8, Heft | [2] —]Juli 1950.

171 Vergleichbar ist diese Vorstellung etwa mit dem Dialog in »Das Paradox tiber den Schauspie-
ler« (Diderot, Denis: »Der Paradox iiber den Schauspieler«, 481—539, in: Diderot, Denis: Asthetische
Schriften. Band 11, hg. v. Bassenge, Friedrich, Berlin: das europdische buch 1984), wo Diderot ihn we-
der schlichtweg fiir ein aufklirerisches Programm noch eine naturalistische Theatervorstellung
gebraucht, sondern als Teil einer breiteren Fragestellung verhandelt. In der abgriindigen Dialog-
struktur des Textes kommen Vertretung, Ndhe und Ferne in Rolle und Person, Position und Dispo-
sition zur Geltung. Dabei wird ein urspriinglich offener und uneigentlicher Schauspieler zum Um-
schlagplatz eines dialogischen Aufer-Sich-Seins erhoben, das sich selbst in Anderen und durch
Andere iiberhaupt erst zu erkennen vermag. Der Dialog wird mit der Potenzialitat eines mimeti-
schen Spiels verbunden, ohne das eine Interaktion im Zusammenhang sozial determinierter Rol-
len nicht denkbar ist.

172 Vgl. dazu in der vorliegenden Studie, 141. Marchart (vgl. Die politische Differenz, 19) verortet das
Denken des Politischen bei Lacoue-Labarthe und Nancy in einer arendtschen Tradition.

173 Vgl.zum Begriff»Politics of Relationality«auch Topolski: Arendt, Levinas and a Politics of Relationality,
bes. Kapitel 7: »From Arendt and Levinas to Relationality« 177—216. Von einer »Verraumlichung«
spricht auch sie, ohne jedoch in ihrem Text auf die Frage des Theaters (oder auch nur der Literatur
und der Sprache) bei Arendt zu sprechen zu kommen: »It is this need and space for contestation
and change that characterizes a politics of relationality, which rejects any fixed identities or us
versus them frames.« (Ebd., 225).

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

in ihrer Perspektive mit dem antiken Griechenland in Verbindung zu setzen ist und
in Form des Begriffs des Zuschauers schon zuvor immer wieder angedeutet wurde:
das Theater. Gabriel hat Arendt vor dem Hintergrund ihrer Auseinandersetzung mit
Heidegger als Vordenkerin eines postfundamentalen Begriffs von Theater bezeichnet,
was er auf ihr Verstindnis einer figurlosen Figur von >Welt« zuriickfithrt.”* Damit
wird jedoch auch deutlich, dass die soeben vorgenommene Beschreibung des Theaters
als »Ort« weniger zutreffend ist, als vielmehr diejenige einer »Denkfigur« anzufiithren
wire. Der Politikwissenschaftlerin Rieke Trimgev zufolge hat das Theater als Figur bei
Arendt eine »erkenntnisleitende Kraft«, weil es ihr als Folie diene, »um eine bestimmte
Beschaffenheit der menschlichen Welt hervorzuheben, die selbst nimlich schon >Bithne«
ist, also einen theatralen Charakter hat.«'”” Obwohl dieser Beobachtung zuzustimmen
ist, muss jedoch eine gewichtige Verschiebung hervorgehoben werden. Wahrend in
The Human Condition davon die Rede ist, dass das »Theater« die politische Kunst par
excellence sei, weil es die Bithne der Welt nachahme," ist in The Life of the Mind von
Theater als explizitem Analogon nicht mehr die Rede. Auch Vita Activa, die deutsche
Ubersetzung von The Human Condition, wo hiufig in Metaphoriken des Theaters argu-
mentiert wird, entstand vor The Life of the Mind. Wie bereits zuvor verdeutlicht, stehen
die Birger in ihren fritheren Texten als dramatische Subjektivititen auf der Bithne der

Polis, die im »mitteilenden Teilnehmen an Worten und Taten«'””

einen Wettkampf des
»leidenschaftliche[n] Sich-an-Anderen-Messen[s]« auffithren. Die »individualistische«
»Selbstenthiillung« muss auf das unteilbare Individuum setzen, sei es als Voraussetzung

178 In Vita Activa gibt es die »immerwihrende Bithne«

oder als Ergebnis dieses Prozesses.
und ein »Publikum in einem Zuschauerraum, in dem aber ein jeder zugleich Zuschauer
und Mithandelnder ist«'”®, was an Rousseaus Vorstellung des Theaters als Fest erinnert.
Was jedoch an diesem Vorgang dialogisch ist, dhnelt eher der Vorstellung des Dramas
als es dem Theater als Denkfigur fiir Grundfragen der Darstellung nahekommt, wie
es im Denktagebuch und in The Life of the Mind im Sinne einer dia-politischen Ontologie
vorzufinden ist.

Pars pro toto lassen sich fiir das Theater als Denkfigur aus The Life of the Mind zunichst

zwei Zitate aus der Einleitung anfithren:

And just as the actor depends upon stage, fellow-actors, and spectators, to make
his entrance, every living thing depends upon a world that solidly appears as the
location for its own appearance, on fellow-creatures to play with, and on spectators
to acknowledge and recognize its existence. (LM, 21f.)

Nothing and nobody exists in this world whose very being does not presuppose a
spectator. In other words, nothing that is, insofar as it appears, exists in the singular;
everything that is meant to be perceived by somebody. Not Man but men inhabit this
planet. Plurality is the law of the earth. (LM, 19)

174 Vgl. Gabriel: Biihnen der Altermundialitit, 177.
175  Trimgev: Politik als Spiel, 231/243.

176  Vgl. Arendt: The Human Condition, 188.

177 Vgl. Arendt: Vita activa, 191.

178 Vgl. ebd.,187.

179 Vgl.ebd., 191.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Arendt, so liegt zunichst auf der Hand, benennt das »Theater« nicht als expliziten
Referenzpunkt ihrer Argumentation. Das ldsst sich auf den Umstand zuriickfithren,
dass die solipsistische Tradition den Philosophen nach dem Vorbild des Zuschauers
(theatai) begriffen hat (vgl. LM, 93f.), der sich in einer klassischen Schauanordnung der
Guckkastenbithne vom Geschehen zuriickziehen und das Ganze aus einer privilegierten
Position — ganz im Sinne des Vorrangs des Sehens — tiberschauen kann. Dem Theater
als Vorstellung eines vom Singular her begriffenen Weltbildes steht die Uberzeugung
entgegen, dass ein vollkommener Riickzug von der Welt auf eine ausschlieflliche und
privilegierte Zuschauerposition nicht méglich ist. Eine philosophische Welt-Guckkas-
tenbithne ist nur in der solipsistischen Verlassenheit méglich, welcher eine Verkennung
der vom Bewusstsein unabhingigen »Existenzhaftigkeit« und »Wirklichkeit« voraus-
geht. Trotz der auch in The Life of the Mind bekriftigten Kritik an einem statischen
Zuschauer, der den Riickzug auf eine reine contemplatio vollzieht, riickt sie von der Figur
des Zuschauers nicht vollkommen ab, stirkt jedoch dessen eigenes Erscheinen-fiir-
Andere. Weil der spectator Teil der Weltbithne ist, lisst sich eine fixierbare Opposition
des Schauens und des Erscheinens nicht aufrechterhalten. Trotz der grundsitzlichen
Ubereinstimmung mit der These Trimgevs gilt es an dem Punkt festzuhalten, dass
die Theaterfigur bei Arendt auf dem Abschied vom Theater im Sinne bestimmter exis-
tierender oder historischer Institutionen oder Schauanordnungen beruht. Wie ihre
Uberlegung zum »per-sonare« und eine Notiz fiir das geplante und ungeschriebene
Buch Amor Mundi*®® suggerieren, geht es ihr darum, den Vorrang des Sehens mit dem
Hoéren zu erginzen: »Sehen und Gesehen-werden, Horen und Gehért-werden im Zwi-
schen«.’ Dennoch bedarf es zu dieser Erginzung eines weiteren Schrittes, um die
Denkfigur des Theaters bei Arendt zu verstehen.

Das Theater ist fiir Arendt nicht lediglich ein Ort, den man aufsuchen kann und
an dem es mehr oder weniger aktuelle, historische, avantgardistische oder konser-
vatorische Inszenierungen zu sehen gibt. Theater ist nicht auf die blofie Konvention
bestimmter Theaterformen zu reduzieren — etwa eines Theaters mit Vorhang, Foyer
und Brandschutzverordnung. Theater lisst sich vielmehr entlang der Hervorhebung
begreifen, dass Sein und Erscheinung zusammenfallen (»Being and Appearing co-
nincide«, [LM, 19]) und dabei »alle Andern und alles Andere«®* voraussetzt. Mit dem
Theater wird wiederum der doppelt gebrochene Verweisungszusammenhang aufge-
griffen, der im Verlauf dieses Kapitels immer wieder eine Rolle gespielt hat. Arendt
reflektiert demnach grundsitzliche Fragen der Darstellung, die sich von der Denkfigur
des Theaters als Metapher fiir die Darstellung nicht l6sen lassen. IThr Verstindnis eines
auf den Begrift Theater gebrachten transzendental-dialogischen Erscheinens-Fiir lisst
sich als Auseinandersetzung mit Heideggers Skepsis gegeniiber dem Offentlichen,
seinem Schweigen vom Theater und insbesondere die bei ihm vorgefundene Herab-
setzung des dialogischen Mitseins begreifen. In Bezug auf Karl Jaspers hat Arendt im

180 Auf Amor Mundi verweist auch Hahn (vgl. Hannah Arendt, 55ff.) und bringt das nicht umgesetzte
Vorhaben mit dem Denken eines Neuanfangs nach dem Totalitarismus-Buch zusammen.

181  Arendt: Denktagebuch, 539, Heft XXI [55] —Juli 1955.

182 Ebd., 277, Heft XII [13] — Dezember 1952.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

18 sesprochen, dem sich

Gesprich mit Gaus von einem »Wagnis der Offentlichkeit«
Heidegger nicht nur hinsichtlich seiner Rolle im Nationalsozialismus — also noch in der
»Offentlichen Aufklirung seines Falles«, wie er im Spiegel-Interview »Nur noch ein Gott
kann uns retten« betont — verwehrt hat.’® Die Skepsis gegeniiber einer von Heidegger
beschriebenen »Diktatur der Offentlichkeit, die fiir ihn mit Lirm, Effekthascherei und
Erregung, Skandalen und der Oberfliche zu tun hat, liegt insofern tiefer, als dass sie
der etwa in Heideggers Nietzsche-Buch gegeniiber dem Theater artikulierten Haltung
4hnlich ist.”® Heideggers mit dieser Skepsis einhergehendes Schweigen vom Theater ist
deswegen verwunderlich, weil seine Philosophie des Mitseins, welches eine Authebung
des Solipsismus durch das In-der-Welt-Sein verhandelt, ein Theaterdenken jenseits
der »starren Bithne« zwar aufwirft, diesem aber nicht konsequent nachgeht. Wie das
Mitsein markiert das Theater eine auffillige Liicke in Heideggers Denken.'®

Wiahrend dieses Theater nicht auf eine spezifische Schauanordnung reduziert wer-
den kann, wurde bereits angedeutet, dass sich die Denkfigur des Theaters insbesondere
nicht auf die Sprache reduzieren lasse. Der Dialog jedoch scheint zunichst eine spezifi-
sche Verbundenheit mit Sprache nahezulegen, die entlang der Theorie des Dramatischen
als der sich mitteilende Ausdruck menschlicher Innerlichkeit in der »zwischenmensch-
lichen Dialektik« zu fassen wire.”®” Jedoch lisst Arendt zu Beginn des zuvor angefiihrten
Zitats unmissverstindlich einen Spielraum fiir nicht-menschliche sowie nicht-sprach-
liche Vorginge aufscheinen: »Nothing and nobody exists in this world whose very being
does not presuppose a spectator. [...] nothing that is, insofar as it appears, exists in the
singular.« (LM, 19)

Das Mitsein im Hinblick auf Zuschauer sowie eine primdre Pluralitit ist keineswegs
auf Menschen beschrankt, sondern gilt fiir das Erscheinen iiberhaupt. Deswegen lasst
sich die Denkfigur des Theaters bei Arendt mithilfe einer Unterscheidung beschreiben,
die Nikolaus Miiller-Schéll im Anschluss an Walter Benjamin zwischen dem Theater des
Menschen und dem Theater iiberhaupt vorgeschlagen hat. In dieser Opposition wird das
Theater als Denkfigur und Reflexionsraum fiir Fragen der Darstellung aufgegriffen:
Wihrend das Theater des Menschen sich als das dramatische und reprisentative Thea-
ter beschreiben lieRRe, welches in einem epistemologischen Zusammenhang mit dem
langen Schatten der neuzeitlichen Verkiirzung stehe, dass der als Subjekt begriffene
Mensch im Reprisentieren der Welt austauschbar ist, lasse sich das Theater iiberhaupt
als Infragestellung einer idealisierenden Reprisentation des Subjekts begreifen. Damit
seien jene Fragen angestofRen, die Benjamin und Bertolt Brecht in ihrer fragmentarisch
gebliebenen Theatertheorie dem Denken tiberlassen haben. Diese Fragen hitten — auch
im Sinne Heideggers und Derridas — eine Auffassung von Theater als »radikale Ausein-
andersetzung mit dem abendlindischen Denken der Reprisentation beziehungsweise

183  Gaus/Arendt: Zur Person.

184 Vgl. Augstein, Rudolf/Wolff, Georg/Heidegger, Martin: »Nur ein Gott kann uns retten<. SPIEGEL-
Cesprach mit Martin Heidegger am 23. September 1966, in: Der Spiegel, 31. Mai (1976), 193—219.

185 Vgl. Heidegger: Nietzsche I, 85.

186 Fiireine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit dem Schweigen vom Theater bei Heidegger, vgl. Wei-
se, Marten: »Heideggers Schweigen vom Theater«, 167-179, in: Gabriel, Leon/Miiller-Scholl, Niko-
laus (Hg.): Das Denken der Biihne. Szenen zwischen Theater und Philosophie, Bielefeld: transcript 2019.

187 Szondi: Theorie des modernen Dramas, 19.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

der Vorstellung erméglicht und dadurch den Weg fiir eine andere, nicht linger vom
Mittelpunkt des >Menschen« geprigte, Bithnenpraxis [ge]bahnt.«*%

Auf Miiller-Schélls Uberlegungen aufbauend lisst sich das Theater als Denkfigur ver-
stehen, weil es die Mdglichkeiten des Denkens selbst befragt und verhandelt.® Dies ver-
bindet das Theater mit jener Idee von Reprisentation, die Arendt mit Blick auf Kant zum
Gegenstand ihres Denkens und dem Denken des Unerkennbaren nach Auschwitz macht.

9% weil sie als ein transzendental-dialogisches

Politisch ist die Reprisentation fiir Arendt,
Erscheinen-fiir die Reprisentierbarkeit entwirft. Theater ist dabei nicht nur eine Frage der
Menschen, sondern umfasst den Vorgang allen Erscheinens: das Theater iiberhaupt ist
nicht eine auf das Denken und seine Tropen riickfithrbare Operation, sondern vielmehr
ein Vorgang der Verabgriindung des Denkens.

Dieses versteckte< Theaterverstindnis im Erscheinen-fiir zeigt sich auch an ihrer Aus-
legung der Morphologie Adolf Portmanns (vgl. LM, 27fF.). Fiir den Zoologen und Biolo-
gen Portmann sei die duflere Erscheinung von Lebewesen nicht der funktionalistischen
Hypothese zufolge allein auf den Zweck der Selbst- und Arterhaltung zuriickzufithren.
Es zeichne sich vielmehr durch einen Selbstzweck aus. Die ausschliefllich funktionale
duflere Erscheinung sei — wie es etwa das Federkleid von Vogeln und dessen eigentiim-
licher »value of the surface« (LM, 30) nahelege — ein lediglich seltener Spezialfall. Aus
der Umkehrung des vorherrschenden morphologischen Missverstindnisses, demzufol-
ge die duflere Gestalt der Lebewesen nur dem Schutz und der Bewahrung eines inneren
Apparats untergeordnet sei, folgert Portmann einen dem Erhaltungstrieb ebenbiirtigen
Drang zur Selbstdarstellung. Der Drang zur Selbstdarstellung unterlaufe das metaphysi-
sche Vorurteil, dass das Erscheinen als Ausdruck eines vorgingig existierenden Inneren
oder eines Seins zu begreifen wire. Hieraus schlief3t Arendt, dass Sein und transzenden-
tal-dialogisches Erscheinen zusammenfallen und nicht auf eine Befihigung zum Spre-
chen oder die Anwesenheit von Sprache zu reduzieren sei.

Die philosophische Sorge um eine Ubereinstimmung (homoiosis) zwischen Sein und
Seiendem (vgl. LM, 137), die dem Wahrsprechen als adaequatio intellectu et rei vorausgeht
und dem Anspruch zugrunde liegt, dass etwas als das erscheinen soll, was es ist, lehnt
Arendt ab. Weil die Pluralitit des Erscheinens-Fiir jeder Erscheinung zukommt, sie tau-
tologisch auf sich selbst und damit auf das mit ihr einhergehende Andere verweist, ist
sie mit der an Portmann geschulten Kritik an der Logik expressiver Aussagen zu ver-
stehen: »The expressiveness of an appearance [...] expresses nothing but itself.« (LM, 30)
Die Ausdruckskraft der Erscheinung bringt zunichst nur sich selbst zum Ausdruck: das
Erscheinen-fiir und den damit einhergehenden Bezug auf das in seiner Gesamtheit Un-
erkennbare des Erscheinens im Hinblick auf »alle Andern und alles Andere«. Der Dialog
besteht im Zusammenhang dieses Theaters itberhaupt in dem Fiir, von dem das Erschei-
nen gekennzeichnet ist: es steht in einem Bezug zum Unerkennbaren, zum Anderen.
Die Erscheinung gemif3 der portmannschen Morphologie ist auch fir die von Sokrates

188 Miiller-Scholl: »Uber Theater iberhaupt und das Theater des Menschen, 59f.

189 Vgl. zum »Denken der Bithne« die Ausfithrungen von Gabriel, Leon/Miiller-Schéll, Nikolaus: »Vor-
wort«, 7-19, in: Dies. (Hg.): Das Denken der Biihne. Szenen zwischen Theater und Philosophie, Bielefeld:
transcript 2019.

190 Arendt: Denktagebuch, 734, Heft XXVI [41] — September 1969.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

hochgeschitzte doxa geltend zu machen: Durch die unhintergehbare Notwendigkeit des
Erscheinens werde zwar eine willkiirliche Verzerrung moglich, nicht aber sei darum das
Erscheinen als solches ein blofier und triigerischer Schein. Vielmehr wird mit dem Er-
scheinen-Fiir und durch den Bezug auf ein Unerkennbares die Méglichkeit der Auseinan-
dersetzung mit der Reprisentierbarkeit und damit dem Politischen er6ffnet, wie Arendt
anhand eines unbedingten Vorrangs des Fragens bei Sokrates verdeutlicht. Damit erfolgt
jedoch auch ein Wechsel zuriick auf das Terrain der Sprache.

Sokrates zeichnet sich durch das Bediirfnis aus, bei seinen Mitmenschen nachzu-
forschen, ob seine Ratlosigkeiten (»perplexities«) auch die ihren seien. Die oben bereits
zitierte Bezeichnung des Sokrates als »Bremse«, »Hebamme« und »Zitterrochen« (LM,
172) markieren eine vom Denken hervorgerufene Lihmung und unterbinden die betrieb-
liche Logik, wie sie etwa im gedankenlosen Handeln Eichmanns vorliegt: »Thinking is
always out of order, interrupts all ordinary activities and is interrupted by them.« (LM,
197) Eine perplexe Ratlosigkeit — und nicht eine Antwort — ist Grundlage und Zielpunkt
des Denkens iiber die Dinge und wie sie einem Selbst und Anderen scheinen. Die Ab-
lehnung eines teleologischen Verstindnisses des Denkens, das auf die Sprache angewie-
sen ist, ohne sie als Ausdrucksmedium zu begreifen, macht deutlich, wie grof3 die Kluft
zwischen Arendts Dialog und der Vorstellung eines rationalen Sprechhandelns im Hin-
blick auf eine politische Offentlichkeit ist. Seyla Benhabib hat diesbeziiglich eine hilfrei-
che Differenzierung vorgeschlagen. Wihrend Jiirgen Habermas vor dem Hintergrund
der Annahme eines emanzipatorischen Impulses der Moderne und einer kommunika-
tiv verstandenen Vernunft die Geltungsdimension von Sprechakten beanspruche, ge-
he Arendt vielmehr von einer interpretativen Dimension menschlichen Handelns aus.™”
Anders formuliert es Dana Villa: Die plurale Offentlichkeit des Marktplatzes lasse sich
nicht durch das Ethos der Ubereinstimmung in der Kommunikation oder als konsens-
orientiertes Geschehen kennzeichnen.” Vielmehr liege das Politische bei Arendt in ei-
ner »performativen Dimension«, wie Villa mit einem Zitat aus den Kant-Lectures zeigt,
welches der Musik in Form des Flotenspiels wieder einen Auftritt verschafft:

Whatever political quality Socratic dialogue has follows from the fact that Socrates
performed in the marketplace the way the flute-player performed at a banquet. It
[Socratic dialogue] is sheer performance, sheer activity."”

Anhand der aus der musikalischen Darbietung abgeleiteten sokratischen Performance
schlussfolgert Villa den Vorrang einer »performativen« gegeniiber der dialogischen
Dimension,”* was der bei ihm vorgenommenen Reduktion des Dialogs auf verniinftige
und rationale Kommunikation geschuldet ist.” Villa erértert jedoch nicht, worin die
Performativitit iiber eine Prozessualitit und Autotelie hinaus genau besteht. Selbst-
zweck — so wire Villa zu entgegnen — ist als solcher nicht ein Zweck in sich. Der

191 Vgl. Benhabib: Hannah Arendt, V1.

192 Vgl. Villa: Arendt and Heidegger, 70.

193 Arendt, Hannah: Lectures on Kant’s Political Philosophy, hg. v. Beiner, Ronald, Chicago: Univ. Press,
1982, 37, zitiert nach Villa: Arendt and Heidegger, 73.

194 Vgl. Villa: Arendt and Heidegger, 56.

195 Vgl.ebd,,s.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

197


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

198

Marten Weise: Dialog als Denkfigur

Selbstzweck des dialogischen Erscheinens-Fiir besteht paradoxerweise in einem Bezug
auf das mitgegebene Andere. Die sokratische Rationalitit einer nachforschend-grund-
legenden Ratlosigkeit gilt demnach nicht nur fir die Gegenstinde des Denkens oder das
denkende Selbst, sondern ist fiir die Struktur der Sprache selbst geltend zu machen.

Wie die Erscheinungen zeichnet sich die Sprache bei Arendt durch einen doppel-
ten Bezug auf ein Unerkennbares aus. Zum einen verlangt ihr Erscheinen einen »specta-
tor«, der als nicht-assimilierbarer Anderer gefasst ist. Nach der Aufldsung der Vorherr-
schaft des Sehens ist das damit entstehende Verhaltnis als »H6ren und Gehért-werden
im Zwischen«®® zu begreifen. Durch einen Bezug auf Hans Blumenbergs »Metaphoro-
logie« in The Life of the Mind bekriftigt Arendt, dass die Sprache in einer Welt der Erschei-
nungen nicht das Medium fiir die Ubermittlung faktischer Bestinde sei, sondern das
Nachdenken dariiber, was in der Welt und was Welt sei, iiberhaupt erst méglich mache.
Metaphern sind bei Blumenberg nicht Hilfsmittel, um etwas bereits Benennbares oder
ein gar vorsprachlich bereits Erkanntes zu kommunizieren, sondern Ausdruck der Ver-
bundenbheit eines poetischen Denkens mit der Vorstellung, eine Sache angesichts einer
grundlegenden und bleibenden Unerkennbarkeit zu durchdenken.”” Wihrend fiir So-
krates klar gewesen sei, dass simtliche solipsistische Vorstellungen »out of tune with
the most elementary data of our existence and experience« seien, (LM, 46) habe Blumen-
berg in seinem Verstindnis der Metapher als »orientierendem Anhalt« fiir die Speku-
lation iiber unbeantwortbare Fragen tibersehen, dass Denken immer in einem tibertra-
genden Dialog stattfinde.”® Sigrid Weigel hat diese Uberlegung in ihrem Aufsatz zum
Denktagebuch stark gemacht und die These vertreten, dass The Life of the Mind eine »Theorie
des Denkens« entwerfe, »in der der Denk- und Schreibstil des Denktagebuchs gleichsam
aufgehoben ist«, ohne dabei ausfithrlich auf die politischen Implikationen einzugehen,
die dabei von Bedeutung sind. Wenn Arendt die Verwendung von Wortern zum Zweck
des Ausdrucks bereits vorliegender Ideen fiir eine irrige Beschreibung des Denkvorgangs
hilt, macht sie nicht nur die Metapher zum Symptom einer Vieldeutigkeit angesichts ei-
ner fehlenden Wahrheit.”® Vielmehr lokalisiert sie ein Unaussprechliches inmitten der
Sprache - eine Sprachlosigkeit, der nur mit dem Dialog begegnet werden kann.

Dass das Theater des Erscheinens-Fiir mit dem Dialog zusammenzudenken ist, resii-
miert Arendt an einer Stelle im Denktagebuch, die nicht den Weg in eine ihrer Publika-
tionen gefunden hat und deswegen nur duflerst selten zitiert wird. Die Stelle beschreibt
den sokratischen Dialog als Vorrang des Fragens vor der Antwort und greift das Hin- und
Hergehen wieder auf, das in Bezug auf das dialegesthai auch Gegenstand der Auseinan-
dersetzung mit Heidegger war. Aufgrund der Resultatlosigkeit des fragenden Denkens
Sokrates’ vergleicht sie es mit dem »Spazierengehenc:

In den sokratischen Dialogen: der Vorrang des Fragens vor der Antwort. Sokrates, der
Uberlegene, fragt, und — was entscheidend ist— Sokrates hat keine Antworten. Aus

196 Arendt: Denktagebuch, 539, Heft XXI [55] —Juli1955.

197 Vgl. dazuin der Einleitung des vorliegenden Bandes, 11f.

198 Vgl. ebd., 728, Heft XXVI [30] — September 1969. Vgl. auch LM 113.
199 Vgl. Weigel: »Dichtung als Voraussetzung der Philosophie«, 132ff.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Politik des Dialogs: Hannah Arendts dialogische Ontologie

diesem Fragen steigt das Denken als Tatigkeit, die resultatlos ist— wie Spazierenge-
hen.>A performing art, not a creative art.°

Der Dialog des Denkens ist fiir sie keine schopferische Titigkeit, weil er nicht als Mit-
tel fiir einen bestimmten Zweck angesehen werden kann. Ein Spaziergang fithrt fir sie
nicht an ein Ziel, nicht einmal eines, das sich ex post facto behaupten liefRe. Der Dialog des
Denkensist aber auch deswegen kein kreativer Vorgang, weil der Begriff der Kreation auf
einen Schopfer verweist sowie auf eine im weiteren Sinne solipsistische Vorstellung von
Reprisentation. Der Dialog des Denkens findet im Sinne einer »performing art« — im
Hinblick auf eine Zuschauerschaft — und als das ungerichtete Hin- und Hergehen eines
Spaziergangs statt. Die dialogische Ontologie besteht in einem geteilten und seinerseits
ausgestellten Bezug auf eine grundlegende Ziel- und Ratlosigkeit. Von einem Theater
tiberhaupt kann hinsichtlich des dialogischen Bezugs auf das Unerkennbare gesprochen
werden, weil es nicht nur die Sprache ist, der die Form des Erscheinens-Fiir innewohnt:
»Nothing and nobody exists in this world whose very being does not presuppose a spec-
tator.« (LM, 19) Die dialogische Dimension des Denkens ist deshalb politisch, weil die
primdre Pluralitit des Erscheinens-Fiir einen Bezug auf »alles andere und alle andern« als
absolut verbindlichen und unhintergehbaren Ausgangspunkt aufruft.

Ausgehend von einer Defizienz der Sprache, wie nicht zuletzt ein Verweis auf das von
Hegel als unerreichbar charakterisierte »sinnliche Diese« verdeutlicht, geht es Arendt
darum, die sprachliche Benennung als Form der menschlichen Aneignung (»appropria-
ting«) und Authebung der Entfremdung (»disalienating«) der Welt, in der wir alle als
»newcomer« und »stranger« geboren sind (LM, 100) zu durchdenken. Die Notwendigkeit
einer Unterscheidung der notwendigen Erscheinung vom blof3en Schein fithrt sie zum
Theater als Denkfigur fiir das In-der-Welt-Sein. Den Riickzug der Philosophie vor dem
»sinnlichen Diesen« versteht Arendt nicht als Abwendung von der Welt, sondern als ei-
ne Hinwendung zu ihrem Erscheinen fiir ein seinerseits in Erscheinung tretendes Selbst
im Zusammenhang seiner Bezogenheit auf einen je Anderen. Das bereits fiir den Einsa-
men stattfindende Theater ist hinsichtlich der Welt der Menschen Ausgangspunkt einer
Gewissensstruktur des Bewusstseins. Es verspricht mit dem von einer Sprachlosigkeit
ausgehenden Dialog die Verhandelbarkeit 6ffentlicher Angelegenheiten: eine relationa-
le Reprisentierbarkeit.

200 Vgl. Arendt: Denktagebuch, 693, Heft XXV [82] — August 1968.

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30. - EE—

199


https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839489514-004 - am 13.02.2028, 20:12:30.



https://doi.org/10.14361/9783839469514-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

