
159

���������������������������� (AI Y U HEPING DE SHIJIE)
EINE WELT DER LIEBE UND DES FRIEDENS

Reflexionen über das Museum of  World Rel igions  in 
Taipei  (Taiw an) e in Jahr nach se iner  Eröffnung 

ESTHER-MARIA GUGGENMOS

Am 9.11.2001 ist nach zehnjähriger Planungsphase in Taipei das in sei-
ner Art weltweit einzigartige Museum of World Religions (MWR)1 er-
öffnet worden. Der Gründer, Meister Hsin Tao (Shi Xindao, ���) ist 
der Leiter des buddhistischen Klosters Lingjiou Mountain Nonbeing 
Monastery2, einem kleineren Kloster in Nordtaiwan, das sich einer rela-
tiv großen Laienanhängerschar erfreut. Konzeptionell entstand aus der 
Grundidee des Initiators, zum Frieden und zum Gespräch zwischen den 
Religionen beizutragen, eine Kooperation zwischen dem amerikani-
schen, bekannten Architekten Ralph Appelbaum und Prof. Dr. Sullivan 
(Harvard Divinity School).

Im Folgenden soll aus eigener Anschauung3 erläutert werden, was 
zum Verständnis dieses vieldimensionalen Projektes wichtig erscheint. 

1 Chin.: Shijie Zongjiao Bowuguan �������. Adresse: Museum of 
World Religions. 7F, No.236, Sec.1 Jungshan (Zhongshan �	) Rd., Y-
onghe (Yonghe Shi 
��), Taipei County 234, Taiwan R.o.C.; siehe 
auch: http://www.mwr.org.tw. 

2  Chin.: Lingjiushan Wusheng Daochang 
�	����. Adresse: Ling-
jiou Mountain Nonbeing Monastery. 7-1 Sharn-Larn-Street (Xianglan Jie 
���), Fulien Village (Fulian Cun ���), Gung-Liao (Gongliao Xi-
ang ���), Taipei County, Taiwan R.o.C.; siehe auch: http://www.-
093.org.tw. 

3  Ich lernte das Kloster bereits vor der Museumseröffnung bei einem 
Sprachaufenthalt auf Taiwan 2000/01 intensiver kennen und hatte dan-
kenswerterweise im Sommer 2002 die Möglichkeit, das Kloster und das 
neueröffnete Museum für einige Wochen zu besuchen. Die Ergebnisse 
dieser Feldforschungen finden sich in meiner Diplomarbeit (FB Kath. 
Theol., Religionswissenschaft: Prof. Wilke, WWU Münster). Für die stete 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

160

Selbstverständlich wird man als Außenstehender und Ausländer sowie in 
der gegebenen Kürze dieses Aufsatzes nicht alle Facetten eines so um-
fangreichen Projektes vollständig ausführen können. Es sollen fünf 
Punkte näher beleuchtet werden: 

1. Die Museumsidee innerhalb des Gesamtkonzepts des Klosters 
und seines Meisters; 

2. Wichtige Etappen in der Entstehungsgeschichte des Museums;  
3. Die feierliche Eröffnung;  
4. Die jetzige Gestalt des Museums;  
5. Zusammenfassung und Versuch einer Stellungnahme. 

Abbildung 1:  Der Museumsgründer Meister Hsin Tao mit dem Designer 
Ralph Appelbaum (l) und Prof. Dr. Sullivan (r). 

1. Die Museumsidee innerhalb des Gesamtkonzepts des Klosters 
und seines Meisters 

Das Nonbeing Monastery liegt landschaftlich sehr reizvoll, etwa 70 km 
von Taipei entfernt, an der steil aufsteigenden Ostküste Taiwans. Meister 
Hsin Tao ließ sich an diesem Ort nach einer schweren Kindheit in Bur-
ma, einer Jugend beim Militär, die ihn nach Taiwan brachte, und einer 

Hilfsbereitschaft und die zahlreichen Informationen sowie das zur Verfü-
gung gestellte Bildmaterial danke ich dem Museum und dem Kloster ganz 
herzlich. Allfällige Ungenauigkeiten gehen selbstverständlich zu Lasten 
der Autorin. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

161

zehnjährigen asketischen Praxis nieder.4 Mit dem Entschluss des Meis-
ters, sich ganz dem Eid des Bodhisattvas Guanyin, alle Lebewesen zu 
retten, zu verschreiben, entstand so nach und nach ein Kloster, das von 
einem eher unkonventionellen, hier nur orientierend kurz umrissenen 
Buddhismus geprägt ist. Dem taiwanesischen Gesamtbild entsprechend 
ist es grundsätzlich mah�y�nistisch ausgerichtet, wobei ein besonderes 
Gewicht auf Ch’an-Traditionen gelegt wird. Aber auch Elemente des 
H�nay�na-Buddhismus sowie Anklänge an den Tibetischen Buddhismus 
werden aufgenommen. Dieser freie Umgang mit Traditionen, der immer 
unter der Prämisse steht, einen größtmöglichen Fortschritt in der persön-
lichen spirituellen Praxis zu bewirken, geht einher mit einer oft überra-
schenden Offenherzigkeit, ja Fröhlichkeit und Gastfreundschaft. 

„Work is spiritual practice; life is the field in which to cultivate one’s 
blessings“5 – Diese Grundüberzeugung, sich für die Welt einsetzen zu 
wollen, ist vom Kloster schon vor längerer Zeit in einen fünfteiligen 
Plan gefaßt worden. Einer der dort aufgeführten Punkte, der über zehn 
Jahre hinweg ununterbrochen verfolgt wurde, ist das Museum of World 
Religions.

Ganz der Grundintention des Meisters Hsin Tao entsprechend, die 
Welt durch eine Änderung der Geisteshaltung des Menschen zum Besse-
ren wenden zu wollen, ist es das Ziel des Museums, den Frieden unter 
den Religionen zu fördern. Diesem Konzept liegt der Gedanke zugrunde, 
daß die großen Religionen untereinander verbindende Gemeinsamkeiten 
haben, die es neu zu entdecken gilt, wie z. B. den Gedanken der Liebe. 
Das Museum möchte in seiner Zielsetzung also versuchen, diese positi-
ven Dimensionen von Religion bewußt zu machen und Menschen für re-
ligiöse Fragestellungen zu sensibilisieren. Das geschieht u.a. durch das 
stete Propagieren von Respekt, Toleranz und Liebe in dem immer wieder 
zitierten, teilweise sogar in Liedern6 verarbeiteten Motto des MWR:
„Zunzhong mei yi zhong xinyang ��������– Respekt vor jedem 
Glauben, baorong mei yi lei zuqun 	
����
� – Toleranz ge-

4  Nähere biographische Erläuterungen finden sich zahlreich in den kloster-
eigenen Publikationen (z.B.: Lin/Chi 1999, 16-31), sowie auf der Home-
page von Museum und Kloster. 

5  Ein häufig zitierter Gedanke, so z.B. wörtlich in Shi Liao Yis Einlei-
tungsworten des MWR Newsletter zur Museumseröffnung, MWR News-
letter, Nov. 2001, 3. Ähnlich auch z.B. in: Shi Xindao 1996, 662; oder vgl. 
Meister Hsin Tao 2001, 44. 

6 So zum Beispiel im Lied der International Youth Interfaith Union, IYIU, 
die zum MWR gehört und immer mehr Zulauf findet. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

162

genüber allen Kulturen, boai mei yi ge shengming ��������–
Liebe zu allem Leben.“ 

Im Prinzip verbirgt sich hinter dieser Intention des Museums, der o.g. 
Wunsch, dem Weg des Boddhisattva zu folgen. Das MWR weiß sich al-
so eindeutig buddhistisch inspiriert. Dabei ist zu beachten, daß diese 
Tatsache sich zwar auf die Gestaltung des Museums auswirkt, insofern 
z.B. das „Netz der Indra“ zur ausstellungsbestimmenden Wirklichkeits-
deutung wird (s.u.), die Schattenseiten und Konfliktpotentiale von Reli-
gion nicht erläutert werden und von die Religionen verbindenden Ge-
meinsamkeiten ausgegangen wird. Man kann jedoch nicht von einem 
buddhistischen, wie auch immer gearteten Missionsgedanken sprechen, 
der sich hinter diesem Museum verbirgt, denn die auf dem Gang durch 
die Ausstellung als eine spirituelle Reise dargestellten Religionen stehen 
gleichwertig nebeneinander. Die Objektivität der Darstellung ist durch 
die Übernahme der Verantwortung für inhaltlich informative Quellen 
durch Prof. Sullivan und sein Mitarbeiterteam gewährleistet. 

Konkret richtet sich das Museum an zweierlei Zielgruppen: Zum ei-
nen an die taiwanesische Bevölkerung. Religions- bzw. Ethikunterricht 
steckt in Taiwan noch in den Kinderschuhen. Die heutige Schülergenera-
tion ist die erste, die eine Art von Ethikunterricht angeboten bekommt. 
Die Brisanz dieser Lage wird deutlich, wenn man sich klarmacht, daß 
Taiwan aufgrund steter äußerer Einflüsse im Lauf seiner Geschichte re-
ligiös stark pluralistisch geprägt ist. Das Fehlen systematischen, religiös-
ethischen Grundwissens bei der jungen Erwachsenengeneration und bei 
den Älteren wirkt daher besonders dissoziierend. Die daraus erwachsen-
de erzieherische Aufgabe versucht das MWR durch seine Dauerausstel-
lung und zusätzliche museumspädagogische Angebote mitzutragen. 
Hierbei werden anscheinend, dem starken Einfluß Amerikas in Taiwan 
entsprechend, amerikanische Museumskonzeptionen, wie das Ideal des 
Museums als Disneyland bzw. als großes Kaufhaus (Mall)7, aufgegrif-
fen. Diese sollen deutlich machen, wie ein Besucher auf entspannende 
Weise durch das Museum dazu angeregt werden könnte, sich mit einer 
Religion näher zu befassen und sie sozusagen, wie ein Produkt aus ei-
nem Regal, für sich zu wählen. Durch die konkrete erzieherische Heraus-
forderung ist das MWR also stark in die nationale Kulturpolitik Taiwans 
eingebunden. 

7  „Disneyland“ z.B. Meister Hsin Tao in: MWR Newsletter, Nov. 2001, 2. 
„Department store“: Lin/Chi 1999, 78.

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

163

Zum anderen ist das MWR international ausgerichtet. Prinzipiell ist 
an Zweigniederlassungen dieses Museums in anderen Erdteilen gedacht. 
Die Botschaft von Frieden und Liebe zwischen den Religionen soll so in 
alle Erdteile getragen werden. Mittlerweile wurde versucht, diesen Ge-
danken über das Internet zu realisieren. Zu einer eingehenden Bespre-
chung der Qualität dieses Angebots ist an dieser Stelle leider kein Raum. 
Festzuhalten ist jedoch, daß sich unter der Internetadresse http://www. 
mwr.org.tw zweisprachige (engl.-chin.) Ausführungen finden, die 
marktgerechten Kriterien (vgl. z.B. Qubeck 1999, 82-97) entsprechen 
und deren Aktualität besonders im chinesischsprachigen Teil nichts zu 
wünschen übrig läßt. Die internationale Arbeit des Museums wird durch 
einen intensiv geführten Interreligiösen Dialog Meister Hsin Taos sowie 
durch die, gedanklich auf derselben Linie liegende, kürzlich gegründete 
NGO Global Family8 stark unterstützt. Welche konkreten Aktionen die-
sen Interreligiösen Dialog ausmachen, läßt sich aus der zehnjährigen 
Entstehungsgeschichte des MWR gut ersehen. 

Der Charakter des Museums ist stark multimedial geprägt, so daß 
klassisch museale Exponate nur funktional zur Verdeutlichung der Mu-
seumsintention ins Spiel kommen. Im Gesamtbild ergibt sich ein von 
modernster Technik beherrschtes Museum, das bemüht ist, neueste 
Technik und vorhandene Kunstschätze unter einem Ziel zu harmonisie-
ren. Der gewollt moderne Charakter des MWR zielt dabei v.a. auf die 
junge Generation.9 Nach der tiefen Überzeugung des Meisters ist sie die-
jenige, die die zukünftige gesellschaftliche Entwicklung im wesentlichen 
mitbestimmen wird, und die ein religiöses Bewußtsein in einer zuneh-
mend technisierten modernen Gesellschaft besonders benötigt.  

Meister Hsin Tao hat die zweifache Ausrichtung sowie den spirituel-
len Charakter seines Museums in einem kurzen Ausspruch zusammenge-
faßt:  

„Das Museum für Weltreligionen kann uns die Möglichkeit geben, Religionen 
kennen zu lernen und stellt uns vor die Aufgabe, einen eigenen, energiespen-
denden Glauben für unser Leben zu wählen. Das Museum gibt jeder Religion 
die Chance eines freiheitlichen Dialoges, damit es nicht wieder religiös moti-

8  Sitz in New York, Mitglieder sind z.T. auch im Museumsprojekt invol-
viert. 

9  Diese ist über das MWR eigens mit der IYIU institutionalisiert worden 
und als solche äußerst aktiv. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

164

vierte Streitereien und religiöse Konflikte gibt. Dies ist ein Museum für Herz 
und Seele, eine Heimstatt, wo man Frieden und Entspannung finden kann.“10

2. Wichtige Etappen in der Entstehungsgeschichte des Museums 

Auf dem Weg der Verwirklichung waren zunächst eine Fülle organisato-
rischer Schritte notwendig. So wurde 1991 ein Vorbereitungskomitee 
eingerichtet, das bereits innerhalb eines Jahres erste Pläne zu Ausfüh-
rungen erarbeitet hatte. 1993 konnte eine kleinere, vorläufige Ausstel-
lungshalle in Taipei eröffnet werden. Während dieser Zeit und v.a. in 
den folgenden Jahren gab es an inhaltlicher Arbeit unzählige Konferen-
zen zur Vorbereitung und Planung, und auf finanzieller Ebene wurde 
durch Festivitäten, Spendenaktionen und die jährliche Wasser-und-Land-
Zeremonie die Grundlage für das MWR gelegt. Gerade finanziell ist es 
nur der großen Laienanhängerschar zu verdanken, daß das Projekt mit 
einem Volumen von 66 Mio. US$ in erreichbare Nähe rückte. Trotz ei-
nes enormen Spendenaufkommens befindet sich das Museum bis heute 
in einer finanziell äußerst schwierigen Lage, u.a. weil es keinerlei finan-
zielle Unterstützung von der Regierung erhält. 

Das 1991 eingerichtete Vorbereitungskomitee wurde 1994 als Stif-
tung zur Entwicklung des Museum of World Religions (Shijie Zongjiao 
Bowuguan Fazhan Jijinhui ��������	
��) ministeriell 
registriert. In diesem und im folgenden Jahr besuchten Mitglieder des 
Vorbereitungskomitees Museen ähnlicher, v.a. religiöser Thematik in 
Russland, Deutschland (Religionskundliche Sammlung, Philipps Univer-
sität Marburg), Schottland, Kanada und den USA. Hier wurde man be-
sonders auf das United States Holocaust Memorial Museum und dessen 
Architekten Ralph Appelbaum aufmerksam. In dessen starker atmosphä-
rischer Gestaltung sah das Vorbereitungskomitee eine wesentliche Paral-
lele zu dem ersehnten spirituellen Museum (Chin.: „Museum für Herz 

10  Shijie Zongjiao Bowuguan keyi gei women yi ge renshi zongjiao de jihui, 
qu xuanze ziji yisheng de jingshen xinyang. ��������	

��������	
����
������
����. Keyi rang 
mei yi ge zongjiao ziyou duihua, bu zai you zongjiao zhengduan yu chong-
tu. �������	������  !"�	#$%&'. Zhi shi yi 
zuo xinling de bowuguan, wei women zhaoxun anxin, zizai de guisu. 
()�*+,
-./�� 0��123+�� �4
56. – Chuang-
banren Xindao Fashi 789+:;<. Entnommen aus: Anonym., 2002:
Zunzhong, baorong, 6.

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

165

und Seele“, xinling de bowuguan ������). Obwohl die Ralph 
Appelbaum Associates (RAA) nicht an einem vom Museum ausge-
schriebenen Architektenwettbewerb teilgenommen hatten, unterzeichne-
te man mit ihnen, nach der vergeblichen Zusammenarbeit mit einer eng-
lischen Firma, 1998 einen Vertrag zu Planung, Design, Entwicklung und 
kreativer Supervision des MWR. Die Ortswahl war bereits 1995 mit ei-
nem Fest zur Grundsteinlegung nach längeren Überlegungen zwischen 
der Umgebung des Klosters, als Ort ruhiger Besinnung, und der Haupt-
stadt, als Zentrum modernen Lebens, ungewöhnlicherweise auf den 
sechsten und siebten Stock eines großen Kaufhauses11 in Yonghe, einem 
belebten Außenbezirk Taipeis, gefallen. 1996 wurde die internationale 
Ausrichtung des Museums durch die Kontaktaufnahme mit der internati-
onalen Museumswelt, wie dem International Council of Museums, der 
UK’s Museums Association und der American Association of Museums
(AAM), deutlich. Nach und nach wurden auch auf internationalen Auk-
tionen Kunstschätze als musealer Grundstock erworben. Waren die RAA 
hauptsächlich für die architektonische Gestaltung verantwortlich, sozu-
sagen für die „hardware“, so wurde zu inhaltlichen Fragen Prof. Sullivan 
konsultiert. Man traf sich mehrmals in der Dreierkonstellation Meister 
Hsin Tao – Ralph Appelbaum – Prof. Sullivan, um so in der Diskussion 
Grundintention, architektonisches Geschick und inhaltliche Qualität sen-
sibel aufeinander abstimmen zu können. Der Weg von der schlichten Vi-
sion eines einfachen Mönchs hin zu einer ausdifferenzierten, professio-
nellen Umsetzung erscheint in der Rückschau als beachtlich. Er wäre be-
stimmt nicht ohne eine treu ergebene Anhängerschar denkbar gewesen, 
deren Konstante und zusammenführende Kraft Shi Liao Yi (��	) ist, 
eine Nonne, die besonders in den letzten Jahren als Chief Executive Of-
ficer des MWR eine zentrale Rolle einnahm. Dieser Prozess war nicht 
nur eine technische Notwendigkeit hin auf dem Weg zur Errichtung des 
MWR, sondern entfaltete seine transformierende Kraft hin zu einer Kul-
tur gegenseitigen Verstehens auch unter denen, die an dem Projekt in un-
terschiedlichster Weise Anteil hatten (vgl. Reis 2000, 7). 

Neben diesen vorbereitenden Aktivitäten widmete sich Meister Hsin 
Tao v.a. intensiv dem Interreligiösen Dialog. Dazu nahm er an zahlrei-

11  Sogo Department Store, Taipingyang Baihuo Shuanghedian ����
����	. Ausschlaggebend für diese Entscheidung war wohl die Tat-
sache, dass der Unternehmer Chiu Tse-tung (Qiu Ze-dong 
��) für 
diesen Zweck zwei Stockwerke des Sogo-Gebäudes stiftete (vgl. Wang
2002, 105). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

166

chen internationalen Konferenzen und Zusammenkünften teil. Zu nennen 
sind hier v.a. die Asian Conference of Religion and Peace (ACRP, Thai-
land 1996), das Sacred Land Project (London 1997), das Parliament of 
World Religions (Kapstadt 1999), mit einer Rede über die Rolle des 
Buddhismus im 21. Jahrhundert und über die spirituellen Herausforde-
rungen des dritten Jahrtausends sowie das Millennium Summit of Religi-
ous and Spiritual Leaders der UN im Jahr 2000. 

Darüber hinaus unternahm Meister Hsin Tao zahlreiche Reisen in 
Länder mit hohem religiösen Konfliktpotential. Dort versuchte er im Ge-
spräch mit den Parteien vor Ort Wege des friedlichen Miteinanders auf-
zuzeigen. Noch im Sommer vor der Museumseröffnung traf er sich in 
Bosnien-Herzegovina mit religiösen und politischen Führern und Grup-
pen, die sich von dem Plädoyer des Meisters und seinem Einsatz sehr 
beeindruckt zeigten. 

Auch innerhalb Taiwans pflegt Meister Hsin Tao die Zusammenar-
beit mit anderen Religionen. Das geschieht nicht nur durch die beinahe 
alltäglich gewordenen gegenseitigen Besuche, sondern z.B. anläßlich ei-
nes schweren Erdbebens durch spontane Hilfsaktionen und die Zusam-
menarbeit mit führenden Katholiken, Daoisten und Muslimen in einem 
Film „Rebuilding the Spirit“. 

Dieser Einsatz des Meisters und sein Ziel, ein Museum zu errichten, 
wurde von anderen Religionen sehr positiv aufgenommen und beantwor-
tet: 1998 nahm das MWR den Segen Papst Johannes Paul II. entgegen. 
1999 sandte der Dalai Lama eigens einen Friedensgesandten mit Ge-
schenken. Im Jahr 2000 überreichte der Patriarch des Thai Buddhismus, 
Somdet Phra Nyanasamvara, einen goldenen Buddha und 2001 präsen-
tierte die Muslim World League u.a. einen Teil der Kiswa. 

3. Die feierliche Museumseröffnung, 9.-11.11.2001 

Nach einem derart intensiven zehnjährigen Einsatz fand die Eröffnung 
des MWR in einem sehr feierlichen Rahmen statt. 180 internationale 
Gäste aus 34 Staaten nahmen an der mehrtätigen Eröffnungsfeier teil. 

An der Eröffnungszeremonie am 9.11.2001 sprachen nach Meister 
Hsin Tao zunächst Bawa Jain, Generalsekretär des von den UN gespon-
serten Millennium World Peace Summit und anschließend Chen Shui-
bian ���, der momentane Präsident der Republic of China. Die An-
wesenheit des Präsidenten gaben dem Ereignis innerhalb Taiwans mehr 
Gewicht, so daß die Lokalpresse ausführlich über die Eröffnung berich-

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

167

tete.12 Die internationale Tagespresse nahm mit kurzen Notizen verhält-
nismäßig geringen Anteil an der Eröffnung.13 Erst nach und nach er-
scheinen v.a. in einschlägigen Zeitschriften längere Artikel über das 
neueröffnete Museum.14 Nationalen Charakter trug v.a. ein Vormittags-
treffen am 10.11.2001, zu dem aus dem künstlerischen und pädagogisch 
orientierten Bereich taiwanesische Gäste geladen waren. Diese sowie 
Ansprachen u.a. des taiwanesischen Erziehungsministers, zeigten ganz 
klar die innertaiwanesische Verortung des MWR als Mittel religiöser 
Sensibilisierung und Erziehung. 

Gegenüber nationalen Elementen war der internationale Charakter 
der mehrtägigen Veranstaltung dominierend. Dabei ging es bei der Er-
öffnungsfeier und der abends stattfindenden Zeremonie zum „World Re-
ligions Harmony Day“ zunächst um Gesten des harmonischen Miteinan-
ders zwischen den einzelnen religiösen Führern. So waren an der eröff-
nenden, traditionellen „ribbon cutting ceremony“ u.a. ein taiwanesischer 
Erzbischof (Joseph Ti-Kang), ein bekannter jüdischer Rabbi neben dem 
taiwanesischen Präsidenten und dem UN Generalsekretär beteiligt. A-
bends demonstrierte man seine tiefe Verbundenheit und den Willen zu 
Harmonie und Frieden eindrucksvoll durch die öffentlich vorgetragenen 

12  Wichtige Tageszeitungen wie Liberty Times, The China Post, Taipei Ti-
mes etc. berichteten ausführlich, z.B.: Ziyou Shibao ���� (Zhong Li-
hua ���): Zongboguan jin kaimu �	
��
. Guoji guibin yunji 
������, 9.11.2001, 7; Ziyou Shibao ���� (Zhong Li-hua 
���): Zongboguan kaiguan �	
�
. Zongtong: Guoren de rongy-
ao ��: �����, 10.11.2001, 5; Taipei Times (CNA Taipei): Chen 
opens museum of religion. World first: The president said the opening 
marks not only a historic event for the world’s religious community but 
also a significant development in human civilization, 1,2; The China Post 
(Wu, Sofia): Chen opens local museum of religions, 10.11.2001. 

13  Bei internationalen Tageszeitungen liegen v.a. Pressenotizen vor, z.B.: 
BBC, 9.11.2001; CBS Market Watch (N.Y.), 9.11.2001; DAWN (Karachi, 
Pakistan), 10.11.2001; oder kürzere Artikel, wie z.B.: The New York Ti-
mes (Landler, M.): Religion Museum in Taiwan Promotes Tolerance; The 
Times of India: World cannot afford luxury of isolated living, 12.8.2001; 
Bankok Post (Muqbil, I.): Soul-Searching. A world first museum of great 
religions gives a timely reminder of their common core, 18.11.2001; The 
Art Newspaper (Robertson, I.): Zen Buddhist monk opens $66 million 
museum, No. 119, Nov. 2001, 43; 

14  Internationale, längere Artikel über das MWR und seine Eröffnung: siehe 
Bibliographie. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

168

Gebete von elf religiösen Führern. Von dieser nicht nur optisch beein-
druckenden Vielfalt möge sich der Leser selbst durch folgende Aufzäh-
lung ein Bild machen. Es beteten: Rabbi Awraham Soetendorp (Juden-
tum, Holland), Swami Dayanand Saraswati (Hinduismus, Indien), Erzbi-
schof Yeprem Tabakian (Orthodoxie, Libanon), Father Maximilian Miz-
zi OFM (Gründer des Centro Francescano Internazionale per il Dialogo
(CEFID), Assisi), Manjet Singh (Sikhismus, Indien), Alfan (Islam, Sau-
di-Arabien), Khempo Yurmed Tinly Rinpoche (Tibetischer Buddhismus, 
USA), Zhang Cheng �� (Generalsekretär der taiwanesisch-chine-
sischen Daoistenvereinigung15, Taiwan), Mituhashi (Shintoismus, Ja-
pan), Gedong Bagoes Oka (Hinduismus, Indonesien, Präsident der 
World Conference on Religion and Peace), Meister Hsin Tao (Buddhis-
mus, Taiwan).16

Das so demonstrierte Gemeinschaftsbewußtsein wurde am gleichen 
und am folgenden Tag (10.11.2001) durch die „International Conference 
on the Preservation of Sacred Sites“ mit konkreten Diskussionen über 
den Handlungsbedarf hinsichtlich der fortgeschrittenen respektlosen Zer-
störung heiliger Stätten besonders in Krisengebieten erweitert. Es wur-
den verschiedene Vorschläge über die Gründe für eine Erhaltung, bis hin 
zu Auswahl, Schutz und Rekonstruktion heiliger Stätten vorgebracht. 
Die Resultate dieser Konferenz sollen, so Meister Hsin Tao, analysiert 
und nach und nach in die Praxis umgesetzt werden. Ein Ziel dieses kon-
kreten, zukunftsweisenden und langfristigen Projektes ist sicher auch der 
Versuch, eine dauerhafte Beziehung der Teilnehmer untereinander und 
zum MWR zu etablieren. 

15  Taiwan Zhonghua Daojiao Zonghui Mishuzhang ��������
	
��.

16  Leider war es mir nicht immer möglich, die genauen Namen und Titel der 
betreffenden Personen zu ermitteln, was evtl. eine noch bessere Einschät-
zung der Repräsentativität der „religiösen Führer“ ermöglicht hätte. Inter-
nationale Wertschätzung wurde aber auch durch die Anwesenheit weiterer 
Gäste deutlich: Dominique Ponnau, Direktor der École du Louvre; John 
Stubbs, Vizepräsident des World Monuments Fund; Hans Guggenheim 
von der Guggenheim Foundation; Sri Ravi Shankar aus Indien (Gründer 
der Art of Living Foundation), Erzbischof Nicolae Cantarean von der Or-
thodoxen Kirche Moldaviens. Des weiteren gratulierten im MWR News-
letter, Nov. 2001: der Generaldirektor der Chinese Association of Muse-
ums, Dr. Huang Kung-nan; der taiwanesische Kardinal der röm.-kath. Kir-
che, Shan Kuo-hsi; der Direktor der Taiwan Visitor Association, Yen 
Chang-shou u.a. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

169

Das Treffen klang am 11.11.2001 in einem entspannten Miteinander 
auf dem Klostergelände aus. Allgemein standen während der dreitägigen 
Veranstaltung zahlreiche Redner unter dem Eindruck der Terroranschlä-
ge auf das World Trade Center am 11.9.2001. Die Museumseröffnung 
am 9.11.2001 erhielt dadurch eine ganz neue Aktualität und Brisanz, die 
die Notwendigkeit eines solchen Museums zur Selbstverständlichkeit 
machte. 

4. Die jetzige Gestalt des Museums 

Im Vorangehenden klang schon viel von der Intention und Zusammen-
hängen an, in denen das Museum steht. Nachfolgend soll nun überblick-
artig gezeigt werden, inwieweit sich diese Ansprüche in der tatsächli-
chen Gestalt des Museums wiederfinden lassen.  

Auf seiner Reise durchläuft der Besucher folgende Stationen (s.a. den 
Übersichtsplan): Über einen Aufzug im von außen recht unscheinbar 
gestalteten Eingangsbereich17 gelangt man in den siebten Stock auf den 
„Pilgrims’ Way“. Dieser mündet in die „Golden Lobby“, einen „Kosmo-
graphen“, der die Religionen symbolisiert und sie auf die allen gemein-
same Grundlage von Liebe und Frieden stellt. Im gleichen Raum hat 
man die Möglichkeit, die Eintrittskarte für die Ausstellung zu erwerben. 
Von dort aus geht es weiter in einen Kinosaal, genannt „Creations“. Dort 
führt ein Kurzfilm einen zu den Ursprüngen der Menschheit. Nach dieser 
Einstimmung öffnet sich der Kinosaal unterhalb der Leinwand, also zum 
6. Stock hin, und man betritt nun die „Hall of Life’s Journey“, in der ge-
zeigt wird, wie die Religionen das menschliche Leben in verschiedenen 
Kulturen beeinflussen. An die Halle schließen sich zwei Seitenräume 
„Awakenings“ und „Meditation Gallery“ an. In Awakenings werden In-
terviewausschnitte über „Momente des Erwachens“ im Leben bekannter 
Persönlichkeiten gezeigt. In der „Meditation Gallery“ geht es um die 
Darstellung von Gebet und Meditation in den Weltreligionen. Am Ende 
der „Hall of Life’s Journey“ steht man vor der „Avatamsaka World“, die 
in Form einer über beide  Stockwerke   reichenden   begehbaren   großen  

17  Der Eingang und die schlichte Außenbeschriftung des Museums sind 
leicht zu übersehen. Han Pao-teh (Han Bao-de ���), der Museumsdi-
rektor, betont daher die Wichtigkeit wirtschaftlicher Verbindungen für die 
PR-Arbeit: „We have yet to establish close ties with the tenants of this 
building and the Sogo store next door“ (Jin 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

170

7th Floor 

6th Floor 

Abbildung 2: Grundriß des Museum of World Religions 

A)  Eingangsbereich 
1 Aufzug und Eingang 

B)  „Einstimmung“ (7. Stock) 
2 Pilgrims’ Way – Ticket Center 
3 Golden Lobby 
4 Creations (Kino) 

C) Persönl. Auseinandersetzung mit 
grundlegenden Erscheinungsweisen 
von Religion (6. Stock) 
5 Hall of Life’s Journey  
6 Awakenings 
7 Meditations Gallery 
8 Avatamsaka World 

D)  Auseinandersetzung m. einzelnen rel. 
Traditionen 
9 Holy Objects 
10 Great Hall of World Religions 
11 Taiwanese Religions 

E)  Ausgangsbereich
12 Museum Shop  
13 Restaurant  
14 Restrooms  

F) Zusätzliche Angebote im 6. Stock 
15 Special Exhibition 
16 Hall of Earthly Peace 
17 Broadcast Studio 
18 Reading Room  
19 Classrooms  
20 Children’s Center  
21 Conference Room  
22 Meditation Workshop 
23 Volunteer Office  
24 Emergency Exit 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

171

Kugel zum Zentrum der Ausstellung wird. Hier sollen mehrere Besucher 
über ein computergesteuertes System interaktiv erleben, wie sie in einem 
weisheitlichen Netz gemeinsam Grundwahrheiten aller Religionen ent-
decken können. Über die „Avatamsaka World“ gelangt man zurück in 
den 7. Stock und steht in der „Great Hall of World Religions“, dem 
größten Raum des gesamten Museums. Waren auf den vorigen Stationen 
die Fragestellungen auf das persönliche Erleben von Religion fokussiert, 
so soll hier die Möglichkeit geboten werden, sich speziell zu einzelnen 
religiösen Traditionen zu informieren. 

Neben einem Sonderausstellungsbereich bietet das Museum darüber hin-
aus noch viel Platz für weitergehende Veranstaltungen, sei es ein 
„Children’s Center“, Konferenz- und Klassenräume, Leseraum etc. Ob-
ligatorisch sind selbstverständlich ein gut bestückter Museumsshop, eine 
Cafeteria sowie ein wirtschaftlich unabhängiges Restaurant. Besondere 
Aufmerksamkeit verdient außerdem das „Broadcast Studio“, das zum ei-
nen zahlreiche religiöse Filme anbietet, zum anderen die Aktualität des 
Museumskomplexes mit gewährleisten will. 

A) Eingangsbereich und „Einstimmung“ 

Die schon bei der Ortswahl angesprochene Lage des MWR im sechsten 
und siebten Stock eines großen Kaufhauses bringt zum einen den Vor-
teil, den „Sitz im Leben“ sozusagen zu garantieren. Andererseits gerät 
ein Museum mit 7384 m2 Gesamtfläche18 angesichts der Aufgabe, die 
Religionen der Welt darstellen zu wollen, doch relativ schnell an seine 
Grenzen. Ein architektonisch interessanter Kunstgriff, um dieser Heraus-
forderung intelligent zu begegnen, ist der extra angefügte, separate Ein-
gangsbereich des Museums, der über einen Aufzug den Besucher auf ei-
ne Reise durch die Welt religiöser Fragestellungen mitnimmt. Der Auf-
bau der Ausstellung in Form einer Reise ermöglicht dem Besucher, auf 
dem langgestreckten Pilgerweg im Eingangsbereich Ruhe und Nach-
denklichkeit zurückzugewinnen und Abstand von der lauten und hek-
tisch-belebten Einkaufswelt zu nehmen.19

18  Der Raum wird dabei nur zu weniger als der Hälfte für die tatsächliche 
Dauerausstellung genutzt. 

19  Die Inszenierung der Ausstellung als Reise gehört mit zu den besonderen 
Charakteristika, die das Design Ralph Appelbaums kennzeichnen. Be-
kannt durch Museen wie das United States Holocaust Memorial Museum 
in Washington, D.C., in dem der Besucher eingangs eine nationalsozialis-
tische „Identity Card“ eines Juden erhält, die ihn persönlich durch die 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

172

Läßt man sich in der Eingangshalle etwas mehr Zeit, so kann man 
hier schon entdecken, was sich wie ein roter Faden durch die ganze Aus-
stellung zieht: Im Deckenbereich befinden sich auf tiefblauem Hinter-
grund Sterne, die gleich einem großen Netz miteinander verbunden sind. 
Die Sterne tragen chinesische oder englische Bezeichnungen wie „Bles-
sing“, „Compassion“, „Love“, „Prayer“, „Tolerance“, „Transcendence“ 
usw. Dem zugrunde liegt der Gedanke des Netzes der Indra, einem be-
kannten Bild Fa-zangs �� (643-712 n. Chr., 3. Patriarch der Huayan
��-Schule), das von einem „wundervollen Netz“ spricht, das sich un-
endlich weit in alle Richtungen erstreckt. An den Knotenpunkten des 
Netzes befinden sich Perlen, wobei jede Perle alle anderen widerspiegelt, 
so daß es zu einem unendlichen Spiegelungsprozess kommt. In jeder die-
ser Perlen scheint die ganze Weisheit und das ganze Mysterium des 
Seins auf.20 Auch die unterschiedlichen Religionen weisen Gemeinsam-
keiten in ihrer Weisheit und Schönheit auf. Daher können sie sich über 
die an die Sterne geschriebenen Grundbegriffe im Bild des Netzes unter-
einander verbunden wissen.21 Nicht nur, daß dieser Gedanke Grundlage 

Ausstellung begleitet, steht die renommierte amerikanische Firma für die 
Garantie, dem Besucher ein persönliches, tiefes Erlebnis zwischen Unter-
haltsamkeit und Wissensvermittlung mit Hilfe modernster Technik zu er-
möglichen (vgl. Fei o.J., 3-5). Heartney kennzeichnet die Herangehens-
weise Appelbaums folgendermaßen: „The mark of an Appelbaum installa-
tion is its emphasis on narrative and spectacle. Typically, visitors [of the 
MWR] are provided with a single prescribed path which takes them from 
a provocative initial experience through a variety of thematic episodes to a 
satisfying culmination that affirms the message the museum is committed 
to conveying.“ (Heartney 2002, 89). Die RAA sind auch in Taidong ��
mit der Fertigstellung des National Pre-History Museum beauftragt und 
scheinen an einem Ausbau ihrer Beziehungen zu Taiwan interessiert (Fei 
o.J., 6-7). 

20  Gedanken aus dem Huayanjing ��� (AvataMsaka-S�tra). Vgl. auch 
Eintrag „Hua-yen“ in: Bowker, John (Hg.): Das Oxford-Lexikon der 
Weltreligionen, Düsseldorf 1999, 436.  

21  Appelbaum erklärt in einem Interview: „Das ‚Perlennetz‘ leitet die Weis-
heit und Tugendhaftigkeit der die Religionen verbindenden Gemeinsam-
keiten weiter.“ („zhuyu zhi wang chuandale jiehe zongjiao jian gongtong 
de zhihui yu meide ���	
��
�����������

����.“, Yi zhuanye, 67). Weiter heißt es auf der Begrüßungstafel 
„Welcome and Blessing“ im 7. Stock hierzu: „The most brilliant jewels of 
religion are set before you as if strung on a net. Each jewel sparkles and 
reflects the others, intensifying the light that illumines the mind. Those 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

173

des interreligiösen Miteinanders im Konzept des Museumsgründers ist, 
ebenso ist im Museum das Kernstück die „Avatamsaka World“, der ge-
nau die eben beschriebene Vorstellung zugrunde liegt. Ebenfalls im Ein-
gangsbereich befindet sich eine Tafel mit einem „Mission Statement“, in 
dem die genannten Zielvorstellungen des MWR angerissen werden.22

Dieses Statement wird noch einmal, während man im Aufzug in den 7. 
Stock fährt, vom Museumsgründer zusammengefaßt:  

„The Museum of World Religions is dedicated to fostering respect for the 
world’s diverse religious traditions, tolerance for all cultures, and love for all 
living creature. [...] It will take visitors on a journey that will raise their 
awareness of the world’s great faiths and the lives of people from various cul-
tures.“23

Im siebten Stock angekommen steht man an einer Wasserwand am Be-
ginn eines tunnelartigen Ganges. Eine Tafel lädt ein, in eine andere Welt 
einzutreten, eine Welt „of understanding, tolerance, peace, and love  
among followers of all religions in the world“. Sie erklärt dann, wie der 
Besucher nun mit dem „Pilgrim’s Way“ umzugehen hat. Zunächst kann 
er sich im herabrinnenden Wasser reinigen, dessen religionsübergreifend 
reinigender und verwandelnder Gebrauch betont wird. Danach geht man 
den 63m langen Gang entlang, um sich so zusammen mit schattenhaft 
erkennbaren Pilgergestalten aus den verschiedensten religiösen Traditio-
nen auf den Weg zu machen. Der Gang soll dabei für den Besucher ein 
Gang von transformierender Kraft zusammen mit der Menscheit zu den 
Wurzeln der Religion sein. Dieser Eindruck wird durch gesprochene und 
aufleuchtende Fragen, wie „Is there a god?“, „Who am I?“ oder „Why is 
there memory?“ verdeutlicht. Am Ende des langen Ganges kann man 
seinen Handabdruck auf einer großen schwarzen, temperaturempfindli-
chen Wand hinterlassen, wobei man sich der kultur- und religionsge-
schichtlichen Bedeutung der Hände bewußt werden soll. 

who enter this world are seeking a higher clarity about the most universal 
truths, as well as the truths of the self and the world.“  

22  Etwas verblüffend ist die textstrukturelle sowie inhaltliche Diskrepanz 
zwischen den nebeneinander stehenden englischen und chinesischen Tex-
ten. So ist im Englischen z.B. das Ziel formuliert „to realize not only that 
God loves all people but that people need to extend this love toward  
others“. Ein derartiger Christozentrismus findet sich im chinesischen Text 
nicht. 

23  So zitiert in: Jin 2002. Der Meister spricht selbstverständlich die chinesi-
sche Fassung. Ein anderer Sprecher fügt die englische hinzu. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

174

Abbildung 3: Pilgrim’s Way (Station 2) 

Der Gang mündet schließlich in den „Golden Lobby Cosmograph“, der 
als offenes Oval konzipiert ist, umgeben von einer goldenen Wand. Auf 
zwei Säulen stehen in 14 Sprachen die Sätze: „Peace is our eternal hope“ 
und „Love is our shared truth“. Halbkugelartig erkennt man den Him-
mel, der die Sternkonstellation zur Geburtsstunde Meister Hsin Taos 
zeigt. Sie sagte die Geburt des MWR voraus – so die Erklärung des Bei-
blatts24. Auf dem Boden befindet sich ein großes, kreisförmiges, die Er-
de symbolisierendes Labyrinth, das einem Labyrinth in Chartres nach-
empfunden sein soll. Umgeben ist dieses von 12 Steineinlagen, die die 
jedem Monat zugehörigen Geburtssteine des westlichen Kalenders dar-
stellen sollen. Das Mosaik ist in die vier Himmelsrichtungen aufgeglie-
dert. Jede Richtung ist mit den Symbolen verschiedener Religionen ver-
sehen. An diese Achsen angefügt sind die Wochentagssymbole ver-
schiedener Kalendarien. Diese „daysigns“, die durchsichtig sind, stehen 

24  Die Wahl dieser Sternkonstellation ruft häufig Verwunderung hervor und 
wird leicht zum Auslöser für Kritik, so z.B. Heartney: „In a display of 
self-aggrandizement, the ceiling depicts the constellation visible in the sky 
on the date the Dharma Master was born, which is a bit disconcerning gi-
ven the egoless tenets of Buddhism“ (Heartney 2002, 90). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

175

in der Funktion als Wächter zur Unterwelt. Der Kosmograph soll das 
Zusammenspiel von Himmel und Erde symbolisieren und strahlt insge-
samt eine große Ästhetik aus. 

Das gesamte Konstrukt ist Teil einer großen Halle, in der es außer ei-
nem Informationstresen ein „Ticket Center“ gibt. Der Preis für eine er-
wachsene Einzelperson beträgt 250 NT$, ermäßigt 200 NT$, das ent-
spricht etwa dem Preis einer Kinokarte in Taiwan25.

Ist man dann mit dem Ticket ausgerüstet, darf man den großen Kino-
saal „Creations“ betreten. Hier wird in beeindruckender Bild- und Ton-
technik ein Kurzfilm eingespielt, der die Reise des Pilgrim’s Way zu den 
Ursprüngen der Geschichte wieder aufnimmt. Anfangs wird ein kosmi-
scher Urzustand beschrieben, worauf unterschiedliche Schöpfungsmy-
then verschiedener Kulturen angerissen werden, ohne daß deren Her-
kunft erwähnt wird. Die Schöpfungsmythen beschreiben alle eine heile 
und harmonische Welt.  

In einem zweiten Abschnitt zeigt der Film dann, wie die unterschied-
lichen Religionen Leid und Unfrieden auf der Welt zu erklären versu-
chen. Abschließend wird die Verbindung zu heutigem religiösen Verhal-
ten gezogen: Aus den frühen Schöpfungsmythen sind uns heute nur noch 
heilige Stätten und Elemente als Grundlegung unserer religiösen Traditi-
onen geblieben. „Our actions reflect the ancient search for connection 
with the infinite.“ Gelebte Religion könne so vor Zerstreuung bewahren 
und zu einem tieferen Bewußtsein, in dem man Sinn im „großen Kreis 
des Lebens“ findet, führen. 

25  Obwohl dem medialen Aufgebot und der Museumsinszenierung durchaus 
entsprechend, empfindet der durchschnittliche taiwanesische Museumsbe-
sucher diesen Preis meiner Erfahrung nach als unangemessen hoch, und 
betritt demzufolge mit einer hohen Erwartungshaltung das Museum. Ver-
wirrend wirkt auf viele Besucher, gerade auf Familien, auch der Verkauf 
nachdem man die Ausstellung schon betreten hat. Aus den Unterhaltungen 
auf dem „Pilgrim’s Way“ konnte ich öfters heraushören, dass ungeachtet 
aller religiösen Fragen und Inszenierungen der „praktische Charakter“ (Yi 
zhuanye, 68: „Taiwan minzhong shiyong de guanxing ��������
	
“) der Taiwanesen sich v.a. auf die Frage „Wo können wir denn end-
lich ein Ticket bekommen?!“ konzentrierte. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

176

Abbildung 4: Creations (Station 4) 

B) Persönliche Auseinandersetzung mit grundlegenden 
Erscheinungsweisen von Religion 

In der „Hall of Life’s Journey“ ist zunächst die Akustik beeindruckend, 
die Musik verschiedenster religiöser Riten zu den einzelnen Lebensstati-
onen miteinander zu einer sphärischen Klangwelt verschmilzt. So wird 
an diesem Raum, wie auch in der „Great Hall of World Religions“, ei-
nem auf eine andere Weise besonders bewußt, was Michel Foucault die 
„Heterotopie“ des Museums nannte. Schon durch den klanglichen Ein-
druck scheint man hier wirklich in eine andere Welt einzutreten, sich 
„aus der Welt der Orte auszugrenzen“.26

26  Belting 2001, 31. Der Heterotopie-Begriff findet sich, allerdings in ande-
rem Zusammenhang in Michel Foucaults Aufsatz „Of other spaces“ (in 
Diacritics, Spring 1986), zit. in Bennett 1995, 1. Die Heterotopie als Di-
mension der Andersheit und Heiligkeit im MWR entsteht anders als in ei-
nem Museum des 19. Jahrhunderts, nicht aus der Stille, in der man hinter 
Vitrinen unantastbare Dinge aus längst vergangenen Zeiten bewundern 
kann, sondern aus o.g. Klangkonzept. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

177

Abbildung 5: Hall of Life’s Journey (Station 5) 

In der „Hall of Life’s Journey“ werden in fünf Stationen Momente des 
menschlichen Lebens in ihrer Durchdringung von religiösen Riten 
dargestellt: „Birth“, „Coming of Age“, „Mid-Life“, „Old Age“, „Death 
& Afterlife“. Die bisher durchgehend in Englisch und Chinesisch gehal-
tene Ausstellung vernachlässigt hier und in der „Great Hall of World Re-
ligions“ die englischen Übersetzungen, so daß der ausländische Besu-
cher in der Regel auf die Führung angewiesen sein wird. Aber selbst der 
chinesischsprachige Besucher wird allein mit der gebotenen Information 
nicht sehr umfassend über die Bedeutung der ausgestellten Gegenstände 
und Kleidungsstücke informiert, sondern erhält zunächst einen bunten 
Eindruck von der Vielfalt religiöser Riten in den unterschiedlichsten 
Kulturen.27

Die einzelnen Stationen sind vom Schema her ähnlich aufgebaut. Auf 
der einen Seite eines Kreises befindet sich eine gebogene Leinwand, auf 

27  Hierzu eine Führung anzubieten, stellt natürlich eine hohe Herausforde-
rung an, um den emotionalen Gehalt des Dargebotenen nicht durch eine 
Informationsflut wegzuschwemmen. Das Ziel des MWR, die Besucher für 
die religiösen Umbruchsphasen eines menschlichen Lebens zu sensibili-
sieren, verlangt ein subtiles und professionelles Vorgehen und damit 
wahrscheinlich eine neue, eigenständige Konzeptentwicklung (vgl. die 
„Alternative[n] Führungskonzepte“ bei: Dech 2003, 33-38) zu Führungen 
(und evtl. auch Beiblättern) des MWR. Eigentlich gehören technische Da-
ten, wie z.B. Angaben zur Beleuchtung der Exponate und Qualität der 
Lautsprecher, weder in Führungen noch in Beiblätter. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

178

der Bilder über religiöses Leben weltweit, allerdings ohne Nennung der 
kulturellen Herkunft, aus dem jeweiligen Lebensabschnitt sich in rascher 
Folge abwechseln. Davor sind einige kleinere Exponate, wie zum Bei-
spiel Ritualgerät der betreffenden Zeremonien, ausgestellt. Von einer 
gegenüberliegenden Bank28 aus kann man sich den Film ansehen. Auf 
der gleichen Seite befindet sich ein großer Schaukasten, in dem haupt-
sächlich Ritualkleidung ausgestellt ist. Davor ist ein Touchscreen instal-
liert, auf dem sich ein passendes Bild und ein Text abwechseln. Eine 
weiße Statue zeigt noch einmal einen für diesen Lebensabschnitt charak-
teristischen Menschen, allerdings ist die Darstellung so gewählt, daß 
man keine kulturelle Zugehörigkeit erkennen soll. Indirekt wird somit 
wieder auf das die Menschen Verbindende hingewiesen.  

Die Einzelheiten der Stationen können hier nicht dargestellt werden. 
Jede Station hat auf ihrer Eingangstafel jedoch zentrale Stichworte fest-
gehalten. Einige davon seien genannt: Birth – Creation, Possibility, 
Hope; Coming of Age – Rite of Passage, Self-definition; Mid-Life – Re-
sponsibility, Self-awareness; Old Age – Wisdom, Respect, Leadership; 
Death & Afterlife – Hope, Reincarnation, Eternity, Heaven. 

Abbildung 6: Meditation Gallery (Station 7) 

28  Die Bänke sind jeweils aus einem anderen Holz gefertigt, das zu dem je-
weiligen Lebensabschnitt über ein kleines Erklärungsschild in Verbindung 
gesetzt wird. An solch kleinen Details wird deutlich, wie sorgsam die gan-
ze Ausstellung durchdacht ist. Das Zusammenspiel solcher Feinsinnigkei-
ten erweckt einen harmonischen Eindruck. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

179

In der „Meditation Gallery“ hat man die Möglichkeit auf einer Plattform 
sitzend29 über Leinwände das Verhältnis von Buddhismus (Zazen), 
Christentum (Rosenkranzgebet), Hinduismus (Yoga), Islam (Rezitation), 
Daoismus (Taichi) und Judentum (Rezitation) zu Gebet und Meditation 
beispielhaft informiert zu werden. Diese Kenntnis wird auf Tafeln weiter 
vertieft. Der kleine, zunächst unauffällige Raum hat eine meditative At-
mosphäre und die Darstellung wirkt ansprechend und kompetent. 

In „Awakenings“ dokumentiert ein anderthalbstündiges Video Inter-
views, in denen zahlreiche, hier teilweise von der Museumseröffnung 
bekannte Persönlichkeiten ihre „Momente des Erwachens“ biographisch 
schildern. Anfangs ist der Anteil der englischsprachigen Interviews recht 
hoch. Gegen Ende stellen Taiwanesen etwas ausgreifender ihre Lebens-
erfahrungen vor. Auf großen Tafeln finden sich interessante Auszüge aus 
den Gesprächen. In kleinen Kabinen am Rand soll die Möglichkeit ge-
geben werden, eine Videoaufnahme der eigenen Erfahrungen zu erstel-
len und öffentlich den nachfolgenden Gästen zur Verfügung zu stellen. 

Abbildung 7: Awakenings (Station 6) 

Die „Avatamsaka World“ ist die einzige Station des MWR, die schon im 
Namen ihre buddhistische Inspiration erkennen läßt. Am Ende seiner 

29  Das harte Holz ist für manche Besucher jedoch eine Herausforderung und 
verkürzt die Verweildauer teilweise erheblich. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

180

Reise tritt Sudhana im AvataMsaka-S�tra in den Turm Maitreyas und 
sieht die Welt aus der Perspektive der Erleuchtung. Sudhana ist damit 
wie der Besucher auf dem Höhepunkt einer Reise angelangt, an dem er 
erkennt, wie alle Dinge miteinander in Verbindung stehen (vgl. Reis 
2000, 6). 

Abbildung 8: Avatamsaka World (Station 8) 

Technisch ist die „Avatamsaka-World“ eine aus hier zum ersten Mal 
verwendetem Material der Luftfahrttechnik erstellte, gelblich schim-
mernde Kugel, die man über eine Treppe besteigen kann. Innen sind Pul-
te aufgestellt. In der Kugel können bis zu 40 Leute die Veränderungen 
des Gewölbes bewundern. Das Multimediasystem war zum Zeitpunkt 
meines Besuchs leider noch nicht in Funktion.30 Das ist für den Besucher 
irritierend, denn die Gedanken der Huayan-Philosophie, die in dieser 
Kugel erfahrbar werden sollen, sind Kernpunkt der Museumskonzeption. 
Der Eingangsbereich sollte wohl einen Vorgeschmack auf einen leuch-
tenden Sternenhimmel in der Deutung des Netzes der Indra sein. Die in-
tendierte Gebrauchsweise wird auf einer Tafel mit folgenden Worten be-
schrieben:  

„Enter the Avatamsaka World and discover the great truths, that underlie all 
religions. In the Avatamsaka World, individual journeys are linked into a daz-

30  Der Museumsdirektor versicherte mir aber später, dass man intensiv an 
der Behebung des Problems arbeite. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

181

zling coming experience. Once you enter the Avatamsaka World, you can ap-
proach the central interactive table and select one of the color coded stations. 
The universe of religious thoughts and ideas appears on the table display; you 
choose one to explore further. The universe changes in response to your 
choice, which is shown on the rim of the table. The dome displays the paths of 
all players; when two players simoulaneously choose similar paths, the dome 
reacts, emphasizing the unity of all religions.“  

Der Aufbau soll vergleichbar mit dem Internet sein, das die Individuen 
in einem weiten Netz miteinander verbindet31.

C) Auseinandersetzung mit einzelnen religiösen Traditionen 

Ist man von hier aus in der im siebten Stock liegenden „Great Hall of 
World Religions“32 angelangt, so steht man in dem größten freien Raum 
des Museums, der aufgrund seiner Dunkelheit endlos wirkt. Diese Dun-
kelheit wird von blinkendem, weiß funkelnden Lichtreflexen geheimnis-
voll durchbrochen. In der Mitte des Raumes befinden sich kreisrunde 
Sitzbänke. Zwischen acht Säulen kann man von dort aus zehn an der 
Wand entlang positionierte Vitrinen erkennen, in denen jeweils zehn 
verschiedene Religionen repräsentiert sind. Eine Eingangstafel erklärt 
hierzu, daß man die größten Religionen ausgewählt habe, daß die einzel-
nen Traditionen jedoch prinzipiell gleichwertig seien. Dennoch gilt: 
„The ten shown here typify the rest.“ Man soll an ihnen ihre Gemein-
samkeiten, ihren Glauben und ihre Geschichte entdecken können. Acht 
der zehn Religionen sind als Dauerausstellungen konzipiert: Christen-
tum, Islam, Buddhismus, Daoismus, Hinduismus, Sikhismus, Judentum 
und Shintoismus. Zwei weitere sind als Wechselsausstellungen geplant. 
Zum einen geht es dabei um „alte Religionen“, seit Ausstellungseröff-
nung durch das „Alte Ägypten“ repräsentiert, und um Eingeborenen-
Religionen („indigenous religions“), welche im Moment von der Maya-

31  „[...] as visitors become aware of the similarities of any different religious 
messages of peace, dedication, and love, they will be linked in a living In-
ternet of Love.“ (aus der zugehörigen Erklärungstafel) 

32  Zwischen „Avatamsaka World“ und der „Great Hall“ befindet sich, wie 
auch auf der anderen Seite der großen Halle, eine Wand, die „Wall of Gra-
titude“, an der die Namen der Spender für dieses Museum, manchmal mit 
Handabdruck, verzeichnet sind. Über einen Touchscreen soll man sich ü-
ber die Namen weiterer Spender, über Aktivitäten des MWR und über Ak-
tionen religiöser Vereinigungen in Taiwan informieren können. Zusätzlich 
werden Filme religiös-sozialer Aktivitäten und des MWR auf Bildschir-
men gezeigt. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

182

Kultur33 dargestellt werden. Ebenfalls wechseln sollen an den Kopfen-
den des Raumes die Ausstellung „Holy Objects“, die zum Zeitpunkt der 
Besichtigung über den ganzen Raum verteilt war, und die große Ausstel-
lung zu „Taiwanese Religions“, die seit der Eröffnung von „Religion in 
Taiwanese life“ auf beeindruckende Weise Zeugnis gibt. 

Abbildung 9: Great Hall of World Religions (Station 10) 

Im Design wirkt der Raum beeindruckend. Geschickt sind die Schaukäs-
ten in einem kaum wahrnehmbaren Bogen geformt und umschließen so 
den Raum, der sich zwischen dem Kinosaal und der „Avatamsaka 
World“ aufspannt. Die Größe und Tiefe der Halle wecken ein Gefühl für 
eine gewisse „heilige“ Atmosphäre. Die Kostbarkeiten in den Vitrinen 
strahlen wie blinkende Perlen und lassen Assoziationen an das Netz der 
Indra zu. Die Beziehung und Verbundenheit der Religionen untereinan-
der soll durch die gegenseitige Spiegelung der Schaukästen symbolisiert 
sein.34 Auch wird man in dem Raum von einem regelrechten auditiven 
Fluidum umgeben. Besonders faszinierend ist es, sich aus der Mitte des 
Raumes auf dieses Zusammenspiel unterschiedlichster Klangwelten ein-

33  Auffällig ist das öfters angesprochene Fehlen der afrikanischen Religio-
nen, die wohl ursprünglich ebenfalls repräsentiert sein sollten, jedoch an-
scheinend von einer zeitweiligen Leihgabe wichtiger ägyptischer Kunst-
gegenstände aus dem Museum of Fine Arts, Boston, verdrängt wurden 
(vgl. Heartney 2002, 91). 

34 Taibeixian, 62. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

183

zulassen und zu versuchen, einzelne Traditionen herauszuhören und 
wiederzuentdecken.35

Beispielhaft herausgegriffen sei noch eine einzelne religiöse Traditi-
on, das Christentum36, um zu erkennen, wie das Ziel verwirklicht wird, 
Antworten auf die im ersten Teil der Ausstellung aufgeworfenen Fragen 
zu finden. 

Die Vitrineneinheiten folgen einem einheitlichen Aufbau: Auf einer 
Wandtafel wird zunächst in die jeweilige Religion eingeleitet. Eingehen-
de Erläuterungen findet man dann auf einer länglichen Tafel vor der Vit-
rine. Die ansprechend angeordneten, ausgestellten Gegenstände werden 
auf kleinen Zusatztäfelchen erklärt. Die lange Erklärungstafel vor dem 
Schaukasten wird von einem Touchscreen unterbrochen, auf dem man 
die weitere Informationen über die Religion sowie über die ausgestellten 
Gegenstände erhält. Vor dem Schaukasten befindet sich ein Fußboden-
mosaik von zwei Metern Durchmesser, das die Religion noch einmal 
künstlerisch symbolisiert. 

Der christliche Bereich fällt durch eine konfessionell sehr unparteii-
sche, offene, aber durchaus präzise Schwerpunkte des Christentums wie-
dergebende Darstellungsweise auf. Die lange Erklärungstafel ist in sie-
ben Abschnitte geteilt: Evangelium, Jesus Christus, Kirche, Evangelika-
lismus und Mission, Mönchtum, Frieden und Gerechtigkeit und Chris-
tentum in Taiwan.37 Im Chinesischen ist auffallend, daß durchwegs die 

35  Den Raum kann man aber nur genießen, wenn man die richtige Erwar-
tungshaltung mitbringt. Für den unvoreingenommenen Betrachter sind die 
subtilen Effekte nicht unbedingt sofort erkennbar. Er flaniert an den Glas-
kästen entlang, schaut hier und dort mal näher hin und hat eventuell den 
Eindruck, dass „little has been done to visually suggest the actual uses or 
contexts of the artifacts or art works; they appear strangely inert in the 
midst of all the high-tech sound, light and motion.“ (Heartney 2002, 91). 
Schon rein optisch sind die in im Dunkeln liegenden Bänke in der Raum-
mitte schwer zu erkennen. Der durchschnittliche Besucher begibt sich 
meiner Erfahrung nach nur selten dorthin. Genau an diesem Punkt müsste 
eigentlich deutlich werden, dass mit „kulturellem window-shopping“ 
(Treinen 1997, 47) das Bildungsziel hier nicht erreicht wird und der Raum 
bei einer solchen Einstellung trotz seiner komplexen Gestaltung nichtssa-
gend wird. 

36  Als Studentin der Theologie fühle ich mich hier noch am ehesten zu einer 
Beurteilung fähig. 

37  Die Abschnitte, die Taiwan betreffen, sind jeweils von einem eigenen 
Spezialisten verfasst worden. Kapiteleinteilungen der anderen Religionen: 
Judaism: Early History, Diaspora, Synagoge and Holidays, Observance, 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

184

protestantischen Begriffe verwendet werden, die sich vom Katholizis-
mus im Lautbild und der Bedeutung stark unterscheiden. Das ist insofern 
legitim, als diese die in Taiwan bekannteren sind. Die Idee des Museums 
von der die Religionen verbindenden Liebe ist dabei nicht explizit als 
wesenhafter Bestandteil des Christentums ausgeführt.38 Trotzdem scheint 
die Tatsache, daß das Thema „Frieden und Gerechtigkeit“ einen eigenen 
Abschnitt darstellt, dem Museumsziel zu entsprechen, insofern der Hin-
weis auf die Friedfertigkeit des Christentums eine Grundlage für die 
friedliche Begegnung mit anderen Religionen ist. Es findet sich aber 
keine Bemerkung, wie denn neben der Mission ein Verhältnis zu ande-
ren Religionen gestaltet wird.39

Judaism in Taiwan; Ancient Egypt: Creation of the World, Religion of the 
People, World of Spirits and Funerary Beliefs, Temples, Divine Kingship, 
Prehistoric Religious Practice in Taiwan; Islam: History, Calligraphy, 
Mosque, Worship, Law, Islam in Taiwan; Buddhism: Life of the Buddha, 
Boddhisattva, Community, Ritual, Pilgrimage, History, Buddhism iN 
(sic!) Taiwan; Daoism: The Chinese Character Dao, Lao-zi and the Daoist 
Pantheon, Daoist Temples, The Daoist Canon, Alchemie and Healing, The 
Five Elements and the Eight Trigrams, Daoism in Taiwan; Shinto: Histo-
ry, Calendars and Life Cycles, Making Space: The Shinto Shrine, Kami, 
Shinto in Taiwan; Maya: Maya Cultural Traditions, Maya Creation Myth 
and Worldview, Ritual and Production, Household and Ritual Today, 
Temples and Ritual, Ritual Practice, Religious Beliefs of the Amis Abori-
gines; Sikhism: The Ten Gurus, Adi Granth, The Golden Temple, Festi-
vals and Practice, Sikhism in Taiwan; Hinduism: Sacred Literature, Prac-
tice, Popular Hinduism, Recitation and Performance, Pilgrimage Festival, 
Hinduism in Taiwan. 

38  Das Wort „love“ kommt im englischen Wandtext nicht vor. Das Zeichen 
„ai �“ kommt im chinesischen Tafeltext genau fünfmal vor, davon drei-
mal in Namen und nur einmal erwähnenswert inhaltlich, als es um die Be-
gründung christlicher Mission durch die allumfassende Liebe Gottes geht. 

39  Beim Lesen wirkt die Erklärungstafel recht lang. Die Texte sind gut ge-
gliedert, aber dicht und vergleichsweise wenig museumsdidaktisch aufbe-
reitet. (Vgl. Schäfer 1997, 93. Schäfer nennt hier Kriterien wie: einfache 
Sprache, kurze Sätze, jede Zeile eine Sinneinheit, Entsprechung von Text-
struktur und Inhalt.) Hier ist natürlich das Problem gegeben, dass um eine 
gewisse Qualität in der Darstellung überhaupt erreichen zu können, zu-
nächst eine Menge von Informationen nötig ist. Eine stärker am Lesever-
halten der Besucher orientierte Darstellung birgt die Gefahr der Verzer-
rung des Inhalts. Leicht problematisch ist außerdem, dass die Erklärung 
der ausgestellten Gegenstände nur auf kleinen Täfelchen oberhalb des 
langen Textes erfolgt, so dass dieser in keiner Beziehung zum Geschauten 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

185

Bei den religiösen Kunstschätzen handelt es sich um Bilder und typi-
sche Ritualgegenstände. Unter den Bildern befindet sich u.a. ein Ölge-
mälde aus dem 17. Jahrhundert, das Christus als einen Lammträger dar-
stellt. Ein großes Gemälde des letzten Abendmahls hängt zentral. Ferner 
sind mehrere orthodoxe Ikonen zu sehen. Im gegenständlichen Bereich 
gibt es außer einem Kreuz Figuren des Hl. Nikolaus und des Hl. Franz 
von Assisi sowie Kelche und Monstranzen. 

Der Multimediabereich bietet Informationen zu den einzelnen ausge-
stellten Stücken und war darüber hinaus zum Zeitpunkt der Besichtigung 
noch entwicklungsfähig. Der Screen bietet drei Auswahlmöglichkeiten: 
Holy Sites Architecture (� „Coming soon“), Artifacts (� „Temple Ob-
jects“ [hic!], „Clothing“, „Ritual Objects“, „Writings/Paintings“, „Sculp-
ture“. Es ist größtenteils das aufgenommen, was ausgestellt ist), Activi-
ties (� „Coming soon“)40. Die ausgestellten Stücke sind zwar nicht un-
bedingt überdurchschnittlich bekannt, aber in ihrer Schönheit bewun-
dernswert und vermitteln durchaus einen Eindruck von traditioneller 
christlicher Kunst.41

Die Ausstellung „Religious Life of the Taiwanese“ nimmt in der Hal-
le einen zentralen Platz am Kopfende ein und ist in ihrer eigenständigen 

steht. Für die Verweildauer ist dies von entscheidender Bedeutung (vgl. 
Noschka-Roos 1994, 159). Vielleicht hätte eine stärkere Dialogizität ins-
besondere den taiwanesischen Besucher mehr fesseln können. 

40  Diese drei Möglichkeiten der Auswahl hat man zunächst bei jeder Religi-
on. Andere Monitore, wie z.B. die des Buddhismus oder Taoismus, sind 
jedoch schon mit wesentlich reichhaltigerer Software versorgt. Informati-
onen zu „Artifacts“ gibt es immer. Die Erklärung ist nicht immer zwei-
sprachig gehalten. Attraktivität und Kontrollierbarkeit der Touchscreens 
sind sehr positiv zu bewerten, während die Effizienz und damit auch die 
hilfreiche, lehrende und anregende Komponente eindeutig aufgrund man-
gelnder Reichhaltigkeit noch als entwicklungsbedürftig zu beurteilen sind 
(Kriterien nach MUMMS, Mrosek 1998, 315f). 

41  Die Gegenstände sind ihrem Aussehen nach v.a. Kostbarkeiten, und pas-
sen daher gut in das Bild der „glitzernden Perlen“ des Netzes der Indra. 
Daher steht konsequenterweise der Formcharakter (Waldenfels, siehe 
Dech 2003, 56) der Dinge im Vordergrund. Ich persönlich würde eine 
stärkere Betonung des Zeugnischarakters der Exponate als sehr berei-
chernd empfinden. So würde z.B. eine einfache Bibel zum Blättern dem 
Besucher sicher auch einen wichtigen Eindruck vom Christentum vermit-
teln können. Ähnliches berichtet auch Wang: „Yet if the MWR places too 
much emphasis on art and aethetics, this will inevitably weaken its spiri-
tual impact“ (Wang 2002, 106). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

186

Gestaltung sehr hervorstechend. Taiwanesische Volksreligion wird hier 
auf die ihr zugrundeliegende Geisteshaltungen durchdacht und systema-
tisiert. Da meiner Erfahrung nach diese Art von selbstbewußter Reflexi-
on in Taiwan bei den alltäglichen Ritualen kaum sichtbar wird und au-
ßerdem zum Prozess der Selbstbewußtseinsbildung als „Taiwanese“ bei-
trägt, wird die Ausstellung von Taiwanesen sehr positiv rezipiert. Sym-
pathie bei jedem Besucher weckt der vor der Vitrine positionierte kleine 
Sandsteinschrein, der einem freundlich lächelnden Erdgott ein Zuhause 
bietet. Ist auch der Zeitpunkt seiner Herstellung unbekannt, so ist er doch 
charakteristisch für die Taiwanesische Religion und wird selbst im Mu-
seum durch Geldgaben regelrecht verehrt. 

Beim Verlassen der Halle kann man durch Berührung eines Handab-
drucks auf einem Schirm einen Segen Meister Hsin Taos zum Abschied 
mit auf den Weg bekommen. Ein Zufallsgenerator wählt zwischen 
höchstwahrscheinlich neun Sprüchen, wie z.B. „The truth of the world 
can be realized when the location of the mind and the heart is found“. 

D)  Ausgangsbereich und zusätzliche religiöse Angebote 

Im Sonderausstellungsbereich befand sich zum Zeitpunkt meines Be-
suchs eine internationale Wanderausstellung „Featuring Personal Sacred 
Objects of the Dalai Lama“42, was die zunehmende Anerkennung des 
MWR auch international zu bestätigen scheint. Der von tibetischen 
Mönchen für die Herstellung von Sandmandalas benutzte Aktionsraum 
vor der Sonderausstellung, die „Hall of Earthly Peace“, erwies sich hier-
bei als belebendes Element. 

5. Zusammenfassung und Versuch einer Stellungnahme 

Ist man dem Gang der Ausstellung einmal gefolgt und hat sich auf diese 
Reise durch die Vielfalt religiöser Fragestellungen bis hin zu den einzel-
nen Traditionen begeben, so wird einem klar, daß das MWR konsequent, 
gemäß seiner Grundidee, zu Respekt, Toleranz und Liebe beizutragen, 
durchkomponiert ist. Die unbestreitbar faszinierende Idee ist im Museum 
durch eine designerisch optisch und akustisch gekonnt simulierte Atmo-
sphäre wiedergegeben. Dabei ist hervorstechend, daß mit der Heiligkeit 
von religiösem Gerät und der korrespondierenden Empfindsamkeit reli-

42  Die Wanderausstellung war der letzte Stop nach einer Tour durch 16 Mu-
seen Nordamerikas, die von Richard Gere Productions gesponsert wurde 
(vgl. Wardle 2002). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

187

giöser Anhänger bewußt und behutsam umgegangen wird. Es scheint 
überzeugend, daß der taiwanesische Besucher auf diesem Weg für reli-
giöse Fragen zu sensibilisieren ist und so versucht wird, ein eklatantes 
Bildungsdefizit ansatzweise auszufüllen.  

Offensichtlich ist, daß beim MWR für eine Besucherorientierung 
nicht erst geworben werden muß. Das Museum ist ganz auf den Besu-
cher hin konzipiert, und Sammler- bzw. Forscherinteressen stehen ein-
deutig im Hintergrund (vgl. Günter 1997, 12). Trotzdem ist aus der Sicht 
von Restauratoren der verantwortungsvolle Umgang mit den erworbenen 
Kunstschätzen ebenso gewährleistet, wie das Bemühen um eine wissen-
schaftliche Aufarbeitung.43 Die Besucherorientierung schlägt sich in 
leicht erfaßbaren Ausstellungsinhalten, einfach bedienbaren Geräten, ei-
ner übersichtlichen, ästhetisch ansprechenden Gestaltung, weitgehender 
Zweisprachigkeit (chin.-engl.), Abwechslungsreichtum und Unterhalt-
samkeit wider. Sie bietet Möglichkeiten zur überblickartigen und – in 
Zukunft sicher noch konsequenter – vertiefenden Information. Zahlrei-
che zusätzliche Veranstaltungen und Aktivitäten sind Teil des umfassen-
den Gesamtkonzepts. 

Die Einfachheit, wenn nicht Naivität im positiven Sinn, und die Gut-
gläubigkeit in der Herangehensweise an die komplexe Thematik halten 
sich bewußt fern von einer analytisch-diskursiven Rationalität und mö-
gen durchaus als eine „weisheitliche holistische Einstimmung“ (Riede-
nauer 2001, 282) zu bezeichnen sein. Abgesehen von der Frage, wie die-
se Einstellung sich nun auf die edukativen Ziele des Museums auswirkt, 
ist doch festzuhalten, daß diese Herangehensweise von transformieren-
der Kraft sein kann, denn sie hat auf die naturgemäß mit hohem Kon-
fliktpotential beladenen religiösen Themen einen eindeutig harmonisie-
renden und entspannenden Effekt. 

Wenn das MWR trotzdem zeitweise kritisiert wird, dann hängt das 
u.a. damit zusammen, daß das Museum sich noch in einer Entwicklungs-
phase befindet. Ralph Appelbaum charakterisiert den Zustand des Mu-
seums sehr treffend als den eines kleinen Kindes, das nach seiner Geburt 
bzw. Eröffnung noch eines langen Wachstums bedarf.44 Im MWR ist 

43  Die buddhistische Organisation unterhält sogar ein eigenes, kleines For-
schungszentrum für religiöse Fragen. 

44  „Ein Museum zu errichten ist wie ein kleines Kind zu nähren. In der Pla-
nungsphase ist es wie im Mutterbauch. Es braucht Pflege und eine gute 
Umwelt, und nichts, dass es in seiner Entwicklung stört. Wenn es geboren 
ist, muss es langsam lernen, groß und stark zu werden.“ Übersetzt aus dem 
Chinesischen nach Yi zhuanye, 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

188

vieles in Ansätzen vorhanden, was noch ausgebaut werden könnte: Die 
Fertigstellung der „Avatamsaka World“ ist hier sicher zuerst zu nennen, 
aber auch die Touchscreens bedürfen einer inhaltlich reichhaltigeren 
Software. Die Exponate werden sich vielleicht im Lauf der Zeit über die 
bisherigen etwa 4000 Ausstellungsstücke hinaus um die eine oder andere 
Attraktion erweitern. 

Zwei grundsätzliche Überlegungen könnten meiner Meinung nach 
das Museum überdies sehr bereichern: 

Erstens ist gerade für den religionswissenschaftlich vorgebildeten 
Besucher auffallend, daß im MWR keinerlei Reflexion über den zugrun-
degelegten Religionsbegriff,45 seine schimmernde Vielfalt und die Un-
abgeschlossenheit religiöser Systeme46 stattfindet. Die Ausstellung 
könnte dem Besucher eventuell noch eine weitere Dimension erschlie-
ßen, wenn sie Überlegungen, wie die Undarstellbarkeit einer Religion in 
einer Ausstellung, sowie die Tatsache, daß eine religiöse Tradition prin-
zipiell nur gelebt wirklich erfahrbar ist und sich niemals in einem Muse-
um „erlernen“ läßt, dem Besucher zugänglich machen würde. Völlig un-
berührt bleibt im Laufe der Ausstellung das Fakt, daß in Religionen 
nicht nur Liebe und Frieden zentral sind, sondern daß Religionen ein ho-
hes Gefahrenpotential und Konfliktbereitschaft mit sich bringen können. 
Diese Tatsache mag Resultat eines konsequenten Programms sein, zu 
mehr Frieden und Harmonie nur durch die Darstellung positiver Seiten 
von Religion beitragen zu können. Es ist jedoch fraglich, ob sich das an-
gesichts eskalierender religiöser Konflikte für den Besucher als tragfähi-
ge Informations- und Erfahrungsgrundlage erweisen wird.47

45  Man geht selbstverständlicher Weise davon aus, dass alle wissen, was Re-
ligion ist. Die Ausstellung scheint einen primär phänomenologischen Re-
ligionsbegriff mit einem besonderen Schwerpunkt auf Ritualen zugrunde-
zulegen. Es wird davon ausgegangen, dass alle Religionen das gleiche 
Zentrum haben. 

46  Man denke an die Great Hall of World Religions, in der jede Religion sich 
schon rein optisch in einer „Box“ befindet. Eine grundsätzliche Bemer-
kung zur Unvollkommenheit jeglicher derartiger Darstellung findet sich 
im Museum nicht. 

47  Dies ist einer der wesentlichen Kritikpunkte, die Heartney vorbringt: „the 
Museum of World Religions [...] leaves out too much reality“, „...it seems 
worth asking whether such museums are capable of inspiring the kind of 
conversations about the meaning of democracy and freedom that are really 
needed today.“ (Heartney 2002, 93) Heartney trifft hier eine scharfe 
Unterscheidung: „In the end, the inculcation of pat messages about toler-

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

189

Damit ist ein zweiter Punkt angesprochen: Die Ausstellung ist bis auf 
die „Great Hall of World Religions“ so konzipiert, daß der Besucher re-
lativ wenig sachliche Informationen erhält.48 Die Frage, in welcher Wei-
se und wo genau sich denn nun konkret Liebe und Frieden als Grund-
themen einzelner religiöser Traditionen wiederfinden, müßte, dem Auf-
bau der Ausstellung folgend, eigentlich in der „Great Hall of World Re-
ligions“ beantwortet werden. Im Laufe der Texte wird diese Frage hin 
und wieder berührt, aber keineswegs systematisch beantwortet. So ver-
läßt der Besucher die Ausstellung zwar emotional stark beeindruckt, nur 
wird er nicht wirklich befähigt, in einer Diskussion glaubhaft aufzuzei-
gen, in welcher Weise denn Frieden und Liebe in den Religionen zentral 
und menschheitsverbindend sind. Das MWR kann selbstverständlich 
nicht auf einem so kleinen Raum auch nur die Weltreligionen umfassend 
beschreiben. Aber es könnte versuchen, wenigstens auf seine Behaup-
tung, daß die Religionen wesentliche Gemeinsamkeiten haben und „Lie-
be“ ein ganz zentraler Begriff in vielen Religionen ist, konkretere Ant-
worten zu geben. Es reicht in einer modernen, diskursiven Gesellschaft 
meines Erachtens nicht mehr aus, Menschen nur emotional zu beeinflus-
sen. Sie müssen derartige Einstellungen ebenso argumentativ vor sich 
und anderen vertreten können. Diese Herangehensweise mag jedoch der 
Intention des Meisters, die Menschen primär emotional berühren zu wol-
len und die Diskursivität nicht zu sehr in den Vordergrund treten zu las-
sen, entgegenstehen. Des weiteren erfüllt gerade die Einfachheit und 
Klarheit der Darstellung im MWR eine Aufgabe, die Ulbricht als „die 
heute wohl wichtigste Funktion eines Museums“ beschreibt: „dem Men-
schen in der sich ständig wechselnden Welt eine Orientierung zu ge-
ben“.49

ance and love isn’t education. It’s indoctrination.“ (Heartney 2002, 93). 
Damit wäre der erzieherische Auftrag des MWR völlig in Frage gestellt. 
Ohne das Argument aber damit vom Tisch wischen zu wollen, muss ich 
doch aus meiner Erfahrung sagen, dass das MWR bei taiwanesischen Be-
suchern ohne religiöse Vorbildung eindeutig eine erzieherische Aufgabe 
erfüllt und das breite Veranstaltungsprogramm auch ein facettenreicheres 
Bild von Religion ermöglicht, als das vielleicht in der Dauerausstellung 
der Fall sein mag. 

48  So v.a. bei den Stationen „Creations“ und „Hall of Life’s Journey“ zu den 
Fragen, aus welcher religiösen Tradition nun beispielsweise die Schöp-
fungsmythen stammen, oder in welcher Religion Stationen des menschli-
chen Lebens durch welche Riten geprägt sind. 

49  Ulbricht 1994, 99. Zitiert nach Dech 2003, 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

190

Trotz dieser beiden Einwände, der mangelnden Bewußtseinsbildung 
beim Besucher über Grenzen und Definitionsgrundlagen des Museums 
sowie eines Informationsdefizits hinsichtlich der Grundbehauptung des 
Museums, wird auf jeden Fall klar, welch großes Potential noch in die-
sem jungen Museum steckt und welche Dynamik es bergen kann. 

In Zukunft wird die Fokussierung auf den innertaiwanesischen Bil-
dungsauftrag entscheidend sein. Denn in der landeseigenen Kulturpolitik 
füllt das MWR eine Lücke als Komponente religiöser Bildung und Sen-
sibilisierung. Zwingend notwendig war daher, daß das MWR sich nicht 
als eine religiöse Institution versteht, sondern organisatorisch zuneh-
mend eigenständig und von seinem Gründer unabhängig wurde. Dabei 
ist es weiterhin in die Aufgabe des Interreligiösen Dialoges eingebun-
den. Trotzdem ist für die internationale interreligiöse Arbeit eine weite-
re, unabhängige NGO, die Global Family, zuständig. Um sich als taiwa-
nesische Bildungsinstitution zu etablieren, ist die eigenständige Ausrich-
tung auf den taiwanesischen Besucher und seine Bedürfnisse zentral. Die 
zukünftige Arbeit an der Ausstellung, so erklärte der Museumsdirektor 
Han Pao-teh in einem Interview50 mit mir treffend, muß daher vom Mu-
seum und von Taiwanesen selbst geleistet werden. Mit Han Pao-teh, der 
vor seiner Pensionierung seit Jahren professionell auf dem Gebiet der 
Museumsentwicklung51 tätig war, und als weltgewandt sowie politisch 
erfahren gilt, hat das MWR einen Direktor, der ihm sicherlich eine große 
Chance für die Zukunft gibt. 

Dem Ziel, Respekt für den Glauben anderer zu wecken, folgend, reiht 
das MWR sich damit, wenn auch mit einer ganz eigenen Art, in eine 
Reihe mit Museen ähnlicher Ausrichtung, wie der Religionskundlichen 
Sammlung in Marburg und dem St. Mungo Museum of Religious Life 
and Art in Glasgow, ein (vgl. Arthur 1999, 10). Bleibendes Charakteris-
tikum wird bei zukünftigen Entwicklungen für das MWR sicher bleiben, 
daß es kein Museum im klassischen Sinn ist, kein µ���ei/��, kein Mu-
sentempel und sich nicht als Kind der Erinnerung, der 	�
µ����
, ver-
standen wissen möchte. So es sich dieser eigenen, im europäischen Sinn 
höchst modernen, erlebniszentrierten, ebenso wie asiatisch-buddhis-
tischen Art bewußt bleibt, kann es zu einem bewußtseinsbildenden Ele-
ment in der Lokalgesellschaft und impulsartig darüber hinaus werden.  

50  Interview vom 19.8.2002. 
51  Insbesondere das National Museum of Natural Science in Taizhong ��

betreffend. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

191

Literatur 

Anonym (2002): Zunzhong ��, baorong ��, boai ��. Zoujin Shi-
jie Zongjiao Bowuguan ��	
���
�. In: Meiyashi ���.
Yishu shenghuo guan ����� (www.meidiyas.com.tw), 23 
(4.2002), 6-8 

Arthur, Chris (1999): Exhibiting the sacred, in: Paine, Crispin (Hg.): 
Godly Things. Museums, objects and religion. London, 1-27 

Au, Desiree (1997): Keep the faiths, Hong Kong (Handover, 
10.11.2001)

Belting, Hans (2001): Das Museum als Medium. In: Hinz, Hans-Martin 
(Hg.): Das Museum als Global Village. Versuch einer Standortbe-
stimmung am Beginn des 21. Jahrhunderts. Frankfurt, 25-42 

Bennett, Tony (1995): The Birth of the Museum. History, theory, poli-
tics. London 1995 

Beier-de-Haan, Rosmarie (2001): Post-national, trans-national, global? 
Zu Gegenwart und Perspektiven historischer Museen. In: Hinz, Hans-
Martin (Hg.): Das Museum als Global Village. Versuch einer Stand-
ortbestimmung am Beginn des 21. Jahrhunderts. Frankfurt, 43-62 

Boehi, Willi (2001): Eröffnung des Museums der Religionen. In: China 
heute XX, Nr. 5/6 (117/118), 139 

Chen Shi-xian �	� (2001): Xinling shenhui ����. Tiyan Shijie 
Zongjiao Bowuguan ��	
���
�, Taibei ��: Shijie Zong-
jiao Bowuguan Fazhan Jijinhui 	
���
� !"#�

Dech, Uwe Christian (2003): Sehenlernen im Museum. Ein Konzept zur 
Wahrnehmung und Präsentation von Exponaten. Bielefeld 

Fei, Michael C.Y. (Fei Zheng-yuan $%&) (o.J.): Lunji shuo gushi -
luofu�Aibobang fangwenji '()*+, –, -./�01234.
On Telling Stories – An Interview with Ralph Appelbaum. In: Jianzhu 
zazhi5678, o.S. 

Günter, Bernd (1997): Museum und Publikum: Wieviel und welche 
Form der Besucherorientierung benötigen Museen heute?. In: Das be-
sucherorientierte Museum. Rheinisches Archiv- und Museumsamt. 
Abteilung Museumsberatung. Köln, 11-18 

Guoyuwen (Guo Yu-wen 9:;) (2002): Guang yu shui jingjing liuguo
guankui �Shijie Zongjiao Bowuguan <=>??@A, BC,
	
���
�. In: Taibeixian Wenhua �D;E (Taipei County 
Cultural Quarterly), 72 (30.6..2002), 14-28 

Habito, Maria Reis (2002): The Taipei, Taiwan, Museum of World Re-
ligions. In: Buddhist Christian Studies, Vol. 22, 203-206 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

192

Han Pao-teh (Han Bao-de ���) (2002): Taiwan needs clear policies 
on museums. Tr. by Perry Svensson. Taipei Times Online, 14.6.2002 

Heartney, Eleanor (2002): Divine Intervention. Ralph Appelbaum’s 
compelling exhibition design for the recently opened Museum of 
World Religions in Taipei offers a highly programmatic account of 
„universal“ spiritual values. In: Art in America, October 2002, 89-93 

Hein, George E. (1998): Learning in the Museum. London: Routledge 
Henry, Claire (2001): Shop until you drop into the museum. In: Finan-

cial Times, 28.11.2001 
Hooper-Greenhill, Eilean (1992): Museums and the shaping of knowl-

edge. London 
Jin Yang (2002): Understanding world cultures, spiritual beliefs. A visit 

to the Museum of World Religions in Yungho City. In: Taiwan News. 
Weekend, Vol. 9, No.16 (26.4.2002), 1 

Lingjiou Mountain (2001): Youyuanren ���. Zongbo kaiguan tekan
��	
��, Nr. 87/88, Taibei 
�: Lingjiushan Bore Wenjiao Ji-
jinhui ����������� 2001 (Ausg. der monatl. Zeitschrift 
des Lingjiou Mountain) 

Lin Ming-mei/ Chi Ya-lan (Hgg.; 1999): Sowing Seeds of Love. Ven. 
Dharma Master Hsin Tao and the Museum of World Religions, 
Taipei: Museum of World Religions Foundation Publications 

Lü Yu-jia ���/Ji Ya-lan ��� (2001): Zhu yu zhi wang � !".
Shijie Zongjiao Bowuguan kaiguan jinian chuankan #$��
�%&	&�'(�, Taibei 
�: Shijie Zongjiao Bowuguan  
Fazhan Jijinhui #$���%&)*���

Meister Hsin Tao (2001): Weisheit und Barmherzigkeit, herausgegeben 
und übersetzt von Maria Reis Habito. Taipei 

Mrosek, Jürgen (1998): Computer und Museen – neue Formen der Besu-
cherinformation? In: Schmidt, O. (Hg.) u.a.: Spiritualität und Herr-
schaft. Berlin, 310-320 

Museum of World Religions Foundation (2001): Shijie Zongjiao 
Bowuguan #$���%&. Kaimu huodong shouce 	+,-./.
Handbook of the Museum of World Religions Opening Ceremony, 
Taipei (Museum of World Religions Foundation Publications) 2001 

Museum of World Religions Foundation (2002): Zhenzang Shijie Zong-
jiao Bowuguan 01#$���%&: Kaiguan shilu 	&23.
Treasure Museum of World Religions Opening Celebrations. VCD 
enclosed. Taibei 
�: Shijie Zongjiao Bowuguan Jijinhui Chubanshe 
#$���%&���456 (Museum of World Religions Foun-
dation Publications) 2002 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DAS MUSEUM OF WORLD RELIGIONS IN TAIPEI

193

MWR Newsletter. Special Edition (2001): Grand Opening of the Mu-
seum of World Religions, Taipei: Museum of World Religions, Nov. 
2001 (Sonderausgabe der englisch und chinesisch erscheinenden 
Zeitschrift d. Museums „MWR Newsletter“ bzw. „Zongbo ��“�

N (Autorenkürzel) (2002): Taibeixian Shijie Zongjiao Bowuguan
��������	
. Liu Pei-lin jianzhushi shiwusuo ��
�
�������RAA guihua ji sheji gongsi RAA �������.
In: Jianzhushi���, 1/2.2002, 62-65 

N (Autorenkürzel) (2002): Yi zhuanye jingying bowuguan zhanshi
��� !�	
"#. Fang RAA tan Shijie Zongjiao Bowuguan 
sheji guocheng yu linian $� RAA %�����	
��&�
'()*� In: Jianzhushi���, 1/2.2002, 66-69 

Noschka-Roos, Annette (1994): Besucherforschung und Didaktik. Ein 
museumspädagogisches Plädoyer. Opladen 

Qubeck, Susann (1999): Museumsmarketing im Internet. Grundlagen – 
Anwendungen – Potentiale. Bielefeld 

Reis Habito, Maria (2000): The Museum of World Religions as locus for 
interreligious encounter. Vortrag auf der „Buddhist-Christian Confe-
rence“ in Tacoma, Washington, August 2000 (Manuskript, Teilveröff. 
in: s. Habito: The Taipei) 

Riedenauer, Markus (2001): Dialog der Religionen – Blicke auf die 
hermeneutische Problemlage, ZMR, 85, Heft 4, 279-289 

Schäfer, Hermann (1997): Wie besucherorientiert darf/muß ein Museum 
sein? Das Beispiel des Hauses der Geschichte der Bundesrepublik 
Deutschland als Museum für Zeitgeschichte. In: Das besucherorien-
tierte Museum. Rheinisches Archiv- und Museumsamt. Abteilung 
Museumsberatung. Köln, 91-97 

Shi Xindao+,- (1996): Pusa huo zai renjian./0123, 2 ce4,
Fuliancun 567: Caituan Faren Lingjiushan Bore Wenjiao Jijinhui 
Chubanbu89:2;<=>?@�ABCDEF

Taibeixian s. N (Autorenkürzel), 2002 
Taylor, Deirdre (2002): In Taipei, Up Jacob’s Elevator. The Museum of 

World Religions Shines a New Vision of Hope. In: Spirituality & 
Health. New York: The Soul/Body Connection, Spring 2002, 23-29 

Treinen, Heiner (1997): Museumsbesuch und Museumsbesucher als For-
schungsgegenstand: Ergebnisse und Konsequenzen für die Besucher-
orientierung. In: Das besucherorientierte Museum. Rheinisches Ar-
chiv- und Museumsamt. Abteilung Museumsberatung. Köln, 44-53 

Ulbricht, K. (1994): Museumsstatistik: Historische und zeitgenössische 
Untersuchungen. In: Vieregg, H. Etal.: Museumspädagogik in neuer 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ESTHER-MARIA GUGGENMOS

194

Sicht. Erwachsenenbildung im Museum, Bd. 2. Baltmannsweiler, 94-
107

Wang Rong �� (Wang, Anna) (2002): Tansuo shengming ����:
Shijie Zongjiao Bowuguan xunli ��	
��
��, Photos: Xue 
Ji-guang ���; The Museum of World Religions: What’s It All 
About?, Photos: Hsueh Chi-kuang, tr. by Phil Newell. In: Guanghua
��, Sinorama, April 2002, 98-106 (chin.-engl. Artikel) 

Wardle, Jonathan (2002): A new exhibit at the MWR highlights Tai-
wan’s infatuation with Tibetan Buddhism. OMMANIPEMEHUNG. 
In: The China Post. Prime Time, 5.7.2002, 1 

Yang Li-fen/Museum of World Religions Foundation (2001): Museum 
of World Religions. Guidebook, Taipei: Museum of World Religions 
Publications (auch auf Chin. erhältlich) 

Yi zhuanye s. N (Autorenkürzel) (2002) 
Zhang Hong-shi ��� (2002): Baozang mijing ����. Dalai Lama 

zhenzang wenwuzhan ������ �!. Featuring Personal Sac-
red Objects of the Dalai Lama, Taibei "#: Shijie Zongjiao Bowugu-
an Fazhan Jijinhui Chubanshe��	
��
$!%&'()*

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007 - am 14.02.2026, 22:12:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

