
Alexander Thumfart 

Die Würde des Menschen: Giannozzo Manetti, Giovanni 
Pico della Mirandola, Albrecht Dürer und Avishai Margalit

Der Doyen der italienischen Politikwissenschaft, Norberto Bobbio, hat jüngst auf
ein Dokument verwiesen, von dem er zu Recht behauptet, dass es »etwas völlig
Neues in der Geschichte der Menschheit darstellt«1. Bei diesem Dokument handelt
es sich um die »Allgemeine Erklärung der Menschenrechte«, die auf der General-
versammlung der Vereinten Nationen am 10. Dezember 1948 von 48 Staaten verab-
schiedet wurde. In dieser Deklaration, in der erstmalig grundlegende Prinzipien des
menschlichen Zusammenlebens weltweit formuliert worden waren, spiegelt sich
zweifellos eine Geschichte des modernen Naturrechtsdenkens, die etwa mit John
Locke im 17. Jahrhundert begonnen hatte und deren zentraler Ertrag darin bestand,
dass der Mensch über unveräußerliche, vorstaatliche Rechte verfügt, an denen sich
jegliches positive Staatsrecht zu messen hat und bricht2.

Locke und das moderne Naturrecht sind aber nicht die einzigen Referenzpunkte.
Liest man nämlich den ersten Satz der »Präambel« und den ersten Artikel der Allge-
meinen Erklärung der Menschenrechte, eröffnet sich parallel ein historischer Raum,
der etwas mehr als zwei Jahrhunderte hinter John Locke zurückreicht und uns auf
andere Quellen denn das Naturrecht verweist. So spricht der erste Satz der Präam-
bel von der »Anerkennung der allen Mitgliedern der menschlichen Familie inne-
wohnenden Würde«, und der Artikel 1 konstatiert: »Alle Menschen sind frei und
gleich an Würde und Rechten geboren. Sie sind mit Vernunft und Gewissen begabt
und sollen einander im Geiste der Brüderlichkeit begegnen.«3 Unveräußerliche,
vorstaatliche Naturrechte und eine ebensolche »Würde« jedes einzelnen Menschen
sind die beiden Quellen, aus denen sich das Menschenbild der Allgemeinen Erklä-
rung der Menschenrechte und auch des Grundgesetzes der Bundesrepublik glei-
chermaßen speist, Rechte und Würde sind die zwei Fundamente, auf denen die
Menschenrechte insgesamt ruhen4.

1 Norberto Bobbio, Das Zeitalter der Menschenrechte. Ist Toleranz durchsetzbar?, Berlin
1998, S. 9.

2 Siehe jüngst Allan Rosas, »Globaler Konstitutionalismus, Menschenrechte und staatli-
che Souveränität. Die Meilensteine von 1945 und 1948« in: Hauke Brunkhorst / Matt-
hias Kettner (Hg.), Globalisierung und Demokratie. Wirtschaft, Recht, Medien,
Frankfurt a. M. 2000, S. 151-176.

3 Allgemeine Erklärung der Menschenrechte, abgedruckt in Norberto Bobbio, aaO. (FN
1), S. 108-109.

4 Siehe Franz Josef Wetz, Die Würde des Menschen ist antastbar. Eine Provokation, Stutt-
gart 1998, S. 71-93.

ZfP_4_2004.book  Seite 434  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 435

Nun waren und sind die Diskussionen über die naturalen Rechte im Katalog der
Menschenrechte insgesamt heftig, intensiv und kontrovers. Das hat nicht nur damit
zu tun, dass die naturalen Rechte von vielen Staaten dieser Welt tagtäglich verletzt
und mit Füssen respektive Stiefeln getreten werden, sondern hat seine Ursachen
auch darin, dass sich Umfang wie Inhalt der naturalen Rechte etwa im Zuge femi-
nistischer Theoriebildung und der Globalisierung ausgeweitet haben5. Diese inter-
pretativen Erweiterungen etwa im sozialen Bereich und im Feld spezifischer Frau-
enrechte auf z. B. sexuelle Selbstbestimmung stoßen in diversen Staaten (und dem
Vatikan) aus unterschiedlichen Gründen auf deutlichen Widerstand und provozie-
ren dadurch die Debatte um Menschenrechte6. Hinzu kommt als weiterer Grund,
dass eine Weltpolitik der Menschenrechte, wie wir sie mit Unterbrechungen seit
Präsident Carter erleben, zuweilen in das Dilemma führt, zum Schutz der Men-
schenrechte auf das Mittel militärischer Interventionen zu rekurrieren oder rekur-
rieren zu müssen7. Sie alle erinnern sich an die Diskussionen um den Einsatz der
NATO im Kosovo, bei denen es nicht nur um die Frage der Souveränität von Staa-
ten ging, sondern wesentlich auch darum, ob zur Sicherung fundamentaler Rechte
sogenannte »Kollateralschäden«, also der Tod von Zivilisten, billigend in Kauf ge-
nommen werden dürfe – oder ob dies nicht vielmehr die Menschenrechtspolitik ins-
gesamt desavouiere.

All diese Diskussionen waren und sind ohne jeden Zweifel nötig und sinnvoll –
zuweilen vielleicht etwas sehr akademisch. Sie haben aber eine Auseinandersetzung
mit dem zweiten Fundament humaner Gebürtigkeit, um einen Ausdruck von Han-
nah Arendt zu gebrauchen, etwas in den Hintergrund treten lassen. Nun geht es mir
natürlich nicht darum, die »Würde« des Menschen etwa gegen die Naturrechte aus-
spielen zu wollen. Das wäre in der Tat unsinnig und letztlich auch unverantwort-
lich. Was ich hingegen im Folgenden versuchen möchte, ist, ein paar Elemente oder
Bausteine herauszupräparieren, die uns das Konzept der »Würde des Menschen«
vielleicht inhaltlich etwas näher erklären können8. Das wird, wie bei den Menschen-

5 Siehe Charlotte Bretherton, »Allgemeine Menschenrechte« in: Ulrich Beck (Hg.), Per-
spektiven der Weltgesellschaft, Frankfurt a. M. 1998, S. 256-292; mit Blick auf feministi-
sche Netzwerke der Zivilgesellschaft, die durch eine »Globalisierung von unten« die
sukzessive Ausweitung der Menschenrechte anstoßen, siehe Annabelle Sreberny,
»Feministischer Internationalismus: Zur Imagination und Konstruktion globaler Zivil-
gesellschaft« in: Hauke Brunkhorst / Matthias Kettner (Hg.), aaO. (FN 2), S. 289-309.

6 Siehe Heiner Bielefeldt, »Die Menschenrechte als ›das Erbe der gesamten Menschheit‹«
in: Heiner Bielefeldt / Winfried Brugger / Klaus Dicke (Hg.), Würde und Recht des
Menschen. Festschrift für Johannes Schwartländer zum 70. Geburtstag, Würzburg 1992,
S. 143-160; siehe auch die Diskussionen um die Folgekonferenz 2000 (UN-Frauenkon-
ferenz) zum Pekinger Frauengipfel, Frankfurter Rundschau vom 2. Juni 2000, S. 7.

7 Siehe James Mayall, »Democracy and international society« in: International Affairs,
Vol. 76 1/2000, S. 61-75.

8 Klaus Dicke hält in seinem Beitrag, der die Menschenrechte in der Würde verankert,
zugleich fest, dass »der Bezug auf Menschenwürde in internationalen Dokumenten (...)
inhaltlich offen bleibt in dem Sinne, dass eine theoretische Definition oder inhaltliche
Bestimmung der Menschenwürde nicht gegeben wird«. Klaus Dicke, »Die der Person
innewohnende Würde und die Frage der Universalität der Menschenwürde« in: Heiner
Bielefeldt / Winfried Brugger / Klaus Dicke (Hg.), aaO. (FN 6), S. 161-182, hier S. 180.

ZfP_4_2004.book  Seite 435  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen436

rechten auch, ein eher geschichtsphilosophisches Unterfangen sein9, das sich auf eine
spezifische Strecke oder Linie durch die Geistesgeschichte konzentriert und be-
grenzt. Damit aber die Politik gegenüber der Philosophie nicht allzu sehr ins Hin-
tertreffen gerät, möchte ich nicht nur bei der philosophischen Explikation der »dig-
nitas hominis« immer auch ein Auge auf die politischen Implikationen gerichtet
halten, sondern mit Avishai Margalits »Politik der Würde« abschließend auch dezi-
diert politisches Terrain betreten. Dass all dies das Thema der »menschlichen Wür-
de« natürlich nicht annähernd erschöpfen kann, bedarf sicherlich keines eigenen
Hinweises10. So wende ich mich zunächst in chronologischer Reihenfolge Giannoz-
zo Manetti, Giovanni Pico della Mirandola und Albrecht Dürer zu.

I. Manetti, Pico und Dürer

Die Thematisierung der »Würde des Menschen« beginnt – trotz aller Ansätze in der
griechisch-römischen Antike – in der italienischen Renaissance11. Hatte Jakob
Burckhardt vielleicht etwas zu euphorisch die Geburt des »Individuums« im italie-
nischen Bürgerhumanismus herausgestellt12, so ist doch nicht zu leugnen, dass sich
mit den Gründervätern Francesco Petrarca und Giovanni Boccaccio im 14. Jahr-
hundert ein neues humanes Selbstverständnis ankündigt, das eine augustinisch-tho-
mistische Vorstellung vom Menschen wenn nicht verabschiedet, so doch stark dis-
tanziert. Für Petrarca, Boccaccio, Coluccio Salutati, Leon Battista Alberti und
Leonardo Bruni war der Mensch kein mit der Erbsünde Beladener und im Gefäng-
nis der »civitas terrena« hoffnungslos Verdammter, der der Gnade Gottes auf Ge-
deih und Verderb ausgeliefert war. Sondern sie sahen im Menschen eine kreative Po-
tenz – das »ingenium« –, kraft dessen es jedem Einzelnen möglich ist, sein eigenes
Leben unter den Bedingungen von Kontingenz und also Verlust von Providenzsi-
cherheit zu gestalten13. An die Stelle eines unweigerlich ins Böse Verstrickten trat,

9 Auch Bobbio nennt seine, zugegeben riskante, Position zur Erklärung der Menschen-
rechte »geschichtsphilosophisch«; Norberto Bobbio, aaO. (FN 1), S. 38.

10 Einen Überblick über die verschiedenen philosophischen Konzepte der »Würde« lie-
fern Hans M. Baumgartner / Ludger Honnefelder / Wolfgang Wickler / Armin G.
Wildfeuer, »Menschenwürde und Lebensschutz: Philosophische Aspekte« in: Günter
Rager (Hg.), Beginn, Personalität und Würde des Menschen, Freiburg/München 1997, S.
161-242, speziell S. 161-192.

11 Siehe Charles Trinkaus, »Themes for a Renaissance Anthropology« in: André Chastel et
al., The Renaissance. Essays in Interpretation, London/New York 1992, S. 83-125.

12 Burckhardt expliziert seine Idee einer Geburt des Individuums bekanntlich an Leon
Battista Alberti. Siehe Jakob Burckhardt, Die Kultur der Renaissance in Italien. Ein
Versuch, 10. Aufl. Stuttgart 1976, speziell S. 123-145.

13 Siehe insgesamt August Buck, Humanismus. Seine europäische Entwicklung in Doku-
menten und Darstellungen, Freiburg/München 1987; Ernesto Grassi, Einführung in
philosophische Probleme des Humanismus, Darmstadt 1986; Stephan Otto, Renaissance
und frühe Neuzeit, Stuttgart 1984, S. 71-81; am Beispiel Petrarcas Eckhart Keßler,
Petrarca und die Geschichte. Geschichtsschreibung, Rhetorik, Philosophie im Übergang
vom Mittelalter zur Neuzeit, München 1978; jüngst nochmals und kongenial Karlheinz 

ZfP_4_2004.book  Seite 436  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 437

ein aktiv Gestaltender, an die Stelle eines Erkennenden, der die Strukturen des Uni-
versums in der Vernunft lediglich nachzeichnet, trat ein Schöpfer menschlicher Le-
benswelten und human-irdischer Aufenthaltsräume. Die »civitas terrena« war nicht
mehr das Tal der Tränen und die Ödnis, die es in Sünde bis zum Jüngsten Gericht zu
durchwandern galt, sondern ein prächtiges Florenz, das nicht nur vor Reichtum und
architektonischem Glanz strotzte, sondern in dem auch Menschen lebten, die auf
ihre selbst erworbenen zivilen Tugenden stolz waren. Dezidiert gegen die Weisheit,
die vor Gott (angeblich) nur eitel Torheit und Selbstgefälligkeit ist, stellte Leonardo
Bruni in seiner »Laudatio Florentinae Urbis« von 1404 – und in meiner Überset-
zung – fest: »Ob sich (die Florentiner) dem Waffendienst widmen oder der Aufgabe
der Lenkung der öffentlichen Angelegenheiten, den Studien oder wissenschaftlicher
Erkenntnis oder dem Handel zuwenden – in jeder Profession und in jeder Anstren-
gung, die sie unternehmen, überragen sie alle anderen Sterblichen. Kein anderes
Volk übertrifft sie in irgendeiner Hinsicht. In Florenz sind sie überlegt in ihren Ge-
schäften, bereit in Zeiten der Gefahr, begierig nach Ruhm, unübertroffen im Bera-
ten, fleißig, großzügig, hochherzig, zuvorkommend und hilfsbereit – vor allem aber
– bürgerlich-urban (urbani).«14

Es ist dieses intellektuelle Umfeld oder Klima, in dem Giannozzo Manetti, ein
Florentiner bezeichnenderweise, 1452 seinen Traktat »De dignitate et excellentia
hominis« verfasst. Der Traktat selbst ist zunächst eine Art Auftragsarbeit. Ein paar
Jahre zuvor, 1447, hatte nämlich ein gewisser Bartolomeo Fazio, Hofgeschichts-
schreiber bei Alfons I., König beider Sizilien, eine Schrift mit dem Titel »De excel-
lentia ac praestantia hominis« verfasst. König Alfons I. war höchst enttäuscht von
diesem Werk, das zudem auch noch dem Papst Nikolaus V. gewidmet war15. Gian-
nozzo Manetti, seit 1450 als Florentiner Botschafter am Hofe zu Neapel, sollte es
nun besser machen und zudem auch dem König eine Art Denkmal errichten.
Gleichwohl, Manettis Schrift ist (natürlich) weit mehr als eine bezahlte Huldigung.
Sie ist ein – an ein anonymes Publikum »aller Leser« adressiertes16 – ambitioniertes
Werk, das angetreten ist, nichts Geringeres als eine neue Selbstverständigung des
Menschen in Gang zu setzen. Dieses Unterfangen erscheint Manetti aus zwei Grün-

14 »Sive enim arma sequantur, sive ad rem publicam gubernandam se conferant, sive ad
studia aliqua rerumque cognitiones, sive ad mercaturas, in omni denique re obeunda
omnique actione cunctos mortales longissime anteeunt, nec ulli penitus genti cuiusquam
excessus locum reliquunt, patientes laborum, presentes in periculis, glorie avidi, pollen-
tes consilio, industrii, liberales, magnifici, iocundi, affabiles, maximeque urbani.« Leo-
nardo Bruni, Laudatio Florentinae Urbis. Im lateinischen Original abgedruckt in: Hans
Baron, From Petrarch to Leonardo Bruni. Studies in Humanistic and Political Litera-
ture, Chicago/London 1968, S. 232-263, hier S. 262-263. Zur Verbindung Brunis mit
Manetti siehe Quentin Skinner, Visions of Politics, Vol. 2: Renaissance Virtues, Cam-
bridge 2002, S. 134-136.

15 Siehe August Buck, Einleitung in: Giannozzo Manetti, Über die Würde und Erhaben-
heit des Menschen. De dignitate et excellentia hominis, übers. v. Hartmut Leppin. Hg. u.
eingel. v. August Buck, Hamburg 1990, S. VII-XXXIV, hier S. XVII; ebd., S. 4. 

16 Giannozzo Manetti, aaO. (FN 15), S. 138.

Stierle, Francesco Petrarca. Ein Intellektueller im Europa des 14. Jahrhunderts,
München/Wien 2003.

ZfP_4_2004.book  Seite 437  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen438

den sowohl notwendig als auch gerechtfertigt zu sein. Notwendig ist diese Untersu-
chung über die »Würde und Erhabenheit des Menschen«, da die bisherigen »Philo-
sophen offenkundig Verschiedenes und voneinander Abweichendes, ja beinahe Wi-
dersprüchliches« über diesen Gegenstand haben verlauten lassen17. Angesichts
dieser Dunkelheit und Verwirrung seien eine Durchsicht und systematische Unter-
suchung dringend geboten, um zumindest im Gröbsten Klarheit zu schaffen. Ge-
rechtfertigt erscheint Manetti sein Unterfangen durch die massive Präsenz von pri-
mär theologischen Schriften der Alten und noch mehr der Jungen »zum Lobe des
Todes (...) oder über das Elend des menschlichen Lebens«18. Gegenüber dieser Tra-
dition einer »miseria hominis«, die im Werk von Innozenz III. 1365 ihren Höhe-
punkt erreicht hatte, hegt Manetti Zweifel, ob damit nicht insgeheim dem Schöpfer-
gott selbst, dessen Kinder wir doch seien, Vorwürfe gemacht und seine Gerechtig-
keit in den Schmutz gezogen werden würden.

So sind es zwei Traditionen oder Denk-Ströme, gegen die Manetti zu Felde zieht:
die heterogene und widersprüchliche Philosophie und eine Theologie, die die Gott-
verlassenheit und »Wertlosigkeit« der menschlichen Existenz lehrt19. Gleichwohl,
Manetti verabschiedet diese beiden Traditionen nicht etwa, sondern er benutzt sie.
Er benutzt sie als Material, das er kritisch gegeneinanderstellt und in dieser Kon-
frontation evaluiert20. Die Widersprüchlichkeit der Philosophen wird verwendet,
um zu einer begründeteren Einsicht und fundierteren Ansicht über den Menschen
zu gelangen, die Aussagen der Theologen werden an der Heiligen Schrift gemessen,
um ein sinnvolleres Schriftverständnis in Sachen Humanität zu gewinnen. In diesem
Verfahren dokumentiert sich eine durch und durch historische Vernunft, die weiß,
dass sie zur fundierteren Einsicht nur gelangen kann, wenn sie sich der kritischen
Durchsicht selbst historischer Aussagen über den Menschen unterzieht21. Ist so
Selbsterkenntnis immer historisch verankert, kommt sie auch nie über die Wahr-
scheinlichkeit hinaus. Manettis Aussagen zur Würde des Menschen verstehen sich
daher nicht als eine oder sogar die letztgültige Wahrheit jenseits der Zeit, sondern
als eine lediglich plausiblere Auffassung vom Menschen. Es ist daher alles andere als
eine nur allzu erwartbare Liebedienerei gegenüber dem Auftraggeber, wenn Manetti

17 Ebd., S. 36.
18 Ebd., S. 98.
19 So Manetti zu Innozenz' Traktat; ebd., S. 100.
20 So folgt Manetti der Methode des Aristoteles, der »alles tat (...) um seine eigenen

Gedanken durch den Vergleich mit denen anderer verständlicher und klarer hervortre-
ten zu lassen. Wir werden daher den (...) Spuren eines so großen Mannes wenigstens
darin kurz folgen, daß wir die Auffassungen der Alten referieren. Weder sind wir näm-
lich so anmaßend und unverschämt, bei den so zahlreichen und so großen Schwierigkei-
ten der undurchdringlichen Probleme eine unabhängige Meinung äußern zu wollen,
noch möchten wir einen derartigen Eindruck machen; sondern wir werden zuerst diese
Dinge referieren und das Referierte knapp widerlegen.« Ebd., S. 37 (Hervorh. von mir).

21 Stephen Toulmin hat diese historische Vernunft sehr prägnant am Gegensatzpaar Des-
cartes – Montaigne herausgearbeitet. Die Reflexionen zur Historizität allen Konzeptua-
lisierens sind nun aber viel früher zu finden als Toulmin dachte; siehe Stephen Toulmin,
Kosmopolis. Die unerkannten Aufgaben der Moderne, Frankfurt a. M. 1994.

ZfP_4_2004.book  Seite 438  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 439

ganz am Ende seines Traktates festhält: »Und dass das alles, was wir oben ausführ-
lich und eingehend dargelegt haben, wahr ist, spüren wir immer dann am stärksten,
wenn wir Augen und Sinn auf die einzigartigsten und bewunderungswürdigen Be-
gabungen und auf die reichen Vorzüge Eurer Person richten.«22 Die »Wahrheit der
Würde« wird nicht im Rekurs auf eine Gotteserkenntnis, eine Inspiration, eine In-
stitution, die Theologie oder die Philosophie gewonnen und transzendent-autorita-
tiv abgesichert, sondern in humaner Intersubjektivität gespürt. Der Andere, das al-
ter ego, der zeitgleiche oder lediglich in Zeugnissen präsente Mit-Mensch wird uns
zum Beleg wie Dokument unserer eigenen, unserer aller Würde.

Damit ist zugleich eine Art Vorentscheidung getroffen. »Würde« muss etwas
sein, das tatsächlich auch »gespürt« oder »gesehen« werden kann, etwas, das inter-
subjektiver Versicherung zugänglich ist, nicht etwas, was im Verborgenen oder Ge-
heimen gedeiht und wächst.

Und so konstatiert Manetti, nachdem er die körperliche Schönheit des Menschen
und seinen aufrechten Gang gebührend hervorgehoben hat23, über den Verstand,
besser die Vernunft (intellectus) des Menschen. »Denn er ist wirklich so groß und so
reich, dass nach der Erschaffung jener ursprünglichen, neuen, rohen Welt offenbar
alles weitere von uns aufgrund des einzigartigen, überragenden Scharfsinns des
menschlichen Verstandes hinzuerfunden und zur Vollendung und Vollkommenheit
geführt worden ist.«24 Hier wird eine Analogiestruktur inszeniert. Gott hat die Welt
aus dem Nichts geschaffen, aber er hat sie gleichsam roh und noch nicht gänzlich
vollendet geschaffen. Die Welt als so geschaffene ist veränderbar, veredelbar, umge-
staltbar. Diese Umgestaltung aber ist ein schöpferischer Prozess, eine Erfindung –
inventio – von etwas, das es zuvor so nicht gegeben hat. Damit wird die Vernunft
des Menschen zum »creator«, zum schöpferischen Prinzip, und rückt insgesamt in
eine Ähnlichkeitsstruktur (»similitudo«) zu Gott. Wenn Manetti im Rekurs auf die
Bibel und die Philosophen festhält, »aber das alleinige, wahrhaftige Bild Gottes
(imago Dei, A.T.) ist der Mensch«25, so deutet er den Gedanken der »Schöpfungsge-
schichte« dahingehend, dass der Mensch Gott gerade darin ähnlich ist, indem auch
er und nur er nächst Gott über die Möglichkeit von Schöpfung verfügt. Zwar ist das
natürlich keine »creatio ex nihilo« und in diesem Sinne primäre Schöpfung, es ist
aber gleichwohl eine zweite Schöpfung und inventio an vorhandenem Stoff. 

Diese Fähigkeit zur Schöpfung äußert und entäußert sich in nahezu allen Feldern
menschlicher Existenz. So manifestiert sich die humane Schöpferkraft im Bau von Ma-
schinen, von Städten und Straßen, in der Konstruktion von Weltmodellen, durch die
sich der Mensch das Universum erklärt, im Zeichnen von Landkarten, in der Herstel-
lung von Skulpturen und Bildern, im Verfassen von Büchern jeglicher Art und last not
least in der Kultivierung des Landes und der Domestizierung der »wilden« Tiere26.

22 Giannozzo Manetti, aaO. (FN 15), S. 139.
23 Siehe ebd., S. 25-29.
24 Ebd., S. 77.
25 Ebd., S. 72.
26 »Alle Häuser, alle großen und kleinen Städte, überhaupt alle Gebäude des Erdkreises,

die ja in so großer Zahl und Qualität vorhanden sind, dass man wegen ihrer ungeheuren

ZfP_4_2004.book  Seite 439  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen440

All dies kann man im weitesten Sinne als Schaffung von Kultur, materiellen und
ideellen Sinnes, bezeichnen, in der sich – wie etwa 200 Jahre später Giambattista
Vico ebenfalls meinte27 – die »Würde des Menschen« darstellt und dokumentiert. So
sprechen die mundanen Artefakte von eben jener Würde ihrer menschlichen Schöp-
fer wie die naturale Welt insgesamt von der göttlichen Allmacht. Man braucht sich
also nur und lediglich umzusehen, zu lesen und durch die Landschaft zu wandern,
um in all diesem die »Wahrheit« der menschlichen Würde eingeschrieben und aus-
gedrückt zu erkennen und zu spüren. Von daher ist es nur konsequent, wenn Ma-
netti die »eigentlichen Aufgaben« des Menschen im »Denken und Handeln« (intel-
ligere et agere) sieht28. Im Denken werden die Pläne kreativ entworfen und inventiv
konzipiert, die im Handeln dann umgesetzt und realisiert, sichtbar gemacht werden.

Sowohl Konzeptionierung als auch Umsetzung bleiben jedoch kein individuelles
Agieren, sondern sind immer eine kollektive Angelegenheit. Wie der Mensch im
Anderen seine eigene Würde expliziert sieht und deshalb zur plausiblen Selbstkon-
zeptionierung des Anderen bedarf, wie bereits Platons Alkibiades wusste, so ist er
bei der Verwirklichung seines Schöpfertums auf die Kooperation mit anderen ange-
wiesen, bzw. diese erfolgt immer schon in sozialen Kontexten. »Unser sind die Län-
der, unser die Äcker (...) unser sind die Pferde, unser die Maultiere, (...) unser ist das
Firmament, unser sind die Himmelkörper«29 (...) »unser sind die Erfindungen«, ruft
Manetti nahezu euphorisch aus und erinnert damit nicht nur an den sozialen Cha-
rakter unseres Denkens wie Handelns, sondern macht ebenso deutlich, dass kon-
krete Existenz in der eigenen Würde nur im »Zusammenwirken aller im Laufe der
Geschichte hervorgebracht« wird30. Der Mensch ist ein durch und durch histori-
sches Lebewesen und steht auf den Schultern von Riesen. Aber gerade in dieser se-
dimentierten, archäologisch geschichteten und vielfältigen Historizität exemplifi-
ziert sich – anders als bei allen anderen Wesen – seine Würde als Schöpferkraft31. 

Weiß sich der Mensch mit allen anderen Menschen verbunden und spiegelt sich
in allen, folgt daraus ganz zwanglos »die Verpflichtung, dass er all seine nächsten,
das heißt alle Menschen, liebe, ehre und achte«32. Friede und Gerechtigkeit erwach-
sen notwendig als kollektive normative Leitideen aus diesem Menschenbild histori-
scher Plausibilität.

27 Siehe Giambattista Vico, Prinzipien einer neuen Wissenschaft über die gemeinsame
Natur der Völker, 2 Tbde., übers. von Vittorio Hösle und Christoph Jermann. Mit einer
Einleitung »Vico und die Idee der Kulturwissenschaft« von V. Hösle, Hamburg 1990,
Bd. 1, S. 142-158 (Art. 330-360).

28 Giannozzo Manetti, aaO. (FN 15), S. 90.
29 Ebd., S. 80-81 (Hervorh. v. mir).
30 August Buck, aaO. (FN 15), S. XXI.
31 Siehe Giannozzo Manetti, aaO. (FN 15), S. 90-91.
32 Ebd., S. 92.

Pracht mit Recht zu dem Urteil gelangen müsste, sie seien eher das Werk von Engeln als
von Menschen. Unser sind die Bilder, unser die Skulpturen, unser sind die Künste,
unser die Wissenschaften, unser ist (...) die Weisheit; unser sind schließlich sämtliche
Erfindungen«; ebd., S. 77.

ZfP_4_2004.book  Seite 440  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 441

So formuliert der Humanist Manetti für alle Leser auf der Basis historischer Re-
flexivität eine vernünftige, optimistische Kooperationsanthropologie und -kultur
der »Würde«, in der jedem aufgrund seines Menschseins kreative, kulturelle Entfal-
tung zuerkannt und wechselseitige Achtung abverlangt wird, sowie universaler
Friede aufgegeben ist. Das ist alles in allem ein genuin humanistisches – und letzt-
lich auch anti-klerikales – Programm, in dem die vita activa als höchste Lebensform
und imitatio Dei präsentiert wird, gegenüber der sich eine »theoria« als lediglich
zweitbeste Variante darstellt33.

Jedoch – die Verhältnisse sind nicht so. Ich brauche nicht an die Situation der per-
manenten Kriege zwischen den »Republiken« im Italien des 15. Jahrhunderts erin-
nern, nicht auf Machiavelli verweisen, bei dem »virtus« zur »Virtuosität der Macht«
mutiert34, sondern kann auf ein literarisches Zeugnis rekurrieren, in dem sich ein
später Nachhall der schöpferischen Würde findet. »Blickt um Euch, das Alles habt
ihr gesprochen«, sagt Mercier in Büchners »Dantons Tod« und evoziert jene kreati-
ve, sozial grundierte kulturschaffende Potenz, die Manetti so lobte35. Aber Mercier
spricht diesen Satz nicht auf dem Forum oder vor dem »Consiglio Grande« in Flo-
renz – sondern im Gefängnis und in Erwartung der Guillotine. Die soziale Schöp-
ferkraft und »Würde« hat eine dämonische Seite, aus der nicht Friede und Eintracht,
sondern Terror und Willkür erwachsen können. Humanistische »Würde« allein ga-
rantiert nicht hinreichend genug Kooperation und Achtung – sie bedarf, wie ja die
Erklärung der Menschenrechte denn auch deutlich zeigt, einer Absicherung durch
Recht und rechtliche Durchsetzbarkeit36. Aber es gilt eben auch: Recht und Würde
sind nicht identisch.

33 Siehe generell Stephan Otto, aaO. (FN 13), S. 71-80; Nicolai Rubinstein, »Political The-
ories in the Renaissance« in: André Chastel et al., aaO. (FN 11), S. 153-200; Nicolai
Rubinstein, »The History of the Word politicus in early-modern Europe« in: Anthony
Pagden (ed.), The Languages of Political Theory in Early-Modern Europe, Cambridge
1987, S. 41-56; Theo Stammen, »Thomas Morus ›Utopia‹« in: ders., Studien zum politi-
schen Denken des Humanismus, Neuried 1999, S. 103-144.

34 Hans Baron hat bekanntermaßen ja die politische Theorie des Humanismus aus eben
jenen Kriegen entstehen sehen; siehe Hans Baron, Crisis of the Early Italian Renais-
sance. Civic Humanism and Republican Humanism in the Age of Classicism and
Tyranny. Revised one Vol. ed. Princeton 1966, sowie die aktualisierte Version in Hans
Baron, In Search of Florentine Civic Humanis. Essays on the Transition from Medieval
to Modern Thought, 2 Vol., Princeton 1988. Zu Machiavellis Umformung siehe Her-
fried Münkler, Machiavelli. Die Begründung des politischen Denkens der Neuzeit aus
der Krise der Republik Florenz, 2. Aufl. Frankfurt a. M. 1987; zur historischen Situation
und den permanenten Machtkämpfen innerhalb der Städte siehe die exzellente Studie
von Philip Jones, The Italian City-State. From Commune to Signoria, Oxford 1997.

35 Georg Büchner, »Dantons Tod« in: ders., Werke und Briefe (Münchner Ausgabe),
München/Wien 1988, S. 67-133, hier S. 110.

36 Das haben die Humanisten des frühen 16. Jahrhunderts auch selbst erkannt. Donato
Giannotti und Francesco Guicciardini konzipierten eine Institutionentheorie, die dezi-
diert angetreten war, den moralisch-korrupten, nicht eo ipso tugendhaften Menschen
von außen und durch den mehr oder weniger sanften Zwang institutioneller, auf Recht
gestützter Gerüste zu erziehen; siehe Donato Giannotti, Die Republik Florenz (1534),
hg. u. eingeleitet von Alois Riklin, übers. u. kommentiert v. Daniel Höchli, München 

ZfP_4_2004.book  Seite 441  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen442

Dies wird nun deutlich bei Giovanni Pico della Mirandola. Seine sogenannte
»Rede über die Würde des Menschen« – »Oratio de dignitate hominis« – von 1486
ist eine der Schriften, auf die immer wieder Bezug genommen, die immer wieder
gern als Zitat angeführt wird. Dabei hieß diese Rede ursprünglich gar nicht so, und
zudem ist den allerwenigsten Interpreten hinreichend klar, was der Graf aus Miran-
dola eigentlich sagen wollte. Da ist viel die Rede von »Selbsterlösung«, ja »Selbst-
vergottung« des Menschen, viel von optimistischem Menschenbild und grenzenlo-
ser Allmacht37. Dabei spricht viel für das Gegenteil – um es etwas überspitzt zu
formulieren. Denn Giovanni Pico antwortet in gewisser Weise auf Manetti und re-
flektiert indirekt die Bedingungen mit, die Manettis Einschätzung als eindeutig zu
optimistisch erscheinen lassen. Picos Auffassungen von Würde kommentieren oder
kritisieren Giannozzo Manetti und versuchen gleichzeitig dennoch, davon etwas zu
retten. Um dies zu sehen, ist schon die Redesituation wichtig38. Pico hatte nämlich
vor, möglichst viele Gelehrte zu einem von ihm bezahlten wissenschaftlichen Kon-
gress 1487 nach Florenz einzuladen. Dort sollten die »Intellektuellen« über insge-
samt 900 Thesen disputieren, die Pico zu allen möglichen Schulen der Philosophie
und Theologie von den Hebräern, über die Chaldäer und Griechen, bis zu den
christlichen, kabbalistischen und arabischen Philosophen und Theologen seiner Zeit
verfasst hatte39. Als Eröffnung hatte Pico jene schlicht »Oratio« betitelte »Rede«
konzipiert, die dann aber aufgrund seiner Exkommunikation nicht gehalten werden
konnte – wie auch der Kongress nie stattfand. Picos reichlich obskurer Neffe –
Gianfrancesco Pico della Mirandola – hat dieser »Oratio« etwa zwei Jahrzehnte
später den Titel »Oratio de dignitate hominis« gegeben oder, wenn man will, ver-
passt. Das ist zwar nicht ganz falsch, verführt allerdings eben dazu, Manetti und
Pico allzu sehr zu identifizieren40.

37 Siehe August Buck, Einleitung in: Giovanni Pico della Mirandola, De hominis dignitate.
Über die Würde des Menschen, lat.-dt., übers. v. Norbert Baumgarten, hg. u. eingel. v.
August Buck, Hamburg 1990, S. VII-XXVII, hier S. XX; Eugenio G. Anagnine, Pico della
Mirandola. Sincretismo Religioso Filosofico 1463-1494, Bari 1937; Engelbert Monnerjahn,
Giovanni Pico della Mirandola. Ein Beitrag zur Philosophischen Theologie des italieni-
schen Humanismus, Wiesbaden 1960; Arno Baruzzi, Europäisches »Menschenbild« und
das Grundgesetz für die Bundesrepublik Deutschland, Freiburg/München 1979.

38 Auf die heuristische Qualität von Redesituationen wie Widmungsschreiben bei der
Dechiffrierung humanistischer Texte hat eindrücklich Stammen hingewiesen; siehe
Theo Stammen, »Über Widmungen« in: ders., aaO. (FN 33), S. 199-232.

39 Siehe dazu die ausgezeichnete, wenn auch eher auf Korrespondenzen denn auf eine Phi-
losophie der Perspektivität ausgerichtete Analyse von Stephen A. Farmer, Syncretism in
the West. Pico's 900 Theses (1486): The evolution of traditional religious and philosophi-
cal systems, Cambridge 1998, speziell S. 97-131.

40 So etwa bei August Buck, Einleitung in Pico della Mirandola, aaO. (FN 37), S. XXIV-
XXV.

1997; Francesco Guicciardini, Dialogue on the Government of Florence, edited a. trans-
lated by Alison Brown, Cambridge 1994. Siehe dazu auch Alois Riklin, »Donato Gian-
notti – ein verkannter Staatsdenker der Florentiner Renaissance« in: Donato Giannotti,
aaO., S. 17-75; Alexander Thumfart, »Donato Giannotti« in: Theo Stammen / Gisela
Riescher / Wilhelm Hofmann (Hg.), Hauptwerke der politischen Theorie, Stuttgart
1997, S. 159-161.

ZfP_4_2004.book  Seite 442  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 443

Adressaten sind also Gelehrte, Männer (sic!) der Philosophie und Theologie, kei-
ne Regenten, Fürsten oder ein anonymes Publikum der »polites« bzw. »cives«. Das
ist nicht Zufall, sondern Programm. Denn Pico erklärt nachgerade kategorisch, er
habe die »Bildung meines Geistes (...)« nur betreiben können, da und weil er »alle
Sorgen um private und öffentliche Angelegenheiten völlig außer acht gelassen« ha-
be41. Wenn es denn hier um eine Bestimmung humaner »Würde« geht, so ist sie kei-
ne humanistisch-soziale oder politische Würde, die sich im kollektiven Denken und
vor allem Handeln äußert oder in ihm gespürt wird. Vielmehr ist sie etwas, das
deutlich außerhalb und vielleicht auch gegen Gemeinschaftlichkeit im weitesten
Sinne gewonnen oder expliziert wird.

Dabei teilt Pico voll und ganz zunächst Manettis Lesart der Ebenbildlichkeit des
Menschen zu Gott. An mehreren zentralen Stellen seiner Werke variiert der Miran-
dolaner die Metapher der »similitudo Dei« und in der »Oratio« heißt es dezidiert,
Gott habe den Menschen in die Mitte der Welt gestellt, ihm keine vorbestimmte Na-
tur gegeben, ihn »weder (...) himmlisch noch irdisch, weder sterblich noch unsterb-
lich geschaffen«, damit er sein »eigener, in Ehre frei entscheidender, schöpferischer
Bildhauer (plastes et fictor)« sei, der »sich selbst zu der Gestalt« ausformt, zu der er
sich ausbilden möchte42. Auch hier ist der Mensch »Schöpfer« – aber nun nicht
mehr Schöpfer einer gemeinsamen Welt der Kultur, sondern Schöpfer seiner selbst,
»seines Geistes« allein.

Was die »Würde« zur Selbsterschaffung nun eigentlich bedeuten könnte, ist in-
nerhalb der Pico-Forschung eine heftigst diskutierte Angelegenheit. Ich möchte
hier eine Lesart präsentieren, die ich an anderer Stelle detaillierter entfaltet und be-
gründet habe43.

Worum es Pico geht, ist die Explikation einer Erkenntnistheorie. Sein philosophi-
sches Problem besteht darin, nach dem Zusammenbruch scholastischer Theoreme
zu erklären, wie menschliches Erkennen von der Sinnlichkeit bis zum Denken über-
haupt sinnvoll beschrieben werden kann. Er entwickelt zur Lösung dieser Frage
eine Theorie der Perspektive, wie sie später auch Leibniz, Giambattista Vico und in
gewisser Weise auch Nietzsche, Ernst von Glasersfeld und William James konzepti-
onierten.

Eines der zentralen Theoreme findet sich dazu in einer der 900 Thesen. »Sicut
Deus est simpliciter cognitio totius esse, ita intellectus (humanus, A. T.) est diffinitio
totius esse.«44 »Wie Gott die völlig einfache Erkenntnis alles Seienden ist, so ist der
menschliche Intellekt die Definition alles Seienden.« Diese zunächst reichlich
merkwürdige, von Nicolaus Cusanus ebenfalls vertretene These besagt, dass die
wahrhafte Erkenntnis eines einzelnen Seienden immer von Gott auszugehen hat. Da

41 Giovanni Pico della Mirandola, Über die Würde des Menschen, aus dem Neulateini-
schen übertragen von Herbert W. Rüssel, Zürich 1988, S. 35.

42 Giovanni Pico della Mirandola, aaO. (FN 37), S. 6-7.
43 Siehe insgesamt Alexander Thumfart, Die Perspektive und die Zeichen. Hermetische

Verschlüsselungen bei Giovanni Pico della Mirandola, München 1996.
44 Giovanni Pico della Mirandola / Gianfrancesco Pico della Mirandola, Opera Omnia,

Tomus 1, Basel 1556, reprographischer Nachdruck Hildesheim 1969, S. 89.

ZfP_4_2004.book  Seite 443  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen444

der Mensch aber nicht über die Erkenntnis Gottes verfügt, kann ein Seiendes vom
Menschen nie in seiner Wahrheit gewusst werden. Nichts wird so gewusst, wie es
wissbar ist. 

Das hängt damit zusammen, dass humanes Erkennen immer »in alteritate« ver-
läuft und nie »simpliciter« sein kann. Denn wir erkennen etwas nur dadurch als die-
ses etwas, indem wir es von anderem unterscheiden, also eine Grenze ziehen oder
eine Definitionslinie markieren. Die Sinnlichkeit kann als ein Beispiel dienen. So
sieht man in einem Hörsaal nur etwas, weil man Tische von Bänken trennt, Tafeln
von Wänden, Menschen von Fußböden, Fenster von Türen. Alles humane Wahr-
nehmen und Erkennen ist Unterscheidung, Definition. Würde der Mensch nicht
definieren, sähe er ein großes schwarzes Loch oder eine blendende Helligkeit. Das-
selbe gilt natürlich auch für den Intellekt, der es mit Begriffen zu tun hat. Wer Be-
griffe nicht auseinander hält, vermischt alles und fällt in eine heillose Verwirrung –
was ja Platon schon herausstellte.

Nun ist es aber zugleich so, dass die Trennung auch immer eine Relationierung
bedeutet. Stühle sind zwar von Fußböden getrennt, aber sie stehen normalerweise
auf dem Fußboden, also in einer Beziehung – vor oder hinter der Tafel, unter oder
neben Menschen etc. Die Beziehungen, in denen ein Ding stehen kann, sind unend-
lich viele. Um einen Stuhl wahrhaft definieren und erkennen zu können, müssten
wir also alle der unendlichen Relationen kennen, in denen dieser Stuhl jetzt steht.
Wir müssten sagen können, was der Stuhl alles nicht ist, damit wir wüssten, was er
ist. Da wir aber nie »alles« (totius esse) wissen können, können wir kein einzelnes je
in seiner Wahrheit erkennen.

Jetzt kommt der Clou dieser ganzen Theorie. Nehmen wir einmal an, wir wären
in der Lage, alle der unendlichen Relationen aktual zu wissen, dann würden plötz-
lich alle Differenzen und Grenzen verschwinden, und alles (totius esse) würde völ-
lig eins werden. Dann würden wir wissen, wie Gott alles weiß, nämlich simpliciter.
Und plötzlich stellt sich Picos These in einem neuen Licht dar. Was wir nämlich de-
finieren oder begrenzen, ist die für uns unerkennbare Wahrheit selbst. Der Mensch
spaltet und differenziert die unzugängliche Wahrheit in jene Definitionen auf, die so
zu Bildern (imagines) der Wahrheit werden. Alles menschliche Erkennen ist nur die
Ausfaltung der Einfachheit in die Differenzen, und diese Differenzen sind Bilder
der Einfachheit. Jegliches Erkennen findet somit immer im Raum oder Horizont
der Wahrheit statt, ohne jemals diesen Horizont als Horizont begreifen zu können.
Damit aber ist alles gerechtfertigt als der Wahrheit ähnlich, ob sie Christ, Jude, Mo-
hammedaner, Buddhist oder Voodoo-Anhänger sind, an fünf oder zwei Götter
glauben, Engel und Teufel imaginieren oder die Lebenskraft im Universum sehen45.

45 Siehe zur Kurzfassung dieser Erkenntnistheorie auch Alexander Thumfart, »Readings
on Cabbala: Giovanni Pico della Mirandola« in: Judit Targarona Borrás / Angel Sáenz-
Badillos (eds.), Jewish Studies at the Turn of the Twentieth Century. Proceedings of the
6th EAJS Congress Toledo, July 1998: Volume II: Judaism from the Renaissance to
Modern Times, Leiden/Boston/Köln 1999, S. 83-90.

ZfP_4_2004.book  Seite 444  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 445

Wir sehen und erkennen also die »Welt« nie so, wie sie wirklich und wahrhaftig
ist. Was wir wahrnehmen und uns selbst ausdenken und wie definitiv auch immer
zurechtzimmern, sind nur »Weltbilder« oder Wahrheitsbilder. Ob das Universum
»wirklich« von der Schwerkraft zusammengehalten wird, ob es den Nanno-Raum
»wirklich« gibt, ob Engel, Fegefeuer oder die Lichtgeschwindigkeit, wissen wir
nicht. Wir wissen nur, dass dies von uns gemachte Definitionen, Erklärungen, Bilder
sind, mit deren Hilfe wir uns das Unbegreifliche begreiflich machen und vorzustel-
len suchen.

Die »Würde« des Menschen besteht also darin, sich Wahrheitsbilder zu erschaf-
fen. Jeder Mensch tut das und jeder Mensch hat seine eigene Perspektive, sein eige-
nes Weltbild. Jeder ist das, was er sich gedacht hat und denkt. Im Erkennen machen
wir uns zu je individuellen Kunstwerken, sind »plastes et fictor sui ipsius«. All dies
findet jedoch ausschließlich »im Kopf« statt, im Prozess des Erkennens, Denkens
und Wahrnehmens. Hier wird nichts in der Welt materialisiert, keine Städte zeigen
diese »Würde«, keine Maschinen und keine Landwirtschaft. Um hier einen Aus-
druck von Leibniz zu gebrauchen: Jeder »Schöpfer seiner selbst« ist eine Monade,
für die es letztlich gleichgültig ist, ob sie mit anderen Monaden direkt in Verbindung
steht – oder nicht. Das, worin sich der Mensch spiegelt und selbst erkennt, ist mit-
hin nicht mehr der Mit-Mensch, wie bei Giannozzo Manetti, sondern das Auge des
dunklen und fremden Gottes. 

So ist denn auch die Aufgabe des Menschen nicht die soziale Umgestaltung der
Welt in der »vita activa«, sondern die »kontemplative Philosophie« und »die Er-
kenntnis der göttlichen Dinge«46. Diese individuelle Bildung des/meines Geistes
wird befördert durch Lernen, Lesen, Nachdenken – und die – wenn es denn sein
muss – Diskussion mit Philosophen. In all dem kommen wir »der« Wahrheit natür-
lich um keinen Schritt näher, wir verbleiben im Raum der Bilder, aber wir aktuali-
sieren und entfalten unsere denkerische Selbstschöpfungspotenz immer mehr. Und
weil wir immer mehr wissen und immer mehr Differenzen und Relationen denken,
ergreift uns, so Pico, die Sehnsucht nach der Wahrheit in ihrer bildlosen Gestalt, die
Sehnsucht nach der Einheit Gottes hinter allen Differenzen. Wir sollen und wollen
»eins werden mit Gott« und hinter die Bilder gelangen. So gipfelt die »Würde« ganz
konsequent in einer mystischen »Flucht des Einsamen zum Einsamen« (Plotin), die
alles Weltliche hinter sich lässt und sich um Gesellschaft schon gar nicht kümmert.
»Fugiamus hinc ergo, id est a mundo (...) evolemus ad Patrem.«47

Das ist insgesamt eine grandiose, eine anarchistische und tolerante Freiheit und
Würde. Es ist ein Hymnus auf die Selbstentfaltungskraft und Autonomie jedes ein-
zelnen Menschen, der sich nichts – keine Autorität, keine Kirche, keine Schule, kein
Staat – begründet in den Weg stellen darf, sie wären denn allesamt tyrannisch, bor-
niert und verächtlich. Es ist aber auch eine rein privatistische, a-soziale Lebensform,
die die soziale Konstituiertheit des Menschen mit keinem Wort bedenkt.

46 Giovanni Pico della Mirandola, aaO. (FN 37), S. 13/15.
47 Giovanni Pico della Mirandola/Gianfrancesco Pico della Mirandola, aaO. (FN 44), S.

255 (De ente et uno).

ZfP_4_2004.book  Seite 445  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen446

Hatte Manetti die »Würde« allzu optimistisch gesehen und Frieden, Eintracht
und Gerechtigkeit erwartet, so formuliert Pico den Kommentar. Gerechtigkeit muss
nicht aus der »Würde« erwachsen, wie in einer Welt der Ungerechtigkeit dann die
»Würde« auch zuschanden ginge. Deshalb ist es besser, die »Würde« auch nicht im
entäußerten Gemeinsamen zu suchen, sondern in der Einsamkeit des Denkens. Die
Zufälle des sozialen Lebens sind gebannt und unwichtig, ob Gerechtigkeit herrscht
oder nicht, tut der »Würde« weder Abbruch noch bringt es ihr Nutzen. Größer
könnte die Differenz zwischen dem Humanisten und dem Philosophen nicht sein,
größer die Differenz zwischen Würde und Recht nicht werden48.

Und schließlich: Pico ist kein blinder Selbstverherrlicher. Der Weg zur Wahrheit
und zu Gott ist endlos und aussichtslos – und es gibt Momente, da packt einen die
Verzweiflung ob der Erkenntnis, im selbstgemachten Spiegelkabinett seines Den-
kens unentrinnbar eingesperrt zu sein. »Sed vide, mi Angele (Poliziano, A. T.), quae
nos insania teneat«, ruft Giovanni Pico in seinem Traktat »De ente et uno« plötzlich
aus, da wir Gott in dieser Welt nur in jenem Denken lieben können, das uns zu-
gleich immer weiter von der Einheit Gottes wegführt49. Die »miseria hominis« ist
mit der »dignitas« untrennbar verwoben, ist die pessimistische Kehrseite der opti-
mistischen Selbstbildung.

Und damit bin ich nun bei Albrecht Dürers unglaublichem Stich: Melencolia I
von 1513/14, den beiden Jahren, in denen auch »Ritter, Tod und Teufel« sowie
»Hieronymus im Gehäuse« entstanden sind. Der Titel »Melancholie« verweist auf
eines der Themen der Renaissance, wie uns Raymond Klibansky, Erwin Panowsky
und Fritz Saxl gezeigt haben. Im Diskurs zur Melancholie überschneiden und kreu-
zen sich nämlich astrologische, astronomische, medizinische, therapeutische und
philosophische Themen in ausgezeichnetem Maße und bilden ein Gravitationszent-
rum des synchretistischen, nicht an Schulen gebundenen Denkens, das die Renais-
sance insgesamt auszeichnet. Das gilt vor allem für Marsilio Ficino, einem engen
Freund und philosophischen Weggefährten Pico della Mirandolas. Ficino ist es nun,
»(ohne) den Dürers sorgsam vorbereiteter Kupferstich (...) ganz unmöglich gewesen
wäre«50. Die Verbindungen vom so genannten Florentiner Neoplatonismus zu Dü-
rer sind mehr als eng und rechtfertigen von sich aus eine Analyse im Kontext der
Diskussion um die »Würde des Menschen«. Dies umso mehr, als Dürer ebenfalls
davon überzeugt ist, dass der Mensch ein »pildnus gottes« und nächst dem »ersten
Künstler« der »zweite Künstler« sei51.

48 Siehe auch Alexander Thumfart, aaO. (FN 43), S. 216-238.
49 Giovanni Pico della Mirandola / Gianfrancesco Pico della Mirandola, aaO. (FN 44), S.

250 (De ente et uno).
50 Raymond Klibansky / Erwin Panowsky / Fritz Saxl, Saturn und Melancholie. Studien

zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst, 3. Aufl.
Frankfurt a. M. 1998, S. 406.

51 Albrecht Dürer, zitiert nach Hartmut Böhme, Albrecht Dürer. Melencolia I: Im Laby-
rinth der Deutung, Frankfurt a. M. 1989, S. 49. 

ZfP_4_2004.book  Seite 446  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 447

Nun steht außer Frage, dass die Interpretationen zu Dürers Stich nachgerade Le-
gion sind52. Ich möchte hier eine Deutung vorschlagen, die in Dürer wiederum den
Kommentator sieht. Kommentiert werden im Kupferstich sowohl Manetti als auch
Pico, genauer wird Manetti durch Pico, Pico durch Manetti kommentiert. Daraus
resultiert eine weitere Bestimmung von »Würde«, mit der ich schließlich zu Marga-
lit übergehen möchte. In meiner Interpretation stütze ich mich wesentlich auf Hart-
mut Böhme, ohne ihm aber in letzter Konsequenz zu folgen53.

Wirft man einen Blick auf das Bild Melencolia I54, so wird man von der Fülle und
Dichte des Dargestellten nicht nur erschlagen, sondern der eigene Blick wird selt-
sam unruhig. Man findet zunächst keinen Anhalt oder sicheren Punkt, sondern irrt
etwas ziellos zwischen den Dingen hin und her. Man bleibt schließlich hängen bei
den Augen der Melancholia. Zwar ist der Kopf dieser etwas fülligen und reich aus-
staffierten Figur fast schon resignativ auf die geballte Faust des linken Armes ge-
stützt und zeigt ikonographisch traditionell das insgesamt »schwarze oder düstere
Gesicht« (facies nigra) des Melancholikers55. Zu dieser Düsternis stehen die Augen
aber in einem deutlichen Kontrast. Sie sind nicht verschleiert, nicht verhangen, nicht
verzweifelt, nicht traurig – sondern im Gegenteil, hell, scharf, fast schon aggressiv,
und, wie Panowsky treffend gesagt hat, »überwach«. Gleichsam trotzig blicken die-
se Augen horizontal aus dem Bild heraus in eine nicht näher bestimmte Ferne. Trotz
dieser Schärfe haben diese Augen keinen Blick, keine Aufmerksamkeit für all die
Dinge, die um ihn herum gruppiert sind.

»Gruppiert« scheint nun eher ein Euphemismus zu sein. Zwar erscheint das Wort
»Chaos« etwas zu stark, eine Unordnung könnten wir diese Anhäufung aber schon
nennen. Blickt man doch genauer hin, lässt sich eine Ordnung erkennen. Geordnet
werden die Dinge nämlich über eine geometrische Figur. Dreiecke sind die heimli-
chen Ordnungs- und Kompositionsfiguren.

Da haben wir zunächst ein kleines Dreieck. Verlängert man die beiden Schenkel
des Zirkels nach unten, so umgreift dieses Dreieck das Mundstück eines Dudelsa-
ckes und die Gerätschaften eines Zimmermannes. Dies rekurriert auf die »harmonia
mundi«, die musikalische Ordnung des (göttlichen) Weltgebäudes.

Verlängert man den – von uns, den Betrachtern aus gesehen – rechten Zirkel-
schenkel nach oben, gelangt man zum leuchtenden Kometenpunkt. Zieht man von
dort eine Linie eines gleichseitigen Dreiecks kommt man in etwa über die linke Seite
des Rhomboeders, den Hammer zur Kugel am unteren linken Bildrand. Auch hier

52 Pars pro toto: Peter Klaus Schuster, Melencolia I. Dürers Denkbild, Berlin 1990; Philip
L. Sohm, »Dürer's Melencolia I: The Limits of Knowledge« in: Studies in the History of
Art, National Gallery of Art (1980), London, S. 13-32; Fedja Anzelewsky, Dürer. Werk
und Wirkung, Stuttgart 1980; Kurt Rossmann, »Wert und Grenze der Wissenschaft. Zur
Symbolik von Dürers Kupferstich ›Melencolia I‹« in: Offener Horizont. Festschrift Karl
Jaspers zum 70. Geburtstag, München 1953, S. 126-145. 

53 Siehe insgesamt Hartmut Böhme, aaO. (FN 51). 
54 Eine Kopie des Kupferstiches findet sich z. B. in Hartmut Böhme, aaO. (FN 51). Ich

beziehe mich auf diesen Druck.
55 Siehe Raymond Klibansky / Erwin Panowsky / Fritz Saxl, aaO. (FN 50), S. 412-414.

ZfP_4_2004.book  Seite 447  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen448

wird – nun unter Einbeziehung des Steinmetzen – eine Ordnung, ein geometrisches
Verhältnis zum Ausdruck gebracht.

Zentral aber sind zwei andere Dreiecke. Vom linken Zirkelschenkel gelangt man
zur Waage. Und diese Waage ist die Spitze eines Dreieckes, das als Basislinie den un-
teren Bildrand hat und die zwei anderen Dreiecke gleichsam zusammenfasst. Dem
zur Seite steht ein weiteres Dreieck, das sich ergibt durch die beiden Flügelenden
der Melancholia als Basislinie, und die Sanduhr, die Glocke und das so genannte Ju-
piter-Quadrat als Seitenlinien. Das ist nun die entscheidende Figur. Sie zeigt näm-
lich mathematisch grundierte Mess- und Maßverhältnisse. Durch die Positionierung
über der Figur wird klar, dass die Chronometrie, die ars geometrica und Mathema-
tik Künste sind, die der Mensch ersonnen hat, um die gesamte Natur oder Welt so-
wohl zu vermessen als auch zu erschaffen56. Erschaffen wird die Welt durch Kon-
struktion, durch Zahlen und Zahlenverhältnisse. Sichtbarster Ausdruck dafür ist die
Erfindung der Zentralperspektive, die Dreieckskonstruktion schlechthin. Die geo-
metrischen Größenverhältnisse der Figuren auf den Bildern, und natürlich auf dem
Stich Dürers selbst, sind vom Augenpunkt des Malers aus – mit dem Zirkel – kon-
struierte, ausgewogene und damit schöne Relationen in der Darstellung der so ge-
nannten Wirklichkeit. Dieses Konstruktionsverfahren materialisiert sich neben dem
Stich selbst in den konstruierten Figuren, seien das der Rhomboeder, das Mühlrad,
die Kugel, die Musikinstrumente oder die Schreinerutensilien: kurz in allen Elemen-
ten der menschlichen Kulturwelt. Die Stadt (nahezu ohne Landschaft) im Hinter-
grund ist dann nur die nochmalige Explikation und Manifestation dieser mathema-
tisch-technischen Welterschaffung durch humane Vermessung. 

Damit aber wandelt sich der Inhalt des Dürer-Stichs radikal. Der Stich zeigt nicht
das Abbild einer Stimmung oder einer Landschaft, sondern zeigt den Modus huma-
nen Denkens selbst. Dieses Bild ist ein Denk-Bild und versucht – wie ein philoso-
phischer Text – das Undarstellbare darzustellen57. Denken ist Konstruieren und
Vermessen, und es bewegt sich in seinen selbst gemachten Konstrukten und kultu-
rellen Artefakten. Denken verläuft im Zeichnen und in Zeichen. Gerade darum ist
der Künstler – also der exemplarische Mensch – ja auch das »pildnus Gottes«58.

Der anfänglich Eindruck, das Bild jagt den Blick des Betrachters durch eine Viel-
heit von Darstellungen, ohne ihm Halt zu bieten, ist also genau der Inhalt des Bildes
selber. Wie der Stich im Betrachter das fortsetzt, was er zeigt, so ist der Stich die ex-
plizierte Reflexion des Betrachters auf sich selber. Und damit sind wir nun wieder
beim Blick der Melancholia angelangt.

Der Blick der Melancholia ist ein Augen-Blick, ein Moment. Während der Putto
noch ganz in sein Buch vertieft ist, hat die Melancholie vom Lernen und Konstruie-
ren hochgeblickt. Die Konzentration auf das auszuführende Werk ist – weshalb

56 Ebd., S. 448-485.
57 Siehe Hartmut Böhme, aaO. (FN 51), S. 69.
58 Wenn Dürer bekennt, er wisse nicht, was »die Schonheit« sei, aber »Gott weiß Sölchs«

(zitiert nach Raymond Klibansky / Erwin Panowsky / Fritz Saxl, aaO. (FN 50), S. 510-
511), scheint er auf jene neoplatonische Erkenntnistheorie zu verweisen, in der das
Menschlich-Schöne nur Darstellungsbild des göttlichen Über-Schönen ist.

ZfP_4_2004.book  Seite 448  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 449

auch immer – plötzlich unterbrochen, wie die Bedeutung des Handelns wie des
Werkstückes in der völligen Unwichtigkeit versinkt. Die menschliche Kultur-Welt
ist in einem Moment und schlagartig absolut bedeutungslos geworden, und eine
nicht näher benennbare Schwere legt sich auf den Konstrukteur. Der Zirkel gleitet
fast aus der Hand, die Muskeln erschlaffen, und nichts Konkretes wird mehr wahr-
genommen. Der Blick geht ins unendlich Leere. Die Ahnung der Sinnlosigkeit allen
menschlichen Tuns bricht sich Bahn. Diese Ahnung ist die plötzliche Erkenntnis
der Endlichkeit des Menschen und der Begrenztheit seines Handelns und Tuns. Was
man tut, ist angesichts dessen, was man tun könnte, nachgerade nichts. Das Ge-
machte schrumpft vor dem, was gemacht werden könnte, zur vernachlässigbaren
Größe, das Endliche vergeht vor dem Unendlichen. Melancholie ist dergestalt (wie
sehr viel später bei Binswanger) Grenzerfahrung59.

Dies war auch die Erfahrung Picos. Doch während Pico hieraus die Liebe zu
Gott hinter allem Irdischen erwachsen sieht, bleibt Dürer dem Weltlichen verhaftet.
Die scharfen Augen und der trotzige Blick akzeptieren diese Situation zwischen
Endlichem und Unendlichem – und wenden sich mit einem großen »Dennoch«
wieder den zu lösenden irdischen Aufgaben zu. Nicht Flucht aus den Zeichen, son-
dern Arbeit in den Zeichen ohne transzendente Rückversicherung wird projektiert.
Das hat schon fast etwas Tragisch-Heroisches, evoziert aber vor allem die Haltung
einer melancholisch-nachsichtigen und konzentrierten Souveränität dessen, der um
seine Schwäche und Endlichkeit weiß und sich dennoch und gerade deshalb – wie
der Meister Breugnon bei Romain Rolland – wieder ans Werk macht. Auch wenn
der Abstand zwischen dem Unendlich-Machbaren und dem gemachten Endlichen
selbst unendlich groß ist, gilt es trotzdem nicht zu verzweifeln, sondern mit belehr-
ter und wissender Hoffnung wie Energie das Seine im Endlichen zu tun. So schreibt
Böhme zu Recht: »In der wachen Kraft und der Weite der Fragen wird eine neue
Würde sichtbar. Sie besteht nicht darin, dass der Mensch durch die Teilhabe an über-
legenen Mächten einen privilegierten Status gewinnt, sondern darin, dass er im
Durchdenken der Welt voller Zeichen sich als Subjekt mit endlichem Bewusstsein
innewird und im Wissen der Grenzen das Mögliche schafft. Die Melancholie behält
die Erfahrung ein, dass es aus der Vieldeutigkeit der Zeichen und der Endlichkeit
des Könnens keine Erlösung gibt. Leben ohne ›Gehäus‹ und ohne ›Rüstung‹ ist der
schwierigere, schmerzhafte Weg.«60

Zwar müssen wir uns diesen Sisyphos nicht unbedingt als einen glücklichen Men-
schen vorstellen61, aber als einen, der – ohne Revolte – die »gemeinsamen Mühen

59 Siehe Anette Schwarz, Melancholie. Figuren und Orte einer Stimmung, Wien 1996, S.
23-41. Binswanger analysiert die Melancholie bezeichnenderweise 1949 unter dem
Anlass wie Titel: »Hendrik Ibsen und das Problem der Selbstrealisation in der Kunst«.

60 Hartmut Böhme, aaO. (FN 51), S. 72-73.
61 »Wir müssen uns Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellen«, lautet bekannt-

lich der Schlusssatz von Camus' Essay; Albert Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein
Versuch über das Absurde, Hamburg 1959, S. 101.

ZfP_4_2004.book  Seite 449  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen450

der Ebene« auf sich nimmt und gerade darin seine Würde erblickt62. Der Optimis-
mus Manettis ist verflogen, und zwar, indem er durch die Erfahrung des Philoso-
phen hindurchgegangen ist. Die personale »vanitas« liegt sehr viel näher als Manetti
dachte, aber die »dignitas« bewährt sich gerade darin, diesem Abgrund im sozialen
Hier und Jetzt standzuhalten. Erst die deutsche Melancholie des 18. Jahrhunderts
und der Kleinstaaterei wird sich wieder – wie Pico – aus der Welt in die Innerlich-
keit zurückziehen63.

II. Avishai Margalit

Es ist dieses seltsame Changieren der Dürerschen »Würde« zwischen personaler va-
nitas-Erfahrung und Standhalten im Sozialen, das eine Brücke zu schlagen erlaubt
zu Avishai Margalits »Politik der Würde«. Margalits Buch, das 1997 in Deutsch er-
schien, hat eine mehr oder minder heftige philosophisch-politische Debatte ausge-
löst, wie auf dem eigens veranstalteten Symposium zu Margalits Werk im Januar
1999 in Zürich deutlich zu sehen war. Während die einen in diesem Buch eine rang-
gleiche Alternative zu John Rawls »A Theory of Justice« sahen64, vermochten die
anderen nur eine – zugegeben sicher interessante, aber schließlich doch nur – Ver-
komplizierung der Gerechtigkeitsdiskurse zu erkennen65. Diese im akademischen
Feld nicht gänzlich unübliche Disparität der Rezeption kann zum einen als Hinweis
verstanden werden, sich Margalits Thesen doch etwas näher anzuschauen, hat zum
großen Teil aber wohl damit zu tun, dass »Margalit mit ganz eigenen Worten ein
sehr wichtiges Thema (reflektiert), ohne seinen Ansatz in den aktuellen akademi-
schen Diskurs einzubetten. Das bereitet der akademischen Gemeinschaft Proble-
me«, wie Bert van der Brink meiner Meinung nach zu Recht betont hat66. Margalit
entzieht sich der sicher problematischen Rubrizierung etwa in Kommunitarier oder
Universalist, sei dieser Rawlscher oder Habermasscher Prägung. Diese seltsame
Querlage eröffnet aber gerade die Möglichkeit, Margalit in einem historisch anderen
Raum zu situieren: dem von Renaissance, Kunst und Darstellung.

62 Es erscheint mir daher weder zutreffend, wenn Roland Lambrecht zu Dürers Stich
meint, »die Unordnung, in der dort die Werkzeuge schaffender Tätigkeit durcheinander-
liegen«, dokumentiere, »dass gar nichts mehr Sinnvolles getan werden kann«. Noch
scheint mir sinnvoll, im Stich »eine verlorene, glückliche, vortechnische Welt« ex nega-
tivo und als mögliche Versöhnungsfigur finden zu wollen. Roland Lambrecht, Der Geist
der Melancholie. Eine Herausforderung philosophischer Reflexion, München 1996, S. 28.

63 Siehe Wolf Lepenies, Melancholie und Gesellschaft. Mit einer neuen Einleitung: Das
Ende der Utopie und die Wiederkehr der Melancholie, Frankfurt a. M. 1998, S. 96-101.

64 So etwa Angelika Krebs, »Würde statt Gleichheit. Zu Avishai Margalits Politik der
Würde« in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 47 Jg. 2/1999, S. 291-311.

65 So etwa Steven Lukes, »Entwürdigung und Identitätspolitik« in: Deutsche Zeitschrift
für Philosophie, 47 Jg. 2/1999, S. 313-324.

66 Bert van der Brink, »Die anständige, die gerechte und die gute Gesellschaft« in: Deut-
sche Zeitschrift für Philosophie, 47 Jg. 2/1999, S. 271-289, hier S. 273.

ZfP_4_2004.book  Seite 450  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 451

Anlass oder Ausgangspunkt der Überlegungen von Margalit ist die Überzeu-
gung, dass institutionalisierte Gerechtigkeit für eine Gesellschaft und ihre Mitglie-
der nicht genügt. Sie genügt deshalb nicht, weil auch die auf Gerechtigkeit basieren-
den politisch-sozialen Institutionen den Bürgern Verletzungen im Sinne von
Demütigungen zufügen können. Wir brauchen mithin nicht nur eine politisch ge-
rechte Institutionenordnung, sondern darüber hinaus auch eine »anständige (de-
cent) Gesellschaft«. So geht es Margalit um eine Bestimmung von Maßstäben, die
institutionelles politisch-soziales Handeln gegenüber Bürgern bestimmen müssten,
damit Bürger nicht gedemütigt werden. Worum es damit nicht geht, sind Maßstäbe
für das Handeln zwischen Bürgern. Nur politisch-institutionelles gerechtes und an-
ständiges Handeln steht zur Diskussion67.

Um die Notwendigkeit einer anständigen Gesellschaft zu begründen, arbeitet
Margalit im Wesentlichen mit den fünf Begriffen der Achtung, der radikalen Frei-
heit, der Selbstachtung, der Würde und der Demütigung.

Achtung ist eine Haltung, die die Anerkennung der radikalen Freiheit des bzw.
jedes Menschen ausdrückt. Radikal frei ist der Mensch, weil er im Gegensatz zu al-
len anderen Lebewesen über keine festgelegte Natur und kein Wesen verfügt. Keine
Umstände, keine Traditionen und keine Erziehung können den konkreten Men-
schen folglich je so festlegen und determinieren, dass er nicht jederzeit in der Lage
wäre, sein Leben zu ändern. Diese Achtung der radikalen Freiheit, die wir bei Pico,
Hannah Arendt, Jean-Paul Sartre und Günther Anders ebenso finden, wird reflexiv
in der Selbstachtung. Sie schließt nicht nur das Wissen um die eigene radikale Frei-
heit ein, also die Freiheit gegenüber dem eigenen Lebensweg, sondern auch das Wis-
sen um die »Zugehörigkeit« zur Menschheit insgesamt68. Obwohl Margalit hier
durchaus etwas unklar ist, dürfte dieses reflexive Freiheitswissen auch so etwas wie
das Wissen um basale und universale Menschenrechte beinhalten, also ein Wissen
darüber, dass institutionelle Handlungen dann ungerecht sind, wenn sie implizit
oder explizit diese radikale Freiheit und Zugehörigkeit zum Menschengeschlecht
leugnen69.

Von Achtung wie Selbstachtung spezifisch abgesetzt, wird die Würde des Men-
schen. »Würde« fasst Margalit als »Verkörperung oder Abbild der Selbstachtung«,
als eine »nach außen sichtbare Gestalt der Selbstachtung«, die sich »im Verhalten
niederschlägt« und die »Art und Weise« ist, in der sich jeder Einzelne »als Mensch
zum Ausdruck bringt«70. »Würde« kann mithin als eine modale und personal-ein-
malige, sich selbst bewusste Ausfaltung, Explikation oder Darstellung der universa-
len radikalen Freiheit bezeichnet werden. Die »Würde« des Menschen ist also nicht

67 Siehe Avishai Margalit, Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, mit einem
Vorwort von Fritz Stern, 2. Aufl. Berlin 1997, S. 15-18.

68 Siehe ebd., S. 68, 93.
69 Siehe dazu etwa Alexander Thumfart, »Kritische Gerechtigkeitstheorien und Unge-

rechtigkeit im Transformationsprozeß« in: Andreas Dornheim / Winfried Franzen /
Alexander Thumfart / Arno Waschkuhn (Hg.), Gerechtigkeit. Interdisziplinäre Grund-
lagen, Opladen/Wiesbaden 1999, S. 208-248, hier S. 226-228.

70 Avishai Margalit, aaO. (FN 67), S. 73-74, 174.

ZfP_4_2004.book  Seite 451  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen452

nur unweigerlich kontextuell, situativ und historisch, sondern findet auch immer in
relativ konkreten gesellschaftlichen Bezügen statt, ist eingelassen in Traditionen, Sit-
ten und Gebräuche spezieller Gruppen, denen dieser Mensch als Mitglied angehört.
Die Würde muss somit zwar als integrales Moment der Freiheit gedacht werden, ist
aber gleichwohl nicht mit der Autonomie oder mit Menschenrechten identisch.
Diese Differenzierung gewinnt an Gewicht dadurch, dass sie eine Unterscheidung
ermöglicht zwischen einer Verletzung der Rechte, i. e. Demütigung der Selbstach-
tung, und einer Demütigung der Würde. »Demütigende Gesten verletzen die Wür-
de des Menschen, während die Verletzung seiner Rechte seine Selbstachtung herab-
setzt.«71

Diese im ersten Moment etwas sophistische Unterscheidung hat für Margalit weit
reichende Konsequenzen. Es ist zunächst offensichtlich, dass eine Verletzung der
Menschenrechte immer auch und zugleich eine Verletzung der Menschenwürde im-
pliziert. Viel entscheidender aber ist, dass ein staatlich-institutionelles, an Grundsät-
zen der Gerechtigkeit orientiertes Handeln nicht automatisch auch ein Handeln
sein muss, das die Würde nicht verletzt und nicht demütigt.

Denken Sie etwa an Sozialämter. Wir gehen davon aus, dass die Bemessung von
Leistungen gerecht beurteilt wird. Damit ist aber noch nicht gesagt, dass das »wie«
der Behandlung der Menschen nicht verletzend ist72. Auf Ämtern kann man – trotz
gerechtem Leistungsempfang – wie eine Nummer behandelt, mit sauertöpfischer
Miene empfangen und mit dem stummen Vorwurf des »Sozial-Abzockens« entlas-
sen werden. Dies wäre für Margalit nicht nur ein Beispiel für entwürdigendes Ver-
halten von Institutionen, sondern auch ein Indiz dafür, dass Gerechtigkeit alleine
eben nicht genügt.

Sie genügt deshalb nun nicht, weil die Verletzung der »Würde« eine »Einschrän-
kung der Kontrollfähigkeit« des betroffenen Individuums zur Folge hat73. Die un-
würdig behandelte Person ist in der Art und Weise ihres darstellenden In-der-Welt-
Seins eingeschränkt, behindert, gehemmt – also in ihrer Würde getroffen, und
schämt sich ihres So-Seins74. Da Würde gruppen- und traditionsspezifisch aufgela-
den ist bzw. sein kann, gilt dies auch für gesellschaftliche Minderheiten, die zwar ge-
recht, aber entwürdigend behandelt werden. So wäre etwa das Verteilen von
Schweinefleisch-Paketen an Asylbewerber aus islamischen Ländern – gemessen an
demokratischen Verfahrensstandards der Entscheidungsfindung – nicht ungerecht,
aber entwürdigend. Auch kann man sich sehr gut entwürdigendes, aber nicht unge-
rechtes Handeln von spezifischen Institutionen vorstellen, wenn der Gesetzentwurf
über gleichgeschlechtliche Ehen Wirklichkeit wird.

71 Ebd., S. 73.
72 »Die Forderung, dass eine gerechte Gesellschaft auch anständig zu sein habe, heißt

nichts anderes, als dass es nicht damit getan ist, Güter gleich und effizient zu verteilen,
vielmehr muß auch die Art und Weise der Verteilung berücksichtigt werden«; ebd., S.
321.

73 Ebd., S. 17.
74 Siehe ebd., S. 166-168.

ZfP_4_2004.book  Seite 452  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 453

Wie zweifellos einsichtig, ist dieses Konzept von »Würde« und »Demütigung«
nicht frei von gewissen Unschärfen. So lässt sich kein unparteiischer Standard oder
ein abstraktes Kriterium finden, das etwa zwischen solchen Handlungen von Insti-
tutionen unterscheidet, die einen wesentlichen, und solchen, die einen unwesentli-
chen Teil personaler Würde als Darstellung der Freiheit betreffen. Wäre etwa die
Vergabe von Weihnachtskerzen an Asylbewerber aus islamischen Ländern ebenso
entwürdigend?

Margalit versucht hier gewisse Kriterien einzuführen, etwa indem er davon
spricht, dass Betroffene einen »rationalen Grund« haben müssen, sich gedemütigt
zu fühlen – also zu einer moralistisch grundierten Selbstaufklärung auffordert. All
das bleibt zweifellos diskussionswürdig75, wenngleich ich meine, dass wir tatsäch-
lich nicht mehr haben können als diese aufrichtige und ehrliche, diskursiv mit
Gründen zu führende Selbstprüfung aller Beteiligten.

Wie dem auch sei, der entscheidende Punkt besteht meiner Auffassung nach da-
rin, dass Margalit das Element der Würde in die Gerechtigkeitsdiskussion einbe-
zieht und damit einem Punkt Gehör verschafft, der trotz Judith Shklar in diesem
Umfang bisher eher keine Rolle gespielt hat. Denn er insistiert darauf, dass wir es in
politicis immer mit Menschen zu tun haben und nicht nur mit Prinzipien. Wird die
Würde des konkreten Menschen nicht bedacht, könnte es sehr gut sein, dass trotz
eines nicht ungerechten Handelns politischer Institutionen das Prinzip der Gerech-
tigkeit über kurz oder lang doch Schaden nimmt und sich Routinen einschleifen, die
via Vertrauensentzug die politische Ordnung gefährden. Eine »Politik der Würde«
wird hingegen versuchen, die Einstellungen von Institutionen zu schärfen oder zu
ändern – und nicht nur auf Gerechtigkeit, sondern auch auf die Darstellung der
Freiheit des Menschen achten: »Das, was wir sehen, können wir nur indirekt steu-
ern, indem wir unsere Einstellungen zum Gesehenen bewusst verändern. Es lässt
sich üben, (...) Menschen genau unter ihrem menschlichen Aspekt zu betrachten.«76

III. Eine historische »Würde«: Schluss

Damit ist man fast schon wieder zu Giannozza Manetti zurückgekehrt und hat
doch eine mäandrierende Reise unternommen. Wie bei Manetti ist auch für Avishai
Margalit die »Würde« des Menschen eine Darstellung, eine intersubjektiv erkenn-
bare und vollzogene Expression. Während jedoch bei Manetti aus dem materiali-
sierten, in Kultur entäußerten Schöpfertum des Menschen eine Kultur der Gerech-
tigkeit erwächst, ist für Margalit die historisch indexierte »Würde aus Freiheit« ein
Korrektiv für eine Sicht, die ausschließlich auf universale Kriterien von Gerechtig-
keit und Menschenrechten starrt und die kulturelle Vielfalt wie Selbstverständigung

75 Sehr zu Recht hat Hans Joas auf diesen Schwachpunkt hingewiesen; siehe Hans Joas,
»Die Sakralität der Person und die Politik der Würde« in: Deutsche Zeitschrift für Phi-
losophie, 47 Jg. 2/1999, S. 325-333, hier S. 329-331.

76 Avishai Margalit, aaO. (FN 67), S. 134.

ZfP_4_2004.book  Seite 453  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


 Thumfart · Die Würde des Menschen454

gerade vergisst. Diese Veränderung in der theoretischen Positionierung von »Wür-
de« hat auch – so habe ich versucht zu argumentieren – mit Reflexionen zu tun, die
innerhalb des Konzeptes selber vollzogen wurden. So hat uns Giovanni Pico ge-
zeigt, dass Würde, Recht und Gerechtigkeit nicht zusammengehen müssen – und
uns nahegelegt, die Würde im apolitisch Anarchischen der denkenden Selbstentfal-
tung zu suchen fernab jeder Agora und jedes Marktes. Er hat uns zudem gelehrt, die
»miseria hominis« nicht zu vergessen, die offene Verzweiflung in unsere Überlegun-
gen miteinzubeziehen, und uns so vor Selbstüberschätzung gewarnt. Führt dies bei
Pico zu einer privatistischen Sehnsucht zu Gott, holt uns Albrecht Dürer wieder in
diese Welt zurück. »Würde« ist im Meer der Unendlichkeit die kleine, selbst aufge-
schüttete Insel »Dennoch«, auf der wir unser Apfelbäumchen pflanzen, nicht um
dem Weltuntergang getrost entgegengehen zu können, sondern um Nahrung zu ha-
ben für eine Vergrößerung der gemeinsamen Insel. Bei aller Großartigkeit ist es die-
se Fragilität und soziale Verletzbarkeit des Menschen, die Margalit wieder erinnert.
Keine Frage, Normen von Gerechtigkeit und Menschenrecht sind mit die vor-
nehmsten Leistungen der Menschheit. Aber all unsere Gerechtigkeit ist einseitig,
wenn sie die »Würde« der unendlich vielfältigen Expressivität und Kreativität igno-
riert und wenn sie verkennt, dass wir unsere immer flüchtige, fragile – da historische
– »Würde« nur in diesen sozialen Darstellungen haben und erkennen77.

Zusammenfassung

Die aktuelle Diskussion hat einmal mehr gezeigt, dass die Menschenrechte auf un-
veräußerlichen vorstaatlichen Rechten einerseits, der humanen Würde andererseits
beruhen. Bleiben die inhaltlichen Bestimmungen einer Würde des Menschen oft-
mals etwas unscharf oder werden selten thematisiert, will der Beitrag dem zumin-
dest etwas abhelfen. Rekonstruiert wird exemplarisch eine Geschichte von Vorstel-
lungen und Konzepten, die jeweils unter dem Begriff der menschlichen Würde
erfasst wurden. Damit werden zum einen die Verschiebungen und Umdeutungen,
aber auch Konstanten erkennbar, die das Konzept der Menschenwürde in Europa
seit der Renaissance geprägt haben. Zum anderen wird aber die Historizität einer
dignitas hominis selber vorgeführt. Damit wird jene Fragilität menschlicher Exis-
tenz als Leitnorm menschlichen Handelns benannt, die es im klugen Handeln zu
realisieren und zu schützen gilt. 

77 Es ist daher zu Recht die Frage, ob uns eine christlich-theologische, philosophisch-
anthropologische und vor allem vernunft-basierte »Wesens-Würde« sehr viel weiter-
hilft. In diesem Sinne auch Franz Joseph Wetz, aaO. (FN 4). 

ZfP_4_2004.book  Seite 454  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434


ZfP 51. Jg. 4/2004

 Thumfart · Die Würde des Menschen 455

Summary

Recent debates have shown once more that the human rights rest on inalienable na-
tural rights on the one side and concepts of human dignity on the other. While dis-
cussions on natural rights are prominent, human dignity and its possible contents is
seldom put into the focus of academic research. Aiming at least at some sort of re-
medy this article presents several visions of what human dignity is or might be.
Looking at these concepts helps us firstly to detect the continuities and the disconti-
nuities the idea of human dignity underwent in the course of European history since
the Renaissance. It shows us secondly that dignity itself is a historical concept. The
fragility of human existence then is or should be one of the central guidelines of
prudent social and political action. 

ZfP_4_2004.book  Seite 455  Mittwoch, 15. Dezember 2004  9:12 09

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 03:28:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2004-4-434

