
S+F (35. Jg.)  4/2017 | 169

Jaberg, Selbstreflexiver Frieden – selbstreflexive Sicherheit? | T H E M E N S C H W E R P U N K T

DOI: 10.5771/0175-274X-2017-4-169

1.	Einleitung

Frieden und Sicherheit werden oftmals in einem Atemzug 
genannt. Offenkundig sind sie nicht identisch, haben 
aber miteinander zu tun. Frieden schafft Sicherheit 

und Sicherheit führt zu Frieden. So lautet zumindest ein 
gängiger Verdacht. Allerdings erweist sich das wechselseitige 
Beziehungsgeflecht komplizierter und widersprüchlicher als 
angenommen. Denn Frieden und Sicherheit folgen einer je 
eigenen Logik. Das gilt insbesondere dann, wenn beide nicht 
als zu analysierende Sachverhalte, sondern als politische 
Programmatiken oder epistemische Haltungen aufgefasst 
werden. Demnach macht es einen erheblichen Unterschied, 
ob die Welt in einem Friedens- oder einem Sicherheitsmodus 
gestaltet bzw. betrachtet wird. Im Folgenden soll es zuerst 
darum gehen, aus der Geschichte der beiden Begriffe die jeweils 
immanenten Logiken zu destillieren, um danach ihr Verhältnis 
zur Selbstreflexivität in Augenschein zu nehmen.

2.	Ein Blick auf die Begriffe

Der Blick auf Frieden und Sicherheit erfolgt aus zwei Perspekti­
ven: Die Begriffsgeschichte bezieht sich auf die eher äußerlichen 
Entwicklungen, während die Begriffslogik stärker die inneren 
Dimensionen erfasst.

2.1	 Kurze Begriffsgeschichte

Warum verspricht ein Blick auf die Begriffsgeschichte überhaupt 
semantische Aufschlüsse? Gemäß Hans Erich Bödeker (2002, 
S. 120) erhebt sie den Anspruch, eine „Verknüpfung der Ge­
schichte des Denkens und des Sprechens mit der Geschichte 
der Institutionen, Tatsachen und Ereignisse in Begriffsgefügen“ 
herzustellen. Bei der Verwendung eines Begriffs, so Reinhart 
Koselleck (2010, S. 30), seien „langfristig wirksame Erfahrungen 
[…] sprachlich gespeichert“, sie hätten sich dem Begriff gera­
dezu „eingestiftet“. Dafür sorgten nicht zuletzt „sprachliche 
Wiederholungsstrukturen, die den Spielraum der Rede so sehr 

freigeben wie begrenzen“. Gerade die begrenzende Funktion 
spricht bei allem möglichen Begriffswandel für eine gewisse 
semantische Kontinuität.

Was gibt die Begriffsgeschichte über Frieden und Sicherheit zu 
erkennen? Zwar besitzen beide Kategorien eine gemeinsame 
Wurzel, denn immerhin war das Schutzversprechen lange Zeit 
im Frieden aufgehoben. Johannes Schwerdtfeger (1991, S. 25) 
bringt es auf die Formel: „[E]rst Frieden [verbürgte] Sicherheit.“ 
Im Kontext des Dreißigjährigen Kriegs (1618-1648) dringt 
Sicherheit jedoch immer stärker in die politische Sprache ein 
(Conze 1984, S. 842). Ihren endgültigen Durchbruch feiert sie 
mit der Entstehung der Nationalstaaten seit dem Westfälischen 
Frieden (1648) sowie den Schriften seiner philosophischen Apo­
logeten – allen voran Thomas Hobbes‘ Leviathan (1651). Damit 
emanzipiert sich der Schutzgedanke zu einem eigenen Begriff.

Die kategoriale Differenz ist gar nicht zu überschätzen, wie 
bereits ein kurzer Blick in die Begriffsgeschichte offenbart. 
Das Wort Frieden verweist über das althochdeutsche fridu auf 
die Bedeutungsinhalte Schonung und Freundschaft (Duden 
Etymologie 1989, S. 205). Wenngleich es sogar Liebe bedeuten 
könne, werde das „Moment aktiver gegenseitiger Hilfe und 
Stütze stärker betont als das der gefühlsmäßigen Bindung und 
Zuneigung“ (Janssen 1975, S. 543). Gleichzeitig konstatiert die 
Begriffsgeschichte zumindest seit dem späteren Mittelalter eine 
strenge Entsprechung von fride und pax, verstanden als kos­
misches Ordnungsprinzip (Janssen 1975, S. 544). Pax steht aber 
auch für den Sachverhalt, dass Frieden nur als Rechtsgemein­
schaft denkbar ist, leitet es sich doch aus pangere (verbindlich 
machen) und pacisci (Vertrag schließen) ab (Koppe 2001, S. 
18). Beide Bedeutungskomponenten spiegeln sich im aktu­
ellen begrifflichen Umfeld wider: In der üblichen Verbindung 
des Friedens mit Recht (Becker et al. 2010) schreibt sich die 
römische Tradition der Rechtsgemeinschaft fort. Die ebenfalls 
gängige Verknüpfung mit Gerechtigkeit (Strub 2010) weist eine 
inhaltliche Nähe zur germanischen Tradition der Schonung und 
Freundschaft mit Schwerpunkt auf der tätigen gegenseitigen 
Hilfe auf, bezieht sich Gerechtigkeit doch „auf einen Bereich 
von Handlungen und Einstellungen, die Personen einander 
schulden“ (Gillner 2014, S. 64). Dementsprechend fungieren 

Selbstreflexiver Frieden – selbstreflexive Sicherheit?
Sabine Jaberg

English title: Self-reflective peace – self-reflective security?

Abstract: Peace and security are more or less synonyms. This opinion is often heard, but not true. Firstly, the history of concepts 
differs. Secondly, their immanent grammar or logic works contrarily: Peace is a social and inclusive idea that implies symmetrical 
patterns of relation, whereas security is an asocial and exclusive idea that tends to asymmetrical patterns of relation. Peace limits 
the ambitions of an actor, security does not. Peace excludes, security includes violent means as normal instruments. Therefore, 
people striving for peace will develop another epistemic attitude than people struggling for security. Usually, peace is more 
disposed to self-reflexivity than security is. But peace can lose its reflexive character, especially where it ends, whereas security 
can gain a reflexive moment, especially where existential problems cannot be solved without it. Nevertheless, the difference 
between both categories remains important: Peace prepares the way to self-reflexivity much better than security ever could.

Keywords: Peace, security, conceptual history, conceptual logic, epistemic attitude, self-reflexivity
Stichwörter: Frieden, Sicherheit, Begriffsgeschichte, Begriffslogik, epistemische Haltung, Selbstreflexivität

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   169 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:17:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Jaberg, Selbstreflexiver Frieden – selbstreflexive Sicherheit?

170 | S+F (35. Jg.)  4/2017

Begrenzung findet sich nicht nur in der römischen Tradition 
einer Rechtsgemeinschaft. Vielmehr schreibt er sich im ger­
manischen Friedensverständnis fort. Bereits dessen schwä­
cherer Bedeutungsinhalt, Schonung, meint rücksichtsvolle 
und behutsame Behandlung anderer (Duden, Etymologie 
1989, S. 647). Davon kann im Krieg nicht die Rede sein. Dieser 
Gedanke kommt im zweiten Bedeutungsinhalt des germa­
nischen Friedensverständnisses, Freundschaft, noch stärker 
zum Ausdruck. Es weist sogar über eine ‚bloße‘ Anerkennung 
als prinzipiell Gleichwertige und Gleichberechtige hinaus auf 
ein wechselseitiges Verantwortungs- und Vertrauensverhältnis 
(Delhom/Hirsch 2015, S. 22-24). Sicherheit hingegen setzt 
den Akteuren keine immanenten Grenzen. Krieg und ver­
gleichbare Formen personaler Großgewalt stellen lediglich 
ein kontextuelles Problem dar: nämlich dann, wenn sie im 
Verdacht stehen, Unsicherheit zu produzieren, mithin die 
Ziel-Mittel-Relation nicht stimmt, oder das Kosten-Nutzen-
Verhältnis nicht passt. Als Instrument zur Generierung von 
Sicherheit gelten sie sowohl normativ als auch praktisch 
prinzipiell zulässig – und zwar, wie Hobbes als philosophischer 
Kronzeuge der Sicherheitslogik verdeutlicht (Jaberg 2014, 
S. 8), potenziell zu jeder Zeit, in jedem Themenfeld und an 
jedem Ort, sofern dies die ‚höchste Gewalt‘ für nützlich oder 
gar erforderlich erachtet, um die ihr Unterworfenen gegen 
äußere wie innere Feinde zu schützen. Darüber hinaus eignet 
der Sicherheitslogik, wie sie sich im Leviathan offenbart, 
eine Tendenz zum starken Staat, dessen Entscheidungs- und 
Handlungskompetenz weder durch horizontale noch vertikale 
Gewaltenteilung behindert werden soll.

3.	Ausbildung konträrer epistemischer Haltungen

Frieden und Sicherheit enthalten demnach ihre eigene imma­
nente Logik. Wie kommt nun die Selbstreflexivität ins Spiel? 
Offenkundig handelt es sich bei ihr um eine menschliche 
Tätigkeit. Damit erfolgt die Wende vom Begriff zum Sub­
jekt. Wer sich als Person auf Frieden und Sicherheit einlässt, 
dürfte auch ein ihnen entsprechendes Orientierungswissen 
ausbilden. Darunter versteht Johanna Seibt (2005, S. 209 f.) 
„eine praktische Fertigkeit, die sich aber primär nicht in ei­
ner Handlung, sondern in der Einnahme einer epistemischen 
Haltung manifestiert“ (Herv. SJ). ‚Epistemisch‘ meint hier 
den Sachverhalt, dass es sich um eine dem Wissen vorgela­
gerte oder übergeordnete Ebene handelt, welche die Art und 
Weise der Wahrnehmung bestimmt. Wie stark gerade diese 
Form der Haltung die Person prägen dürfte, unterstreicht 
Seibt (2005, S. 212), wenn sie bereits die erste reflexartige 
Reaktion des Körpers auf jede Art von Reiz als Einstieg in 
die kognitive Orientierung anerkennt. Die unterschiedlichen 
epistemischen Haltungen, die Frieden und Sicherheit gene­
rieren, lassen sich auf Basis der bisherigen Ausführungen 
idealtypisch kontrastieren:

Sozialität versus Asozialität: Wer sich am Frieden orientiert, 
denkt in sozialen Bezugssystemen. In Anschluss an die römische 
Tradition setzt er auf die Ausbildung einer Rechtsgemeinschaft, 
d.h. er sieht den Anderen als aktuellen oder potenziellen Ver­
tragspartner. In Anknüpfung an die germanische Tradition 

gemeinhin Krieg (Meyers 2011) und Gewalt (Galtung 1975) 
als Negation des Friedens.

Demgegenüber umfasst das althochdeutsche Wort für Sicher­
heit (sichurheit) den Bedeutungsinhalt des lateinischen secura, 
nämlich: ohne Sorge. Das bringt eine subjektive Dimension 
zum Ausdruck. Erst später kommt der im lateinischen tutus 
enthaltene Sinn wirklichen Geschütztseins hinzu (Kaufmann 
1973, S. 49-60). Das steht für eine objektive Dimension. Beide 
Dimensionen können einander entsprechen. Das Ergebnis 
wäre dann mit Daniel Frei (1977, S. 20 f.) gesprochen ent­
weder reine Sicherheit oder reine Unsicherheit. Oder beide 
Dimensionen klaffen auseinander. Das Resultat hieße dann 
entweder falsche bzw. trügerische Sicherheit oder Obsession. 
Das nähere begriffliche Umfeld verdeutlicht das Charak­
teristikum des simplen Schutzgedankens: Es geht um die 
Vermeidung bzw. Abwehr von Gefahren, Bedrohungen und 
Risiken (Daase 2010, S. 15-17; Münkler et al. 2010). Diese 
sind jedoch nicht näher spezifiziert. Als Negation fungiert 
daher recht allgemein gehalten ‚Unsicherheit‘ (Kaufmann 
1973, S. 14-28).

2.2	 Umrisse einer Begriffslogik

Was ist mit  Begriffslogik gemeint? Frieden und Sicherheit 
haben aufgrund ihrer langen Geschichte eine eigene Form 
oder Grammatik ausgebildet, denen das Denken und Handeln 
zumindest innerhalb der Kategorien in einer Art Eigenbewe­
gung folgt. Deren Logik bleibt aber durch reflexive, diskursive 
und soziale Praxis beeinflussbar – in welchem Ausmaß auch 
immer. Wie unterscheiden sich nun die Logiken des Friedens 
und der Sicherheit?

Frieden gibt sich „von vornherein [als] sozialer Begriff“ (Janssen 
1975, S. 543) zu erkennen. Ihn kann kein Akteur allein, sondern 
nur gemeinsam mit anderen verwirklichen, die er gemäß ger­
manischer Tradition als Freunde oder nach römischer Tradition 
als Vertragspartner begreift. Frieden wäre mithin nicht nur ein 
funktionales Miteinander, sondern implizierte ein wechselsei­
tiges Anerkennungsverhältnis im Sinne der Gleichwertigkeit 
und Gleichberechtigung. Sicherheit hingegen offenbart sich in 
Absetzung zum Frieden als asozialer Begriff. Sie denkt radikal 
vom einzelnen Akteur her, der sich vor bzw. gegen aktuelle 
wie potenzielle Feinde schützen müsse. Aus ihrer Perspektive 
kommt dem Gegenüber keine eigene Wertigkeit zu, sondern 
diese ergibt sich aus der Relevanz, die ein Akteur ihm für seine 
eigene Sicherheit beimisst. Gewiss sind auch Bündnisse auf 
unterschiedlichstem Integrationsniveau oder anlassbezogene 
Koalitionen denkbar, vor allem um die eigene Schlagkraft zu 
verstärken. Und zum Erhalt dieser Zusammenschlüsse kann 
wechselseitige Rücksichtnahme durchaus ratsam erscheinen. 
Allerdings sind Bündnisse und Koalitionen für Sicherheit 
nicht konstitutiv. Sie überwinden auch nicht deren asoziales 
Grundmuster, sondern schreiben es in ihrem Verhältnis zur 
Außenwelt fest.

Darüber hinaus setzt Frieden Akteuren bei der Verfolgung ihrer 
Ansprüche Grenzen. Diese Feststellung ergibt sich aus dem 
bereits attestierten Anerkennungsverhältnis. Der Gedanke der 

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   170 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:17:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169


S+F (35. Jg.)  4/2017 | 171

Jaberg, Selbstreflexiver Frieden – selbstreflexive Sicherheit? | T H E M E N S C H W E R P U N K T

potenzielle Kontrahenten ausgrenzt. Zum anderen fokussiert 
er tendenziell destruktiv darauf, Bedrohungen, Risiken und 
Gefahren abzuwehren.

4.	Unterschiedliche Dispositionen zur 
Selbstreflexivität

Was ist nun unter Selbstreflexivität zu verstehen? Sie geht 
über das reflexive Aufspüren blinder Flecken des jeweiligen 
Paradigmas hinaus, indem sie sich auf die Bereitschaft sowie 
die Fähigkeit eines Subjekts erstreckt, die eigene Rolle in 
einem gegebenen Kontext sowohl aus der Sicht anderer Ak­
teure als auch aus der ‚Vogelperspektive‘ zu betrachten. Mit 
Blick auf Frieden und Sicherheit setzt dies die Anerkennung 
der prinzipiellen Möglichkeit eines eigenen (vergangenen, 
aktuellen oder künftigen) Beitrags zur Problemgenese voraus. 
Selbstreflexivität manifestiert sich mithin auch darin, den 
eigenen Anteil an der Gesamtkonstellation ernsthaft analy­
sieren und auch beheben zu wollen. In diesem Sinne geben 
sich Frieden und Sicherheit als epistemische Haltungen zu 
erkennen, die in unterschiedlicher Weise zur Selbstreflexivität 
disponiert sind.

Der epistemischen Haltung des Friedens scheint die Selbstre­
flexivität geradezu eingeschrieben. Zugspitzt: Die Denkfigur 
eines selbstreflexiven Friedens wäre reine Tautologie. Diese 
Einschätzung basiert auf der sozialen Qualität des Friedens, die 
symmetrische Anerkennungsverhältnisse impliziert. Mit dem 
Prinzip der Gegenseitigkeit wächst die Chance, aus eigenem 
Antrieb oder aufgrund der Rückmeldungen anderer Akteure 
den eigenen Beitrag zum globalen Unfrieden in Augenschein 
zu nehmen. Der Impuls zur Selbstreflexivität wird durch die 
Gewaltaversität des Friedens verstärkt, die dazu drängt, per­
manent nach immer neuen Wegen Ausschau zu halten, die 
am Waffeneinsatz vorbeiführen. Dies leistet nicht nur einem 
Blick auf die strukturellen und kulturellen Dimensionen (po­
tenziell) gewaltträchtiger Konstellationen Vorschub, sondern 
begünstigt auch die Suche nach den eigenen Anteilen an der 
Problemgenese. Demgegenüber scheint sich die epistemische 
Haltung der Sicherheit gegenüber der Selbstreflexivität zu 
sperren. Pointiert: Bei der Denkfigur einer selbstreflexiven 
Sicherheit handelte es sich um eine contradictio in ipso. Die­
ses Urteil gründet im asozialen Charakter der Sicherheit, der 
asymmetrische Anerkennungsverhältnisse impliziert. Diese 
Einseitigkeit erzeugt keinen immanenten Druck, den eigenen 
Beitrag zur Problemgenese zu erkunden oder gar zu behe­
ben, da diese ja externalisiert, d.h. allein anderen Akteuren 
angelastet wird. Die Personalisierung des Problems verstellt 
darüber hinaus die Sicht auf seine tieferen strukturellen und 
kulturellen Komponenten. Und da die Gewaltoption wenn 
auch nicht unbedingt als erste Wahl, aber doch als ‚normale‘ 
Option gilt, fehlt der letzte Anreiz für die Suche nach gewalt­
freien Alternativen. Das Zusammenspiel beider Aspekte ist 
dem kritischen Blick auf sich selbst abträglich.

Diese Zuspitzung verdeutlicht die kategoriale Differenz, über­
akzentuiert sie aber auch. Zum einen könnte die politische 
Praxis ihren jeweiligen Ausgangskategorien nicht vollständig 
entsprechen. Mit Blick auf den Frieden existierte die Gefahr, 

betrachtet er den Anderen eher als Freund, er denkt mithin 
stärker in Kategorien der Verantwortungs- und Vertrauens­
gemeinschaft. In beiden Spielarten neigt der Anhänger des 
Friedens damit auch zur Symmetrie, gesteht dem Anderen 
Gleichberechtigung und Gleichwertigkeit zu. Wer sich hin­
gegen an Sicherheit orientiert, neigt eher zur Selbstbezüglich­
keit. Er sieht sich in einer aktuell oder potenziell feindlichen 
Umwelt auf sich allein gestellt. Daher nimmt er den Anderen 
zunächst unter Feindverdacht, allenfalls sieht er in ihm einen 
(möglichen) Verbündeten, der seine Schlagkraft gegenüber 
aktuellen oder potenziellen Gegnern verstärken soll. Folglich 
tendiert der Advokat der Sicherheit zur Asymmetrie, spricht 
dem Anderen die gleichen Rechte ab und eine lediglich aus 
dem eigenen Kalkül abgeleitete Wertigkeit zu.

Gewaltaversität versus Gewaltindifferenz: Wer sich vom Frieden 
leiten lässt, neigt allein schon wegen seiner Sozialität, die sym­
metrische Beziehungsmuster impliziert, zur Gewaltaversität. 
Er will den Anderen schonen, aber eben auch selbst geschont 
werden. Der Verfechter des Friedens achtet zumindest darauf, 
irreversible Folgeschäden weder zu verursachen noch zu er­
leiden. Daher schließt er den Rekurs auf Gewaltmittel aus. 
Das zwingt ihn jedoch auch, seinen Horizont zu erweitern, 
und alle (personalen, strukturellen und kulturellen) Faktoren 
ins Visier zu nehmen, die Gewalt vermeiden und Frieden 
fördern können. Das animiert ihn dazu, den Zeitrahmen 
durch Prävention zu erweitern, anstatt diesen durch unnö­
tige Dramatisierungen der Lage oder per Konflikteskalation 
zu verengen. Wer sich hingegen von Sicherheit leiten lässt, 
der neigt bereits wegen ihrer Asozialität, die asymmetrische 
Beziehungsmuster ausbildet, zur (einseitigen) Gewaltindif­
ferenz. Er will zwar selbst nicht Opfer von Gewalt werden, 
wäre aber bereit, sie anderen Akteuren anzudrohen oder gar 
anzutun. Irreversible Folgeschäden nähme er zumindest bei 
der gegnerischen Seite in Kauf. Insgesamt verengt der Ver­
fechter der Sicherheit seinen Horizont: Er fokussiert auf die 
personalen Komponenten der Bedrohung wie der Reaktion. 
Folglich ignoriert er strukturelle und kulturelle Faktoren oder 
verkürzt sie auf ihren unmittelbaren Wirkungsverbund mit 
der personalen Komponente. Da er erst auf akute bzw. sich 
abzeichnende Problemlagen reagiert, verknappt er den Zeit­
rahmen. Bereits mit der Verwendung des Sicherheitslabels 
dramatisiert er die Lage: Er katapultiert sich zumindest in 
die Nähe des Notwehrmodus und trägt damit zur Eskalation 
seines Handelns bei.

Optimismus versus Pessimismus: Wer sich am Frieden orientiert, 
denkt eher optimistisch. Zum einen betont er die Chancen 
auch in Konflikten, gewährt dem Gegenüber einen Vertrau­
ensvorschuss und setzt auf die Kraft der Gewaltfreiheit. Er 
befürwortet Kooperation mit dem potenziellen Gegner bis hin 
zur inklusiven Gemeinschaftsbildung. Zum anderen versucht er 
konstruktiv Potenziale zu entfalten, also Recht, Gerechtigkeit 
und Entwicklung zu fördern. Wer sich an Sicherheit ausrichtet, 
denkt hingegen eher pessimistisch. Zum einen betont er die Ri­
siken insbesondere von Konflikten, begegnet anderen Akteuren 
stärker mit Misstrauen. Er schließt Kooperation zwar nicht 
kategorisch aus, wappnet sich aber vornehmlich für den Fall 
der Konfrontation. Gemeinschaftsbildung denkt er allenfalls 
exklusiv zwischen Bündnispartnern, während er aktuelle oder 

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   171 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:17:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169


T H E M E N S C H W E R P U N K T  | Jaberg, Selbstreflexiver Frieden – selbstreflexive Sicherheit?

172 | S+F (35. Jg.)  4/2017

Allerdings steht die epistemische Haltung des Friedens all 
diesen Gefahren nicht wehrlos gegenüber. Gegen die erste, 
die normkonforme Normerosion, hülfe die tendenzielle nor­
mative Schließung des Friedens durch strikte Konditionierung 
der Ausnahmeoption, strenge Bewachung der so minimierten 
‚Ausstiegsluke‘ und Verweigerung einer Kriegs- und Gewaltlo­
gik für den Fall, dass die Ausnahmesituation trotz gegenteiliger 
Intention tatsächlich einträte. In der stärksten Variante hieße 
das, den Frieden zum Dogma zu erheben, der die Ausnah­
me gar nicht erst vorsähe. Gegen die zweite Gefahr einer 
Wertetyrannei stehen mehrere Gegenmittel zur Verfügung: 
Frieden ließe sich zum einen als Ziel- und Mittelkategorie 
begreifen: „Frieden mit friedlichen Mitteln“ lautet etwa Johan 
Galtungs (1998) Parole. Zum anderen könnte jeder Hinweis 
auf eine Ziel-Mittel-Relation eliminiert werden, an der eine 
Halbierung jederzeit ansetzen könnte. In diese Richtung weist 
Gandhis geflügeltes Wort: „Es gibt keinen Weg zum Frieden. 
Der Frieden ist der Weg.“ Dieses Bild immunisiert gegen die 
Gewaltversuchung für den Fall, dass das Mittel der Gewalt­
freiheit das gewünschte Ziel des Friedens auf absehbare Zeit 
mutmaßlich verfehlen dürfte, nicht nur normativ, sondern 
bereits epistemisch, weil sie das Mittel der Gewaltfreiheit mit 
dem Ziel identisch setzt.3 Wider die Verabsolutierung des 
Einzelwerts böte es sich des Weiteren an, Frieden in Anschluss 
an Nicolai Hartmann (1949, S. 250-620) in ein komplexes 
Wertgefüge einzuspannen oder im Sinne Galtungs (1998, 
S. 40) im Plural als ‚die Frieden‘ zu adressieren. Gegen die 
dritte Gefahr, die aus einer (geografischen, temporalen oder 
sozialen) Begrenzung erwächst, müsste der Friede insbeson­
dere dort, wo er sich empirisch bereits als Partikular etabliert 
hätte, im Lichte einer „potentielle[n] Geltungsuniversalität“ 
(Zsifkovitz 1973, S. 20) durchgearbeitet werden. Als Vorgriff 
auf eine spätere Inklusion dehnte sich der Frieden als soziale 
Kategorie einschließlich ihres selbstreflexiven Moments auf 
die (noch) exkludierten Bereiche aus.

Wo könnte nun die Haltung der Sicherheit an ihre Grenzen 
stoßen? Erstens gerät das Sicherheitsdilemma in den Blick 
(Herz 1974, S. 39). Dessen strukturelle Ursache besteht im Feh­
len einer übergeordneten Instanz, die dazu in der Lage wäre, 
die Sicherheit der Staaten zu gewährleisten. Das Symptom 
des Sicherheitsdilemmas besteht in der Ungewissheit über die 
Absichten der jeweils anderen Akteure. Es manifestiert sich 
in Selbsthilfestrategien, deren Ergebnis nicht mehr, sondern 
weniger Sicherheit für die Beteiligten bedeutete. Denn Maß­
nahmen, die Staat A zu seiner Sicherheit ergreift, können bei 
Staat B Bedrohungsängste schüren, die diesen veranlassen, 
Maßnahmen gegen A einzuleiten, der daraufhin neue Vorkeh­
rungen treffen würde usw. Im schlimmsten Falle mündet der 
Rüstungswettlauf in einen heißen Krieg, der vielleicht sogar in 
dem Irrtum begonnen würde, einem Militärschlag der Gegen­
seite zuvorzukommen. Die Einsicht in diesen Mechanismus 
könnte nun die Bereitschaft zur Selbstreflexivität insbesondere 
dann befördern, wenn sie mit der Einschätzung einherginge, 

3	 Gleichwohl wäre auch Gandhis Metapher vor Gewalteinbrüchen nicht 
gefeit. So könnte ein Weg nach Einschätzung des Wanderers auch 
mal zu einem Ende kommen, sich als Sackgasse oder gar als Irrweg 
erweisen – mit der möglichen Folge, dass der neue Weg, der auch 
einer der Gewalt sein könnte, mit der gleichen Totalität beschritten 
würde.

dass zwar die grundsätzliche Bereitschaft, aber nicht die kon­
krete Fähigkeit zur Selbstreflexion bestünde. Ein Grund dafür 
könnte in einer Art hegemonialer Selbstverblendung liegen, 
die die unbewussten Prämissen oder blinden Flecken gar nicht 
mehr als solche zu erkennen gäbe.1 Umgekehrt könnte es mit 
Blick auf die Sicherheit geschehen, dass die Fähigkeit zur Ein­
sicht in das aufgeklärte Eigeninteresse auch eine Bereitschaft 
zur Selbstreflexivität beförderte. Zum anderen und vor allem 
bergen Frieden und Sicherheit das Potenzial, zumindest an 
den jeweiligen Rändern ihr Verhältnis zur Selbstreflexivität zu 
verändern. Dort, wo Frieden endet, droht er, Selbstreflexivität 
zu verlieren. Dort, wo Sicherheit an ihre Grenzen stößt, kann 
sie Selbstreflexivität gewinnen.

5.	Selbstreflexivität an den kategorialen Grenzen

Wo könnte die Haltung des Friedens einschließlich ihrer Selbst­
reflexivität enden? Erstens könnte Frieden, insbesondere die 
ihm immanente Gewaltfreiheit, nicht als unhintergehbares 
Dogma, sondern lediglich als ausnahmefähige Norm begriffen 
werden. Ausnahmen könnten jedoch die Regel in Konzeption 
wie Praxis unterminieren. Dazu zählen derzeit das Recht auf 
Selbstverteidigung, Maßnahmen nach Kapitel VII der Charta 
der Vereinten Nationen sowie die Schutzverantwortung ge­
genüber bedrohten Bevölkerungen in ihren unterschiedlichen 
Variationen (Jaberg 2013, S. 246-251). Hinzu träte in Anschluss 
an Immanuel Kant ([1797] 1968, S. 349) die Denkfigur des 
‚ungerechten Feinds‘. Dessen Verhalten folgte einer Maxime, 
deren Verallgemeinerung eine Friedensordnung entweder zer­
stören oder verunmöglichen würde. In allen eben genannten 
Fällen hätte sich der jeweilige Übeltäter durch sein Verhalten 
zumindest vorübergehend außerhalb der Gemeinschaft plat­
ziert. Ihm gegenüber könnten die anderen Mitglieder versucht 
sein, die Haltung des Friedens aufzugeben. Zweitens lauert 
die Gefahr einer ‚Tyrannei der Werte‘.2 Demnach nähme der 
Frieden eine paradoxe Wendung: In seinem Namen würde 
alles ausgemerzt, was ihm entgegenzustehen scheint. Frie­
den könnte damit in sein Gegenteil, sogar in einen totalen 
Vernichtungskrieg umschlagen. Letztlich droht eine derartige 
Tyrannei überall dort, wo der Wert ausschließlich als (isolierte) 
Zielkategorie begriffen würde, die die eingesetzten Mittel 
nicht einschlösse. Das leistete einem Werteimperialismus 
Vorschub, der darin bestünde, anderen Akteuren das eigene 
partikulare Friedensverständnis aufzunötigen – notfalls mit 
massiver Gewalt. Drittens ließe sich die Geltung des Friedens 
gedanklich wie ‚tatsächlich‘ begrenzen: Geografisch könnte 
er lediglich ein ausgewähltes Gebiet umfassen, temporal nur 
für eine gewisse Zeit gelten und gesellschaftlich ausschließlich 
bestimmte Gruppen einbeziehen.

1	 Vgl. hierzu auch den Beitrag von Claudia Brunner in diesem Heft.
2	 Die der Wertephilosophie entstammende Denkfigur der ‚Tyrannei der 

Werte‘ gibt es in zwei Variationen. Während Nicolai Hartmann (1949, 
S. 576 f.) sie in der Verabsolutierung des Einzelwerts im menschli­
chen Wertgefühl verortet, identifiziert Carl Schmitt (1979, S. 37 f.) die 
Wertlogik an sich als eigentliches Übel. Demnach zielten Werte auf die 
Zerstörung des Unwerts. Die Folge: Nach Hartmann trüge jeder Wert 
zumindest seinen Gegensatz, gemäß Schmitt sogar seine unentrinnbare 
Selbstzerstörung in sich.

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   172 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:17:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169


S+F (35. Jg.)  4/2017 | 173

Jaberg, Selbstreflexiver Frieden – selbstreflexive Sicherheit? | T H E M E N S C H W E R P U N K T

Literatur:
Becker, Peter / Braun, Reiner / Deiseroth, Dieter (Hrsg.). 2010. Frieden durch Recht? Berlin: 

Berliner Wissenschaftsverlag.

Bödeker, Hans Erich. 2002. Reflexionen über Begriffsgeschichte als Methode. In: 
Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte. Mit Beitr. von Mark 
Bevir u.a., hrsg. von Hans Erich Bödeker, 73-121. Göttingen: Wallstein Verlag.

Conze, Werner. 1984. Sicherheit, Schutz. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches 
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 5, hrsg. von Otto Brunner, 
Werner Conze und Reinhart Koselleck, 831-862. Stuttgart: Klett-Cotta.

Daase, Christopher. 2010. Der erweiterte Sicherheitsbegriff. Frankfurt/M.: Projekt 
Sicherheitskultur im Wandel an der Goethe-Universität Frankfurt.

Delhom, Pascal / Hirsch, Alfred. 2015. Einleitung: Friedensbindungen aus Verantwortung 
und Vertrauen. In: Friedensgesellschaften zwischen Verantwortung und Vertrauen, 
hrsg. von Pascal Delhom und Alfred Hirsch, 7-33. Freiburg und München: Verlag 
Karl Alber.

Duden. Etymologie. Herkunftswörterbuch der deutschen Sprache. 1989. 2. Aufl. Mannheim 
et al. Dudenverlag.

Frei, Daniel. 1977. Sicherheit. Grundfragen der Weltpolitik. Stuttgart u.a.: Verlag W. 
Kohlhammer.

Galtung, Johan. 1998. Frieden mit friedlichen Mitteln. Friede und Konflikt, Entwicklung 
und Kultur. Opladen: Leske + Budrich.

Galtung, Johan. 1975. Strukturelle Gewalt. Beiträge zur Friedens- und Konfliktforschung. 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag.

Gillner, Matthias. 2014. Gerechtigkeit. In: Ethik-Kompass. 77 Leitbegriffe. Mit einem 
Vorwort von Hans Joas, hrsg. von Klaus Ebeling und Matthias Gillner, 64 f. Freiburg 
im Breisgau: Herder.

Hartmann, Nicolai. 1949. Ethik. 3. Aufl. Berlin: Walter de Gruyter.

Herz, John H. 1974. Staatenwelt und Weltpolitik. Aufsätze zur internationalen Politik 
im Nuklearzeitalter. Hamburg: Hoffmann und Campe.

Hobbes, Thomas. [1651] 1980. Leviathan. Erster und zweiter Teil. Übersetzung von 
Jacob Peter Mayer. Nachwort von Malte Diesselhorst. Stuttgart: Philip Reclam jun.

Jaberg, Sabine. 2014. Sicherheitslogik. Eine historisch-genetische Analyse und mögliche 
Konsequenzen. In: Friedenslogik statt Sicherheitslogik. Theoretische Grundlagen 
und friedenspolitische Realisierung, hrsg. von Informationsstelle Wissenschaft und 
Frieden in Zusammenarbeit mit der Plattform Zivile Krisenprävention, 8-11. Bonn: 
Wissenschaft und Frieden (W&F).

Jaberg, Sabine. 2013. Responsibility to Protect. Baustein der Weltinnenpolitik oder 
Humanitäre Intervention in neuem Gewand? In: Die Humanitäre Intervention in 
der ethischen Beurteilung, hrsg. von Hubertus Busche und Daniel Schubbe, 239-
265. Tübingen: Mohr Siebeck.

Janssen, Wilhelm. 1975. Friede. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon 
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 2, hrsg. von Otto Brunner, Werner 
Conze und Reinhart Koselleck, 543-591. Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

Kant, Immanuel. [1797] 1968. Die Metaphysik der Sitten. In: Kants Werke. Akademie-
Textausgabe. Unveränderter photomechanischer Abdruck des Textes von der 
Preußischen Akademie der Wissenschaften 1902 begonnenen Ausgabe von Kants 
gesammelten Schriften. Bd. 6: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen 
Vernunft. Die Metaphysik der Sitten, 203-494. Berlin: Walter de Gruyter.

Kaufmann, Franz-Xaver. 1973. Sicherheit als soziologisches und sozialpolitisches 
Problem. Untersuchungen zu einer Wertidee hochdifferenzierter Gesellschaften. 
2. umgearbeitete Aufl. Stuttgart: Ferdinand Enke.

Koppe, Karlheinz. 2001. Der vergessene Frieden. Friedensvorstellungen von der Antike 
bis zur Gegenwart. Opladen: Leske + Budrich.

Koselleck, Reinhart. 2010. Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik der 
politischen und sozialen Sprache. Mit zwei Beitr. von Ulrike Spree und Willibald 
Steinmetz sowie einen Nachwort zu Einleitungsfragmenten Reinhart Kosellecks von 
Carsten Dutt. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Meyers, Reinhard. 2011. Krieg und Frieden. In: Handbuch Frieden, hrsg. von Hans J. 
Gießmann und Bernhard Rinke, 21-50. Wiesbaden: VS Verlag.

Münkler, Herfried / Bohlender, Matthias / Meurer, Sabine (Hrsg). 2010. Sicherheit und 
Risiko. Über den Umgang mit Gefahr im 21. Jahrhundert. Bielefeld: Transcript.

Schmitt, Carl. 1979. Die Tyrannei der Werte. In: Die Tyrannei der Werte, hrsg. von Carl 
Schmitt, Eberhard Jüngel und Sepp Schelz, 9-43. Hamburg: Lutherisches Verlagshaus.

Schwerdtfeger, Johannes. 1991. Frieden ist gut – Sicherheit ist besser? Zum Problem der 
„Verdrängung“ des Friedensbegriffs im politischen Denken der Neuzeit seit dem 
18. Jahrhundert. In: Zum Verhältnis von Frieden und Sicherheit, hrsg. von Hans 
Diefenbacher und Bernhard Moltmann, 21-34. Heidelberg: Forschungsstätte der 
Evangelischen Studiengemeinschaft.

Seibt, Johanna. 2005. Kognitive Orientierung als epistemisches Abenteuer. In: 
Orientierung. Philosophische Perspektiven, hrsg. von Werner Stegmaier, 197-224. 
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Strub, Jean-Daniel. 2010. Der gerechte Friede. Spannungsfelder eines friedensethischen 
Leitbegriffs. Stuttgart: W. Kohlhammer.

Zsifkovits, Valentin. 1973. Der Friede als Wert. Zur Wertproblematik der Friedensforschung. 
München; Wien: Olzog Verlag.

aus diesem Wettlauf nicht als klarer Sieger hervorzugehen. 
Zweitens könnte die Ziel-Mittel-Relation auch in anderen 
Konstellationen dann als unpassend erscheinen, wenn eine 
Maßnahme im begründeten Verdacht steht, Unsicherheit zu 
produzieren. Beispielsweise liefen Militärinterventionen im 
Dienste der eigenen Sicherheit Gefahr, riskanten Konfronta­
tionen mit konkurrierenden Mächten zumindest Vorschub 
zu leisten. Außerdem könnten einige sicherheitsrelevante 
Bereiche sich einem sicherheitspolitischen Zugriff entzie­
hen. Unliebsame Migrationsbewegungen etwa dürften kaum 
ohne Bearbeitung der Fluchtgründe wirksam unterbunden 
werden. Bei der Suche nach den Ursachen ließen sich eben 
auch die eigenen Anteile bei der Problemgenese entdecken. 
Drittens könnten Kalkulationen ergeben, dass die (finanzi­
ellen, personellen, politischen, ethisch-moralischen) Kosten 
zu dem erhofften Sicherheitsnutzen in keinem vernünftigen 
Verhältnis mehr stehen. Möglicherweise fielen die absoluten 
Kosten sogar zu hoch aus, um sie überhaupt noch aufbringen 
zu können. In beiden Fallbeispielen (Militärintervention, 
Migration) gäbe es zumindest Anreize, nach alternativen 
Ansätzen der Problembearbeitung zu suchen, wobei eventuell 
auch die eigenen Anteile in den Blick geraten. Überall dort, 
wo Sicherheit zunächst zu enden scheint, entsteht eine Ga­
belung, die eine Entscheidung verlangt: entweder den Weg 
der Sicherheit fortzusetzen oder ihn selbstreflexiv in Richtung 
Frieden zu verlassen.

6.	Fazit

Wenn also Frieden unter Umständen seine Selbstreflexivität 
verlieren und Sicherheit Selbstreflexivität hinzugewinnen kann, 
behält dann die begriffliche Unterscheidung noch irgendeine 
Relevanz? Die Antwort lautet ‚ja‘. Denn der Weg des Friedens 
zur Selbstreflexivität ist begrifflich gut vorbereitet. Der Weg 
der Sicherheit zur Selbstreflexivität hingegen erweist sich als 
kategorial äußerst sperrig. Diese muss ihm bewusst abgerungen 
werden. Streng genommen begibt sich Sicherheit mit einer 
selbstreflexiven Wende auf den langen Weg zum Frieden. Da­
mit eröffnet sich auch die Chance, den Blick auf strukturelle 
und kulturelle Komponenten freizulegen, die bislang allen­
falls in ihrem Wirkungsverbund mit dem personalen Faktor 
erfasst worden sind. Selbstreflexive Sicherheit wäre demnach 
zwar keine contradictio in ipso, aber ein kategorialer Zwitter. 
Wer auf eine selbstreflexive Politik hinwirken will, tut mithin 
gut daran, in Friedenskategorien zu denken und zu handeln. 
Gleichwohl bleibt auch er zur bewussten Selbstreflexion gehal­
ten – insbesondere dort, wo der Frieden zunächst theoretisch 
oder praktisch zu enden scheint. Andernfalls drohte auch er, 
in Gewalt zu versinken.

Dr. habil. Sabine Jaberg arbeitet als Dozentin 
für Politikwissenschaft mit Schwerpunkt 
Friedensforschung am Fachbereich Politik 
und Gesellschaftswissenschaften an der 
Führungsakademie der Bundeswehr in 
Hamburg. Sie ist Mitherausgeberin von S+F.

SuF_04_17_Inhalt_3.Umbruch.indd   173 16.01.18   10:00

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 16:17:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169

