Jaberg, Selbstreflexiver Frieden — selbstreflexive Sicherheit? | THEMENSCHWERPUNKT

Selbstreflexiver Frieden — selbstreflexive Sicherheit?
Sabine Jaberg

English title: Self-reflective peace — self-reflective security?

Abstract: Peace and security are more or less synonyms. This opinion is often heard, but not true. Firstly, the history of concepts
differs. Secondly, their immanent grammar or logic works contrarily: Peace is a social and inclusive idea that implies symmetrical
patterns of relation, whereas security is an asocial and exclusive idea that tends to asymmetrical patterns of relation. Peace limits
the ambitions of an actor, security does not. Peace excludes, security includes violent means as normal instruments. Therefore,
people striving for peace will develop another epistemic attitude than people struggling for security. Usually, peace is more
disposed to self-reflexivity than security is. But peace can lose its reflexive character, especially where it ends, whereas security
can gain a reflexive moment, especially where existential problems cannot be solved without it. Nevertheless, the difference
between both categories remains important: Peace prepares the way to self-reflexivity much better than security ever could.

Keywords: Peace, security, conceptual history, conceptual logic, epistemic attitude, self-reflexivity
Stichworter: Frieden, Sicherheit, Begriffsgeschichte, Begriffslogik, epistemische Haltung, Selbstreflexivitit

1. Einleitung

rieden und Sicherheit werden oftmals in einem Atemzug

genannt. Offenkundig sind sie nicht identisch, haben

aber miteinander zu tun. Frieden schafft Sicherheit
und Sicherheit fithrt zu Frieden. So lautet zumindest ein
gangiger Verdacht. Allerdings erweist sich das wechselseitige
Beziehungsgeflecht komplizierter und widerspriichlicher als
angenommen. Denn Frieden und Sicherheit folgen einer je
eigenen Logik. Das gilt insbesondere dann, wenn beide nicht
als zu analysierende Sachverhalte, sondern als politische
Programmatiken oder epistemische Haltungen aufgefasst
werden. Demnach macht es einen erheblichen Unterschied,
ob die Welt in einem Friedens- oder einem Sicherheitsmodus
gestaltet bzw. betrachtet wird. Im Folgenden soll es zuerst
darum gehen, aus der Geschichte der beiden Begriffe die jeweils
immanenten Logiken zu destillieren, um danach ihr Verhiltnis
zur Selbstreflexivitdt in Augenschein zu nehmen.

2. Ein Blick auf die Begriffe

Der Blick auf Frieden und Sicherheit erfolgt aus zwei Perspekti-
ven: Die Begriffsgeschichte bezieht sich auf die eher duferlichen
Entwicklungen, wihrend die Begriffslogik starker die inneren
Dimensionen erfasst.

2.1 Kurze Begriffsgeschichte

Warum verspricht ein Blick auf die Begriffsgeschichte tiberhaupt
semantische Aufschliisse? Gemafl Hans Erich Bodeker (2002,
S. 120) erhebt sie den Anspruch, eine ,Verkniipfung der Ge-
schichte des Denkens und des Sprechens mit der Geschichte
der Institutionen, Tatsachen und Ereignisse in Begriffsgeftigen”
herzustellen. Bei der Verwendung eines Begriffs, so Reinhart
Koselleck (2010, S. 30), seien ,langfristig wirksame Erfahrungen
[...] sprachlich gespeichert”, sie hatten sich dem Begriff gera-
dezu ,eingestiftet”. Dafiir sorgten nicht zuletzt ,sprachliche
Wiederholungsstrukturen, die den Spielraum der Rede so sehr

DOI: 10.5771/0175-274X-2017-4-169

freigeben wie begrenzen”. Gerade die begrenzende Funktion
spricht bei allem moglichen Begriffswandel fiir eine gewisse
semantische Kontinuitat.

Was gibt die Begriffsgeschichte tiber Frieden und Sicherheit zu
erkennen? Zwar besitzen beide Kategorien eine gemeinsame
Wurzel, denn immerhin war das Schutzversprechen lange Zeit
im Frieden aufgehoben. Johannes Schwerdtfeger (1991, S. 25)
bringt es auf die Formel: ,[E]rst Frieden [verbiirgte] Sicherheit.”
Im Kontext des Dreifligjdhrigen Kriegs (1618-1648) dringt
Sicherheit jedoch immer stirker in die politische Sprache ein
(Conze 1984, S. 842). Ihren endgiiltigen Durchbruch feiert sie
mit der Entstehung der Nationalstaaten seit dem Westfilischen
Frieden (1648) sowie den Schriften seiner philosophischen Apo-
logeten — allen voran Thomas Hobbes’ Leviathan (1651). Damit
emanczipiert sich der Schutzgedanke zu einem eigenen Begriff.

Die kategoriale Differenz ist gar nicht zu tiberschétzen, wie
bereits ein kurzer Blick in die Begriffsgeschichte offenbart.
Das Wort Frieden verweist tiber das althochdeutsche fridu auf
die Bedeutungsinhalte Schonung und Freundschaft (Duden
Etymologie 1989, S. 205). Wenngleich es sogar Liebe bedeuten
konne, werde das ,Moment aktiver gegenseitiger Hilfe und
Stiitze stirker betont als das der gefiihlsmafiigen Bindung und
Zuneigung” (Janssen 1975, S. 543). Gleichzeitig konstatiert die
Begriffsgeschichte zumindest seit dem spédteren Mittelalter eine
strenge Entsprechung von fride und pax, verstanden als kos-
misches Ordnungsprinzip (Janssen 19735, S. 544). Pax steht aber
auch fiir den Sachverhalt, dass Frieden nur als Rechtsgemein-
schaft denkbar ist, leitet es sich doch aus pangere (verbindlich
machen) und pacisci (Vertrag schlief3en) ab (Koppe 2001, S.
18). Beide Bedeutungskomponenten spiegeln sich im aktu-
ellen begrifflichen Umfeld wider: In der iiblichen Verbindung
des Friedens mit Recht (Becker et al. 2010) schreibt sich die
romische Tradition der Rechtsgemeinschaft fort. Die ebenfalls
gangige Verkniipfung mit Gerechtigkeit (Strub 2010) weist eine
inhaltliche Ndhe zur germanischen Tradition der Schonung und
Freundschaft mit Schwerpunkt auf der tatigen gegenseitigen
Hilfe auf, bezieht sich Gerechtigkeit doch ,auf einen Bereich
von Handlungen und Einstellungen, die Personen einander
schulden” (Gillner 2014, S. 64). Dementsprechend fungieren

S+F (35.]g.) 4/2017 | 169

htpsilidol.

29012026, 16:17:38, alt.
ff

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169

THEMENSCHWERPUNKT | Jaberg, Selbstreflexiver Frieden — selbstreflexive Sicherheit?

gemeinhin Krieg (Meyers 2011) und Gewalt (Galtung 1975)
als Negation des Friedens.

Demgegentiber umfasst das althochdeutsche Wort fiir Sicher-
heit (sichurheit) den Bedeutungsinhalt des lateinischen secura,
ndamlich: ohne Sorge. Das bringt eine subjektive Dimension
zum Ausdruck. Erst spater kommt der im lateinischen tutus
enthaltene Sinn wirklichen Geschiitztseins hinzu (Kaufmann
1973, S. 49-60). Das steht fiir eine objektive Dimension. Beide
Dimensionen konnen einander entsprechen. Das Ergebnis
wire dann mit Daniel Frei (1977, S. 20 f.) gesprochen ent-
weder reine Sicherheit oder reine Unsicherheit. Oder beide
Dimensionen klaffen auseinander. Das Resultat hiefle dann
entweder falsche bzw. triigerische Sicherheit oder Obsession.
Das ndhere begriffliche Umfeld verdeutlicht das Charak-
teristikum des simplen Schutzgedankens: Es geht um die
Vermeidung bzw. Abwehr von Gefahren, Bedrohungen und
Risiken (Daase 2010, S. 15-17; Minkler et al. 2010). Diese
sind jedoch nicht nédher spezifiziert. Als Negation fungiert
daher recht allgemein gehalten ,Unsicherheit’ (Kaufmann
1973, S. 14-28).

2.2 Umrisse einer Begriffslogik

Was ist mit Begriffslogik gemeint? Frieden und Sicherheit
haben aufgrund ihrer langen Geschichte eine eigene Form
oder Grammatik ausgebildet, denen das Denken und Handeln
zumindest innerhalb der Kategorien in einer Art Eigenbewe-
gung folgt. Deren Logik bleibt aber durch reflexive, diskursive
und soziale Praxis beeinflussbar — in welchem Ausmafl auch
immer. Wie unterscheiden sich nun die Logiken des Friedens
und der Sicherheit?

Frieden gibt sich ,,von vornherein [als] sozialer Begriff” (Janssen
1975, S. 543) zu erkennen. Thn kann kein Akteur allein, sondern
nur gemeinsam mit anderen verwirklichen, die er gemaf ger-
manischer Tradition als Freunde oder nach romischer Tradition
als Vertragspartner begreift. Frieden ware mithin nicht nur ein
funktionales Miteinander, sondern implizierte ein wechselsei-
tiges Anerkennungsverhdltnis im Sinne der Gleichwertigkeit
und Gleichberechtigung. Sicherheit hingegen offenbart sich in
Absetzung zum Frieden als asozialer Begriff. Sie denkt radikal
vom einzelnen Akteur her, der sich vor bzw. gegen aktuelle
wie potenzielle Feinde schiitzen miisse. Aus ihrer Perspektive
kommt dem Gegeniiber keine eigene Wertigkeit zu, sondern
diese ergibt sich aus der Relevanz, die ein Akteur ihm fiir seine
eigene Sicherheit beimisst. Gewiss sind auch Biindnisse auf
unterschiedlichstem Integrationsniveau oder anlassbezogene
Koalitionen denkbar, vor allem um die eigene Schlagkraft zu
verstarken. Und zum Erhalt dieser Zusammenschliisse kann
wechselseitige Ricksichtnahme durchaus ratsam erscheinen.
Allerdings sind Biindnisse und Koalitionen fiir Sicherheit
nicht konstitutiv. Sie tiberwinden auch nicht deren asoziales
Grundmuster, sondern schreiben es in ihrem Verhiltnis zur
Auflenwelt fest.

Dartiber hinaus setzt Frieden Akteuren bei der Verfolgung ihrer
Anspriiche Grenzen. Diese Feststellung ergibt sich aus dem
bereits attestierten Anerkennungsverhaltnis. Der Gedanke der

170 | S+F (35.]g.) 4/2017

Begrenzung findet sich nicht nur in der romischen Tradition
einer Rechtsgemeinschaft. Vielmehr schreibt er sich im ger-
manischen Friedensverstandnis fort. Bereits dessen schwaé-
cherer Bedeutungsinhalt, Schonung, meint riicksichtsvolle
und behutsame Behandlung anderer (Duden, Etymologie
1989, S. 647). Davon kann im Krieg nicht die Rede sein. Dieser
Gedanke kommt im zweiten Bedeutungsinhalt des germa-
nischen Friedensverstandnisses, Freundschaft, noch stirker
zum Ausdruck. Es weist sogar iiber eine ,blofie’ Anerkennung
als prinzipiell Gleichwertige und Gleichberechtige hinaus auf
ein wechselseitiges Verantwortungs- und Vertrauensverhaltnis
(Delhom/Hirsch 2015, S. 22-24). Sicherheit hingegen setzt
den Akteuren keine immanenten Grenzen. Krieg und ver-
gleichbare Formen personaler Grofigewalt stellen lediglich
ein kontextuelles Problem dar: ndmlich dann, wenn sie im
Verdacht stehen, Unsicherheit zu produzieren, mithin die
Ziel-Mittel-Relation nicht stimmt, oder das Kosten-Nutzen-
Verhiltnis nicht passt. Als Instrument zur Generierung von
Sicherheit gelten sie sowohl normativ als auch praktisch
prinzipiell zuldssig — und zwar, wie Hobbes als philosophischer
Kronzeuge der Sicherheitslogik verdeutlicht (Jaberg 2014,
S. 8), potenziell zu jeder Zeit, in jedem Themenfeld und an
jedem Ort, sofern dies die ,hdchste Gewalt’ fiir niitzlich oder
gar erforderlich erachtet, um die ihr Unterworfenen gegen
duflere wie innere Feinde zu schiitzen. Dariiber hinaus eignet
der Sicherheitslogik, wie sie sich im Leviathan offenbart,
eine Tendenz zum starken Staat, dessen Entscheidungs- und
Handlungskompetenz weder durch horizontale noch vertikale
Gewaltenteilung behindert werden soll.

3. Ausbildung kontrérer epistemischer Haltungen

Frieden und Sicherheit enthalten demnach ihre eigene imma-
nente Logik. Wie kommt nun die Selbstreflexivitat ins Spiel?
Offenkundig handelt es sich bei ihr um eine menschliche
Tatigkeit. Damit erfolgt die Wende vom Begriff zum Sub-
jekt. Wer sich als Person auf Frieden und Sicherheit einldsst,
diirfte auch ein ihnen entsprechendes Orientierungswissen
ausbilden. Darunter versteht Johanna Seibt (2005, S. 209 f.)
»eine praktische Fertigkeit, die sich aber primir nicht in ei-
ner Handlung, sondern in der Einnahme einer epistemischen
Haltung manifestiert” (Herv. SJ). ,Epistemisch’ meint hier
den Sachverhalt, dass es sich um eine dem Wissen vorgela-
gerte oder iibergeordnete Ebene handelt, welche die Art und
Weise der Wahrnehmung bestimmt. Wie stark gerade diese
Form der Haltung die Person priagen dirfte, unterstreicht
Seibt (2005, S. 212), wenn sie bereits die erste reflexartige
Reaktion des Korpers auf jede Art von Reiz als Einstieg in
die kognitive Orientierung anerkennt. Die unterschiedlichen
epistemischen Haltungen, die Frieden und Sicherheit gene-
rieren, lassen sich auf Basis der bisherigen Ausfithrungen
idealtypisch kontrastieren:

Sozialitit versus Asozialitidt: Wer sich am Frieden orientiert,
denkt in sozialen Bezugssystemen. In Anschluss an die romische
Tradition setzt er auf die Ausbildung einer Rechtsgemeinschaft,
d.h. er sieht den Anderen als aktuellen oder potenziellen Ver-
tragspartner. In Ankniipfung an die germanische Tradition

htpsilidol.

29012026, 16:17:38, alt.
ff

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169

Jaberg, Selbstreflexiver Frieden — selbstreflexive Sicherheit?

betrachtet er den Anderen eher als Freund, er denkt mithin
starker in Kategorien der Verantwortungs- und Vertrauens-
gemeinschaft. In beiden Spielarten neigt der Anhédnger des
Friedens damit auch zur Symmetrie, gesteht dem Anderen
Gleichberechtigung und Gleichwertigkeit zu. Wer sich hin-
gegen an Sicherheit orientiert, neigt eher zur Selbstbeziiglich-
keit. Er sieht sich in einer aktuell oder potenziell feindlichen
Umwelt auf sich allein gestellt. Daher nimmt er den Anderen
zunachst unter Feindverdacht, allenfalls sieht er in ihm einen
(moglichen) Verbiindeten, der seine Schlagkraft gegentiber
aktuellen oder potenziellen Gegnern verstiarken soll. Folglich
tendiert der Advokat der Sicherheit zur Asymmetrie, spricht
dem Anderen die gleichen Rechte ab und eine lediglich aus
dem eigenen Kalkiil abgeleitete Wertigkeit zu.

Gewaltaversitit versus Gewaltindifferenz: Wer sich vom Frieden
leiten ldsst, neigt allein schon wegen seiner Sozialitat, die sym-
metrische Beziehungsmuster impliziert, zur Gewaltaversitat.
Er will den Anderen schonen, aber eben auch selbst geschont
werden. Der Verfechter des Friedens achtet zumindest darauf,
irreversible Folgeschdden weder zu verursachen noch zu er-
leiden. Daher schlief3t er den Rekurs auf Gewaltmittel aus.
Das zwingt ihn jedoch auch, seinen Horizont zu erweitern,
und alle (personalen, strukturellen und kulturellen) Faktoren
ins Visier zu nehmen, die Gewalt vermeiden und Frieden
fordern konnen. Das animiert ihn dazu, den Zeitrahmen
durch Priavention zu erweitern, anstatt diesen durch unno-
tige Dramatisierungen der Lage oder per Konflikteskalation
zu verengen. Wer sich hingegen von Sicherheit leiten ldsst,
der neigt bereits wegen ihrer Asozialitdt, die asymmetrische
Beziehungsmuster ausbildet, zur (einseitigen) Gewaltindif-
ferenz. Er will zwar selbst nicht Opfer von Gewalt werden,
wadre aber bereit, sie anderen Akteuren anzudrohen oder gar
anzutun. Irreversible Folgeschdden ndhme er zumindest bei
der gegnerischen Seite in Kauf. Insgesamt verengt der Ver-
fechter der Sicherheit seinen Horizont: Er fokussiert auf die
personalen Komponenten der Bedrohung wie der Reaktion.
Folglich ignoriert er strukturelle und kulturelle Faktoren oder
verkirzt sie auf ihren unmittelbaren Wirkungsverbund mit
der personalen Komponente. Da er erst auf akute bzw. sich
abzeichnende Problemlagen reagiert, verknappt er den Zeit-
rahmen. Bereits mit der Verwendung des Sicherheitslabels
dramatisiert er die Lage: Er katapultiert sich zumindest in
die Ndhe des Notwehrmodus und trdagt damit zur Eskalation
seines Handelns bei.

Optimismus versus Pessimismus: Wer sich am Frieden orientiert,
denkt eher optimistisch. Zum einen betont er die Chancen
auch in Konflikten, gewdhrt dem Gegeniiber einen Vertrau-
ensvorschuss und setzt auf die Kraft der Gewaltfreiheit. Er
befiirwortet Kooperation mit dem potenziellen Gegner bis hin
zur inklusiven Gemeinschaftsbildung. Zum anderen versucht er
konstruktiv Potenziale zu entfalten, also Recht, Gerechtigkeit
und Entwicklung zu férdern. Wer sich an Sicherheit ausrichtet,
denkt hingegen eher pessimistisch. Zum einen betont er die Ri-
siken insbesondere von Konflikten, begegnet anderen Akteuren
starker mit Misstrauen. Er schliefst Kooperation zwar nicht
kategorisch aus, wappnet sich aber vornehmlich fiir den Fall
der Konfrontation. Gemeinschaftsbildung denkt er allenfalls
exKklusiv zwischen Biindnispartnern, wahrend er aktuelle oder

THEMENSCHWERPUNKT

potenzielle Kontrahenten ausgrenzt. Zum anderen fokussiert
er tendenziell destruktiv darauf, Bedrohungen, Risiken und
Gefahren abzuwehren.

4. Unterschiedliche Dispositionen zur
Selbstreflexivitat

Was ist nun unter Selbstreflexivitdt zu verstehen? Sie geht
iiber das reflexive Aufspiiren blinder Flecken des jeweiligen
Paradigmas hinaus, indem sie sich auf die Bereitschaft sowie
die Fiahigkeit eines Subjekts erstreckt, die eigene Rolle in
einem gegebenen Kontext sowohl aus der Sicht anderer Ak-
teure als auch aus der ,Vogelperspektive’ zu betrachten. Mit
Blick auf Frieden und Sicherheit setzt dies die Anerkennung
der prinzipiellen Moglichkeit eines eigenen (vergangenen,
aktuellen oder kiinftigen) Beitrags zur Problemgenese voraus.
Selbstreflexivitat manifestiert sich mithin auch darin, den
eigenen Anteil an der Gesamtkonstellation ernsthaft analy-
sieren und auch beheben zu wollen. In diesem Sinne geben
sich Frieden und Sicherheit als epistemische Haltungen zu
erkennen, die in unterschiedlicher Weise zur Selbstreflexivitit
disponiert sind.

Der epistemischen Haltung des Friedens scheint die Selbstre-
flexivitat geradezu eingeschrieben. Zugspitzt: Die Denkfigur
eines selbstreflexiven Friedens ware reine Tautologie. Diese
Einschdtzung basiert auf der sozialen Qualitét des Friedens, die
symmetrische Anerkennungsverhdltnisse impliziert. Mit dem
Prinzip der Gegenseitigkeit wichst die Chance, aus eigenem
Antrieb oder aufgrund der Riickmeldungen anderer Akteure
den eigenen Beitrag zum globalen Unfrieden in Augenschein
zu nehmen. Der Impuls zur Selbstreflexivitdat wird durch die
Gewaltaversitdt des Friedens verstarkt, die dazu drangt, per-
manent nach immer neuen Wegen Ausschau zu halten, die
am Waffeneinsatz vorbeifiihren. Dies leistet nicht nur einem
Blick auf die strukturellen und kulturellen Dimensionen (po-
tenziell) gewalttrachtiger Konstellationen Vorschub, sondern
begtinstigt auch die Suche nach den eigenen Anteilen an der
Problemgenese. Demgegentiber scheint sich die epistemische
Haltung der Sicherheit gegeniiber der Selbstreflexivitdt zu
sperren. Pointiert: Bei der Denkfigur einer selbstreflexiven
Sicherheit handelte es sich um eine contradictio in ipso. Die-
ses Urteil griindet im asozialen Charakter der Sicherheit, der
asymmetrische Anerkennungsverhiltnisse impliziert. Diese
Einseitigkeit erzeugt keinen immanenten Druck, den eigenen
Beitrag zur Problemgenese zu erkunden oder gar zu behe-
ben, da diese ja externalisiert, d.h. allein anderen Akteuren
angelastet wird. Die Personalisierung des Problems verstellt
dartiber hinaus die Sicht auf seine tieferen strukturellen und
kulturellen Komponenten. Und da die Gewaltoption wenn
auch nicht unbedingt als erste Wahl, aber doch als ,normale’
Option gilt, fehlt der letzte Anreiz fiir die Suche nach gewalt-
freien Alternativen. Das Zusammenspiel beider Aspekte ist
dem kritischen Blick auf sich selbst abtrédglich.

Diese Zuspitzung verdeutlicht die kategoriale Differenz, tiber-
akzentuiert sie aber auch. Zum einen konnte die politische
Praxis ihren jeweiligen Ausgangskategorien nicht vollstandig
entsprechen. Mit Blick auf den Frieden existierte die Gefahr,

S+F (35.]g.) 4/2017 | 171

htpsilidol.

29012026, 16:17:38, alt.
ff

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169

THEMENSCHWERPUNKT | Jaberg, Selbstreflexiver Frieden — selbstreflexive Sicherheit?

dass zwar die grundsitzliche Bereitschaft, aber nicht die kon-
krete Fahigkeit zur Selbstreflexion bestiinde. Ein Grund dafiir
konnte in einer Art hegemonialer Selbstverblendung liegen,
die die unbewussten Pramissen oder blinden Flecken gar nicht
mehr als solche zu erkennen gibe.! Umgekehrt konnte es mit
Blick auf die Sicherheit geschehen, dass die Fahigkeit zur Ein-
sicht in das aufgekldrte Eigeninteresse auch eine Bereitschaft
zur Selbstreflexivitdt beforderte. Zum anderen und vor allem
bergen Frieden und Sicherheit das Potenzial, zumindest an
den jeweiligen Randern ihr Verhiltnis zur Selbstreflexivitit zu
verandern. Dort, wo Frieden endet, droht er, Selbstreflexivitit
zu verlieren. Dort, wo Sicherheit an ihre Grenzen stofit, kann
sie Selbstreflexivitdt gewinnen.

5. Selbstreflexivitat an den kategorialen Grenzen

Wo konnte die Haltung des Friedens einschlie8lich ihrer Selbst-
reflexivitat enden? Erstens konnte Frieden, insbesondere die
ihm immanente Gewaltfreiheit, nicht als unhintergehbares
Dogma, sondern lediglich als ausnahmefihige Norm begriffen
werden. Ausnahmen konnten jedoch die Regel in Konzeption
wie Praxis unterminieren. Dazu zdhlen derzeit das Recht auf
Selbstverteidigung, Mafinahmen nach Kapitel VII der Charta
der Vereinten Nationen sowie die Schutzverantwortung ge-
gentiiber bedrohten Bevolkerungen in ihren unterschiedlichen
Variationen (Jaberg 2013, S. 246-251). Hinzu trdte in Anschluss
an Immanuel Kant ([1797] 1968, S. 349) die Denkfigur des
,ungerechten Feinds’. Dessen Verhalten folgte einer Maxime,
deren Verallgemeinerung eine Friedensordnung entweder zer-
storen oder verunmoglichen wiirde. In allen eben genannten
Fillen hitte sich der jeweilige Ubeltiter durch sein Verhalten
zumindest voriibergehend aufierhalb der Gemeinschaft plat-
ziert. Thm gegeniiber konnten die anderen Mitglieder versucht
sein, die Haltung des Friedens aufzugeben. Zweitens lauert
die Gefahr einer ,Tyrannei der Werte’.2 Demnach nihme der
Frieden eine paradoxe Wendung: In seinem Namen wiirde
alles ausgemerzt, was ihm entgegenzustehen scheint. Frie-
den konnte damit in sein Gegenteil, sogar in einen totalen
Vernichtungskrieg umschlagen. Letztlich droht eine derartige
Tyrannei tiberall dort, wo der Wert ausschliefilich als (isolierte)
Zielkategorie begriffen wiirde, die die eingesetzten Mittel
nicht einschlésse. Das leistete einem Werteimperialismus
Vorschub, der darin bestiinde, anderen Akteuren das eigene
partikulare Friedensverstandnis aufzunotigen — notfalls mit
massiver Gewalt. Drittens lie8e sich die Geltung des Friedens
gedanklich wie ,tatsdchlich’ begrenzen: Geografisch konnte
er lediglich ein ausgewdhltes Gebiet umfassen, temporal nur
fiir eine gewisse Zeit gelten und gesellschaftlich ausschlie8lich
bestimmte Gruppen einbeziehen.

1 Vgl hierzu auch den Beitrag von Claudia Brunner in diesem Heft.

2 Die der Wertephilosophie entstammende Denkfigur der ,Tyrannei der
Werte’ gibt es in zwei Variationen. Wihrend Nicolai Hartmann (1949,
S. 576 t.) sie in der Verabsolutierung des Einzelwerts im menschli-
chen Wertgefiihl verortet, identifiziert Carl Schmitt (1979, S. 37 £.) die
Wertlogik an sich als eigentliches Ubel. Demnach zielten Werte auf die
Zerstorung des Unwerts. Die Folge: Nach Hartmann triige jeder Wert
zumindest seinen Gegensatz, gemaf Schmitt sogar seine unentrinnbare
Selbstzerstérung in sich.

172 | S+F (35.]g.) 4/2017

Allerdings steht die epistemische Haltung des Friedens all
diesen Gefahren nicht wehrlos gegeniiber. Gegen die erste,
die normkonforme Normerosion, hiilfe die tendenzielle nor-
mative Schlieflung des Friedens durch strikte Konditionierung
der Ausnahmeoption, strenge Bewachung der so minimierten
,Ausstiegsluke’ und Verweigerung einer Kriegs- und Gewaltlo-
gik fiir den Fall, dass die Ausnahmesituation trotz gegenteiliger
Intention tatsdchlich eintrédte. In der stirksten Variante hie3e
das, den Frieden zum Dogma zu erheben, der die Ausnah-
me gar nicht erst vorsdhe. Gegen die zweite Gefahr einer
Wertetyrannei stehen mehrere Gegenmittel zur Verfiigung:
Frieden liefle sich zum einen als Ziel- und Mittelkategorie
begreifen: ,Frieden mit friedlichen Mitteln” lautet etwa Johan
Galtungs (1998) Parole. Zum anderen konnte jeder Hinweis
auf eine Ziel-Mittel-Relation eliminiert werden, an der eine
Halbierung jederzeit ansetzen konnte. In diese Richtung weist
Gandhis gefliigeltes Wort: ,Es gibt keinen Weg zum Frieden.
Der Frieden ist der Weg.” Dieses Bild immunisiert gegen die
Gewaltversuchung fiir den Fall, dass das Mittel der Gewalt-
freiheit das gewiinschte Ziel des Friedens auf absehbare Zeit
mutmaflich verfehlen diirfte, nicht nur normativ, sondern
bereits epistemisch, weil sie das Mittel der Gewaltfreiheit mit
dem Ziel identisch setzt.> Wider die Verabsolutierung des
Einzelwerts bote es sich des Weiteren an, Frieden in Anschluss
an Nicolai Hartmann (1949, S. 250-620) in ein komplexes
Wertgefiige einzuspannen oder im Sinne Galtungs (1998,
S. 40) im Plural als ,die Frieden’ zu adressieren. Gegen die
dritte Gefahr, die aus einer (geografischen, temporalen oder
sozialen) Begrenzung erwdchst, miisste der Friede insbeson-
dere dort, wo er sich empirisch bereits als Partikular etabliert
hitte, im Lichte einer ,potentielle[n] Geltungsuniversalitat”
(Zsitkovitz 1973, S. 20) durchgearbeitet werden. Als Vorgriff
auf eine spatere Inklusion dehnte sich der Frieden als soziale
Kategorie einschlie8lich ihres selbstreflexiven Moments auf
die (noch) exkludierten Bereiche aus.

Wo konnte nun die Haltung der Sicherheit an ihre Grenzen
stolen? Erstens gerdt das Sicherheitsdilemma in den Blick
(Herz 1974, S. 39). Dessen strukturelle Ursache besteht im Feh-
len einer tibergeordneten Instanz, die dazu in der Lage wire,
die Sicherheit der Staaten zu gewidhrleisten. Das Symptom
des Sicherheitsdilemmas besteht in der Ungewissheit tiber die
Absichten der jeweils anderen Akteure. Es manifestiert sich
in Selbsthilfestrategien, deren Ergebnis nicht mehr, sondern
weniger Sicherheit fiir die Beteiligten bedeutete. Denn Maf3-
nahmen, die Staat A zu seiner Sicherheit ergreift, konnen bei
Staat B Bedrohungsédngste schiiren, die diesen veranlassen,
Mafinahmen gegen A einzuleiten, der daraufhin neue Vorkeh-
rungen treffen wiirde usw. Im schlimmsten Falle miindet der
Ristungswettlauf in einen heifen Krieg, der vielleicht sogar in
dem Irrtum begonnen wiirde, einem Militarschlag der Gegen-
seite zuvorzukommen. Die Einsicht in diesen Mechanismus
konnte nun die Bereitschaft zur Selbstreflexivitdt insbesondere
dann beférdern, wenn sie mit der Einschdtzung einherginge,

3 Gleichwohl wire auch Gandhis Metapher vor Gewalteinbriichen nicht
gefeit. So konnte ein Weg nach Einschdtzung des Wanderers auch
mal zu einem Ende kommen, sich als Sackgasse oder gar als Irrweg
erweisen — mit der moglichen Folge, dass der neue Weg, der auch
einer der Gewalt sein konnte, mit der gleichen Totalitdt beschritten
wiirde.

htpsilidol.

29012026, 16:17:38, alt.
ff

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169

Jaberg, Selbstreflexiver Frieden — selbstreflexive Sicherheit?

aus diesem Wettlauf nicht als klarer Sieger hervorzugehen.
Zweitens konnte die Ziel-Mittel-Relation auch in anderen
Konstellationen dann als unpassend erscheinen, wenn eine
Maflnahme im begriindeten Verdacht steht, Unsicherheit zu
produzieren. Beispielsweise liefen Militdrinterventionen im
Dienste der eigenen Sicherheit Gefahr, riskanten Konfronta-
tionen mit konkurrierenden Machten zumindest Vorschub
zu leisten. Auflerdem konnten einige sicherheitsrelevante
Bereiche sich einem sicherheitspolitischen Zugriff entzie-
hen. Unliebsame Migrationsbewegungen etwa diirften kaum
ohne Bearbeitung der Fluchtgriinde wirksam unterbunden
werden. Bei der Suche nach den Ursachen liefien sich eben
auch die eigenen Anteile bei der Problemgenese entdecken.
Drittens konnten Kalkulationen ergeben, dass die (finanzi-
ellen, personellen, politischen, ethisch-moralischen) Kosten
zu dem erhofften Sicherheitsnutzen in keinem verntinftigen
Verhiltnis mehr stehen. Moglicherweise fielen die absoluten
Kosten sogar zu hoch aus, um sie iberhaupt noch aufbringen
zu konnen. In beiden Fallbeispielen (Militdrintervention,
Migration) gdbe es zumindest Anreize, nach alternativen
Ansidtzen der Problembearbeitung zu suchen, wobei eventuell
auch die eigenen Anteile in den Blick geraten. Uberall dort,
wo Sicherheit zunachst zu enden scheint, entsteht eine Ga-
belung, die eine Entscheidung verlangt: entweder den Weg
der Sicherheit fortzusetzen oder ihn selbstreflexiv in Richtung
Frieden zu verlassen.

6. Fazit

Wenn also Frieden unter Umstdnden seine Selbstreflexivitat
verlieren und Sicherheit Selbstreflexivitdt hinzugewinnen kann,
behilt dann die begriffliche Unterscheidung noch irgendeine
Relevanz? Die Antwort lautet ,ja‘. Denn der Weg des Friedens
zur Selbstreflexivitdt ist begrifflich gut vorbereitet. Der Weg
der Sicherheit zur Selbstreflexivitdat hingegen erweist sich als
kategorial duflerst sperrig. Diese muss ihm bewusst abgerungen
werden. Streng genommen begibt sich Sicherheit mit einer
selbstreflexiven Wende auf den langen Weg zum Frieden. Da-
mit eroffnet sich auch die Chance, den Blick auf strukturelle
und kulturelle Komponenten freizulegen, die bislang allen-
falls in ihrem Wirkungsverbund mit dem personalen Faktor
erfasst worden sind. Selbstreflexive Sicherheit wdre demnach
zwar keine contradictio in ipso, aber ein kategorialer Zwitter.
Wer auf eine selbstreflexive Politik hinwirken will, tut mithin
gut daran, in Friedenskategorien zu denken und zu handeln.
Gleichwohl bleibt auch er zur bewussten Selbstreflexion gehal-
ten - insbesondere dort, wo der Frieden zundchst theoretisch
oder praktisch zu enden scheint. Andernfalls drohte auch er,
in Gewalt zu versinken.

Dr. habil. Sabine Jaberg arbeitet als Dozentin
fur Politikwissenschaft mit Schwerpunkt
Friedensforschung am Fachbereich Politik
und Gesellschaftswissenschaften an der
Fihrungsakademie der Bundeswehr in
Hamburg. Sie ist Mitherausgeberin von S+F

THEMENSCHWERPUNKT

Literatur:

Becker, Peter / Braun, Reiner / Deiseroth, Dieter (Hrsg.). 2010. Frieden durch Recht? Berlin:
Berliner Wissenschaftsverlag.

Badeker, Hans Erich. 2002. Reflexionen {iiber Begriffsgeschichte als Methode. In:
Begriffsgeschichte, Diskursgeschichte, Metapherngeschichte. Mit Beitr. von Mark
Bevir u.a., hrsg. von Hans Erich Bodeker, 73-121. Gottingen: Wallstein Verlag.

Conze, Werner. 1984. Sicherheit, Schutz. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 5, hrsg. von Otto Brunner,
Werner Conze und Reinhart Koselleck, 831-862. Stuttgart: Klett-Cotta.

Daase, Christopher. 2010. Der erweiterte Sicherheitsbegriff. Frankfurt/M.: Projekt
Sicherheitskultur im Wandel an der Goethe-Universitdt Frankfurt.

Delhom, Pascal / Hirsch, Alfred. 2015. Einleitung: Friedensbindungen aus Verantwortung
und Vertrauen. In: Friedensgesellschaften zwischen Verantwortung und Vertrauen,
hrsg. von Pascal Delhom und Alfred Hirsch, 7-33. Freiburg und Miinchen: Verlag
Karl Alber.

Duden. Etymologie. Herkunftsworterbuch der deutschen Sprache. 1989. 2. Aufl. Mannheim
et al. Dudenverlag.

Frei, Daniel. 1977. Sicherheit. Grundfragen der Weltpolitik. Stuttgart u.a.: Verlag W.
Kohlhammer.

Galtung, Johan. 1998. Frieden mit friedlichen Mitteln. Friede und Konflikt, Entwicklung
und Kultur. Opladen: Leske + Budrich.

Galtung, Johan. 1975. Strukturelle Gewalt. Beitrdge zur Friedens- und Konfliktforschung.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt Verlag.

Gillner, Matthias. 2014. Gerechtigkeit. In: Ethik-Kompass. 77 Leitbegriffe. Mit einem
Vorwort von Hans Joas, hrsg. von Klaus Ebeling und Matthias Gillner, 64 f. Freiburg
im Breisgau: Herder.

Hartmann, Nicolai. 1949. Ethik. 3. Aufl. Berlin: Walter de Gruyter.

Herz, John H. 1974. Staatenwelt und Weltpolitik. Aufsitze zur internationalen Politik
im Nuklearzeitalter. Hamburg: Hoffmann und Campe.

Hobbes, Thomas. [1651] 1980. Leviathan. Erster und zweiter Teil. Ubersetzung von
Jacob Peter Mayer. Nachwort von Malte Diesselhorst. Stuttgart: Philip Reclam jun.

Jaberg, Sabine. 2014. Sicherheitslogik. Eine historisch-genetische Analyse und mogliche
Konsequenzen. In: Friedenslogik statt Sicherheitslogik. Theoretische Grundlagen
und friedenspolitische Realisierung, hrsg. von Informationsstelle Wissenschaft und
Frieden in Zusammenarbeit mit der Plattform Zivile Krisenpravention, 8-11. Bonn:
Wissenschaft und Frieden (W&F).

Jaberg, Sabine. 2013. Responsibility to Protect. Baustein der Weltinnenpolitik oder
Humanitare Intervention in neuem Gewand? In: Die Humanitire Intervention in
der ethischen Beurteilung, hrsg. von Hubertus Busche und Daniel Schubbe, 239-
265. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Janssen, Wilhelm. 1975. Friede. In: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon
zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 2, hrsg. von Otto Brunner, Werner
Conze und Reinhart Koselleck, 543-591. Stuttgart: Ernst Klett Verlag.

Kant, Immanuel. [1797] 1968. Die Metaphysik der Sitten. In: Kants Werke. Akademie-
Textausgabe. Unverdnderter photomechanischer Abdruck des Textes von der
Preulischen Akademie der Wissenschaften 1902 begonnenen Ausgabe von Kants
gesammelten Schriften. Bd. 6: Die Religion innerhalb der Grenzen der blofien
Vernunft. Die Metaphysik der Sitten, 203-494. Berlin: Walter de Gruyter.

Kaufimann, Franz-Xaver. 1973. Sicherheit als soziologisches und sozialpolitisches
Problem. Untersuchungen zu einer Wertidee hochdifferenzierter Gesellschaften.
2. umgearbeitete Aufl. Stuttgart: Ferdinand Enke.

Koppe, Karlheinz. 2001. Der vergessene Frieden. Friedensvorstellungen von der Antike
bis zur Gegenwart. Opladen: Leske + Budrich.

Koselleck, Reinhart. 2010. Begriffsgeschichten. Studien zur Semantik und Pragmatik der
politischen und sozialen Sprache. Mit zwei Beitr. von Ulrike Spree und Willibald
Steinmetz sowie einen Nachwort zu Einleitungsfragmenten Reinhart Kosellecks von
Carsten Dutt. Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Meyers, Reinhard. 2011. Krieg und Frieden. In: Handbuch Frieden, hrsg. von Hans J.
Gieffmann und Bernhard Rinke, 21-50. Wiesbaden: VS Verlag.

Miinkler, Herfried / Bohlender, Matthias / Meurer, Sabine (Hrsg). 2010. Sicherheit und
Risiko. Uber den Umgang mit Gefahr im 21. Jahrhundert. Bielefeld: Transcript.

Schmitt, Carl. 1979. Die Tyrannei der Werte. In: Die Tyrannei der Werte, hrsg. von Carl
Schmitt, Eberhard Jiingel und Sepp Schelz, 9-43. Hamburg: Lutherisches Verlagshaus.

Schwerdltfeger, Johannes. 1991. Frieden ist gut — Sicherheit ist besser? Zum Problem der
,Verdrangung” des Friedensbegriffs im politischen Denken der Neuzeit seit dem
18. Jahrhundert. In: Zum Verhdltnis von Frieden und Sicherheit, hrsg. von Hans
Diefenbacher und Bernhard Moltmann, 21-34. Heidelberg: Forschungsstitte der
Evangelischen Studiengemeinschaft.

Seibt, Johanna. 2005. Kognitive Orientierung als epistemisches Abenteuer. In:
Orientierung. Philosophische Perspektiven, hrsg. von Werner Stegmaier, 197-224.
Frankfurt/M.: Suhrkamp.

Strub, Jean-Daniel. 2010. Der gerechte Friede. Spannungsfelder eines friedensethischen
Leitbegriffs. Stuttgart: W. Kohlhammer.

Zsifkovits, Valentin. 1973. Der Friede als Wert. Zur Wertproblematik der Friedensforschung.
Miinchen; Wien: Olzog Verlag.

S+F (35.]g.) 4/2017 | 173

https://dol. 4

29012026, 16:17:38, alt.

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274X-2017-4-169

