
Axiom II | 221 

 

13.  Venusfigürchen in Diskussion 

 

Es lässt sich nicht leugnen, dass große Brüste und tiefe Gesäßhälften zu den her-

vortretenden Merkmalen der jungpaläolithischen Venusfigürchen gehören, doch 

sollte es in Frage gestellt werden, ob diese für die Darstellung der menschlichen 

Frau unbedingt kennzeichnend sind. Die dem alten Jungpaläolithikum zugeord-

neten Plastikfiguren werden insbesondere in Bezug auf die Aurignancien-Zeit 

(um 35.000 Jahre) Venus-Figuren genannt, nämlich Venus von Hohlefels und 

Venus von Galgenberg – wohl aufgrund der überdimensionierten Betonung der 

Brüste und des Gesäßes. Bei den Figuren späterer Kultur, der Gravettien-Zeit 

(25.000 Jahre), treten die weiblichen Merkmale wesentlich vermenschlicht her-

vor; Beispiele dafür sind etwa der menschliche Ausdruck der Venus von Bras-

sempouy (21.000-26.000) und die menschliche Darstellung weiblicher Merkmale 

bei der Venus Dolni Vestonice (25.000-29.000)  

 

Abb. 4: Kopf der Venus von Brassempouy, la Dame à la capuche, Fragment 

einer Statuette, 3,65 cm hoch, Material: Elfenbein, Alter: 21.000 bis 26.000 

Jahre, FO Grotte du Pape. Eine Besonderheit ist die relativ detailierte 

Ausarbeitung des Gesichts, bisher ohne Vergleich. 

 
 

 

  

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019 - am 14.02.2026, 11:47:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | Matrixiale Philosophie 

Abb. 5: Venus von Dolní Věstonice, Mähren, 11,1cm hoch, Frauendarstellung 

aus Keramik (Lehm mit Knochenmehl gebrannt), Gravettien, ca 25.000 bis 

29.000 Jahre. Es handelt sich um den bisher ältesten Beleg von Keramik. Neben 

der Venusstatuette wurden verschiedene Tierdarstellungen aus Keramik und 

zwei Öfen gefunden. 

 
 

Die (fragwürdige) Benutzung des Namens einer römischen Göttin für auf die 

frühe Jungsteinzeit datierte weibliche Figuren wirft die Frage auf, welche Bedeu-

tung hervorstechende weibliche Merkmale überhaupt hatten, warum diese unter 

einer Repräsentation weiblicher Vorstellung stehen und ob die Überbetonung des 

Teils einer Figur unmittelbar der Repräsentation dieses Gegenstandes entspricht 

oder einer repräsentativen Ausdifferenzierung. 

 

13.1  Venus-Archäologie:  

chronologische Folgen und Begriffserklärung 

Ein 59,7 Millimeter hohes und 34,6 Millimeter breites Figürchen aus Elfenbein, 

gefunden im September 2008 am Südfuß der Schwäbischen Alb 
324

, wurde auf 

die Aurignacien-Zeit datiert und auf den Namen Venus vom Hohlefels
325

 getauft. 

Die kleine Figur wird auf ungefähr 31.000 Jahre v. Chr. datiert. Sie hat einen 

sehr kleinen Kopf und kurze Beine. Die Figur zeichnet sich durch eine Überbe-

tonung runder und halbkugelförmiger Formen aus. Bei dieser kleinen Plastik ist 

das Missverhältnis zwischen den runden Konturen des Oberkörpers und anderer 

Teile, wie zum Beispiel dem Kopf, offensichtlich. Der Hervorhebung dieser 

Formen wird die Darstellung weiblicher Brüste verliehen; dazu werden dieser 

Figur im Unterleib weiblich konnotierte Geschlechtsorgane beigemessen. Auf-

grund der Disproportionalität dieser inneren Teile der kleinen Figuren im Ver-

                                                             
324  Siehe http://www.eiszeit-2009.de/ vom 03-05-2011. 

325  Vgl. N.J. Conard: „A female figurine from the basal Aurignacian of Hohle Fels 

Cave in southwestern Germany“, in: Nature 459 (2009), S. 248-252. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019 - am 14.02.2026, 11:47:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.eiszeit-2009.de/
https://doi.org/10.14361/9783839445907-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.eiszeit-2009.de/


Axiom II | 223 

 

hältnis zum Ganzen wirkt sie wie die Repräsentation einer weiblichen Figur, bei 

der die weiblich-sexualen Merkmale akzentuiert sind. Für diese Plastiken gibt 

gleichfalls eine Benennung: Venus. Damit ist natürlich nicht gemeint, das ästhe-

tische Ideal der römisch-antiken Venus inhaltlich auf die Symbolik und Bedeu-

tung von Plastiken der Altsteinzeit zu beziehen, doch die Darstellung einer un-

bedeckte Scham
326

 und akzentuierter Brüste galt für die archäologische Zuord-

nung als typische Repräsentation einer weiblichen Figur, deren Attribute die sub-

limierte Vorstellung eines fruchtbaren Frauengeschöpfs andeuten.
327

 Daraus er-

gibt sich der Ansatz eines Primats der weiblichen Figur in der Altsteinzeit, so-

dass in ihr die Vorläufer jungsteinzeitliche Muttersymbolik gesehen werden 

kann. In diesem Sinne soll der Frage nachgegangen werden, ob die Funde der 

Altsteinzeit tatsächlich eine Vorstellung von Weiblichkeit transportieren und in-

wiefern diese sich auf die Zeit der Menschenwerdung beziehen lässt. 

 

Abb. 6: Venus vom Hohlefels, Mammut-Elfenbein, Aurignacien, Alter: ca. 35-

40.000 Jahre. Entdeckt im September 2008 in der Höhle „Hohlefels“ im Achtal 

bei 89601 Schelklingen, Deutschland. 

 

 
 

Die Überbetonung halbkugelförmiger Formen steht gleichfalls für ein Merkmal, 

dass erst in der Spätaltsteinzeit, besonders ab der Aurignacien-Zeit, zum Vor-

schein kommt – die Venusfiguren werden offiziell auf die Zeit des Spätpaläoli-

                                                             
326  In einer jungpaläolithischen Fundstätte in der Laugerie-Basse wurde ferner schon 

1864 durch den Marquis Paul Vibraye eine 8,2 cm lange Figur gefunden. Ihre Ge-

stalt steht im Gegensatz zu antiken Venusdarstellungen, die ihre Scham verdecken. 

Aufgrund ihrer vollständigen Nacktheit wird sie „Venus impudique“ genannt. 

327  F. Hancar: „Zum Problem der Venus-Statuetten im eurasischen Jungpaläolithikum“ 

in  Prähistorische Zeitschrift, 1939/1940, S. 144. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019 - am 14.02.2026, 11:47:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | Matrixiale Philosophie 

thikums datiert, ins Gravittieren und vor allem in die Magdalénien-Zeit.
328 

Wenn 

man die fast konturlosen Figuren Venus von Berekhat Ram oder die Venus Tan-

Tan im Vergleich mit der menschlich-kopfförmigen Venus von Brassempouy 

betrachtet, ist anzuerkennen, dass die Überbetonung weiblich demarkierter Brüs-

te in einer Kultur vorkommt, in der weibliche Eigenschaften sich externalisieren 

und von anderen Eigenschaften differenzieren. Es ist gleichfalls offensichtlich, 

dass sie immer mehr deutlicher weibliche Figuration gewinnen. Wir interessie-

ren uns aber nicht so sehr für eine Repräsentation der Akzentuierung dieser 

Merkmale und die Übertragung ihrer Bedeutung auf alle Plastiken, sondern 

vielmehr für die Tatsache, dass diese Hervorhebung für eine Ausdifferenzierung 

steht, bei der weiblich konnotierte Merkmale sich vom Ganzen abheben. Wird 

der „Frau-Mensch“ hier einer Ausdifferenzierung im Homo Sapiens Phylum 

unterzogen? 

Neben diesem Figürchen wurde in Niederösterreich zwischen Stratzing und 

Krems-Rehberg die Steinplastik Fanny aufgefunden, die auf ca. 31.000 v. Chr. 

datiert wird. Die tanzende Venus von Galgenberg ist 7,2 cm groß. Sie wird als 

Venus bezeichnet, obwohl sie sich nicht ganz eindeutig als Frau erkennen lässt. 

Doch ist sie durch die weiblich-menschliche Repräsentation demarkiert. 
 

Abb. 7: Venus vom Galgenberg – Österreich, ca. 31.000 v. Chr. 

 

 

  

                                                             
328  M. König: „Die Frau im Kult der Eiszeit“, in: R. Fester/M. König /D. Jonas/ D.Jonas 

(Hg.), Weib und Macht. Fünf Millionen Jahre Urgeschichte der Frau, S. 107-158. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019 - am 14.02.2026, 11:47:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 225 

 

13.2  Demarkation der weiblichen Repräsentation:  

von demarkierten Artefakten zur  

weiblich-menschlichen Repräsentation 

Paläontologen und Kunsthistorikern zufolge zeigen die ersten von Menschen ge-

schaffenen Plastiken fast ausschließlich weibliche Darstellungen. Der Hinter-

grund ist vor allem repräsentativ: Die Überbetonung weiblicher Zeichen ent-

spricht einer Repräsentation von Weiblichkeit und vor allem einem erotisch-

ästhetischen Ideal von Weiblichkeit. Die sogenannten Venus-Figuren wurden als 

Stammmütter, Fruchtbarkeitsidole oder Muttergottheiten klassifiziert – auf der 

(meist diffusen) Grundlage der Annahme eines vorzeitlichen Matriarchats.
329

 

Die auffallende Disproportionalität und die betonten Teile der Figuren dürfen 

freilich nicht unbeachtet bleiben. In diesem Sinn wird hier nicht die Bedeutung 

der Geschlechtsmerkmale, sondern die Disproportionalität der übertonten Teile 

gegenüber anderen, nicht markierten Teilen beachtet. Bei den Venusfiguren 

überragen die „weiblich demarkierten Zonen“, das heißt vor allem Brüste, Gesäß 

und Schamgegend, den übrigen Körper. Diese Überbetonung scheint eine An-

erkennung der weiblichen Geschlechtsorgane zu bedeuten. Vor diesem Hinter-

grund könnte die Hypothese einer allgemeinen Repräsentation des Menschen in 

weiblicher Form, als Frau, aufgestellt werden, und diese Darstellung bedeutet 

zugleich eine menschliche Frau-Mutter-Differenzierung. 

 

13.2.1  Pflanzenideologische Demarkation  

auf betonenden Zeichen 

Die Kunstarchäologin Elizabeth Saccasyn della Santa richtete große Aufmerk-

samkeit auf die Bedeutung unangemessener Hervorhebungen der „Zonen des 

Gebärens und Nährens“
330

 bei frühgeschichtlichen Statuen.
331 

Sie stimmt mit der 

allgemein anerkannten Aussage überein, dass die Überbetonung weiblicher Ge-

schlechtsmerkmale auf einer besonderen Faszination für die Fruchtbarkeit beru-

                                                             
329  H. Zinser: Der Mythos des Mutterrechts, S. 80. 

330  Vgl. Muttergottheiten und Fruchtbarkeitsidole von der Steinzeit bis zur Gegenwart. 

Sammlung Heinz Kirschhoff. Eine Ausstellung der Universität und des Städtisches 

Museums Göttingen vom 03.12.1978-14.01.1979 in Göttingen, S.14 ff. 

331  Elisabeth Sacaasyn Della Santa spielt auf fünf verschiedene Interpretationen weibli-

cher Statuen an: 1) als Darstellung der Wirklichkeit, 2) als Darstellung des ästheti-

schen Ideals, 3) als Darstellung eines Fruchtbarkeitsidols, 4) als Bild einer Göttin 

und 5) als Ahnendarstellung, vgl. Elisabeth Saccasyn Della Santa: Les Figures Hu-

maines du Paléolithique Supérieur Eurasiatique, 1947. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019 - am 14.02.2026, 11:47:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | Matrixiale Philosophie 

he,
332

 ja sogar als erotisches Ideal wahrgenommen wurde.
333

 Ähnlich stellt Erich 

Neumann im Zusammenhang mit dem von C. G. Jung (der dem Thema „Große 

Mutter“ ein reiches Studium widmet) postulierten „weiblichen Archetypus“ fest, 

dass die Figürchen aus Aurignacien und aus Magdalénien den elementaren Cha-

rakter des Mütterlichen
334  

darstellen, nämlich „das archetypische Symbol der 

Fruchtbarkeit und des bergenden, schützenden und nährenden elementaren Cha-

rakters.“
335

 

Dieser Interpretation entgegen stellen andere Stimmen die Behauptung auf, 

dass die Venus-Bezeichnung unter der Perspektive einer männlichen Neutralisie-

rungsabsicht durchgeführt wurde, sodass die Frau auf ein sexuelles Objekt redu-

ziert wurde.
336  

Inwiefern entspricht der Fruchtbarkeit in ihrer übernatürlichen 

Dimension eine Hauptfunktion im Paläolithikum?
337

 

Dass die religiöse Repräsentation der Venusstatuen und ihre Betonung als 

erste Darstellung der Muttergöttinnen zu beachten ist, wird von den Archäologen 

Marie König, Marija Gimbutas und Arthur Evans betont,
338

 und sogar innerhalb 

der Matriarchatstheorien handelt es sich hier um eine nicht diskutierte Behaup-

tung. Die Theorie, dass das Neolithikum eine hochentwickelte Zeit der „Mutter-

lobe“ sei, wird von fast allen Theoretikern geteilt, sodass die Erforscher der Mut-

terschaft im Paläolithikum nach Indizien für die Entwicklung der matriarchalen 

Kultur suchen. Nach Marija Gimbutas gibt es eine klare Kontinuitätslinie der 

                                                             
332  König: „Die erotischen Ideale verstehen sich auch als der kleine und geheime und 

normalerweise vulgäre Teil des Körpers. Darum ist die Betonung, das erotische 

Ideal abzuleiten, zu einfach und kein Argument. Zugleich tauchen immer wieder die 

Reaktionen des erotischen Symbolismus auf, und diese behaupten, dass „diese auf-

fallende Fettleibigkeit besessen hätten, weil sie ihre Tage bequem auf den Fellagern 

der Abris verbrachten, während die Männer durch Jagdzüge ihren Körper geschmei-

dig erhielten.“ König setzt sich damit in Opposition zu Carl Schuchardts Aussage. 

M. König: Die Frau im Kultur der Eiszeit, S. 108. 

333  H. Klaatsch: Die Anfänge der Kunst und Religion in der Urmenschheit., S. 62 ff. 

334  E. Neumann: Die große Mutter, S. 99. 

335  Ebd., S. 101. 

336  Vgl. H. Zinser: Der Mythos des Mutterrechts, S. 85. 

337  Wie schon bei Sahlins erwähnt, ist das Paläolithikum eine Nomaden- und Subsis-

tenzgesellschaft, wesjalb die akkumulative ökonomische Handlung nicht in Frage 

kommt, mehr noch, sie ist eher eine Last. Die Fruchtbarkeit, die Werte der Erde als 

potenzielle produktive Ebene sind noch nicht im Blick der Nomaden. 

338  Vgl. R. Fester /M. König, M/ D. Jonas /D. Jonas (Hg.): Weib und Macht. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019 - am 14.02.2026, 11:47:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Axiom II | 227 

 

Göttinnenbilder und Plastiken von der Altsteinzeit bis zur Jungsteinzeit.
339

 Gim-

butas zeigt, wo sich die Wurzel der jungsteinzeitlich hochentwickelten Kultur in 

der Altsteinzeit befindet
340

 und wo sich die Herkunft ägyptischer Muttergöttin-

nen auf in der Altsteinzeit entworfene Plastiken bezieht. 

Weiblich demarkierte Figürchen kommen einer Repräsentation der Weib-

lichkeit und dessen Symbolik entgegen. Ausgehend von auf die Mutter bezoge-

nen Theorien, dass die „Große Mutter“ auf das Figürchen der Altsteinzeit zu-

rückgeht, deren höchster Wert die Fruchtbarkeit ist, repräsentieren die im Jung-

paläolithikum gefundenen Figürchen den elementarsten Charakter des Frucht-

barkeitsideals. 

Ausgehend von Dürrs Kommentar wird zugegeben, dass die Fruchtbarkeits-

ikone (Große Mutter) einer pflanzenideologisierten Vorstellung entspricht, deren 

Übertreibung im Jungpaläolithikum nicht ganz zutreffend ist.
341 

Nach Dürrs Wi-

derlegung der Übertragung des neolithischen Mutterbilds auf die Jungsteinzeit 

ist die Überbetonung weiblicher Geschlechtsorgane nicht unmittelbar ein Lob 

der Fruchtbarkeit. Das Fruchtbarkeitsideal entspricht eher dem weltanschauli-

chen Urbild einer Kultur des Ackerbaus und der Viehzucht, die erst stufenweise 

mit der Ansiedlung und Verbreitung des Homo Sapiens Sapiens vor etwa 40.000 

Jahre in Gang kam. Der Höhepunkt der Venusfigürchen wird auf die Gravettien-

Zeit datiert (35.000 – 21.000), während des Untergangs des Neanderthalers 

(20.000) und dem erst langsamen und dann immer schnelleren Aufkommen des 

Homo Sapiens. Diesem Gedanken nach könnte postuliert werden, dass der 

Menschwerdungsprozess mit dem Auftreten kleiner Figürchen zusammenfällt, 

deren ursprünglicher Ausdruck kaum weiblich demarkiert ist. Sie gewinnen im 

Laufe der Zeit, in der letzten Periode des Jungpaläolithikums, jedoch an Größe 

und Demarkierung. Aus dieser Analyse (und unter dem Aspekt der Neotenie in 

                                                             
339  Es „wird bewiesen durch die Kontinuität einer Vielfalt von Serien von festgelegten 

Göttinenbildern. Die spezifischen Aspekte ihrer Kraft als Lebensgeberin, Fruchtbar-

keitsgeberin und Geburtsgöttin sind von extrem langer Dauer.“ M. Gimbutas: The 

gods and goddesses of Old Europe, S. 9. Übers. v. Göttner-Abendroth, H.: Matriar-

chat I. Geschichte seiner Erforschung, S. 106. 

340  „Was Mellart für Anatolien nachweist, findet Marija Gimbutas für Südosteuropa he-

raus. Auch hier findet sich der Raum einer jungsteinzeitlich hochentwickelten Kul-

tur, deren Wurzeln bis in die Altsteinzeit reichen und deren Siedlungsformen mehr 

als Dörfer waren.“ Vgl. ebd., S. 107. 

341  Neumann erhebt die weiblichen Merkmale, die für sesshafte Kulturen kennzeich-

nend sind, zum universellen Archetypus, vgl. E. Neumann: Die grosse Mutter, S. 

123-146. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019 - am 14.02.2026, 11:47:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | Matrixiale Philosophie 

der Charakteristik der Menschwerdung) lässt sich sagen, dass sich die Überbeto-

nung weiblicher Geschlechtsmerkmale auf die Darstellung einer eidetischen Dif-

ferenz bezieht, nämlich Mensch vs. Tier, Mann vs. Frau, dass der Mensch als 

universale Kategorie also unter der Vorstellung einer Differenz zum Vorschein 

kommt: die Frau. 

Die Frauenstatuen zeigen eine Differenz. Sie sind das Zeichen, die Emer-

genz, die ontologische Differenz zwischen dem, was Mensch ist und was nicht. 

Die Frau unterscheidet sich nicht vom Mann, sondern der Mensch gruppiert sich 

um die Mutter, um sich von Tieren und Pflanzen (seiner Umgebung) abzugren-

zen, zu differenzieren. 

 

14.  Schamlose Kunst: Baubo als Grenzobjekt zwischen 

Weltlosigkeit und Welthaftigkeit 

 

14.1  Die schamlose Venus 

Der Marquis Paul de Vibraye taufte 1864 einen kleinen Fund aus Elfenbein, eine 

Skulptur von 8,2 Zentimetern Länge, mit dem Namen „Venus impudique“ 

(schamlose Venus). Die Plastik soll die weiblichen Geschlechtsorgane unverhoh-

len vor den Augen des Zuschauers ausstellen. Die starke Demarkierung der 

weiblichen Organe führte den französischen Adeligen dazu, diese weiblich zu 

repräsentieren und ihr die antagonistische figürliche Darstellung einer römischen 

Göttin der Liebe zuzuteilen, die ihre schamhafte Zone nicht sehen lässt. Die 

„schamlose Venus“ erzählt uns viel mehr über die Zeit Marquis Paul de Vibray-

es als über die tatsächliche Bedeutung des Figürchens. Es gibt einen kunstwis-

senschaftlichen und archäologischen Zweig, die diesem interpretativen Rahmen 

folgen, die steinzeitliche Höhlenmalerei und Figürchen aus dieser Zeit als „nack-

te Frauen“ oder schamlose Kunst zu behandeln.
342

 Trotzdem muss man beachten, 

dass sich Termini der Neuzeit nicht so einfach auf die Altsteinzeit übertragen 

lassen. 

Im Werk Peter Duerrs über den Inbegriff der Scham, „Intimität“ (1999), wird 

die These entwickelt, dass Scham bzw. Schamlosigkeit nicht auf durch die kultu-

relle Ebene bestimmte Regeln zurückzuführen sind, sondern auf eine Sphäre der 

                                                             
342  Mellars: „The term ‚Venus‘ also calls for a comparison between prehistoric and 

Greek culture. When such a comparison is made, the prehistoric art becomes more 

‚primal‘ and sexually unrestrained, since the Greek art suggests self-awareness and 

‚civilized‘ conventions of propriety. Obviously, such a comparison is dangerous, 

since it suggests certain things about prehistoric life which cannot be proven.“ P. 

Mellars: Origins of the female image, in: Nature 459 (2009), S. 176f. 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019 - am 14.02.2026, 11:47:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839445907-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

