X1 Religion und Lebensfihrung

Seit die Menschheitsgeschichte das Stadium der Hochkultur erreicht
hat, stellen sich unter anderem folgende Fragen: Was kann einer
Person verniinftigerweise zugerechnet werden und was nicht? Worin
besteht ihre Verantwortung, und wo genau findet die Autonomie ihre
Grenzen? Jeder Mensch macht die Erfahrung, dass seine Geschicke
nicht allein in seiner Hand liegen. Seine physische Natur und seine
soziale Mitwelt, ja sogar seine eigene Psyche fithren ein Eigenleben
und bestimmen sein Ergehen maflgeblich mit. Bleibe ich gesund?
Kann ich mich auf meine Mitmenschen verlassen? Fragen dieser Art
zeugen von dem Wissen um die prekire Abhingigkeit jedes Einzelnen
von einem ihn umgebenden Groferen.

Infolge der Herausbildung von Personalitit steht jeder Mensch
vor der Alternative, sich zu iiberantworten oder sich zu verantworten.
Selbstverstindlich weif} jeder um die Grenzen der Verantwortung.
Allerdings werden sie unterschiedlich gedeutet. Sigmund Freud hat
die Erfahrung, nicht »Herr im eigenen Hause« zu sein, als »narzisti-
sche Krinkung« beschrieben. Oder ist es am Ende gar nicht das eige-
ne Haus, das wir bewohnen? Viele Religionen bezeichnen diese Erfah-
rung entweder als Gastsein in einer gastfreundlichen oder als Fremd-
sein in einer unwirtlichen Welt (der Christ als »Pilger« durch das
»irdische Jammertal«). Doch wie auch immer — einrichten muss man
sich in jedem Fall.

Wie ist es moglich, in dieser Welt einen Stil, eine Attitiide, eine
Form oder eine Haltung zu gewinnen? Diese Worte stammen zwar

https://dolorg/10:14361/9783839401002-011 - am 13.02.2026, 03:45:12. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839401002-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Gotterdimmerung

aus ganz verschiedenen Zeiten und Kontexten, beziehen sich jedoch
auf einen gemeinsamen Kern: nimlich auf ein Selbstverhiltnis, das
mit einem Weltverhiltnis korrespondiert, und zwar in denkerischer,
emotionaler und ethischer Hinsicht. Es ist keinesfalls so, dass ein
GleichmaR - oder gar eine Ubereinstimmung — von Eindruck und
Ausdruck gegeben sein muss (genau darin liegt das bekannte Selbst-
missverstindnis romantischer Individualititsemphase). Es gibt einen
eher produktiven oder rezeptiven, einen eher expressiven oder niich-
ternen Zusammenhang zwischen Selbst- und Weltverhiltnis. Korres-
pondenz besagt lediglich, dass das Selbstverhiltnis mit dem Weltver-
hiltnis in einer Beziehung stehen muss. Und das heifst uns dann Stil,
Attitide, Form, Haltung oder dergleichen. Das war auch das grofRe
Thema Max Webers, der in diesem Zusammenhang von »Lebensfiih-
rung« spricht. Seine zentrale Frage lautet bekanntlich: Was wird aus
dem Menschen, was folgt fiir ihn, wenn die religiésen Vorstellungen —
zwar nur ein Faktor unter anderen, aber doch ein durchschlagender,
ihn mit besonderer Wucht ergreifender — seine Lebensfithrung in
diese oder jene Richtung leiten?

Das Grundproblem aller Erlésungsreligiositit ist die Heilsfrage.
In der klassischen Formulierung Martin Luthers (1483-1540) lautet
sie: »Wie kriege ich einen gnidigen Gott?« Aus der Heilsfrage ergibt
sich das Bewihrungsproblem, mit dem sich spiter dann auch Max
Weber beschiftigt: Wer sich religios zu bewihren hat, wird sein Leben
moglichst rational und systematisch fithren und alles Irrationale ab-
lehnen - etwa das Kinstlerische und Gefiithlsmifige. In unserer
abendlindischen Religionsgeschichte muss jede Erlosungsreligiositit
den Charakter einer ethischen Rechtfertigung annehmen, die letzten
Endes nur durch ein irgendwie aktives Handeln zu gewihrleisten ist.
Selbst die Mystik ist dem Bewidhrungsproblem ausgesetzt und schligt
nicht selten wieder in Titigkeit um.

Doch mit der fortschreitenden Rationalisierung aller Lebensberei-
che wird die Bewiltigung des Bewidhrungsproblems immer schwieri-
ger. Jeder Mensch weiff um seine Endlichkeit, um die Knappheit der
Zeit und um die Begrenztheit der Mittel, ein erfiilltes Leben zu fiih-
ren. So ist er in jeder Situation von neuem gezwungen, Entscheidun-
gen zu treffen, die er zudem vernunftgemif begriinden kénnen
muss. Doch in echten Entscheidungssituationen — also dann, wenn es

- am 13.02.2026, 03:45:12. O



https://doi.org/10.14361/9783839401002-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion und Lebensfiihrung | 79

sich nicht um blofles Kalkiil handelt — kann eben nicht auf ein zur
Verfugung stehendes rationales Begriindungsmuster zuriickgegriffen
werden. Um dem standzuhalten, bedarf es eines Bewihrungsmythos
(worauf Ulrich Oevermann hinweist). Dieser muss den Entwurf einer
Losung des Bewihrungsproblems enthalten, einen utopischen Mafk-
stab des moglichen Gelingens vorgeben und eine Instanz der Erlo-
sung verbiirgen — vor allem aber muss er tiber die Endlichkeit der je
eigenen Existenz hinausweisen. In der Moderne wird die Bewiltigung
des Bewidhrungsproblems schon deshalb immer schwieriger, weil sein
innerer Widerspruch mehr und mehr zu Bewusstsein kommt. Zu-
gleich sind die Bewidhrungsmythen immer seltener ausdriicklich reli-
giosen Charakters. In den sikularen Varianten aber wird das Bewih-
rungsproblem nicht mehr in seiner Widerspriichlichkeit und Ambiva-
lenz erfasst. Religion dagegen ist sowohl fiir die ethische Bewdhrung
als auch fiir das Scheitern zustindig. Alle Erlosungsreligionen wissen,
dass das Heil eines Menschen nicht (nur) von seinem eigenen Zutun
abhingt. Religion changiert zwischen Selbst- und Fremdbestimmung,
zwischen der Aufforderung zum Engagement und dem Appell zum
distanzierten Ertragen. Sikulare Bewihrungsmythen — so etwa die
Leistungsethik oder die »Selbstverwirklichung« — lésen diese Span-
nungen auf, indem sie die allen religiésen Bewdhrungsmythen inhi-
rente Doppeldeutigkeit in die Eindeutigkeit alleiniger Selbstbestim-
mung tiberfithren.

Max Weber hat die religiose Herkunft moderner Lebensfithrung
auf die ethische Dimension beschrinkt. Fiir ihn wird ein Mensch erst
durch die »Hingabe an eine Sache« zu einer Personlichkeit. Die ex-
pressive oder auch impressive, also die isthetische Dimension der
Beziehung zwischen Selbst- und Weltverhiltnis, stand nicht im Zent-
rum seiner Uberlegungen. Das alte Wort »Stil« impliziert jedoch, dass
die Lebensfiihrung sowohl eine ethische wie auch eine &sthetische
Dimension hat. Die Romantiker und die Neuhumanisten wussten
noch um die grofe Nihe zwischen Moral, Religiositit und Asthetik.
Fur Wilhelm von Humboldt etwa ist Moral eine Frage des guten
Geschmacks und der religiosen Empfindsamkeit. Die &sthetische
Dimension der Lebensfithrung wird heute allerdings in inszenierten
»lifestyles« oder in der stindigen Artikulation von Befindlichkeiten
pervertiert. Wer sich einreden lisst, dass er ist, was er isst und wie er

https://dolorg/10:14361/9783839401002-011 - am 13.02.2026, 03:45:12. Access - [ I



https://doi.org/10.14361/9783839401002-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8o | Gotterddmmerung

sich kleidet und ausstattet, oder wer gar annimmt, nur dann »ganz
Mensch« zu sein, wenn er immer und iiberall sein Innerstes nach
auflen kehrt, unterliegt nicht einmal mehr dem besagten Selbstmiss-
verstindnis romantischer Individualititsemphase, sondern hat sich
vielmehr selbst auf das Konsumtionsschema von Reiz und Reaktion
oder auf Gefiithlssuggestionen reduziert. In einem solchen Verhalten
liegt weder Selbstverhiltnis noch Weltverhiltnis. Eine spezifisch reli-
giose Lebensfithrung hingegen zeichnet sich dadurch aus, dass sie das
Verhiltnis zu sich selbst und das zur Welt in eine Korrespondenz
bringt. In Ubereinstimmung mit Max Webers Entzauberungsthese
kann von einem neuerlichen Erstarken der Religion nur dann die
Rede sein, wenn sich Haltungen herausbilden, die die Welt und die
Lebensfithrung wieder in eine Wechselbeziehung setzen. Und das
schlielt die Ambivalenz von Selbst- und Fremdbestimmung sowie die
von Selbstbehauptung und Hingabe ein.

- am 13.02.2026, 03:45:12. O


https://doi.org/10.14361/9783839401002-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

