
https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Eichler
Von der Vernunft zum Wert

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

               
Martin Eichler (Dr. phil.) ist an den Universitäten Mainz und Leipzig tätig.

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Martin Eichler

Von der Vernunft zum Wert
Die Grundlagen der ökonomischen Theorie von Karl Marx

               

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). 
Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Be-
arbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Me-
dium für beliebige Zwecke, auch kommerziell. (Lizenztext:
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.de)
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2015 im transcript Verlag, Bielefeld
© Martin Eichler

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Susan Wille, Leipzig
Print-ISBN 978-3-8376-2803-6
PDF-ISBN 978-3-8394-2803-0
https://doi.org/10.14361/9783839428030
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de
Unsere aktuelle Vorschau finden Sie unter www.transcript-verlag.de/vorschau-down-
load 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

1. Einleitung  | 7 

2. Marx  Dissertation – Auf der Suche nach dem 
„Land der Vernunft“  | 25
2.1 Marx  Epikur  | 25
2.2 Der Marx sche „Gottesbeweis“  | 41 

3. Die Frühschriften – Vom „Land der Vernunft“ 
und seinen „lügenden Nebelbänken“  | 49
3.1 Marx  Verständnis des gesellschaftlichen Seins  | 51
3.2 Die Kriterien des gelingenden Verhältnisses  | 67
3.3 Erste Annäherung an den Marx schen Abstraktionsbegriff  | 82
3.4 Der neue Gegenstandsbereich und Marx  „Skeptizismus“  | 85 

4. Marx  Methode(n)  | 89
4.1 Die Forschungsweise  | 91
4.2 Die Darstellungsweise  | 99 

5. Der Wertbegriff und der Anfang des Kapital  | 115
5.1 Die Manuskriptlage der Schriften zur Kritik der 

politischen Ökonomie  | 115
5.2 Skizze des Wertbegriffs  | 118
5.3 Marx  subjektives Prinzip und der Anfang des Kapital  | 120 

6. Die Wertsubstanz und die abstrakt-menschliche Arbeit  | 131 
6.1 Die Rechtfertigung der Wertsubstanz  | 132
6.2 Georg Simmels nicht bestimmbare Wertsubstanz  | 140
6.3 Die Wertsubstanz als Ausdruck des Freiheitsgrades in der 

ökonomischen Theorie  | 145 

7. Die Entwicklung der Wertformen  | 153
7.1 Von der wissenschaftlichen zur praktischen Abstraktion  | 154
7.2 Der Wert als praktische Abstraktion  | 158
7.3 Vergegenständlichung und Verkehrung – Der Wert 

als reale Abstraktion  | 163
7.4 Die Verselbständigung des Werts  | 168

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7.5 Die Vermehrung des Werts – Der begriffliche Übergang  
vom Geld zum Kapital  | 172

7.6 Das Verhältnis von Produktions- und Zirkulationssphäre  | 175 

8. Die gesamtgesellschaftliche Betrachtungsweise  | 181
8.1 Der Zwang zur Lohnarbeit  | 182
8.2 Das Kapital und die Konkurrenz  | 184
8.3 Totalität und Organismus  | 188 

9. Danksagung  | 201 

10. Literaturverzeichnis  | 203

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

1.  Einleitung 

 
 
 
Der zentrale Gegenstand der hier vorgelegten Arbeit ist der spezifische Erkennt-
nisansatz, mit dem Karl Marx den Gegenstandsbereich der politischen Ökono-
mie zu erfassen versucht. Ich möchte klären, welche Verfahren Marx benutzt, 
um eine angemessene Analyse des Gegenstandsbereiches „kapitalistische Pro-
duktionsweise“ vorzulegen. Grundsätzlich gehe ich von einem doppelten 
Marx schen Zugriff auf den Gegenstandsbereich der Ökonomie aus. In einem 
ersten Schritt kann man zwischen einer Theorie mit klassisch ökonomischer Fra-
gestellung und einer Theorie und Kritik der ökonomischen Formen unterschei-
den. Marx trennt diese beiden Ansätze in seinem Werk nicht explizit, vielmehr 
sind sie durch den Begriff des Werts miteinander verbunden. Unterhalb dieser 
allgemeinsten Ebene kann man jedoch von der Entwicklung der Bestimmungs-
gründe der Wertinhalts und einer Entwicklung der Wertformen sprechen. Marx  
ökonomische Theorie, die von einem bestimmten Begriff gesellschaftlicher 
Arbeit ausgeht, unterscheidet sich bezüglich ihrer globalen Fragestellungen nach 
den ökonomischen Gesetzmäßigkeiten nicht wesentlich von anderen Ansätzen 
oder Paradigmen in diesem Bereich.1 Marx  Theorie setzt andere Schwerpunkte, 
eröffnet spezifische Erkenntnismöglichkeiten und benutzt eigene Methoden. 
Doch ist sie, wie andere Ansätze auch, der Versuch, die komplexe ökonomische 
Realität auf wenige basale Grundbeziehungen zurückzuführen. Aus diesen wird 
dann unter Bezugnahme auf weitere, weniger wichtige Erklärungsgrößen der 
ökonomische Zusammenhang entfaltet. So wird es möglich, alle Arten ökonomi-
scher Fragestellungen zu beantworten. Was sind die Bestimmungsgründe des 

                                                             
1  Marx selbst unterscheidet zwischen den Vulgärökonomen und den klassischen Öko-

nomen der politischen Ökonomie. Heutzutage wird oftmals von drei bestimmenden 

ökonomischen Paradigmen gesprochen: der Neoklassik, dem Keynesianismus und 

der Klassik. Vgl. Michael Heine/Hansjörg Herr (2000): Volkswirtschaftslehre. Para-

digmenorientierte Einführung in die Mikro- und Makroökonomie. 2. Auflage, Mün-

chen und Wien, S. 5ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Preises? Wie verteilt sich der Reichtum einer Gesellschaft? Wie kommt es zur 
Inflation?, etc.  

Diese – wenn man so will – positive Herangehensweise an die ökonomische 
Realität ist dann berechtigt, wenn man die Grenzen der Erkenntnis in diesem Be-
reich anerkennt. Marx  Ansatz – so meine These – verträgt sich mit einem er-
kenntnisskeptischen Zugang zur Ökonomie. Seine positive ökonomische Theorie 
basiert auf einem eigentümlichen Gesetzesbegriff. Man kann von diesen Geset-
zen nicht sagen, wann sie ihre Wirksamkeit entfalten und wann nicht und wann 
vielleicht andere – in Marx  Sicht weniger wesentliche Einflussgrößen – wirk-
sam sind. Sie gelten – wie Marx wiederholt betont – nur in „letzter Instanz“.2 
Diese unsichere Geltung der letzten Einflussgrößen in der Ökonomie rechtfertigt 
es, von der Möglichkeit unterschiedlicher Perspektiven in dieser Wissenschaft 
auszugehen. Man kann von einem Freiheitsgrad bezüglich der Bestimmung der 
ökonomischen Grundbegriffe sprechen.3 Es wird zu zeigen sein, dass Marx sei-
nen Grundbegriff der Wertbestimmung, die abstrakt-menschliche Arbeit, nicht 
beweist, sondern sie vielmehr voraussetzt und mit ihr eine spezifische und legi-
time Perspektive auf die kapitalistische Produktionsweise entwickelt. Neben sei-
ner eigentlichen ökonomischen Theorie entwickelt Marx in seinen Schriften zur 
Kritik der politischen Ökonomie einen zweiten Argumentationsstrang, den man 
als Theorie und Kritik der ökonomischen Formen bezeichnen kann. Marx selbst 
sieht hier ein Alleinstellungsmerkmal seines Zugangs zum Bereich ökonomi-
schen Wissens. Im Kapital konstatiert er, dass die klassische Ökonomie, „nie-
mals auch nur die Frage gestellt [hat; M.E.], warum dieser Inhalt jene Form an-
nimmt“.4 Die Theorie und Kritik ökonomischer Formen ist keine „herkömmli-
che“ ökonomische Theorie. Vielmehr stellt sie den Versuch dar, die wesentli-
chen ökonomischen Prozesse in einen begrifflich geordneten Zusammenhang zu 
bringen. Kritik ist sie zum einen, weil sie ein falsches Verständnis der ökonomi-
schen Formen als ahistorische und versachlichte korrigiert, zum anderen, weil 
Marx mit ihr die ökonomischen Formen als den Individuen gegenüber zwingend 
ausweist und sie sich insgesamt auch als Theorie eines zunehmenden Hand-
lungszwanges reformulieren lässt. Im Zentrum dieser begrifflichen Theorie ste-
hen die Formen des Werts, die in ihrer Verbundenheit den ökonomischen Ge-
samtzusammenhang als solchen anzeigen. Marx  Theorie der Wertformen lässt 
sich dabei weitgehend unabhängig von seiner Arbeitswertlehre formulieren. Sie 
ist eine Rekonstruktion der ökonomischen Formen bzw. Verhältnisse. 
                                                             
2  Vgl. MEW 4, S. 80; MEW 16, S. 147; MEW 25, S. 219. 

3  Heine/Herr sprechen in diesem Zusammenhang von einem „Element der Willkür“ 

(Heine/Herr 2000, S. 2). 

4  MEW 23, S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 9 

Zur Marx schen Erkenntnisform gehört seine spezifische Perspektive auf die 
kapitalistische Produktionsweise. Diese soll aufhören und einer besseren Form 
der Vergesellschaftung weichen. Ich diskutiere Marx  Perspektive unter dem 
Begriff des „subjektiven Prinzips“. Es wird gezeigt, dass dieses in mehreren 
Hinsichten in seinem ökonomischen Werk Ausdruck findet: Zum einen spiegelt 
es sich in der Wahl der abstrakt-menschlichen Arbeit als Grundbegriff seiner 
ökonomischen Theorie, zum anderen wird seine Kritik der ökonomischen For-
men als beherrschende Formen erst vor dem Hintergrund von Marx  transitori-
schem Verständnis der kapitalistischen Produktionsweise nachvollziehbar. 
Marx  Kritik der politischen Ökonomie ist nicht „wertfrei“. Er gelangt durch 
seine spezifische Perspektive zu Erkenntnissen, die ihm sonst nicht zugänglich 
gewesen wären. 

Die Skepsis bezüglich der Reichweite des Wissens vom ökonomischen 
Gegenstandsbereich und der dadurch begründete Perspektivismus erfordern an 
dieser Stelle einige Erläuterungen. Ich gehe von der Annahme aus, dass der öko-
nomische Gesamtzusammenhang, wenngleich in Geld- oder Preisform zahlen-
mäßig vorliegend, einer ist, von dem man im Vergleich zu anderen wissenschaft-
lichen Bereichen relativ wenig weiß.5 Dies gilt insbesondere für die Möglichkeit 
der Prognose in der ökonomischen Wissenschaft sowie für die stringente Rück-
führung der quantifiziert auftretenden ökonomischen Phänomene auf eindeutig 
zu identifizierende Basisprozesse.6 Diese Annahme begrenzten Wissens kann im 
Rahmen meiner Arbeit nicht im Detail diskutiert werden, sondern wird im Wei-
teren unterstellt.7 Es sollen jedoch an dieser Stelle eine Reihe von – ganz unter-
schiedlichen – Gründen angedeutet werden, die für sie sprechen. 

Die ökonomische Wissenschaft muss, wie alle sozialen Wissenschaften, im-
mer zwei Ebenen der Untersuchung berücksichtigen: die Ebene des individuell-
menschlichen, in diesem Fall ökonomischen, Verhaltens und Handelns einerseits 
und die Ebene der sozialen Formen, d.h. der allgemeinen Bestimmungen dieses 
Verhaltens bzw. der menschlichen Interaktionen andererseits. Dabei hat sie auch 
die Frage nach dem Zusammenhang dieser beiden Ebenen zu beantworten, d.h. – 
wie auch immer geartete – Übersetzungsregeln anzugeben, die den Zusammen-
                                                             
5  Damit unterscheidet sich mein Ansatz von all jenen, die glauben, die Existenz einer 

letzten Krise des Kapitalismus aus der Marx schen Theorie herleiten zu können. 

Vgl. zuletzt Kurz 2012. 

6  Heine/Herr sprechen in diesem Zusammenhang davon, dass die ökonomischen 

Theorien „eine bestimmte Auffassung von Realität widerspiegeln“ und im „Kern 

nicht falsch oder wahr sind“ (Heine/ Herr 2000, S. 5). 

7  Der Begriff der Grenze soll dabei nicht implizieren, dass eine genaue Grenzziehung 

der Exaktheit ökonomischen Wissens möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

hang zwischen diesen beiden Ebenen zu explizieren vermögen. Auch Marx be-
schäftigt sich wiederholt mit diesem Problem – im Rahmen dieser Arbeit wird es 
entlang der Termini des Nominalismusstreits in Abschnitt 3.1 diskutiert werden. 
Marx  Schriften zur Kritik der politischen Ökonomie ist die Frage nach dem Zu-
sammenhang dieser beiden Ebenen jedoch in gewisser Weise vorgelagert. Diese 
beschäftigen sich mit dem Verhalten der menschlichen Individuen nur insoweit, 
wie es durch die allgemeinen Formen bestimmt ist; genauer, wie es diesen Ein-
zelnen durch die ökonomischen Formen als bestimmt erscheint. Marx  Herange-
hensweise zeigt eine der Grenzen ökonomischer Erkenntnis. Durch die Konzen-
tration auf die ökonomischen Formen stellt sich ihm gar nicht mehr die Frage, 
inwieweit das konkrete Verhalten der Einzelnen als konkretes durch die allge-
meinen Formen wirklich beschrieben werden kann. Er abstrahiert vom Verhalten 
der Einzelnen und betrachtet von vornherein nur die allgemeine, gesellschaftli-
che Ebene. Er spricht von den Kapitalisten8 – und auch von den Arbeitern – als 
„Charaktermasken“.9 Welche Freiheiten die Individuen in den Formen besitzen 
bzw. welche Möglichkeiten bestehen, die Formen individuell zu durchbrechen, 
liegt nicht in seinem Erkenntnisinteresse.10 Nun ist zu berücksichtigen, dass das 
Wissen von den ökonomischen Formen einen anderen epistemologischen Status 
besitzt als das Wissen von den Einzelhandlungen. Streng genommen begeht man 
bereits beim Vergleich der beiden Wissensformen einen Kategorienfehler. So 
sind allgemeine Aussagen nicht so exakt wie Aussagen über das Einzelne. Dies 
ist aber kein Mangel, sondern liegt in ihrer „Natur“. Ökonomische Formen ent-
ziehen sich der direkten Beobachtung. Eher ist ihre Kenntnis immer auch schon 
die Voraussetzung, dass etwas Bestimmtes beobachtet werden kann. 

Die Schwierigkeit bei der Bestimmung der ökonomischen Formen zeigt sich 
bereits bei ihrer Benennung. Es ist bemerkenswert, wie viele Begriffe sich die 
                                                             
8  Bedingt durch den wesentlich historischen Charakter dieser Arbeit verwende ich 

durchgehend die im 19. Jahrhundert üblichen „männlichen“ Endungen. 

9  Vgl. beispielsweise MEW 23, S. 163 und S. 591. Der Begriff der Charaktermaske 

zeigt dabei gewisse Ähnlichkeiten mit dem Begriff des homo oeconomicus, geht 

aber zugleich über ihn hinaus. Die kapitalmaximierenden Individuen in der Cha-

raktermaske des Kapitalisten verhalten sich im Ergebnis genauso, wie es die ratio-

nalen, nutzenmaximierenden Akteure der heutigen Wirtschaftswissenschaften auch 

tun. Marx  Anspruch ist es jedoch, die Form des rationalen Verhaltens der homi 

oeconomici selbst noch einmal auf die ökonomischen Handlungszwänge der kapita-

listischen Produktionsform zurückzuführen. 

10  Die Freiheit der Individuen, mit den gegebenen Formen umzugehen, begründet 

einen der wesentlichen Unterschiede zwischen natur- und sozialwissenschaftlicher 

Erkenntnis. Er liegt aber nicht in Marx  Fokus. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 11 

ökonomische Wissenschaft aus anderen Wissensbereichen „borgt“. In ihren 
Grundlagen hat sich das Bild unauslöschlich festgesetzt – kein Begehren nach 
klaren und distinkten Begriffen, jener Descart schen Forderung, die am Anfang 
der modernen Wissenschaft steht, scheint ihm gewachsen. Bilder existieren nicht 
allein in der Vermittlung ökonomischen Wissens durch Politik oder Medien. 
Dort „stürzt der Dax ab“ oder ist „auf Talfahrt“, Unternehmen erhalten „Finanz-
spritzen“, Staaten „Rettungsschirme“, die Wirtschaft „blüht“, „gesundet“ oder 
„kränkelt“ und die Kurse „fahren Rallyes“. „Wirtschaftskapitäne“ müssen ihre 
Unternehmen durch die „Untiefen des Marktes steuern“ und sie auf „Kurs hal-
ten“.11 Auch jenseits ihrer medialen Aufbereitung und Vermittlung kommen die 
Wirtschaftswissenschaften ohne bildhafte Begriffe und an fachfremden Gegen-
standsbereichen entwickelten Modelle nicht aus.12 Prominent seit den Anfängen 
ist der Ausdruck „invisible hand“13, die Idee einer nicht intendierten und doch 
gerechten Verteilung der Güter und Glückschancen bei antagonistischer Interes-
senlage. Stärker noch ist die Anlehnung an die Naturwissenschaften, was überra-
schen mag. Der Unterschied zwischen Wirtschaft und Natur scheint auf den ers-
ten Blick doch gerade darin zu liegen, dass jene Ergebnis menschlicher Hand-
lungen ist, diese hingegen nicht. Es existiert in der Wirtschaftswissenschaft ein 
kaum bewusster Streit über die Leitwissenschaft: Betrachtet man die Grund-
begriffe der Ökonomie hinsichtlich ihrer Herkunft, dann scheinen mit Physik 
und Biologie zwei Naturwissenschaften Pate gestanden zu haben. Die Kreis-
laufmodelle der Makroökonomik sind – darauf haben unter anderem Be-
cker/Ritsert hingewiesen14 – kompatibel zu denen der Hydromechanik. Es han-
delt sich grundsätzlich um geschlossene Modelle, die auf dem Prinzip der Be-
standserhaltung beruhen – d.h. innerhalb des Modells kann eine Zu- oder Ab-
                                                             
11  Wobei es bemerkenswert ist, dass sie sich dabei mehr um ihre Schiffe als um ihre 

Passagiere zu kümmern haben.  

12  Daran ändert sich auch nichts, wenn dieser Sachverhalt kritisiert wird. So zitiert 

Ludwig Mises einen ungenannten Ökonomen „der meinte, wer das Geld mit dem 

Blute und den Kreislauf des Geldes mit dem Kreislauf des Blutes vergleicht, habe 

für die Nationalökonomie dasselbe geleistet, was einer, der das Blut mit dem Geld 

und den Kreislauf des Blutes mit dem des Geldes vergleichen wollte, für die Biolo-

gie leisten würde.“ Ludwig Mises (1922): Die Gemeinwirtschaft. Untersuchungen 

über den Sozialismus, Jena, S. 274. 

13  Vgl. Adam Smith (1776): An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of 

Nations, New York 1937, S. 423. 

14  Vgl. Egon Becker/Jürgen Ritsert (1989): Womit man in der Nationalökonomie rech-

nen muss, in: Dies.: Drei Beiträge zur fröhlichen Wissenschaft, Frankfurt a.M., S. 4–

45. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

nahme der Gesamtgrößen nicht erklärt werden. Vielmehr müssen diese als exo-
gene Daten gesetzt sein. Innerhalb des einfachsten Modells der volkswirtschaft-
lichen Gesamtrechnung kann prinzipiell nichts verloren gehen oder hinzu ge-
wonnen werden. Jeder Verlust des Einen muss als Gewinn des Anderen dekla-
riert sein. Ausgaben und Einnahmen addieren sich letztlich zu Null. Ebenso 
heben sich die gegenläufigen Geld- und Güterströme auf. Diesen mechanisti-
schen Vorstellungen der Wirtschaft als eine tote, wenn auch dynamische Natur, 
die von eingewanderten Begriffen wie „Geld- und Güterstrom“, „Liquiditätsra-
te“, „Geldschöpfung“ oder auch „Sickerverlust“ geprägt sind, steht eine biologi-
sche Vorstellung gegenüber, die in der Vorstellung der Wirtschaft als „Organis-
mus“ kulminiert. Organizistische Vorstellungen von Gesellschaft oder Wirt-
schaft scheinen auf den ersten Blick ein Produkt des 19. und frühen 20. Jahrhun-
derts zu sein. Mit dem Begriff des Wachstums ist die Vorstellung des wirtschaft-
lichen Organismus jedoch nach wie vor in der Wirtschaftswissenschaft veran-
kert.15 In den Naturwissenschaften ist Wachstum reserviert für Organismen oder, 
allgemeiner, für Lebendiges. Totes wächst nicht, es kann sich keine Materie as-
similieren, wie es lebendige Prozesse vermögen. Wachstum ist ein Begriff teleo-
logischen Inhalts. Organismen lassen sich nicht beschreiben, wenn man sie nicht 
in ihrer Entwicklung zu erfassen sucht; diese Entwicklung scheint eine vorher-
sagbare Gestalt zu haben. Organischem Wachstum ist ein Ziel inhärent; der 
Keim ist Keim nur, wenn er zur Pflanze wird. Die Bestimmung eines solchen in-
trinsischen Ziels ist den wirtschaftlichen Wachstumsmodellen jedoch fremd. 
Wirtschaftliches Wachstum verweist in diesem auf nichts als auf sich selbst. 
Nachhaltigere Ziele, wie das des allgemeinen Wohlstands, müssen von außen an 
es herangetragen werden.16 
                                                             
15  Allerdings führt dies nur bei wenigen Autoren so weit, das „Kapital [als] Lebewe-

sen“ zu bestimmen. Vgl. Kunihiro Jojima (1985): Ökonomik und Physik. Eine neue 

Dimension der interdisziplinären Reflexion, Berlin, S. 182; zitiert nach Hans-Georg 

Backhaus (2002): Zum widersprüchlichen und monströsen Kern der nationalöko-

nomischen Begriffsbildung, in: Iring Fetscher/Alfred Schmidt (Hg.): Emanzipation 

und Versöhnung, Frankfurt a.M. 2002, S. 111–131, hier S. 125. 

16  Es existiert seit einigen Jahren eine Debatte darüber, wie sich der allgemeine Wohl-

stand mit dem Bruttosozialprodukt in Zusammenhang setzen lässt, die ihren Aus-

druck unter anderem 2011 in der Gründung einer Enquete-Kommission des Bundes-

tages mit dem Namen „Wachstum, Wohlstand, Lebensqualität“ gefunden hat: „Die 

Grundfrage zum Wohlstandverständnis lautet: Wie kann gesellschaftlicher Wohl-

stand, individuelles Wohlergehen und nachhaltige Entwicklung in einer Gesellschaft 

angemessen definiert und abgebildet werden in anbetracht [sic] der Tatsache, dass 

der Fokus auf das Wachstum des Bruttoinlandsproduktes (BIP) nicht mehr aus-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 13 

Nun scheint es ein Alleinstellungsmerkmal der ökonomischen Wissenschaf-
ten zu sein, dass sie das jeweilige Bruttosozialprodukt als empirischen Anzeiger 
des ökonomischen Gesamtzusammenhanges bestimmen kann. Generell findet 
die Ökonomik ihre Objekte in einer quantitativen Form immer bereits vor. Die 
wirtschaftlichen Güter besitzen bereits eine Geldform, bevor sie Objekt der Wis-
senschaft werden. Man kann vermuten, dass sich die Wirtschaftswissenschaft 
auch auf Grund dieses Faktums als vorwiegend mathematisch verfahrende Wis-
senschaft etabliert hat. Doch ist die scheinbar so zugängliche quantitative Form 
der ökonomischen Gegenstände eher ein Hindernis ökonomischer Erkenntnis als 
ein Vorteil. Sie gibt ihre Bestimmungsgründe genauso wenig unmittelbar preis 
wie andere soziale Formen. So bleibt etwa die Frage, was eigentlich wächst, 
wenn vom Wachstum des Bruttosozialproduktes die Rede ist. Ein kurzer Durch-
gang durch die ökonomische Lehrbuchliteratur zeigt die Schwierigkeiten17: Das 
Gabler-Wirtschaftslexikon konstatiert: „Wirtschaftliches Wachstum bedeutet 
[…] eine Steigerung der inländischen Produktion, bzw. des im Inland erzielten 
Einkommens.“18 Das Standardlehrbuch von Bartling/Luzius bestimmt das Brut-
tosozialprodukt als ein „Universalgut“19, „als Ausdruck für die Summe aller in 
einer Volkswirtschaft produzierten Güter“20 bzw. als „Güterberg“21. Samuel-
son/Nordhaus verstehen das Sozialprodukt als „Maßstab für die Leistung einer 
Volkswirtschaft“22. Wirtschaftliches Wachstum ist demgemäß die „Zunahme der 
                                                                                                                                  

reicht.“ Stichwort: Enquete-Kommission Wachstum, Wohlstand, Lebensqualität, in: 

Wikipedia, Aufruf 22.08.2012. 

17  Zu einer genaueren Analyse der begrifflichen Unstimmigkeiten in der ökonomischen 

Literatur vgl. die zahlreichen Schriften von Hans-Georg Backhaus zu diesem The-

ma. Etwa Hans-Georg Backhaus (1986): Zum Problem des Geldes als Konstituens 

oder Apriori der ökonomischen Gegenständlichkeit, in: Backhaus (1997a): Dialektik 

der Wertform. Untersuchungen zur Marx schen Ökonomiekritik, Freiburg im Breis-

gau, S. 335–398; Hans-Georg Backhaus (1997b): Zur logischen Misere der Natio-

nalökonomie, in: Backhaus 1997a, S. 431–500; Backhaus 2002. 

18  Stichwort: Wachstum, in: Gabler Verlag (Hg.): Gabler Wirtschaftslexikon. 

URL: http://wirtschaftslexikon.gabler.de/Archiv/54614/wachstum-v4.html, Aufruf 

15.07.2012. 

19  Hartwig Bartling/Franz Luzius (2002): Grundzüge der Volkswirtschaftslehre. Ein-

führung in die Wirtschaftstheorie und Wirtschaftspolitik. 13. Auflage, München, 

S. 19. 

20  Ebd., S. 25. 

21  Ebd. 

22  Paul A. Samuelson/William D. Nordhaus (1987): Volkswirtschaftslehre. Grundlagen 

der Makro- und Mikroökonomie. Band 1. 8. Auflage, Köln, S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

wirtschaftlichen Leistungsfähigkeit einer Volkswirtschaft“.23 Es ist keineswegs 
eindeutig, was unter diesen teilweise metaphorischen Bestimmungen verstanden 
werden soll. „Leistung“ findet ihre technische Definition in der Physik und 
bleibt im hier interessierenden Kontext unbestimmt. „Güterberg“, „Gütersum-
me“ und „gesamtwirtschaftliche Produktion“ beziehen sich offensichtlich nicht 
auf die produzierte Menge der Güter; die bloße Anzahl von Produkten oder de-
ren physikalische Masse wird nicht gemessen. Ein spezifisch wirtschaftlicher 
Begriff für das Gemessene fehlt in einem beträchtlichen Teil der Literatur 
ganz,24 die Mehrzahl der Autoren jedoch wählt an dieser Stelle den Begriff 
„Wert“. So definieren Samuelson/Nordhaus das Sozialprodukt als „Summe des 
Geldwerts aller Konsum- und Investitionsgüter sowie der Regierungskäufe“25. 
Brümmerhoff konstatiert in seinem Lehrbuch zur Volkswirtschaftlichen Gesamt-

rechnung: „Im Rahmen der Entstehungsrechnung26 wird die Bruttowertschöp-
fung […] der einzelnen Wirtschaftsbereiche erfasst.“ Er ergänzt: „Der Produk-
tionswert […] ist der Wert aller Güter, die im Rechnungszeitraum produziert 
werden.“27 

In Kontrast dazu konstatiert etwa Klaus Lichtblau unter dem Stichwort 
„Wert/Preis“ im Historischen Wörterbuch der Philosophie, „dass es dem öko-
nomischen Wertbegriff im weiteren Fortschritt der einzelwissenschaftlichen Er-
kenntnis letztlich so ergangen ist wie vielen anderen ‚metaphysischen’ Begriffen 
der philosophischen Tradition“ und dass „auf den vielfach vorbelasteten Wert-
begriff verzichtet“ werde.28 Dies jedenfalls kann, wie gezeigt, bei einfacher 
Durchsicht der Literatur widerlegt werden. Die Ablehnung des Wertbegriffs we-
gen seiner metaphysischen Konnotation findet jedoch einen Grund in der 
Schwierigkeit seiner makroökonomischen Bestimmung. Zumindest in der öko-
nomischen Lehrbuchliteratur findet sich nirgends eine Definition des Begriffs. 
Allenfalls gibt es Versuche, ihn durch mikroökonomische und tauschtheoretische 
Überlegungen zu begründen. So bemerkt etwa Brümmerhoff hinsichtlich der 
Wertbestimmung der Güter, die in die volkswirtschaftliche Gesamtrechnung 
                                                             
23  Stichwort: Wachstum, in: Gabler Wirtschaftslexikon. 

24  So kennt das Gabler Wirtschaftslexikon beispielsweise keinen volkswirtschaftlichen 

Wertbegriff.  

25  Samuelson/ Nordhaus 1987, S. 179. 

26  Der Begriff „Entstehungsrechnung“ bezeichnet eine von zwei Methoden, das So-

zialprodukt empirisch zu erheben. 

27  Dieter Brümmerhoff (2000): Volkswirtschaftliche Gesamtrechnungen. 6. Auflage, 

München und Wien, S. 44. 

28  Klaus Lichtblau (2004): Wert/Preis, in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. 

Band 12, Basel 2004, S. 586–591, hier S. 590. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 15 

eingehen, dass die Bewertung mit „marktmäßig erzielten Preisen“29 erfolgen 
würde: „Marktpreise sind auch eindeutig und vergleichsweise objektiv. Sie stel-
len ein theoretisch überzeugendes Bewertungsverfahren dar: Vollkommene 
Märkte und rationales Verhalten unterstellt, können die Marktpreise die relativ 
marginalen Grenznutzen der Käufer und die relativen Grenzkosten wiederge-
ben.“30 Das Problem dieses Begründungsversuches kann schnell deutlich ge-
macht werden. Brümmerhoff macht die Wertsumme „Sozialprodukt“ zu einer 
von den Bewertungen Einzelner abhängigen Kategorie. Hinter dem Grenznutzen 
der Kaufenden stehen ihre subjektiven Bewertungspräferenzen. Ergebnis dieses 
Versuchs einer mikroökonomischen Fundierung des makroökonomischen Wert-
begriffs wäre die Abhängigkeit des Sozialprodukts vom Wertempfinden der In-
dividuen. Wachstum wäre dann nicht mehr von Investitionen, Wertschöpfung 
nicht von Produktionskapazitäten abhängig, sondern von individuellen Präferen-
zen. Offensichtlich führt eine solch einfache Rückführung der Wertsumme des 
Sozialprodukts auf den subjektiven Wertbegriff zu Problemen. Wenn ein objek-
tiver Wert Anspruch auf Geltung besitzt, reicht es nicht aus zu konstatieren: „Es 
hängt von den Präferenzen der Menschen ab, welchen Wert ein Gut hat. Einen 
von diesem subjektiven Urteil unabhängigen Wert gibt es nicht. Warum die 
Menschen aber bestimmten Gütern einen höheren Wert zusprechen als anderen, 
wissen wir nicht.“31 Auf der Ebene der Makroökonomik wird dem auch Rech-
nung getragen. In die Produktionsfunktion des Sozialprodukts gehen objektive 
Größen ein. Bartling/Luzius definieren beispielsweise die „Menge des Sozial-
produktes“ als Ergebnis eines Zusammenspiels von technisch-organisatorischem 
Wissen und den Produktionsfaktoren Arbeit, Boden und Kapital“.32 Lohnarbeit, 
Ressourcen und Kapital sind dabei immer schon bewertet. Verräterisch ist an 
dieser Stelle der offene Begriff des „Zusammenspiels“. Marx weist wiederholt 
darauf hin, dass es keinen inneren Zusammenhang zwischen den drei33 genann-
ten Einflussgrößen gibt. Eine in seinen Augen rationale Rekonstruktion der 
Wertsubstanz ist so nicht möglich. Für eine solche bedarf es, wie wiederum 

                                                             
29  Brümmerhoff 2000, S. 79. 

30  Ebd. 

31  Rainer Hank (2004): Die ökonomische Kränkung, in: Merkur, Jg. 58, Heft 9/10, 

2004, S. 895–906, hier S. 899. 

32  Bartling/Luzius 2002, S. 20. 

33  Der Begriff des Wissens taucht im 19. Jahrhundert noch nicht in der Diskussion auf, 

verbessert die begriffliche Situation aber nicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Marx betont, eines spezifischen geistigen Vermögens, der „Abstraktionskraft“.34 
Diese muss an die Stelle der in den Naturwissenschaften möglichen Experimente 
treten. Diesen sind in den Sozialwissenschaften dadurch Grenzen gesetzt, dass 
die Einflussgrößen auf die erdachten Modelle nicht zu kontrollieren sind und 
keine experimentellen Anordnungen erdacht werden können, die diese ausschal-
ten. Die ökonomischen Modelle und die diesen zugrunde liegenden Annahmen 
sind zum Großteil – zumindest heutzutage – nicht Beobachtungen entlehnt, son-
dern tragen entweder axiomatischen Charakter bzw. sind schlicht und einfach 
dem Traditionsbestand entnommen. Diese unsystematischen Beobachtungen und 
Thesen müssen hier ausreichen, um meine Skepsis gegenüber der Reichweite 
ökonomischer Theorieproduktion im Allgemeinen zu verdeutlichen. Inwieweit 
Marx  ökonomisches Werk über einen solchen Zugang erschlossen werden kann, 
wird sich im Laufe dieser Arbeit zeigen. 
 
Texte zu Marx  Werk im Allgemeinen und auch zu seiner „Kritik der politischen 
Ökonomie“ 35, wie das Kapital im Untertitel heißt, sind relativ häufig.36 Auch 
wenn sie gerade keine Hochkonjunktur erleben, so sind sie doch auch im deut-
schen akademischen Kontext mittlerweile wieder zunehmend zu finden.37 Dabei 
                                                             
34  Vgl.: „Bei der Analyse der ökonomischen Formen kann […] weder das Mikroskop 

dienen noch chemische Reagentien. Die Abstraktionskraft muß beide ersetzen.“ 

(MEW 23, S. 12) 

35  Marx  Kritik der politischen Ökonomie ist nie fertig geworden. Nach dem ersten 

Band des Kapital hat er keines seiner vielen Manuskripte zum Druck freigegeben. 

36  Mit „Kritik der politischen Ökonomie“ bezeichne ich in dieser Arbeit die Gesamt-

heit der Marx schen ökonomiekritischen und ökonomietheoretischen Schriften und 

Manuskripte nach 1857. 

37  Dabei ist die Grenze zwischen Schriften dies- und jenseits der Akademie nicht 

scharf zu ziehen. In aller Regel jedoch handelt es sich bei diesen Arbeiten um 

Dissertationen. Vgl. Andreas Böhm (1998): Kritik der Autonomie. Freiheit und 

Moralbegriff im Frühwerk von Karl Marx, Bodenheim; Ingo Elbe (2008): Marx im 

Westen. Die neue Marx-Lektüre in der Bundesrepublik seit 1965, Berlin; Stephan 

Grigat (2007): Fetisch und Freiheit. Über die Rezeption der Marx schen Fetisch-

kritik, die Emanzipation von Staat und Kapital und die Kritik des Antisemitismus, 

Freiburg im Breisgau; Christoph Henning (2005): Philosophie nach Marx. 100 Jahre 

Marxrezeption und die normative Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik, 

Bielefeld; Jan Hoff (2009): Marx global. Zur Entwicklung des internationalen Marx-

Diskurses seit 1965, Berlin; Christian Iber (2005): Grundzüge der Marx schen 

Kapitalismustheorie, Berlin; Hanno Pahl (2008): Das Geld in der modernen Wirt-

schaft. Marx und Luhmann im Vergleich. Frankfurt a.M. und New York; Michael 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 17 

ist seit einigen Jahren die Historisierung der letzten intensiven Auseinanderset-
zungsphase mit dem Marx schen Werk, die Mitte der 1960er Jahre einsetzte und 
bezüglich akademischer Resultate bis Ende der 1970er Jahre andauerte, im Gan-
ge.38 

Meine Arbeit intendiert keine systematische Auseinandersetzung mit den 
verschiedenen Rezeptionswellen beziehungsweise Interpretationsmöglichkeiten 
der Marx schen Herangehensweise an die Ökonomie. Nichtsdestotrotz steht sie 

                                                                                                                                  
Quante (2009): Karl Marx. Ökonomisch-Philosophische Manuskripte. Kommentar, 

Frankfurt a.M. Die vorsichtige Marxrenaissance zeigt sich auch in der Wieder-

veröffentlichung vergriffener Interpretationen sowie in Beiträgen in philosophischen 

Fachzeitschriften. Vgl. Andreas Arndt (1985): Karl Marx. Versuch über den 

Zusammenhang seiner Theorie, Berlin 2012. Vgl. auch den Schwerpunkt zu Marx 

in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Band 58, Heft 2, 2010, sowie die einzelnen 

Beiträge in: Band 60, Heft 3, 2012; Band 56, Heft 5, 2008; Band 54, Heft 5, 2006. 

Vgl. auch Zeitschrift für Philosophische Forschung Heft 4, 2006; Information 

Philosophie Heft 2, 2012.  Auch die 1980er und 1990er Jahre waren nicht völlig 

frei von im Rahmen der Akademie entstandener Literatur. Vgl. Eberhard Braun 

(1992): Aufhebung der Philosophie. Marx und die Folgen, Stuttgart; Helmut Brentel 

(1989): Soziale Form und ökonomisches Objekt. Studien zum Gegenstands- und 

Methodenverständnis der Kritik der politischen Ökonomie, Opladen; Gerhard 

Göhler (1980): Die Reduktion der Dialektik durch Marx. Strukturveränderungen der 

dialektischen Entwicklung in der Kritik der politischen Ökonomie, Stuttgart; 

Michael Heinrich (1991): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der 

politischen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer 

Tradition. 1. Auflage, Hamburg; Klaus Holz (1993): Historisierung der Gesell-

schaftstheorie. Zur Erkenntniskritik marxistischer und kritischer Theorie, Pfaffen-

weiler; Ernst Michael Lange (1980): Das Prinzip Arbeit. Drei metakritische Kapitel 

über Grundbegriffe, Struktur und Darstellung der „Kritik der politischen Ökonomie“ 

von Karl Marx, Frankfurt a.M.; Georg Lohmann (1991): Indifferenz und Gesell-

schaft, Frankfurt a.M.; Andrea Maihofer (1992): Das Recht bei Marx. Zur dia-

lektischen Struktur von Gerechtigkeit, Menschenrechten und Recht, Baden-Baden; 

Nadja Rakowitz (2000): Einfache Warenproduktion. Ideal und Ideologie, Freiburg 

im Breisgau; Volker Schürmann (1993): Praxis der Abstrahierens. Naturdialektik als 

relationsontologischer Monismus, Frankfurt a.M., Berlin u.a. 

38  Mit der DDR-Tradition der Marx-Rezeption beschäftigt sich diese Arbeit nur ganz 

am Rande. Eine Auseinandersetzung dazu steht aus. Ebenfalls kaum Berücksichti-

gung findet die weltweite Marx-Rezeption. Einen Überblick dazu bietet Hoff 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

in einer Traditionslinie. Sie folgt der sogenannten „Neuen Marx-Lektüre“39 zu-
mindest insoweit, als dass es die innerhalb dieses Rahmens geführten Diskussio-
nen waren, die meine Beschäftigung mit Marx wesentlich geprägt haben. Einige 
für meine Arbeit relevante Aspekte seien hier aufgezählt: Einfluss hat die Kon-
zentration auf methodische und wissenschaftstheoretische Fragestellungen und 
im Zuge dessen eine gewisse Abkehr von den konkreteren ökonomischen Analy-
sen innerhalb des Marx schen Werkes. Wesentlich ist auch die Auseinanderset-
zung mit dem Begriff der Form bzw. mit einer „Formentheorie des Sozialen“40 
und der daraus resultierenden Frage nach den Handlungszwängen bzw. Hand-
lungsmöglichkeiten der Individuen in der kapitalistischen Produktionsweise. Da-
rüber hinaus kann man von einer Vernachlässigung des Marx schen Klassenbe-
griffs und der an ihn anknüpfenden Analysen sprechen. Diese Punkte spiegeln 
sich in der bevorzugten Lektüre und Rezeption der ersten Kapitel des Kapital, im 
Besonderen des Abschnitts zur Wertformanalyse.41 

Ich habe davon gesprochen, dass der zentrale Gegenstand dieser Arbeit die 
spezifische Erkenntnisform ist, mit der Karl Marx den Gegenstandsbereich der 
politischen Ökonomie zu erfassen versucht. Darüber hinaus habe ich Marx  dop-
pelten Zugriff auf den ökonomischen Gegenstandsbereich angedeutet: Zum 
einen entwickelt er mit der Arbeitswertlehre eine ökonomische Theorie der Be-
stimmung des Werts. Zum anderen enthält sein ökonomisches Werk eine Theo-
rie und Kritik der ökonomischen Formen, die sowohl die Vielzahl der ökonomi-
schen Prozesse unter einen begrifflichen Zusammenhang bringt als auch die 
Handlungszwänge, denen die Menschen durch die kapitalistische Produktions-
weise ausgesetzt sind, rekonstruiert. Ich rechtfertige Marx  Zugriff auf den öko-
nomischen Gegenstandsbereichs durch den Hinweis auf die Existenz eines Frei-
heitsgrads in der ökonomischen Theorieproduktion. Durch diesen sind unter-
schiedliche Perspektiven auf die Ökonomie möglich. Der Freiheitsgrad erlaubt 
es, auch normative Positionen in die ökonomische Theorie zu integrieren. Marx  
Erkenntnisform der Ökonomie wird erst vor dem Hintergrund bestimmter nor-
                                                             
39  Vgl. generell Elbe 2008, S. 31–87; Helmut Reichelt (2008): Neue Marx Lektüre. Zur 

Kritik der sozialwissenschaftlichen Logik, Hamburg, S. 22–39. 

40  Elbe 2008, S. 32. Zum Begriff der Form vgl. auch die Angaben bei Ernst Michael 

Lange (1978): Wertformanalyse, Geldkritik und die Konstruktion des Fetischismus 

bei Marx, in: Neue Hefte für Philosophie, Heft 13,1978, S. 1–46, hier S. 3ff. 

41  Weitere Merkmale der Neuen Marx-Lektüre sind auf der Ebene der marxismusinter-

nen Debatte eine logische Interpretation der Kategorienabfolge des Kapital sowie 

die These einer monetären Werttheorie. Vgl. beispielsweise Robert Kurz (2012): 

Geld ohne Wert. Grundrisse zu einer Transformation der politischen Ökonomie, 

Berlin, Kapitel 1 und 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 19 

mativer Positionen deutlich. In seinem Werk drückt sich ein „subjektives Prin-
zip“ aus, welches anhand einer Analyse seines Frühwerkes expliziert werden 
kann und das in seinen ökonomischen Schriften fortwirkt. 

In kürzester Form lässt sich der Gedankengang meiner Arbeit dabei wie folgt 
zusammenfassen: Anhand des Marx schen Frühwerkes wird expliziert, dass ein 
Freiheitsgrad bei der Analyse bestimmter Gegenstandsbereiche existiert, welcher 
durch das subjektive Prinzip des Autors in diese oder in jene Richtung entfaltet 
wird. Weiterhin wird Marx  subjektives Prinzip selbst untersucht. Anhand Marx  
ökonomischer Schriften wird gezeigt, dass auch in dieser Wissenschaft ein spezi-
fischer Freiheitsgrad existiert. Dementsprechend lassen sich Marx  ökonomische 
Grundbegriffe, hier vor allem der Begriff der abstrakt-menschlichen Arbeit, als 
Ausdruck seines subjektiven Prinzips interpretieren. Darüber hinaus vertrete ich 
die These einer doppelten Marx schen ökonomischen Theorie. Neben einer klas-
sischen ökonomischen Theorie existiert eine Theorie und Kritik der sozialen 
Formen, welche unter anderem dazu dient, die Handlungszwänge, denen die In-
dividuen in der kapitalistischen Produktionsform unterliegen, zu rekonstruieren. 

Die Arbeit gliedert sich in zwei Teile. Kapitel 2 und 3 beschäftigen sich mit 
den Marx schen Frühschriften, Kapitel 5 bis 8 mit den Schriften zur Kritik der 
politischen Ökonomie. Das zweite Kapitel „Marx  Dissertation – Auf der Suche 
nach dem Land der Vernunft“ beschäftigt sich mit Marx  Doktordissertation, die 
von mir als ein Schlüssel für das Verständnis des Marx schen Werks gelesen 
wird. Das dritte Kapitel „Die Frühschriften – Vom Land der Vernunft und seinen 
‚lügenden Nebelbänken‘“ ist im Wesentlichen eine Explikation des Marx schen 
subjektiven Prinzips. Kapitel 4, „Marx  Methode(n)“, befasst sich in allgemeiner 
Form mit der Marx schen Methode der „Kritik der politischen Ökonomie“. Die 
Kapitel 5 bis 8 – „Der Wertbegriff und der Anfang des Kapital“, „Die Wertsubs-
tanz und die abstrakt-menschliche Arbeit“, „Die Entwicklung der Wertformen“, 
„Die gesamtgesellschaftliche Betrachtungsweise“ – sind schließlich konkrete 
Interpretationen der Marx schen Ökonomietheorie. Im Folgenden stelle ich die 
einzelnen Kapitel kurz vor. 

Das in zwei Abschnitte unterteilte zweite Kapitel zeigt, dass Marx  Doktor-
dissertation „Differenz der demokritischen und epikureischen Naturphilosophie“ 
aus dem Jahr 1841 einen Schlüssel zu einem adäquaten Verständnis auch seines 
späteren ökonomischen Werks liefert. Der erste Abschnitt (2.1) charakterisiert 
Marx  Dissertation als diejenige Schrift, in der er auf die Rolle des Autors bei 
der Entstehung philosophischer Werke reflektiert, dessen Rolle betont und in 
Grenzen auch affirmiert. Ich entnehme dieser Arbeit den Begriff des subjektiven 
Prinzips, der für mein Verständnis der Marx schen Ökonomietheorie von beson-
derer Bedeutung ist. Marx setzt sich in seiner Dissertation mit den Grenzen „ob-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

jektiver“ wissenschaftlicher Erkenntnis auseinander und zeigt durch die Analyse 
der Epikureischen Naturphilosophie, dass unter bestimmten Bedingungen die 
subjektiven Hintergründe eines Autors gerechtfertigt in die Analyse eines 
Gegenstandsbereiches einfließen. Im zweiten Abschnitt (2.2) wird mit der Meta-
pher „Land der Vernunft“, die Marx im Anhang seiner Dissertation verwendet, 
der „Ort“ markiert, an dem das gelingende Verhältnis von Individuum und sozia-
ler Form stattfinden soll. Im Land der Vernunft sind die Individuen mit ihren 
allgemeinen sozialen Bestimmungen im Einklang. In Marx  Gegenwart sind sie 
es nicht. Marx  subjektives Prinzip beruht damit auf einer zeitlichen Differenz. 
Die Verwirklichung des Landes der Vernunft ist eine Frage zukünftigen Han-
delns, die angesichts der Gegenwart nur in der Form der Hoffnung erfasst wer-
den kann. Die Metapher ist eingebettet in die Analyse und Kritik der bestehen-
den gesellschaftlichen Verhältnisse. Vom „Land der Vernunft“ aus kann Kritik 
an ihnen geübt werden. Hauptgegenstand der Kritik ist für Marx zu diesem Zeit-
punkt noch die Religion. Er entfaltet sie anhand der Frage, wann sich Vorstel-
lungen, Ideen und Gedankengebilde als falsche oder illusionäre analysieren las-
sen. Marx  Gedankengang wird anhand seiner Diskussion des ontologischen 
Gottesbeweises entlang eines fiktiven Dialoges mit Kant dargestellt. 

Das in vier Abschnitte unterteilte dritte Kapitel beschäftigt sich mit einer 
Phase des Marx schen Frühwerks, die als Periode der „Existenz der Vernunft“ 
charakterisiert werden kann. Im Zentrum steht die Explikation des Marx schen 
subjektiven Prinzips. Positiv ist es durch seine Überzeugung charakterisiert, dass 
ein gelingendes Verhältnis von Individuen und sozialen Formen real möglich ist. 
Negativ gefasst führt dieses Prinzip zu einer Kritik derjenigen Verhältnisse, die 
dieser Form nicht entsprechen, d.h. zu Marx  Ablehnung von sozial bedingtem 
menschlichen Leiden und Herrschaft. Marx  subjektives Prinzip wirft die Frage 
nach seiner prinzipiellen Sichtweise auf das Verhältnis zwischen Individuen und 
sozialer Form auf. Was ist die Seinsweise dieses Verhältnisses? Diese Frage 
nach Marx  „ontologischer“ Position wird im ersten Abschnitt des dritten Kapi-
tels – entlang der von Marx selbst gewählten Begriffe – in den Termini des No-
minalismusstreits diskutiert. Es ist zu prüfen, inwieweit Marx die gesellschaftli-
chen Verhältnisse realistisch oder nominalistisch begreift. Sind die Verhältnisse 
Ergebnis der Handlungen der Individuen und vollständig auf sie zurückzufüh-
ren? Besitzen die Formen einen Vorrang und bestimmen die Individuen in ihren 
Handlungen oder ist die Frage nach einem Vorrangverhältnis falsch gestellt? 
Marx  Analyse und Kritik der bürgerlichen Gesellschaft basiert auf Kriterien der 
Kritik bzw. Urteilsdimensionen, die anzeigen, wann ein gelingendes Verhältnis 
von Individuen und sozialer Form stattfindet. Diese werden in Abschnitt 3.2 
untersucht. Ausgangspunkt seiner Vermessung des Landes der Vernunft ist der 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 21 

gegenwärtige gesellschaftliche Zustand, das „Land der Unvernunft“. Die positi-
ve Formulierung seines subjektiven Prinzips wird möglich, da Marx bei einem 
„Nein, so soll es nicht sein“ nicht stehenbleibt, sondern seine Ablehnung be-
gründet. Dieser Anspruch führt zu einer Liste von sechs Kriterien, die die be-
stehenden Verhältnisse als inadäquat ausweisen. Abschnitt 3.3 untersucht erste 
Ansätze, die defizitären gesellschaftlichen Formen auf bestimmte Handlungs-
formen zurückzuführen. Mit dieser Konzeption soll die Frage beantwortet wer-
den, wie es überhaupt zum „Land der Unvernunft“, zur Existenz defizitärer ge-
sellschaftlicher Formen, kommen konnte. Unter der Prämisse der Möglichkeit 
gelingender Verhältnisse von Individuen und sozialen Formen stellt sich die 
Frage nach den Ursachen und der Vorgeschichte ihres Misslingens. Marx greift 
dazu auf einen spezifischen Abstraktionsbegriff zurück. Er entwickelt einen Be-
griff praktischer und realer Abstraktion. Abschnitt 3.4 geht der Frage nach, wie 
sich Marx  Reflexion auf die Grenzen sozialwissenschaftlicher Erkenntnis über 
die ersten Ansätze in der Doktordissertation hinaus fortsetzt. Dabei rückt der 
neue Gegenstandsbereich der politischen Ökonomie ins Zentrum der Überlegun-
gen. Es ist für die Thesen dieser Arbeit von einiger Relevanz, dass am Anfang 
von Marx  Beschäftigung mit der Ökonomie eine Art Skeptizismus steht. Marx 
kritisiert in den sogenannten Millexzerpten jede Form von Nationalökonomie, 
die ihren Gesetzesbegriffen eine zu große Reichweite zubilligt. 

Mit dem vierten Kapitel meiner Arbeit verlasse ich das Frühwerk und wende 
mich Marx  Schriften zur Kritik der politischen Ökonomie zu. Dabei konzentrie-
re ich mich zuerst allgemein auf Aussagen zu Marx  Methode. Im sogenannten 
Methodenkapitel der Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie stellt Marx 
sich die zentrale Frage, mit welchem begrifflichen Instrumentarium der ökono-
mische Gesamtzusammenhang erfasst werden kann. Das vierte Kapitel teilt sich 
in zwei Abschnitte, die sich entlang der Marx schen Forschungs- (4.1) und Dar-
stellungsweise (4.2) trennen lassen. Die Forschungsweise kann als „Weg vom 
chaotisch Konkreten zum verständig Abstrakten“ gefasst werden, während sich 
die Darstellungsweise als „Aufstieg vom verständig Abstrakten zum reichen 
Konkreten“ bezeichnen lässt. Ausgangspunkt des Forschungsprozesses ist der 
unverstandene Alltagseindruck vom ökonomischen Geschehen, das durch einen 
langwierigen und arbeitsteiligen Prozess der Forschung in seine einzelnen Be-
standteile gegliedert wird. Dabei kommt der „Abstraktionskraft“ eine entschei-
dende Rolle zu. Im Abschnitt zur Methode der Darstellung wird der rekonstruie-
rende Charakter der Marx schen Herangehensweise verdeutlicht. Das Kapital hat 
die Struktur des „Einholens von Voraussetzungen“.42 Der ökonomische Gesamt-
zusammenhang ist immer bereits gegeben. Marx stellt sich die Aufgabe, ihn in 
                                                             
42  Lohmann 1991, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

eine begriffliche Ordnung zu bringen. Dazu greift er auf eine Konzeption von 
unterkomplexen Grundbegriffen zurück. Während im Forschungsprozess mehr 
und mehr ökonomische Formen eingeklammert werden, werden sie im Zuge der 
Darstellung wieder integriert. Dabei wird der Begriff des Widerspruchs relevant 
und im Kontext des Hegel schen Widerspruchbegriffs diskutiert. 

Die Grundbeziehungen und Grundprozesse der Marx schen Ökonomiekritik 
werden in den Kapiteln 5 bis 8 konkreter untersucht. Zum einen wird der Frage 
nach dem realen vermittelnden Band der kapitalistischen Produktionsweise 
nachgegangen, als dessen theoretisches Pendant sich der Begriff des Werts er-
weist. Durch ihn versucht Marx, die Verflechtung des wirtschaftlichen Gesamt-
zusammenhanges sichtbar zu machen. Das Kapital ist in der Darstellung eine 
Entfaltung des Wertbegriffs. Gemäß meiner These, dass sich die Marx sche Kri-
tik der politischen Ökonomie in eine „klassische“ ökonomische Theorie und eine 
Theorie und Kritik der ökonomischen Formen unterteilen lässt, umfasst der 
Wertbegriff auf der einen Seite Wertsubstanz und Wertgröße, auf der anderen 
Seite verschiedene Wertformen. 

Im fünften Kapitel gehe ich nach einem Überblick über die Manuskriptlage 
(5.1) und einer einleitenden Skizze des Wertbegriffs (5.2) auf den „Anfang“ der 
Kritik der politischen Ökonomie ein (5.3). Mit welcher Kategorie beginnt das 
Kapital? Statt von einem Anfang ist es besser, von verschiedenen Perspektiven 
des Anfangs zu sprechen. In diesen reflektiert sich zum einen die Unterschei-
dung von Forschungsprozess und Prozess der Darstellung, zum zweiten die 
Marx sche Kritikabsicht. 

Im sechsten Kapitel wird der Begriff der abstrakt-menschlichen Arbeit als 
Wertsubstanz diskutiert. Im ersten Abschnitt werden drei Strategien untersucht, 
die Marx aufbietet, um seine Arbeitswertlehre zu rechtfertigen. Dabei wird ge-
zeigt, dass Marx beweisen kann, dass die menschliche Arbeit zwar wesentlicher 
Produktionsfaktor, nicht jedoch alleiniger Wertproduzent ist. Als Alternative zu 
Marx  Versuchen der Bestimmung einer Wertsubstanz diskutiere ich Georgs 
Simmels Zugang zum Wertbegriff in dessen Philosophie des Geldes (6.2). Sie ist 
der Versuch, eine Rekonstruktion des Wertbegriffs ohne bestimmbare Substanz 
vorzunehmen und verzichtet dabei auf jeden ökonomietheoretischen Erklärungs-
anspruch. Abschließend rechtfertige ich Marx  Annahme der abstrakt-
menschlichen Arbeit als Wertsubstanz (6.3). Sie ist Ausdruck des Freiheitsgra-
des ökonomischer Theoriekonstruktion. Marx  politische Intentionen, sein sub-
jektives Prinzip, gehen hier direkt in sein theoretisches Werk ein, und sie tun 
dies zu Recht. Man kann gute Gründe dafür angeben, warum Marx von der abs-
trakt-menschlichen Arbeit als Wertsubstanz ausgeht. Sie ist jedoch nicht der ein-
zig mögliche Grundbegriff einer ökonomischen Theorie. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


EINLEITUNG | 23 

Das siebte Kapitel untersucht die Entwicklung der Wertformen vom 
Tauschwert über das Geld bis zum Kapital, d.h. die begriffliche Entfaltung des 
Wertbegriffs. Dabei konzentriere ich mich zum einen auf die Frage, welche Un-
terkomplexitäten Marx an den begrifflichen Übergängen jeweils aufzulösen hat. 
Zum zweiten benenne ich die empirischen Fakten, die von Marx zur Plausibili-
sierung der Übergänge herangezogen werden. Zum dritten gehe ich Marx  Kri-
tikabsicht nach. Die Abfolge der Wertformen stellt sich auch als Analyse der 
Handlungszwänge dar, denen die Individuen in der kapitalistischen Produktions-
form unterliegen. Mit der Unterscheidung der Begriffe der verständigen Abstrak-

tion und der praktischen Abstraktion verdeutliche ich den Unterschied zwischen 
Marx  wissenschaftlicher Analyse und der konkreten Genese der grundlegenden 
ökonomischen Prozesse (7.1). Anschließend wird die zunehmende Komplexität 
des Wertbegriffs vom Tauschwert zum Kapital entlang der Begriffe „praktische 
Abstraktion“, „reale Abstraktion“, „Vergegenständlichung“, „Verkehrung“, 
„Verselbständigung“ und „Vermehrung“ entwickelt (7.2–7.5). Eine Entwicklung 
ist dabei von besonderem Interesse: Am Übergang vom Geld zum Kapital soll 
die Frage nach der Bedeutung der beiden grundlegenden ökonomischen Sphären 
Produktion und Zirkulation mit den ihnen unterliegenden Praxisformen Arbeit 
und Tausch diskutiert werden (7.6). Der Praxisform des geldvermittelten Tau-
sches wird damit in dieser Arbeit ein stärkeres Gewicht zugemessen, als viele 
explizite Marx sche Äußerungen dies nahelegen. Das Kaufen und Verkaufen ist 
derjenige Akt, der eine einheitliche wirtschaftliche Dimension herstellt, ohne die 
eine quantitativ verfahrende Ökonomie nicht möglich wäre. Der geldvermittelte 
Tausch stiftet jenes vermittelnde Band, das Marx  holistische Darstellung der 
kapitalistischen Produktionsweise motiviert. Allerdings vermittelt der Tausch 
den ökonomischen Gesamtzusammenhang in seiner kapitalistischen Spezifik 
keineswegs allein. Die Wertform „Kapital“ bezieht die Sphäre der Produktion 
wieder ein.  

Das abschließende achte Kapitel thematisiert diesen Gesamtzusammenhang 
als solchen. Zum einen kann nun auf die beiden zentralen gesellschaftlichen 
Charaktermasken eingegangen werden, in denen sich die Handlungszwänge der 
kapitalistischen Produktionsform manifestieren: Lohnarbeiter und Kapita-
list (8.1). Die Form des Lohnarbeiters erscheint – in rein kapitalistischen Ver-
hältnissen – als einzige Möglichkeit der Reproduktion für diejenigen, welche 
keine Produktionsmittel besitzen. Der Handlungszwang des Kapitalisten besteht 
im Marx schen Vokabular darin, Mehrwert bzw. im eigenen Verständnis darin, 
Profit zu erwirtschaften (8.2). Die empirische Antwort auf die Frage nach dem 
Zwang zur Profiterwirtschaftung lautet Konkurrenz. Sie wird von Marx als 
Oberflächenphänomen bestimmt, dies negiert aber in keiner Weise ihre Bedeu-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

tung für seine Herangehensweise. Letztlich ist das Kapital die begrifflich durch-
drungene, d.h. durch ein Gesamtgefüge von Begriffen erfasste Konkurrenz. Es 
ist der rational rekonstruierte, auf den Begriff gebrachte Ausdruck der Vorstel-
lungen der Individuen von der Konkurrenz. Damit ist der Begriff des Kapital 
aber selbst kein Letztes, sondern Produkt der Marx schen Darstellungsweise und 
in dieser Hinsicht „nur“ begrifflich. Abschließend (8.3) werden mit dem Totali-
tätsbegriff und der Organismusmetapher zwei zentrale Zugänge zu ökonomi-
schen Gesamtzusammenhang diskutiert. Einen formalen Ansatz bietet der Totali-
tätsbegriff. Marx  Verständnis der Totalität wird als hierarchischer, moderater 
Holismus gefasst. Präzisiert werden kann er durch Marx  Gebrauch der Orga-
nismusmetapher. Anhand dieser wird spezifische Zielgerichtetheit des ökonomi-
schen Zusammenhanges verdeutlicht. Dabei kann auch noch einmal auf Marx  
Kritikabsicht eingegangen werden. Der ökonomische Gesamtzusammenhang soll 
kein Organismus mehr sein. Er soll nicht mehr „wachsen“ müssen. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

2.  Marx  Dissertation – Auf der Suche nach 
dem „Land der Vernunft“ 

 
 
 
Marx  Doktordissertation1 zur Differenz der demokritischen und epikureischen 
Naturphilosophie steht nicht im Zentrum der wissenschaftlichen und politischen 
Auseinandersetzungen um ihn. Ihr vordergründiges Thema, der Vergleich der 
Naturphilosophien Demokrits und Epikurs, ist zu abseitig. Die genuin 
Marx schen Begriffe sind hier noch nicht entwickelt, seine politischen Intentio-
nen noch weit vom später propagierten Kommunismus entfernt, ganz zu schwei-
gen vom Fehlen einer eigenständigen, ökonomiekritischen Theorie. Zudem ist 
die Dissertation nicht vollständig überliefert. Ich stelle diese apokryphe Schrift 
dennoch in das Zentrum des ersten Kapitels dieser Arbeit, weil sie einen Schlüs-
sel zum Marx schen Werk bietet. 
 
 

2.1 MARX  EPIKUR 
 
Marx  Dissertation aus dem Jahre 1841, deren Vorarbeiten bis ins Jahr 1839 zu-
rückreichen,2 stellt ihn vor eine besondere Aufgabe. Der junge Philosoph geht 

                                                             
1  Karl Marx (1841): Doktordissertation. Differenz der demokritischen und epikurei-

schen Naturphilosophie nebst einem Anhange, in: MEW EB 1, Berlin 1968, S. 257–

373. 

2  Karl Marx (1839/40): Hefte zur epikureischen, stoischen und skeptischen Philoso-

phie, in: MEW EB 1, Berlin 1968, S. 13–256. Um die versteckte Marx’sche Kritik 

an Hegel zu erfassen, ist es sinnvoll, sich nicht allein auf die überlieferten Teile der 

Dissertation zu stützen, sondern ebenso die Vorarbeiten heranzuziehen, die haupt-

sächlich aus Exzerpten antiker Philosophen bestehen. Die Sekundärliteratur zum 

Text ist eher spärlich und meist älteren Datums. Hervorzuheben ist: Günther Hill-

mann (1966): Marx und Hegel. Von der Spekulation zur Dialektik, Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

davon aus, das philosophische System der Epoche in Gestalt des Hegel schen 
Werkes bereits vorzufinden.3 Was bleibt für ihn noch zu tun in einer „eisernen“4 
                                                                                                                                  

Vgl. darüber hinaus: Hartmut Hecht (2001): Marx’ frühe Leibniz-Exzerpte als Quel-

le seiner Dialektik, in: Berliner Debatte Initial, Jg. 12, Heft 4, 2001, S. 27–37; Pana-

jotis Kondylis (1987): Marx’ Dissertation und der Ausgangspunkt seiner geistigen 

Entwicklung, in: Ders.: Marx und die griechische Antike. Zwei Studien, Heidelberg, 

S. 7–40; Helmut Reichelt (1995): Theoriekonstruktion und Subjektivität des jungen 

Marx, in: Heinz Eidam/Wolfdietrich Schmied-Kowarzik (Hg.): Kritische Philoso-

phie gesellschaftlicher Praxis. Auseinandersetzungen mit der Marx’schen Theorie 

nach dem Zusammenbruch des Realsozialismus, Würzburg 1995, S. 97–114; Peter 

Ruben (1969): Natur und Naturwissenschaft in der Entstehung der marxistischen 

Philosophie, in: Ders.: Philosophische Schriften. Online-Edition, Berlin 2006, URL: 

www.peter-ruben.de, Aufruf 20.08.2012; Rolf Sannwald (1956): Marx und die An-

tike, phil. Diss. der Universität Basel, Einsiedel; sowie die entsprechenden Abschnit-

te und Passagen in: Franz Mehring (1918): Karl Marx. Geschichte seines Lebens, 

Leipzig; Thomas Meyer (1973): Der Zwiespalt in der Marx’schen Emanzipations-

theorie. Studie zur Rolle des proletarischen Subjekts, Kronberg; Edgar Thaidigs-

mann (1978): Falsche Versöhnung. Religion und Ideologiekritik beim jungen Marx, 

München. 

3  Die vor allem in den ersten beiden Kapiteln immer wieder vorgenommenen Charak-

terisierungen Hegels sind fast immer Charakterisierungen aus Marx  Sicht. Ich frage 

also in aller Regel nicht nach der Angemessenheit der Marx’schen Hegelinterpreta-

tion. Für eine aktuelle Hegelinterpretation vgl. Pirmin Stekeler-Weithofer (2005): 

Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels System als Formanalyse von Wissen 

und Autonomie, Frankfurt a.M. 

4  MEW EB 1, S. 217. Marx bezieht sich hier vermutlich auf das „eiserne Zeitalter“, 

welches sich zuerst bei Hesiod findet und das in Ovids Metamorphosen wie folgt be-

schrieben wird: „Fluren, zuvor wie die Luft und das Licht der Sonne gemeinsam,/ 

Zeichnete jetzt mit begrenzendem Strich vorsichtig der Messer;/ Und nicht wurde 

geheischt bloß Saat und schuldige Nahrung/ Von dem ergiebigen Feld: ein ging’s in 

der Erde Geweide./ Schätze, die jene versteckt und stygischen Schatten genähert,/ 

Werden gewühlt ans Licht, Anreizungen böser Gelüste./ Heillos Eisen bereits und 

Gold heilloser als Eisen/ Stiegen herauf: auf steiget der Krieg, der streitet mit bei-

dem/ Und mit der blutigen Faust schlägt klirrende Waffen zusammen.“ Ovid: Meta-

morphosen, übersetzt von R. Suchier und bearbeitet von E. Gottwein, URL: 

http://www.gottwein.de/Lat/ov/met01de.php#Weltzeitalter, Aufruf 23.08.2012, 

S. 135–143. Das eiserne Zeitalter ist weiterhin gekennzeichnet durch „Betrug und 

tückische Falschheit,/ Hinterlist und Gewalt und verruchte Begier des Besitzes“ 

(ebd., S. 129f.) sowie die Abwendung der Götter von der Welt (vgl. ebd., S. 150). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 27 

Zeit, in der die Vernunft bereits in Gedanken gefasst sei? Die Philosophie 
scheint ihm vollendet, der Kreislauf der Kategorien geschlossen und alles, was 
ist, als Begriffenes eingearbeitet in die endgültige Apotheose der Vernunft. Es 
genügt Marx nicht, sich in den ausgetretenen Pfaden des hegelianisierenden 
Denkens zu bewegen,5 und das, was er als Hegels System kennengelernt hat, hier 
und da zu verbessern, zu hegen und zu pflegen.6 Er will darüber hinaus, sucht 
einen Weg, der es ihm gestattet, die Auseinandersetzung mit Hegel hinter sich zu 
lassen und über diesen hinauszugehen.7 Allerdings vermeidet Marx in aller Re-
gel eine direkte Kritik an Hegel – eine Aufgabe, der er sich zu diesem Zeitpunkt 
noch nicht gewachsen sieht.8 

Von Hegel wird das Bonmot tradiert, dass, wenn die Wirklichkeit nicht mit 
der Theorie übereinstimme, es „umso schlimmer für die Wirklichkeit“ sei.9 Und 
in der Tat entwickelt Hegel keine realistische Schilderung des Rechtssystems, 
der Geschichte oder der Religion, vielmehr schreibt er immer unter der Prämisse, 
„als ob“ die Vernunft in diesen Sphären des menschlichen Zusammenlebens be-
reits verwirklicht worden sei. So bildet die Hegel sche Philosophie nach Marx  
Ansicht zwar ein geschlossenes System, jedoch steht dieses System in offen-
                                                             
5  Hartmut Hecht verweist auf Leibniz als weitere wesentliche Quelle der Marx’schen 

Dissertation (vgl. Hecht 2001). 

6  Im Vorwort der Dissertation gibt Marx dies als Intention an: Er konstatiert, dass 

Hegel „zwar das Allgemeine der [atomistischen; M.E.] Systeme im ganzen richtig 

bestimmt“ habe (MEW EB 1, S. 261); es sei diesem jedoch zum einen „unmöglich“ 

gewesen, „in das einzelne einzugehen“, zum anderen habe Hegel ein Vorurteil 

gegenüber dem antiken Materialismus gehabt (vgl. ebd., S. 261f.). 

7  Günther Hillmann fasst dies wie folgt: „Was Marx [...] in erster Linie interessiert, ist 

der Prozeß der Auflösung des Systems, das Moment der aus dem Wendepunkt ent-

springenden neuen Richtung des Prozesses.“ (Hillmann 1966, S. 189). 

8  MEW EB 1, S. 217. Zu den philosophischen Ansprüchen des jungen Marx vgl. Rei-

chelt 1995. Peter Ruben vertritt die Einschätzung, dass Marx’ Dissertation tatsäch-

lich bereits über Hegels „Idealismus“ hinausginge, da er in der – von mir nicht dis-

kutierten – Gestalt des Demokrit die naturwissenschaftliche Forschung gegen die 

philosophische Spekulation verteidige (vgl. Ruben 1969, S. 6ff.). 

9  Dass es keinen Beleg für diesen Ausspruch gibt, beweist nur, dass er wahr ist. In 

einer anderen Variante der Geschichte heißt es zudem: „umso schlimmer für die 

Tatsachen“. Dies würde eher Hegels’ Sprachgebrauch entsprechen. In dieser Arbeit 

wird zwischen Wirklichkeit (als Wesensbestimmung) und Realität (als Erscheinung) 

– in deren Begriffsfeld dann auch die Tatsachen fallen würden – unterschieden. 

Marx verwendet die Unterscheidung von Wirklichkeit und Realität nicht 

durchgängig. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

sichtlichem Gegensatz zur Realität Mitte des 19. Jahrhunderts. Hegel vertritt die 
Position – so kann man annähernd zusammenfassen –, dass es keine idealistische 
Darstellung des Unglücks bzw. des Unvollkommenen geben könne. Da Mängel 
nicht theoriefähig seien, könnten sie nicht in systematischer Form gefasst wer-
den. Marx macht es sich in der Dissertation zur Aufgabe, das Problem dieses 
Ansatzes angesichts des gesellschaftlichen Elends anzuzeigen. 

Bemerkenswert ist die Art und Weise, wie Marx sich dieser Aufgabe stellt. 
Er greift Hegel nicht direkt an, sondern schlüpft in die Rolle eines anderen und 
legt die „Charaktermaske“ des Epikur an.10 Er sieht dies gerechtfertigt, da er sich 
in einer ähnlichen historischen Situation wähnt wie der hellenistische Philosoph. 
Auch die griechische Philosophie hat – so Marx – ihren großen Systematiker11 
besessen und Epikur als Nacharistoteliker mithin vor ähnlichen Problemen ge-
standen wie der Posthegelianer Marx. Ihr gemeinsamer Ausgangspunkt ist der 
Bruch zwischen philosophischem System und Realität: „Die Welt ist also eine 
zerrissene, die einer in sich totalen Philosophie gegenübertritt. Die Erscheinung 
der Tätigkeit dieser [der des Epikur und die der Nachhegelianer; M.E.] Philoso-
phie ist dadurch auch eine zerrissene und sich widersprechend.“12 
 
Marx  historische Situation ist nicht die der Eule der Minerva, die zu ihrem Flug 
in der Dämmerung anhebt und der die Abendsonne ein versöhnendes Licht wirft; 
es ist die des „Nachtschmetterlings“, welcher, „wenn die allgemeine Sonne 
untergegangen ist, das Lampenlicht des Privaten“ sucht.13 Diese Szene bieder-
                                                             
10  MEW EB 1, S. 215. Der Begriff der Charaktermaske hat hier noch einen wesentlich 

stärkeren Bezug auf das Theater als in Marx’ späteren Schriften. Er benutzt ihn in 

der Bedeutung von Verkleidung und nicht in Bezug auf handlungsdeterminierende 

Rollenmuster. Auf diese zweite Bedeutung hatte ich in der Einleitung Bezug ge-

nommen. 

11  Anzumerken ist, dass Aristoteles kein System besaß wie Hegel. Die Analogie be-

zieht sich auf den Anspruch beider Autoren, die Welt vollständig zu erfassen. 

12  Ebd. Die Erfahrung der zerrissenen Welt, die von Marx über diese Metapher hinaus 

nicht expliziert wird, ist bereits die des jungen Hegels. In seiner Differenzschrift 

schreibt Hegel: „Wenn die Macht der Vereinigung aus dem Leben der Menschen 

verschwindet und die Gegensätze ihre lebendige Beziehung und Wechselwirkung 

verloren haben und die Selbständigkeit gewinnen, entsteht das Bedürfnis der Philo-

sophie.“ Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1801): Differenz des Fichteschen und 

Schellingschen Systems der Philosophie, in: HWB 2, Frankfurt a.M. 1970, S. 9–138, 

hier S. 22. Die Konsequenz der Erarbeitung eines philosophischen Systems, die He-

gel zieht, ist Marx in seinem Bewusstsein als Nachfolger Hegels versperrt. 

13  MEW EB 1, S. 219. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 29 

meierlicher Gemütlichkeit wird von Marx nicht affirmiert, kann aber als Hinweis 
auf die durch das schreibende Subjekt gezogene Grenze systematischer, philoso-
phischer Erkenntnis verstanden werden. Marx sieht sich nicht, wie noch Hegel, 
in der Lage, den Standpunkt der affirmativen, absoluten Vernunft einzunehmen. 
Stattdessen sucht er nach einem Weg, die Trennung zwischen der philosophi-
schen Wirklichkeit und der Realität des gesellschaftlichen Elends, sowenig die-
ses in der Dissertation selbst thematisiert wird, aufzuheben. Dabei diskutiert er 
zuerst den Begriff des Willens.14 

Schematisch gesprochen operiert Marx mit drei Instanzen und bemüht sich 
um ihre Vermittlung: zum einen mit Hegels philosophischem System, das die 
Vernunft ausbuchstabiert, zum zweiten mit der gesellschaftlichen Realität, die 
diesem System nicht entspricht und von Marx als „zerrissene“ charakterisiert 
wird, und zum dritten mit dem einzelnen Individuum in Gestalt des nachhegel-
schen Philosophen, das mit der Trennung von Vernunft und Realität umzugehen 
hat. 

Ein System, welches die Vernunft verkörpere, müsse den Anspruch ihrer 
Realisierung in sich tragen. Was soll eine Vernunft sein, die nur in Gedanken 
existiert, sich aber real nicht vorfindet? Marx fordert die Einheit von theoreti-
scher Reflexion und erscheinender Realität. In Auseinandersetzung mit dem so-
genannten linken Flügel der posthegelschen Philosophie diskutiert er den Willen 
als mögliche Instanz, die die Spaltung überwinden könne. Der Wille sei „der in 
sich frei gewordene theoretische Geist, [der; M.E.] zur praktischen Energie wird 
[und; M.E.] sich gegen die weltliche, ohne ihn vorhandene Wirklichkeit kehrt“.15 
Doch bleibt der Wille für Marx, obwohl „verzehrende Flamme, die sich nach 
außen wendet“16, beschränkt. Er ist nur philosophischer Wille. Die „Praxis der 
Philosophie ist selbst theoretisch“.17 Als Wille ist er immer nur in einem mehr 
oder weniger bewussten „Reflexionsverhältnis“18 sowohl zur erscheinenden wie 
zur vernünftigen Welt. Die Philosophie könne daher nicht „unmittelbar“19 reali-
siert werden. Sie sei nicht in der Lage, den Sprung in die Realität zu vollziehen, 
                                                             
14  Nach Thomas Meyer ist bezüglich des Willensbegriffs von einem starken Einfluss 

von Fichte auf Marx auszugehen. Er spricht von einer „Rückwendung zur Fichte-

schen Philosophie des Willens und der Tat“. Vgl. Meyer 1973, S. 12. Zu Meyer vgl. 

Elbe 2008, S. 453. 

15  MEW EB 1, S. 329. Hier verwendet Marx den Begriff der „vorhandenen Wirklich-

keit“, um die „Realität“ zu bezeichnen. 

16  Ebd. 

17  Ebd., S. 327. 

18  Ebd., S. 329. 

19  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

bleibe als Philosophie immer nur Philosophie. Marx treibt es bereits zu diesem 
frühen Zeitpunkt seines Wirkens aus der bloßen Philosophie hinaus. Er denkt 
zwar noch nicht über eine revolutionäre Praxis nach, hofft aber auf eine „Zeit“, 
die in die „Farben des Tages“ getaucht ist.20  

Der philosophische Wille, der ein Urteil über die erscheinende Realität trifft, 
hat ein Problem mit dem Maßstab der Beurteilung. Für Marx zeigt sich die zer-
rissene Welt an den Kategorien der von Hegel explizierten Vernunft, also an der 
gültigen Philosophie. Die Kritik, so konstatiert er, könne nur „die besondere 
Wirklichkeit an der Idee“ messen.21 So stellt sich für Marx jeder Versuch des 
Hinausgehens über Hegels Reflexionen zugleich als ein Rückgang zu diesen dar. 
Die Posthegelianer „wissen nicht, dass, indem sie sich gegen [das Hegel sche 
System; M.E.] wenden, sie nur seine einzelnen Momente verwirklichen.“22 He-
gels Einsichten sind für Marx gesetzt und noch in der Kritik an ihnen Grundlage. 
Auch Marx meint, sich nur gegen sie wenden zu können, indem er einzelne 
Momente des Hegel schen Kategoriengebäudes gegen dieses benutzt – ein in 
sich widersprüchliches Verfahren. Aus dem resultierenden Dilemma kann Marx 
in der Dissertation noch keinen Ausweg angeben. Er benennt es jedoch. 
 
Als konkretes Feld der Auseinandersetzung mit Hegels kategorialen Überlegun-
gen wählt Marx nicht die Sozialphilosophie, wie es angesichts der Bedeutung 
der realen, in sich zerrissenen Welt für Marx vielleicht zu erwarten wäre. Er ver-
gleicht stattdessen die Naturphilosophien Epikurs und Demokrits. Diese Heran-
gehensweise zeigt Marx  Scheu vor einer direkten Auseinandersetzung mit He-
gel. In der Naturphilosophie, bei der Analyse der Begriffe des Atoms und der 
Himmelskörper, diskutiert Marx die Frage nach dem Verhältnis von gesell-
schaftlichem Allgemeinem bzw. objektivem Geist und individuell Einzelnem. Er 
findet in der Atomtheorie des Epikur von diesem reflektierte Widersprüche vor, 
die er als strukturanalog zu den Widersprüchen zwischen Individuum und sozia-
len Institutionen auszuweisen versucht. 

Epikur stehe in einer historischen Situation, die es Marx erlaubt, auf die sub-
jektive Seite der Philosophie zu reflektieren. Man könne an alle Philosophen die 
Frage nach ihrem Prinzip stellen. Immer gebe es einen „geistige[n] Träger der 
philosophischen Systeme“ und gerade diese subjektive Seite sei „bisher fast 

                                                             
20  Ebd., S. 217. Laut Hillmann ist dieser Übergang zur Tat in August von Cieszkow-

skis Prolegomena zur Historiosophie von 1838 vorbereitet. Vgl. Hillmann 1966, 

S. 182ff. Zum Übergang zur Praxis vgl. auch Kondylis 1987, S. 36. 

21  MEW EB 1, S. 327f. 

22  Ebd., S. 329. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 31 

gänzlich über ihren metaphysischen Bestimmungen vergessen worden.“23 Dieses 
„Prinzip“24 sei allerdings nicht mit den bewussten Intentionen des Theoretikers 
gleichzusetzen. Marx skizziert ein Prinzip, aus dem heraus sich jeweils die ganze 
Philosophie eines Autors entschlüsseln lässt. Er trennt exoterische Aussagen und 
Selbstthematisierungen von einem esoterischen Antrieb, dem „eigentliche[n] 
innre[n] Treiben“25, eines Theoretikers. „Das wesentliche Bewußtsein des Philo-
sophen trennt sich von seinem eigenen erscheinenden Wissen, aber dies erschei-
nende Wissen [… ist; M.E.] bedingt durch das Prinzip, was das Wesen seines 
Bewußtseins ist.“26 

Die Thematisierung dieses „subjektiven“ bzw. „inneren“ Prinzips des Philo-
sophen, dessen Bedeutung Marx noch knapp zwei Jahrzehnte später in einem 
Brief an Lassalle würdigt27, hat eine klare antisubjektivistische Pointe. Marx 
führt explizit aus, dass es dabei weder um die Würdigung der „Persönlichkeit“ 
noch um „psychologisches Kleinkramen [sic]“ gehe.28 Sein Vorgehen in der Dis-
sertation spricht darüber hinaus für einen Bestimmungsgrund des Prinzips in der 
Philosophiegeschichte. Epikur (und er selbst) reagieren auf die jeweiligen philo-
sophischen Vorgaben. Darüber hinaus wird für ihn als Hegelianer die Realität, 
                                                             
23  Ebd., S. 268. Siehe auch: ebd., S. 327ff. 

24  Ebd., S. 247. 

25  Ebd. 

26  Ebd. An dieser Stelle ergibt sich ein Widerspruch in der Marx’schen Argumentation. 

Wie gerade ausgeführt, reflektiert Marx zum einen auf die Bedeutung des philoso-

phischen Willens, der die Spaltung zwischen philosophischem System und der Rea-

lität aufheben will. Dies kann als Selbstthematisierung der Marx’schen Absichten 

verstanden werden, als Selbstreflexion auf sein eigenes Tun, auf sein „subjektives 

Prinzip“. Insofern müsste sich Marx ein Bewusstsein zusprechen, das er anderen 

Philosophen abspricht. Dieser Widerspruch soll in der Argumentation relativiert 

werden. Marx verweist darauf, dass er die Bestimmungsgründe seines Wollens 

selbst nicht vollständig kontrollieren kann. Er kann natürlich angeben, was er zu tun 

gedenkt, er kann aber nicht ausschließen, dass Spätere sein Tun anders verstehen als 

er es selbst getan hat. 

27  Marx erläutert in diesem Brief, dass Epikurs System nur an sich in dessen Schriften 

vorhanden war, und fährt dann in Bezug auf Spinoza fort: „Selbst bei Philosophen, 

die ihren Arbeiten eine systematische Form gegeben, f. i. Spinoza, ist ja der wirkli-

che innere Bau seines Systems ganz verschieden von der Form, in der es von ihm 

bewußt dargestellt war.“ Brief an Lassalle vom 31.05.1858, in: Karl Marx (1858–

59): Briefwechsel September 1858 bis August 1859, MEGA² III/9, Berlin 2003, hier 

S. 155ff. 

28  MEW EB 1, S. 247. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

die Gesamtheit der sozialen Verhältnisse, zum Ausgangspunkt des Willens.29 
Marx  Konzept des (subjektiven) Prinzips dient in der Dissertation dazu, hinter 
den Aussagen des Epikur, die auf den ersten Blick einen „bloß“ naturphilosophi-
schen Kontext besitzen, eine innere Einheit zu konstruieren, d.h. ein einheitli-
ches sozialphilosophisches Thema aufzufinden. 

Dass das innere Prinzip für Marx keine Beliebigkeit impliziert, wird auch da-
rin deutlich, dass er es nicht benutzen will, um moralische Urteile über einzelne 
Autoren zu fällen. Dies zeigt sich wiederum am Beispiel einer Auseinanderset-
zung mit Hegel. Dessen System sei keine schlecht verschleierte, bewusste Af-
firmation des preußischen Staates. Es sei „gewissenlos“, ihm eine „versteckte 
Absicht hinter seiner Einsicht“ vorzuwerfen, vielmehr pulsiere „sein eigenstes 
geistiges Herzblut“ bis zur „äußerste[n] Peripherie“ der Wissenschaft.30 Dieser 
Gedanke ist wichtig, da er impliziert, dass für Marx kein Widerspruch zwischen 
der Wissenschaftlichkeit eines Werkes und den subjektiven Antrieben des 
Schöpfers dieses Werkes existiert. Wissenschaftliche Fehler hätten vielmehr in 
der „Unzulänglichkeit [des jeweiligen; M.E.] Prinzips selber ihre innerste Wur-
zel“.31 

                                                             
29  Lucien Goldmann thematisiert diese Aspekte ohne Rückgriff auf Marx’ Disserta-

tion. Es sei eine methodische Forderung, „die empirische Gegebenheit in relative 

Totalitäten aufzugliedern, die genügend autonom sind, um einer wissenschaftlichen 

Arbeit als Rahmen zu dienen.“ Lucien Goldmann (1955): Der verborgene Gott, 

Neuwied und Darmstadt 1973, S. 28. Dies kann nicht willkürlich geschehen, d.h. der 

Methode muss etwas in den zu behandelnden Gegenständen korrespondieren. Diese 

nennt Goldmann „Sinn“ bzw. „gültiger Sinn“ für einen einzelnen Autor (dessen 

Werk dann als Totalität angesehen wird) bzw. „Weltanschauung“ für eine einzelne 

Epoche (ebd., S. 28ff). 

30  MEW EB 1, S. 327. Ganz ähnlich heißt es in den Ökonomisch-Philosophischen 

Manuskripten von 1844: „Von einer Akkomodation Hegels gegen Religion, Staat 

etc. kann also keine Rede mehr sein, da diese Lüge die Lüge seines Prinzips ist.“ 

(ebd., S. 581). Wenn es – was natürlich auch Marx für denkbar hält – zur bewussten 

Verfälschung von wissenschaftlichen Einsichten komme, sei es nicht mit deren 

Aufdecken getan, vielmehr müssten diese auf Unzulänglichkeiten im „innern 

wesentlichen Bewußtsein“ selbst zurückgeführt werden. „Auf diese Weise ist, was 

als Fortschritt des Gewissens erscheint, zugleich ein Fortschritt des Wissens. Es wird 

nicht das partikulare Gewissen des Philosophen verdächtigt, sondern seine 

wesentliche Bewußtseinsform konstruiert, in eine bestimmte Gestalt und Bedeutung 

erhoben und damit zugleich darüber hinausgegangen.“ (ebd., S. 327). 

31  Ebd. Zu den Kriterien wissenschaftlichen Arbeitens vgl. Bernhard Williams (2002): 

Wahrheit und Wahrhaftigkeit, Frankfurt a.M. 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 33 

Marx charakterisiert das innere Prinzip der epikureischen Philosophie als 
„Ataraxie des Individuums“, d.h. als seine Unerschütterlichkeit oder Selbst-
genügsamkeit. Das Prinzip des Epikur ist ein individualistisches bzw., in natur-
philosophischen Termini ausgedrückt, ein „atomistisches“32: „Endlich gesteht 
Epikur, daß seine Erklärungsweise nur die Ataraxie des Selbstbewußtseins 
bezwecke, nicht die Naturerkenntnis an und für sich.“33 

Daraus wird ersichtlich, dass es bei Epikur keine Naturphilosophie gibt, die 
sich unabhängig von der Ataraxie, der erstrebten Unerschütterlichkeit des 
Selbstbewusstseins, formulieren lässt. Für Marx  Epikur steht die Erklärung des 
objektiven Geschehens in der Natur hinter dem Primat der Ataraxie zurück. Da-
bei greift Epikur auf eine Strategie zurück, welche von jeher gegen Philosophien, 
die Wesen und Erscheinung trennen, benutzt wurde. Die Wesensbestimmungen 
sind zunächst – ohne eine wie auch immer geartete Prüfung – bloße Abstraktio-
nen oder, wie Marx es in Bezug auf Epikur ausdrückt, Ergebnis des „vorstellen-
den, in Voraussetzungen gefangenen Bewußtseins.“34 Die Naturphilosophie der 
Antike ist – zumindest was die unsichtbaren Atome angeht – nicht validiert, son-
dern empirisch unbegründete Abstraktion.35 Epikur ist für Marx diejenige histo-
rische Gestalt, die sich diesen spekulativen Charakter des Wissens mehr oder 
weniger bewusst zunutze macht und konsequent das Individuum ins Zentrum 
seiner Überlegungen stellt. 

Meine Fragestellung geht darüber hinaus. Wenn Epikur „nicht die Naturer-

kenntnis an und für sich“ bezweckt und Naturphilosophie zu anderen Zwecken 
betreibt, dann gilt diese Konstellation auch für Marx. Auch diesem geht es in der 
Dissertation nicht allein um die Naturphilosophie. Er schreibt noch 1857 an Las-
salle: ,,Die spätere Philosophie – Epikur (namentlich diesen), Stoa und Skepsis, 
hatte ich zum Gegenstand speziellen Studiums gemacht, aber mehr aus politi-
schem als philosophischem Interesse.“36 Es lässt sich die Frage stellen, was 
Marx „an und für sich“ bezweckt, welches das „innere Prinzip“ ist, das ihn an-
treibt. Er sucht nach Möglichkeiten gelingender Vergesellschaftung im Hinblick 
auf das Verhältnis der menschlichen Individuen und ihren allgemeinen sozialen 
                                                             
32  Ebd., S.  247. 

33  Ebd., S. 277, Hervorhebung im Original. 

34  Ebd., S. 63. Zum Begriff des „vorstellenden Bewußtseins“ vgl. Hillmann 1966, 

S. 143–149; Thaidigsmann 1978, S. 31ff. 

35  Dies heißt nicht, dass es keine empirische Naturforschung in der Antike gegeben 

hätte. Um den Erdumfang berechnen zu können, soll Eratosthenes von Kyrene im 

2. Jahrhundert v. u. Z. den Abstand zwischen Alexandria und Assuan – etwa 835 km 

– durch Schrittzähler vermessen haben lassen. 

36  MEW 29, S. 547; zitiert nach: Ruben 1969, S. 2. Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Formen. Wie Epikur bei der Bestimmung des Atoms wird Marx die Schwierig-
keiten ausnutzen, die sich aus den begrifflichen Bestimmungen der kapitalisti-
schen Produktionsform ergeben. Er wird – in mehr oder weniger bewusster Form 
– seine Freiheit als Autor einsetzen, um sein subjektives Prinzip zur Geltung zu 
bringen. In dieser Hinsicht ist Marx  Dissertation Schlüssel für sein späteres 
Werkes. 
 
Um Epikurs Primat der Ataraxie des Individuums nachzuweisen, greift Marx 
mehrere problematische Positionen der epikureischen Naturphilosophie auf, von 
denen ich drei behandeln möchte: den Widerspruch im Begriff des Atoms (a), 
den Widerspruch zwischen Wesen und Existenz des Atoms (b) und das Problem 
der Erkenntnis der Himmelskörper (c). Ich rekonstruiere diese Positionen als 
Dreischritt, um das Dilemma im Umgang mit den vorgegebenen Hegel schen 
Maßstäben zu verdeutlichen. 

Hinsichtlich des Widerspruchs im Begriff des Atoms kann gezeigt werden, 
dass Marx an den Hegel schen Kategorien festhält. Bezüglich des Widerspruchs 
zwischen Wesen und Existenz des Atoms wird auf ein Problem jeglichen be-
grifflichen und spekulativen Vorgehens hingewiesen und Marx  Epikur gegen 
Marx  Hegel gestärkt. Bezüglich der Erkenntnis der Himmelskörper soll schließ-
lich das Dilemma noch einmal in seiner Gänze herausgearbeitet werden. 
 
(a) Marx stellt die Frage nach dem Begriff des Atoms bei Epikur. Er greift in 
einem ersten Schritt mehrere antike Bestimmungen bzw. Vorstellungen des 
Atoms auf und stellt diese dann in einem zweiten gegeneinander. Die erste Be-
stimmung des Atoms sei seine Bewegtheit. Das Atom werde als etwas Bewegtes 
vorgestellt. Es sei ein „fallender Körper“.37 Als solcher sei es durch die „gerade 
Linie“ bestimmt, die es im Fallen beschreibt. Marx merkt an, dass das Atom 
durch diese Bestimmung seine Selbständigkeit verliert. Es sei „aufgehoben“ in 
der Linie, die es im Fallen vollzieht. Gleiches gilt für die zweite Bestimmung des 
Atoms: „[W]enn die Leere als räumliche Leere vorgestellt wird, ist das Atom die 
unmittelbare Negation des abstrakten Raums: also ein räumlicher Punkt.“38 
Auch hier ist das Atom nur relativ auf den Raum gedacht, auch hier kommt ihm 
keine Selbständigkeit zu. Selbständig zu sein ist aber gerade eine Forderung, die 
von den griechischen Naturphilosophen an das Atom gestellt wird. Das ist die 
dritte Bestimmung, die Marx anführt: „Aber wir haben gesehen, das eine Mo-

                                                             
37  MEW EB 1, S. 280. 

38  Ebd., Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 35 

ment im Begriff des Atoms ist reine Form, Negation aller Relativität, aller Be-
ziehung auf ein anderes Dasein zu sein.“39 
 
Marx fasst die drei Bestimmungen unter den Titeln „Form“ und „Materie“ zu-
sammen und stellt sie gegeneinander. Als Form bestimmt, müsse das Atom in 
absoluter Selbständigkeit und nicht relativ gegen den Raum gedacht werden. Frei 
gegen den Raum werde es nur, wenn es in seiner Bewegung nicht durch diesen 
definiert wird. Als Materie bestimmt, befinde sich das Atom im freien Fall und 
sei relativ zum Raum: „Die Bewegung des Falls ist die Bewegung der Unselb-
ständigkeit.“40 

Ein inhaltliches Problem der Bestimmung der Bewegung des Atoms als 
freier Fall tritt hinzu. Wenn die Atome allein eine solche Bewegung ausführen 
würden, könnte man die gegenseitige Wechselwirkung der Atome aufeinander 
begrifflich nicht fassen. Denkt man von ihrer Wechselwirkung her, muss man 
den Atomen noch eine andere Bewegungsform zuschreiben. Epikur nimmt dies-
bezüglich eine Deklination, eine „Ausbeugung“ der Atome an. Die Abweichung 
oder Ausbeugung der Atome von der geraden Linie ist eine indeterminierte Be-
wegung – sie garantiert, so Marx, die Freiheit und Selbständigkeit des Atoms.41 
Mit der nun doppelten Bewegung des Atoms ist die Schwierigkeit des Aufeinan-
derbezogenseins der Atome begrifflich gelöst – der entsprechende Begriff ist der 
der Repulsion. Dabei sind nun viele Atome gegeben. 

Epikurs Begriff der „Ausbeugung“42 löst in Marx  Augen nicht allein eine 
begriffliche Schwierigkeit der antiken Naturphilosophie. Er verweist zugleich 
auch auf Epikurs inneres Prinzip, auf die Ataraxie des Individuums: 
                                                             
39  Ebd. 

40  Ebd., S. 281. 

41  Eine hier vorhandene begriffliche Unschärfe betrifft die Frage nach der 

Unterscheidung von Willkür, Zufall und Freiheit. Eine nicht determinierte 

Bewegung kann entweder frei oder zufällig sein. Vgl. Georg Wilhelm Friedrich 

Hegel (1830): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. Zweiter Band. 

HWB 8, Frankfurt a.M. 1970, §248. 

42  Marx schreibt: „In der Repulsion der Atome ist […] also die Materialität derselben, 

die im Fall nach gerader Linie, und die Formbestimmung derselben, die in der De-

klination poniert war, synthetisch vereinigt.“ (MEW EB 1, S. 284). Der hier ver-

wendete Begriff der Synthese zeigt eine Unsicherheit in Marx  Argumentation. Epi-

kur objektiviert den Widerspruch zwischen Form und Materie, der im Begriff des 

Atoms liegt, nicht nur, sondern hebt ihn auf, d.h. synthetisiert ihn. In der Objektivie-

rung des Widerspruchs, und nicht in einer Hegel schen Synthese, sah Marx jedoch 

die Leistung Epikurs. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

„Wie also das Atom von seiner relativen Existenz, der geraden Linie, sich befreit, indem 

es von ihr abstrahiert, von ihr ausbeugt: so beugt die ganze epikureische Philosophie über-

all da dem beschränkenden Dasein aus, wo der Begriff der abstrakten Einzelheit, die Selb-

ständigkeit und Negation aller Beziehung auf anderes, in seiner Existenz dargestellt wer-

den soll.“43 

 
Marx  Verteidigung des Epikureischen Begriffes der Ausbeugung ist systema-
tisch relevant. Sie zeigt an, dass er zu diesem frühen Zeitpunkt seines Schaffens 
weiß, dass es Gegenstandsbereiche gibt, die einer exakten, gar quantifizierenden, 
Bestimmung „ausbeugen“ und dementsprechend einen Freiheitsgrad in ihrer 
Interpretation besitzen. Gerade der von Epikur kontemplativ gewonnene Begriff 
der Ausbeugung zeigt dies heute noch im Bereich der Quantenphysik.44 Es ist 
die Unbestimmtheit der Grundbegriffe der ökonomischen Wissenschaft, welcher 
das Vorgehen des späten, ökonomiekritischen Marx erst verständlich machen 
wird.45 

Marx verortet das Prinzip der Ataraxie anschließend im Kategoriensystem 
der Phänomenologie des Geistes.46 Er parallelisiert das Atom mit der Figur des 
„abstrakt einzelnen Selbstbewußtseins“47. Dieses Verständnis des Selbstbewusst-
seins als Selbstbewusstsein ist bei Hegel erreicht, „insofern sie [die unmittelbar 
seiende Einzelheit; M. E.] sich auf ein anderes bezieht, das sie selbst ist“.48 Die 
Atome erfüllen diese Bedingung, sobald ihnen die Fähigkeit der Ausbeugung 
zugeschrieben wird. Bezogen auf die menschlichen Individuen formuliert Marx 
die angestrebte Selbstgenügsamkeit in Abgrenzung gegen die Natur: 

 
„So hört der Mensch erst auf, Naturprodukt zu sein, wenn das andere, auf das er sich be-

zieht, keine verschiedene Existenz, sondern selbst ein einzelner Mensch ist, ob auch noch 

                                                             
43  Ebd., S. 282f. 

44  Vgl. die Einschätzung von Long und Sedley: „Das heutige große Interesse an dieser 

Theorie [der indeterministischen Atombewegungen; M.E.] entsteht aus dem Um-

stand, daß sie, wie merkwürdig sie auch sein mag, in großen Umfang [sic] wahr ist. 

In der Quantenphysik ist man sich weithin einig, daß es einen Unbestimmtheitsgrad 

im Verhalten subatomarer Partikel gibt.“ Anthony A. Long/David N. Sedley (1987): 

Die hellenistischen Philosophen. Texte und Kommentare, Stuttgart und Weimar 

2006, S. 44. 

45  Vgl. Abschnitt 5.3. 

46  Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1807): Phänomenologie des Geistes. HWB 3, 

Frankfurt a.M. 1970. 

47  Ebd., S. 137–155. 

48  MEW EB 1, S. 284. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 37 

nicht der Geist. Daß der Mensch als Mensch sich aber sein einziges wirkliches Objekt 

werde, dazu muß er sein relatives Dasein, die Macht der Begierde und der bloßen Natur, 

in sich gebrochen haben. Die Repulsion ist die erste Form des Selbstbewußtseins; sie ent-

spricht daher dem Selbstbewußtsein, das sich als Unmittelbar-Seiendes, Abstrakt-

Einzelnes erfaßt.“49 

 
Marx operiert hier durchgehend mit Hegel schen Bestimmungen. Im Begriff des 
„abstrakt-einzelnen Selbstbewusstseins“ wird die Natur, d.h. die bloß unmittel-
bare Bestimmtheit des einzelnen Selbstbewusstseins, negiert. Das Selbstbe-
wusstsein ist selbstständig insoweit, als es sich auf nichts als auf andere Indivi-
duen seiner Gattung bezieht. Dies geschieht im Modus der Objektivierung des 
Anderen, ohne Rekurs auf einen gemeinsamen sozialen oder naturalen Hinter-
grund. Marx kann damit – im Wissen um Hegel – Epikurs subjektives Prinzip 
nicht affirmieren. Er kann lediglich Epikurs Anliegen im Rahmen des He-
gel schen Systems positionieren. Dies zeigt sein Festhalten an Hegel. Er ver-
drängt Hegels Kritik an der abstrakten Selbstbestimmung nicht und legt die Ka-
tegorien der Phänomenologie des Geistes als Maßstab zugrunde. 
 
(b) Nachdem Marx den Begriff des Atoms mit dem Begriff des abstrakt einzel-
nen Selbstbewusstseins parallelisiert hat, rekonstruiert er das nächste Problem in 
Epikurs Naturphilosophie: den Widerspruch zwischen Wesen (bzw. Begriff) und 
Existenz (bzw. Erscheinung) des Atoms. Dieser zeigt50 sich in Epikurs doppelter 
Perspektive auf das Atom als  [arch ] (Form) und als  [ ] 
(Materie). Marx nimmt die Unterscheidung zwischen Form und Materie, mit der 
er schon den Begriff des Atoms intern differenziert hatte,51 wieder auf: 

 
„Bei[m] Übergange aus der Welt des Wesens in die Welt der Erscheinung erreicht offen-

bar der Widerspruch im Begriff des Atoms seine grellste Verwirklichung. Denn das Atom 

ist seinem Begriff nach die absolute, wesentliche Form der Natur. Diese absolute Form ist 

jetzt zur absoluten Materie, zum formlosen Substrat der erscheinenden Welt degradiert.“52 

 

                                                             
49  Ebd., Hervorhebung im Original. 

50  Marx analysiert den Widerspruch auch hinsichtlich der Qualitäten des Atoms. Da-

rauf gehe ich hier aber nicht ein. 

51  Die hier vorgenommene Unterscheidung zwischen „Widerspruch im Begriff“ und 

„Widerspruch zwischen Wesen und Existenz“ wird in Marx’ Text selbst nicht expli-

zit getroffen. 

52  Ebd., S. 293. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Marx versucht durch die Gegenüberstellung, den Vorstellungsgehalt des Begriffs 
des Atoms deutlich zu machen. Als Form der Natur, als  bestimmt, sei das 
Atom nicht entwicklungsfähig. Es sei ein Wesen, welches nicht erscheinen kön-
ne. Die tagtäglichen Erscheinungen der Natur ließen sich nicht aus der Vorstel-
lung eines selbständigen und fest geformten Atoms gewinnen. Vielmehr müsse 
man dazu ein Atom annehmen, welches als bloßes Substrat bestimmt sei. Erst 
ein solches Atom sei zu allen möglichen Zusammensetzungen fähig. Es ist dann 
aber formlos. Als Form ist das Atom eigenständiges Ganzes, als Materie ist es 
hingegen immer in Zusammensetzung und jede Eigenständigkeit fehlt ihm. 
Marx  Anliegen ist es, diese gegensätzlichen Bestimmungen festzuhalten und 
zugleich ihren bloß konstruierten, spekulativen Status herauszuarbeiten: 

 
„Betrachte ich die Zusammensetzung [der Dinge aus Atomen; M.E.] ihrem Dasein nach: 

so existiert das Atom hinter ihr, im Leeren, in der Einbildung; betrachte ich das Atom sei-

nem Begriff nach: so existiert die Zusammensetzung entweder gar nicht oder nur in der 

subjektiven Vorstellung; denn sie ist eine Beziehung, in welcher die selbständigen, in sich 

verschlossenen, gegeneinander gleichsam interesselosen Atome ebensosehr nicht aufei-

nander bezogen sind.“53 

 
Die Unterscheidung von Wesen und Erscheinung bei der Konstruktion des 
Atoms wird von Marx als notwendig begriffen. Als Konstruktionsprinzip sei sie 
nicht zu hintergehen. Wesen und Erscheinung seien relativ selbständig gegenei-
nander – das eine sei nicht auf das andere zu reduzieren. Die Bestimmungen des 
Wesens selbst blieben jedoch, solange sie reine Abstraktionsprodukte sind, will-
kürlich oder führten in Widersprüche. Marx bewundert Epikur gerade für sein 
Spiel mit den Reflexionsbegriffen, für seine „tätige Fiktion“54, d.h. das Ausnut-
zen jener systematischen Unbestimmtheit, die das Atom in der Antike besitzt. 
Das Atom als Fundament der Erscheinung werde „nur durch die Vernunft ge-
schaut“, jedoch sei diese Vernunft eine „abstrakte Vernunft“.55 Ihre Produkte 
                                                             
53  Ebd., S. 294; meine Hervorhebung. Berücksichtigt man die in den 1840er Jahren 

folgenden Schriften, erscheint eine Konsequenz überraschend: Marx affirmiert einen 

erkenntnistheoretischen Entfremdungsbegriff. Er konstatiert im Zusammenhang mit 

den Eigenschaften des Atoms: „Der Widerspruch zwischen Existenz und Wesen, 

zwischen Materie und Form, der im Begriff des Atoms liegt, ist am einzelnen Atom 

selbst gesetzt, indem es mit Qualitäten begabt wird. Durch die Qualität ist das Atom 

seinem Begriff entfremdet, zugleich aber in seiner Konstruktion vollendet.“ (ebd., 

S. 293). 

54  Ebd., S. 53. 

55  Ebd., S. 297. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 39 

seien nicht von denen der Vorstellung und Einbildung zu unterscheiden. Damit 
eröffnet sich ein Freiheitsgrad in der Bestimmung der Dinge. Solange man nur 
spekulativ vorgehen kann, sind die grundlegenden Kategorien der Analyse des 
jeweiligen Gegenstandsbereiches – in schwer zu bestimmenden Grenzen – nicht 
feststehend. Epikurs Prinzip der Ataraxie findet damit ihr Recht. 
 
(c) Die „tätige Fiktion“ Epikurs wird zuletzt am Phänomen der Himmelskörper, 
der „Meteore“56 deutlich, bei dem der Chorismos von Wesen und Erscheinung, 
gemäß der antiken Naturphilosophie, versöhnt ist. Hier könne Epikur sein Ver-
fahren des Spiels mit den Widersprüchen nicht anwenden. Dennoch versuche er 
auch hier mit aller Kraft gegen die Versöhnung des Widerspruchs anzukämpfen: 
„Jetzt aber, wo die Materie sich mit der Form versöhnt hat und verselbständigt 
ist, tritt das einzelne Selbstbewußtsein aus seiner Verpuppung heraus und ruft 
sich als das wahre Prinzip aus und befeindet die selbständig gewordene Natur.“57 
In Bezug auf die Bewegung der Himmelskörper muss Epikur auf eine andere 
Strategie zurückgreifen, um seinen spezifischen Vorrang des Subjekts zu vertei-
digen. Er akzeptiert nicht, dass es eine alleinige Erklärung der Himmelsphäno-
mene gibt, vielmehr versucht er plausibel zu machen, dass „jede Erklärung ge-
nügt“.58 Damit verlässt Epikur den Bereich der wissenschaftlichen Betrach-
tungsweise, denn eine Erklärung kann nur unter dem Anspruch formuliert wer-
den, dass sie auch wahr ist. Sie kann per definitionem keine andere, ihr wider-
sprechende Erklärung akzeptieren: „Bald so, bald anders könnten sie [die Him-
melskörper; M.E.] sich verhalten; diese gesetzlose Möglichkeit sei der Charakter 
ihrer Wirklichkeit; alles in ihnen sei unbeständig und unstet.“59 

                                                             
56  Entgegen der heutigen Bedeutung des Begriffs bezeichnet Marx, dem griechischen 

Wortsinn folgend, alle Himmelskörper als Meteore. 

57  Ebd., S. 303. 

58  Ebd., S. 301. Epikur greift zur Verteidigung seiner Position auf die abstrakte Mög-

lichkeit, dass es anders sein kann, zurück. „Die abstrakte Möglichkeit aber ist gerade 

der Antipode der realen. Die letztere ist beschränkt in scharfen Grenzen, wie der 

Verstand; die erste schrankenlos, wie die Phantasie. Die reale Möglichkeit sucht die 

Notwendigkeit und Wirklichkeit ihres Objektes zu begründen; der abstrakten ist es 

nicht um das Objekt zu tun, das erklärt wird, sondern um das Subjekt, das erklärt. Es 

soll der Gegenstand nur möglich, denkbar sein. Was abstrakt möglich ist, was ge-

dacht werden kann, das steht dem denkenden Subjekt nicht im Wege, ist ihm keine 

Grenze, kein Stein des Anstoßes. Ob diese Möglichkeit nun auch wirklich sei, ist 

gleichgültig, denn das Interesse erstreckt sich hier nicht auf den Gegenstand als 

Gegenstand.“ (MEW EB 1, S. 275f, Hervorhebung im Original). 

59  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Das abstrakt-einzelne Selbstbewusstsein darf keine allgemeinen Bestimmun-
gen über sich dulden. Es ist der Angelpunkt der Welt. Marx kann die Konklusion 
ziehen: „Absolutheit und Freiheit des Selbstbewußtseins ist das Prinzip der epi-
kureischen Philosophie, wenn auch das Selbstbewußtsein nur unter der Form der 
Einzelheit gefasst wird.“60 Damit ist Marx wieder bei Hegel angelangt. Er kann 
Epikurs Lösung nicht akzeptieren, da er um die defizitäre Form des „abstrakt 
einzelnen Selbstbewusstseins“ weiß, die Epikur zum subjektiven Prinzip seiner 
Philosophie macht. Er weiß, oder meint zu wissen, dass jede Philosophie nach 
dem Hegel schen System „in dem sie sich gegen dasselbe wende[t], [...] nur sei-
ne einzelnen Momente verwirklich[t].“ So ist seine Würdigung Epikurs zugleich 
auch Kritik: 

 
„Wird das abstrakt-einzelne Selbstbewußtsein als absolutes Prinzip gesetzt: so ist zwar al-

le wahre und wirkliche Wissenschaft insoweit aufgehoben, als nicht die Einzelheit in der 

Natur der Dinge selbst herrscht. Allein zusammenstürzt auch alles, was gegen das 

menschliche Bewußtsein sich transzendent verhält, also dem imaginierenden Verstande 

angehört. Wird dagegen das Selbstbewußtsein, das sich nur unter der Form der abstrakten 

Allgemeinheit weiß, zum absoluten Prinzip erhoben; so ist der abergläubischen und un-

freien Mystik Tür und Tor geöffnet.“61 

 
Die Naturphilosophie Epikurs hat ihren Zweck außerhalb ihrer selbst: Nicht die 
Natur, das Individuum und seine Ataraxie stehen im Zentrum. Nimmt man aber 
das Individuum als Endpunkt der philosophischen Überlegungen und nicht, wie 
Hegel in seiner Sozialphilosophie, die Gestalten des objektiven Geistes, tritt an 
die Stelle der Affirmation des Ganzen als eines Vernünftigen die Möglichkeit 
der Kritik defizitärer Formen menschlichen Zusammenlebens. Damit ist die Phi-
losophie Epikurs Aufklärung über die defizitären Formen des Vorstellens und 
des Einbildens, d.h. über Formen, in denen die Individuen mit den allgemeinen 
Formen des menschlichen Lebens nur scheinbar versöhnt sind: Sie ist für Marx 
zu diesem Zeitpunkt wesentlich Religionskritik. Marx liest Epikur als Anleitung 
zur Selbstermächtigung des Menschen gegen die von ihnen selbst geschaffenen 
und sie beherrschenden Formen des Allgemeinen. Er wendet sich nicht gegen 
die Hegel sche Vorstellung eines vernünftigen Allgemeinen, deutet aber an, dass 
in der Idee eines solchen Allgemeinen die Gefahr liegt, die Realität bereits für 
vernünftig zu halten und sie, ob gewollt oder ungewollt, zu affirmieren. 

Folgende Fragestellung lässt sich anschließen. Wann kann man von einem 
defizitären gesellschaftlichen Allgemeinen sprechen, wann von einem vernünfti-
                                                             
60  Ebd., S. 304. 

61  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 41 

gen? Ist es möglich, Kriterien zu entwickeln, anhand derer sich das Allgemeine 
kritisieren lässt oder ist es der Willkür des Einzelnen überlassen, bestimmte ge-
sellschaftliche Institutionen abzulehnen und andere zu affirmieren? Dies ist zu-
erst Gegenstand des Marx schen „Gottesbeweises“. 

 
 

2.2 DER MARX SCHE „GOTTESBEWEIS“ 
 

Eine erste konkrete Auseinandersetzung mit dem Problemkreis, den Marx später 
„Ideologie“ nennen wird,62 findet sich in einer Fußnote des Anhangs der Disser-
tation. Methodisch und inhaltlich ist das Thema durch die Auseinandersetzung 
mit Epikur gesetzt. Marx stellt sich in Epikurs aufklärerische Tradition und fragt 
nach der Seinsweise von Gedankendingen, Vorstellungen und Einbildungen. In-
wiefern besitzen diese Auswirkungen auf das Leben der Menschen? Von wel-
chem Standpunkt aus lassen sie sich als scheinbar oder verzerrt darstellen? Aus 
Marx  Fußnote lässt sich ein dreistufiges Modell von subjektiven, kollektiven 
und universalen Vorstellungen entwickeln, die jeweils eigenen Maßstäben der 
Kritik gehorchen. Die Begriffe, unter denen Marx diese Probleme in seinen zu-
künftigen Schriften behandeln wird, werden wechseln, ebenso der Inhalt, den er 
als zentrales gesellschaftliches Problem analysiert. Er wird den Begriff der Vor-
stellung durch die Konzentration auf Institutionen und die Zwänge des ökonomi-
schen Gesamtzusammenhanges wesentlich erweitern und konkretisieren. Er wird 
nach den zugrunde liegenden Handlungsformen suchen und die Ideologeme als 
Vergegenständlichungen von Praxen analysieren. Das zentrale Thema der Ent-
schleierung der Welt ist mit der frühen Fußnote gesetzt.63 Die Passage beginnt 
mit einer Diskussion des ontologischen Gottesbeweises: „[D]er ontologische 

                                                             
62  Zum Ideologiebegriff, der als solcher in dieser Arbeit keine intensive Auseinander-

setzung erfährt, vgl. etwa Hartmut Böhme (1997): Das Fetischismuskonzept von 

Karl Marx und sein Kontext, in: Berliner Debatte Initial, Berliner Debatte Initial, 8. 

Jg., Heft 1/2, 1997, S. 8–24.; Ders. (2006): Fetischismus und Kultur. Eine andere 

Theorie der Moderne, Reinbek bei Hamburg; Hyondol Choe (1997): Ideologie. Eine 

Geschichte der Entstehung des gesellschaftskritischen Begriffs, Frankfurt a.M. u.a.; 

Raymond Geuss (1981): Die Idee einer kritischen Theorie, Bodenheim 1996, S. 13–

56; Grigat 2007. 

63  Vgl. Jacques Derrida (1993): Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauer-

arbeit und die neue Internationale, Frankfurt a.M. 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Beweis hieße nichts als: ‚was ich mir wirklich (realiter) vorstelle, ist eine wirkli-
che Vorstellung für mich‘, das wirkt auf mich“.64  

Ausgangspunkt der Argumentation ist die subjektive Vorstellung Gottes. 
Was ich mir als wirklich vorstelle, ist für mich wirklich, es beherrscht mich in 
meinen Handlungen, es ist real, da ich es als gesetzte Prämisse in meine Hand-
lungen einbeziehe. In meiner subjektiven Vorstellung ist die Existenz Gottes 
nicht zu widerlegen: „[I]n diesem Sinne haben alle Götter, sowohl die heidni-
schen als christlichen eine reelle Existenz besessen. Hat nicht der alte Moloch 
geherrscht? War nicht der delphische Apollo eine wirkliche Macht im Leben der 
Griechen? Hier heißt auch Kants Kritik nichts.“65 

Kants Widerlegung des ontologischen Gottesbeweises66, wonach es einen 
Unterschied zwischen eingebildeten und wirklichen Talern gäbe, und dass aus 
den ersteren nicht auf die letzteren zu schließen sei, gelte nicht auf der Ebene der 
subjektiven Vorstellung, denn auf dieser existiert keine Instanz der Prüfung: 
„Wenn jemand sich vorstellt, hundert Taler zu besitzen [...], so haben ihm die 
hundert eingebildeten Taler den selben Wert wie hundert wirkliche. Er wird z. B. 
Schulden auf seine Einbildung machen“.67 

 
Nun kann man mit Kant entgegnen, dass die Frage nach der Wirklichkeit und 
Wirksamkeit einer solchen Ebene der subjektiven Vorstellung gar nicht Gegen-
stand des Gottesbeweises der Kritik der reinen Vernunft sei, dass es ihm um die 
Frage der Verallgemeinerbarkeit und Beweisbarkeit solcher Vorstellungen gehe. 
Beachte man nur die Grenzen des Wissens, könne man ein Verständnis davon er-
langen, was bloß subjektiver Glauben und was objektives Wissen sei. Von die-
sem Standpunkt ist Marx letztlich nicht weit entfernt. Doch legt er den Fokus 
anders. Die Frage nach der Beweisbarkeit Gottes ist – so könnte man an Stelle 
Marx  antworten – nicht die einzige Frage. Dies sei eine Frage einer bestimmten 
theologisch-wissenschaftlichen Praxis. Aber jenseits dieser wissenschaftlichen 
Praxis, auf die Kant abzielt, sei es entscheidend, nach der Wirklichkeit der Göt-
ter für die Menschen – für den Alltagsverstand – zu fragen. Wieso, so ist Marx 
zu paraphrasieren, spiele es erst einmal überhaupt keine Rolle, ob Gott bewiesen 
werden könne oder nicht? Wieso handeln die Menschen so, als ob es Gott gebe? 
Marx  Fragestellung, die er ausgehend von Kant entwickelt, ist damit implizit 

                                                             
64  MEW EB 1, S. 371. 

65  Ebd. 

66  Vgl. Immanuel Kant (1781/87): Kritik der reinen Vernunft, Kant-Werke Band 3 und 

4, Frankfurt a.M. 1997, B S. 620–631, A S. 592–603; im Folgenden zitiert als KrV. 

67  MEW EB 1, S. 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 43 

eine Kritik an der theoretisch-wissenschaftlichen Herangehensweise Kants be-
züglich seines Gottesbeweises.68 

Marx erweitert sein Modell der Kritik, indem er von der subjektiven zur kol-
lektiven oder gemeinschaftlichen Vorstellung übergeht. Er kann dies, indem er 
eine in Kants Widerlegung nicht geprüfte Prämisse angreift und die Frage nach 
der Geltung des Geldes aufwirft. Schließlich seien nicht Gott und vorgestelltes 
Geld auf eine Stufe zu stellen, sondern Gott und wirkliches Geld. Beides existie-
re in den kollektiven Vorstellungen der Menschen: 

 
„Kants Beispiel hätte den ontologischen Beweis bekräftigen können. Wirkliche Taler ha-

ben dieselbe Existenz, die eingebildete Götter [haben]. Hat ein wirklicher Taler anders wo 

Existenz als in der Vorstellung, wenn auch in einer allgemeinen oder vielmehr gemein-

schaftlichen Vorstellung der Menschen?“69 

 
Subjektive Phantasmen sind relativ leicht zu korrigieren, da der soziale Umkreis, 
in dem die Menschen handeln, diese zurückweisen würde. Eine kollektive Vor-
stellung zu entschleiern, ist hingegen ungleich schwieriger, da es keine unmittel-
bare Kontrollinstanz gibt, die dies leistet. Um Marx  genaue Vorgehensweise zu 
verstehen, muss man eine weitere Unterscheidung zwischen begrenzter oder par-
tikularer Geltung und universaler Geltung von Vorstellungen einführen. Marx 
trifft diese Unterscheidung nicht explizit, so dass sich eine Unklarheit im Text 
ergibt: 

 
„Bringe Papiergeld in ein Land, wo man diesen Gebrauch des Papiers nicht kennt, und je-

der wird lachen über deine subjektive Vorstellung. Komme mit deinen Göttern in ein 

Land, wo andere Götter gelten, und man wird dir beweisen, daß du an Einbildungen und 

Abstraktionen leidest. Mit Recht. Wer einen Wendengott den alten Griechen gebracht, 

hätte den Beweis für die Nichtexistenz dieses Gottes gefunden. Denn für die Griechen 

existierte er nicht.“70 

 
                                                             
68  Folgt man William James, sind für Kant „Objekte“ wie Gott „eigentlich überhaupt 

nicht Gegenstände der Erkenntnis.“ Dennoch besäßen sie „eine fest umrissene Be-

deutung für unser Handeln. Wir können handeln, als ob es einen Gott gäbe […] und 

dann stellen wir fest, daß diese Worte unser sittliches Leben wahrhaft verändern.“ 

William James (1901): Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Eine Studie über die 

menschliche Natur, Frankfurt a.M. und Leipzig 1997, S. 85. Der Gottesbegriff in 

Kants praktischer Philosophie wird von Marx nicht aufgegriffen. 

69  MEW EB 1, S. 371. 

70  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Eine der frühesten, bekannten antiken Infragestellungen der Götter stammt von 
Xenophanes, nach dessen Fragmenten die Götter der Äthiopier schwarz und 
stupsnasig sind, die Götter der Pferde aber Pferdegestalt besitzen.71 Ähnlich ar-
gumentiert Marx an dieser Stelle. Er entwickelt ein strukturell gleiches Argu-
ment bezüglich des Papiergeldes.72 Doch gerade an den Fragmenten des Xeno-
phanes zeigt sich das Problem der Widerlegung von universalen Vorstellungen. 
Xenophanes greift zwar die anthropomorphen Gottesvorstellungen scharf an und 
zeigt, dass diese Projektionen der Menschen sind, doch er selbst war kein Athe-
ist, sondern vertrat monotheistische Ideen.73 Diese lassen sich qua Anschauung – 
durch den Vergleich verschiedener Kollektivvorstellungen – nicht widerlegen. 
Sie sind potenziell universell. Ein ähnlich gelagertes Problem ergibt sich hin-
sichtlich des Geldes. Marx wechselt im Zitat die Ebene: Will er anfangs noch 
zeigen, dass das Goldgeld (die Taler) bloßes Produkt kollektiver Vorstellung ist, 
so betrifft die empirische Widerlegung, die er gegen die kollektiven Phantasmen 
anzuführen in der Lage ist, nur Gegenstände begrenzter oder partikularer Gel-
tung. Er schließt letztlich wieder an die Kant sche Vorgabe an und widerlegt die 
absolute Geltung des Papiergeldes.74 Was also, wenn die gesamte Menschheit 
einem Phantasma unterliegt? Marx  Antwort wirft Fragen auf: „Was ein be-
stimmtes Land für bestimmte Götter aus der Fremde, das ist das Land der Ver-
nunft für Gott überhaupt, eine Gegend, in der seine Existenz aufhört.“75 

                                                             
71  Vgl.: „Wenn aber Hände hätten die Rinder, Pferde oder Löwen, oder zeichnen könn-

ten mit Händen und Standbilder wirken wie Menschen, zeichneten Pferde den Pfer-

den, Rinder den Rindern gleich auch ihrer Götter Gestalt, und Körper bildeten sie so, 

wie auch selbst ihren Wuchs sie haben im einzeln.“ Hermann Diels/Walter 

Kranz (Hg.): Die Fragmente der Vorsokratiker. 3 Bände, Zürich 1951, DK 21 B15. 

„Die Äthiopen behaupten von ihren Göttern, plattnasig seien sie und schwarz, die 

Thraker, blauäugig seien sie und rothaarig.“ (DK 21 B16) 

72  Vor ihm tat dies schon Galiani. Vgl. Ferdinando Galiani (1751): Über das Geld, he-

rausgegeben von Werner Tabarelli, Düsseldorf 1999. 

73  „Ein Gott, unter den Göttern und Menschen der größte, weder an Wuchs den Sterb-

lichen gleich noch im Denken. – Ganz sieht er, ganz denkt er, ganz hört er.“ (DK 21 

B18) 

74  Hinter dieser Unsicherheit im Text verbirgt sich ein wichtiges Problem. Es betrifft 

die Frage des Unterschiedes hinsichtlich der Geltung des Geldes und der Geltung 

des Goldes. Während Papiergeld auf ein Staatsgebiet begrenzt scheint, oder doch 

damals schien (dagegen sprechen Pfund, Dollar und Euro als Weltgeld), ist der Wert 

des Goldes universal, sobald überall Marktbedingungen herrschen. Vgl. FN 686. 

75  MEW EB 1, S. 371. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 45 

Vom „Land der Vernunft“ aus könne eine Kritik an jeglichem Phantasma 
geübt werden. Die Vorstellungen haben dort keine Wirklichkeit mehr, können – 
so scheint es – restlos zerstört werden. Es ist sinnvoll, diesen Gedanken noch 
einmal mit und gegen Kant zu situieren. Marx spricht davon, dass im Land der 
Vernunft die Existenz der Götter aufhört. Kant würde dagegen halten, dass die 
Existenz Gottes innerhalb der Grenzen der Vernunft nicht bewiesen werden 
könne.76 Mit Kant kann man Marx also vorhalten, dass dieser, statt sicheren Bo-
den zu finden, das Reich des Glaubens betreten hat. Marx hat demnach – wie 
man mit Kant einwenden könnte – das „Land der Wahrheit“, das „Land des rei-
nen Verstandes“ verlassen und einen „weiten und stürmischen Ozean“ betreten, 
„wo manche Nebelbank und manches bald wegschmelzende Eis neue Länder 
lügt.“77 Er artikuliert seine Religionskritik von einem Standpunkt aus, der den 
Kant schen Kriterien einer philosophischen Argumentation nicht genügt. 

Aber dies ist noch nicht das Ende der Debatte. Auch wenn Marx bezüglich 
der Griechen von einem „Beweis für die Nichtexistenz“78 der kollektiven Vor-
stellung des Gottes der Wenden spricht, so artikuliert er in Hinsicht auf die uni-
versale Gottesvorstellung keinen Erkenntnisanspruch im Sinne Kants. Er spricht 
davon, dass Gottes „Existenz aufhört“.79 Selbst wenn Marx diesen Ausdruck le-
diglich der Metapher zuliebe gewählt haben sollte, so eröffnet er doch eine neue 
Perspektive auf die Diskussion. Man kann Kant Recht geben: Es existiert keine 
Möglichkeit, die Existenz Gottes zu belegen oder zu widerlegen. Es lässt sich 
aber ein zukünftiger gesellschaftlicher Zustand – das Land der Vernunft – zu-
                                                             
76  Laut Hillmann stützt Franz Mehring hier Kant gegen Marx. Vgl. Mehring 1918, 

S. 127ff, nach Hillmann 1966, S. 237. Hillmann verweist darüber hinaus auf Rolf 

Sannwald, der Marx dafür kritisiere, dass er versucht, aus der „Menge subjektiver 

Gottesvorstellungen“ die Unmöglichkeit eines „allgemeinen Begriffes von Gott her-

zuleiten“. Vgl. Sannwald 1956, S. 143, zitiert nach Hillmann 1966, S. 238. 

77  KdrV, B S. 293f., A S. 235f. Raymond Geuss hat mich auf die Existenz dieser ganz 

ähnlichen und doch charakteristisch verschiedenen Formulierungen in der Kritik der 

reinen Vernunft aufmerksam gemacht. Weiter heißt es von diesem Ozean, er sei 

„eigentliche[r] Sitze des Scheins“, der „den auf Entdeckungen herumschwärmenden 

Seefahrer unaufhörlich mit leeren Hoffnungen täuscht, ihn in Abenteuer verflechtet, 

von denen er niemals ablassen, und sie doch auch niemals zu Ende bringen 

kann.“ (Ebd., B S. 294, A S. 236). Die Formulierung „Land der Vernunft“ findet 

sich in den Xenien. Vgl. Johann Wolfgang Goethe/ Friedrich Schiller (1797): 

Xenien, URL: http://www.digbib.org/Friedrich_von_Schiller_1759/Xenien_.pdf, 

Aufruf: 21.06.2010. 

78  MEW EB 1, S. 371. 

79  Ebd., Hervorhebung im Original. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

mindest nicht ausschließen, in dem sich die Frage nach der Existenz Gottes nicht 
mehr stellt. Gott hört dann auf zu existieren, wenn die Frage nach ihm aufhört, 
wenn es nichts mehr gibt, um dessen willen man Gott bedarf. 

Verallgemeinert man Marx  Religionskritik, dann wird die Idee des Landes 
der Vernunft dadurch gerechtfertigt, dass es universelle Vorstellungen gibt, die 
in historischen Umständen gegründet sind und in dieser Hinsicht nur als univer-
sell erscheinen. Mit dem bisherigen Wissen und angesichts der jeweils aktuellen 
Probleme sind diese Universalien nicht zu widerlegen, aber auf einer abstrakte-
ren Ebene, mit dem Wissen darum, dass jede Universalie nur eine Vorstellung 
sein kann, sind die Universalien in Frage zu stellen. Man kann Marx derart lesen, 
dass es seine generelle Intention ist, die Offenheit der Geschichte in seine theore-
tischen Annahmen zu integrieren. Er beruft sich letztlich auf die Kontingenz ge-
schichtlicher Entwicklung und stellt die Notwendigkeit des Bedürfnisses nach 
Gott in Frage. Marx kann dies auch deswegen, da seine eigene historische Situa-
tion die Möglichkeit eines verbreiteten Atheismus bereits eröffnet hat. Mit der 
französischen Revolution war zumindest die Institution der katholischen Kirche 
Frankreichs ernsthaft bedroht, und auch wenn damit kein Land der Vernunft be-
treten wurde, sondern sich diese Entwicklung auf dem Boden einer sich in antike 
Gewänder kleidenden Zivilreligion abspielte, so eröffnete sie doch einen neuen 
Blickwinkel auf die Frage nach Gott. 

Um es systematischer zu fassen: In der Dissertation ist das Land der Ver-
nunft Ausdruck einer Prüfinstanz der Realität. In ihm wird es möglich, gesell-
schaftliche Institutionen im Allgemeinen oder, im hier verhandelten konkreten 
Fall, universale Vorstellungen zu kritisieren. Es ist keine rein kognitive In-
stanz.80 Marx  Auseinandersetzung mit Hegel und dem Willensbegriff der Jung-
hegelianer hat gezeigt, dass eine so verstandene Instanz dazu führt, die Trennung 
von (philosophischem) Denken und Realität zu perpetuieren. Die denkende Ver-
nunft erweist sich dann als ohnmächtig gegenüber den realen Verhältnissen. 
                                                             
80  Günther Hillmann vertritt die Auffassung, dass Marx zum Zeitpunkt der Abfassung 

der Dissertation noch ganz auf theoretischem bzw. philosophischem Boden stünde. 

Die Bewegung hin zu einer anderen als der theoretischen Praxis habe noch nicht be-

gonnen. In diesem Sinne interpretiert er auch das Land der Vernunft als kognitive 

Instanz. Die Alternative lautet dann: „Religion oder Philosophie.“ (Hillmann 1966, 

S. 226) Die kommentarlose Platzierung eines Zitats des frühen Schelling im An-

schluss an den Marx’schen Gottesbeweis spricht für diese Herangehensweise. 

„[W]enn ihr die Idee eines objektiven Gottes voraussetzt, wie könnt ihr von Geset-

zen sprechen, die die Vernunft aus sich selbst hervorbringt, da doch Autonomie al-

lein einem absolut freien Willen zukommen kann?“ (Schelling nach MEW EB1, 

S. 372; Hervorhebungen im Original). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  DISSERTATION | 47 

Denkend hätte man die Welt der Vernunft auf der einen Seite, die reale Welt 
stünde auf der anderen. Dementsprechend „erdet“ Marx die Hegel sche Ver-
nunft, er verbindet sie, nimmt man die Metapher wörtlich, mit etwas Materiel-
lem. Die Vernunft lässt sich damit nicht nur als kognitive Prüfinstanz verstehen, 
sie hat eine andere Existenzweise, die jedoch in der Dissertation nicht expliziert 
wird. 

Es ist zu vermuten, dass das „Land der Vernunft“ Metapher für eine anzu-
strebende Gesellschaft ist, in der die Individuen nicht mehr unter und mit ver-
fälschten Vorstellungen handeln müssen. Die Metapher bezeichnet eine neue 
Form des Umgangs mit der Welt. Es ist die Idee der vernünftig eingerichteten 
Welt, in der sich menschliche Individuen und ihre allgemeinen Formen nicht 
mehr gegenüberstehen, vielmehr versöhnt sind. 

An dieser Stelle tritt jedoch eine neue Frage auf. Die Zeitform des Landes 
der Vernunft ist die mögliche Zukunft. Wie lässt sich etwas Modales, eine zu-
künftige Möglichkeit, dazu heranziehen, Gegenwärtiges zu kritisieren? Wie kann 
man, um eine andere Marx sche Metapher zu benutzen, auf etwas in der Zukunft 
vielleicht existierendes, bereits heute „Schulden machen“? 

Marx entwirft eine besondere Art der self fullfilling prophecy: die sich selbst 
erfüllen sollende Prophezeiung. Er kann sich dabei zwar, wie angedeutet, auf 
den sich herausbildenden Atheismus berufen und ihn gewissermaßen als Ge-
schichtszeichen verstehen. Im strengen Sinne bewahrheitet sich die Kritik an 
Gott jedoch erst dann, wenn seine Existenz tatsächlich aufgehört hat, wenn die 
Frage nach ihm verschwunden ist, wenn die Gesamtheit der Probleme, die zu 
seiner Annahme führen, vergangen ist. Marx  Gottesbeweis lautet: „‚Weil die 
Natur schlecht eingerichtet ist, ist Gott‘. ‚Weil eine unvernünftige Welt ist, ist 
Gott.‘“81 Ändern sich die Prämissen nicht, bleibt Gottes Nichtexistenz bloße 
Möglichkeit. Die Annahme der Nichtexistenz ist ebenso Marx  Vorstellung wie 
die des Gläubigen von Gott. Es ist Marx  subjektives Prinzip, das hier Ausdruck 
findet.82 

                                                             
81  MEW EB1, S. 373. 

82  Man kann die Marx’schen Überlegungen zum Gottesbeweis gut mit William James’ 

klassischem Buch Die Vielfalt der religiösen Erfahrung kontrastieren. Auch James 

misst dem Begriff der Vorstellung einen zentralen Stellenwert zu (vgl. James 1901, 

S. 84) und betont die Handlungsrelevanz der von ihm der „ontologischen Einbil-

dungskraft“ (ebd., S. 104) zugeschriebenen Wesenheiten. „Alle unsere Haltungen, 

die moralischen, praktischen oder emotionalen, nicht anders als die religiösen, sind 

zurückführbar auf die ‚Objekte‘ unseres Bewußtseins, auf die Dinge, von denen wir 

überzeugt sind, dass sie real oder ideal, mit uns zusammen existieren. Solche Objek-

te mögen für unsere Sinne oder auch nur für unser Denken gegenwärtig sein. In bei-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Im nächsten Kapitel wird zu zeigen sein, ob und inwieweit Marx das Land 
der Vernunft zu vermessen vermag. Unter welchen Bedingungen lässt sich von 
der Verwirklichung der Vernunft sprechen, von einem gelingenden menschli-
chen Leben im Angesicht seiner gesellschaftlicher Bedingtheit?83 

 

                                                                                                                                  
den Fällen entlocken sie uns eine Reaktion“. (ebd., S. 84) James bringt ihre Intensi-

tät in Zusammenhang mit dem Begriff der Halluzination (ebd., S. 104). Er wendet 

sich anders als Marx jedoch nicht gegen den Glauben. Vielmehr wendet er das reli-

giöse Realitätsgefühl ins Anthropologische und affirmiert es. Negiere man es, dann 

verfalle man einem „relativ oberflächlichen“ Rationalismus (ebd., S. 105). In James  

Begründung der Religion aus einem Gefühl sind Gottesbeweise von nur geringer 

Bedeutung. Sie „beweisen nichts zwingend. Sie verstärken nur unsere vorher vor-

handene Parteilichkeit.“ (ebd., S. 432). Die positive Rolle der rationalistischen Phi-

losophie verortet James ähnlich wie Marx in der Zerstörung von Vorurteilen. „Der 

natürliche Verstand des Menschen definiert das Göttliche, das er empfindet, immer 

in Abstimmung mit seinen jeweiligen Vorurteilen. Die Philosophie kann auf dem 

Wege des Vergleichs das Lokale und Akzidentelle aus diesen Definitionen eliminie-

ren. Sie kann das Dogmatische und Kultische von seinen historischen Verkrustungen 

befreien.“ (ebd., S 447). Seine „Religionskritik“ findet jedoch ihre Grenze in der 

universalistischen Gottesvorstellung: „Aus der Tatsache, daß unseren Vorfahren vie-

le faktische Irrtümer unterliefen und sie diese mit ihrer Religion vermischten, folgt 

nicht, daß wir ganz davon ablassen sollten, religiös zu sein.“ (ebd., S. 483f.). Die 

Positionen beider Denker berühren sich schließlich fast im Denken der Religion als 

einem Bedürfnis. Für James besteht die „gemeinsame Botschaft“ aller Religionen 

„aus zwei Teilen“: „1. Einem Unbehagen, und 2. der Befreiung von ihm. Das Unbe-

hagen besteht, auf die einfachste Formel gebracht, aus dem Gefühl, daß mit unserem 

natürlichen Zustand irgend etwas nicht stimmt.“ (ebd., S. 487). Für Marx liegt die 

Heilung dieses Unbehagens letztlich außerhalb der Religion, sie ist nur das „Gemüt 

einer herzlosen Welt“ (MEW 1, S. 378). Für James hingegen ist sie die einzige Mög-

lichkeit der Heilung. 

83  Ähnlich konstatiert Ruben: „Die von der Dissertation so entscheidend formulierte 

Frage lautet daher: wie muß das Menschenbild gefaßt werden, das nicht ‚unter der 

Form der Einzelheit‘ formuliert wird? Die Dissertation stellt diese Frage nur impli-

zit, sie gibt keine Antwort.“ (Ruben 1969, S. 5f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

3.  Die Frühschriften – 
Vom „Land der Vernunft“ und 
seinen „lügenden Nebelbänken“ 

 
 
 

Dieses Kapitel beschäftigt sich mit einer Periode des Marx schen Denkens, die 
ich für meine Zwecke mit „Periode der existierenden Vernunft“ überschreibe. 
Sie soll unter Bezugnahme auf drei Schriften diskutiert werden, die in den Jahren 
1843 und 1844 entstanden sind. Sie sind bei allen Unterschieden im Einzelnen 
dadurch gekennzeichnet, dass Marx am emphatischen Gebrauch des Begriffes 
der Vernunft festhält. Er spricht von der „Vernunft“ die „immer existiert [hat; 
M.E.], nur nicht immer in der vernünftigen Form.“1 Damit existiert zwischen der 
Marx schen Dissertation, in deren Anhang das Land der Vernunft in Sicht gera-
ten war, und den Texten dieser Periode eine Kontinuität. Ich ziehe im Wesentli-
chen drei Manuskript gebliebene Texte heran. Die Kritik der Hegelschen 

Rechtsphilosophie2 von 1843, die sogenannten Ökonomisch-philosophischen 
Manuskripte3 von 1844 und die sogenannten Millexzerpte aus demselben Jahr.4 

                                                             
1  Karl Marx (1844): [Briefe aus den Deutsch-Französischen Jahrbüchern], in: MEW 

1, Berlin 1976, S 337–346, hier S. 345.  

2  Karl Marx (1843): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Kritik des Hegel-

schen Staatsrechts, in: MEW 1, Berlin 1976, S. 203–333. 

3  Karl Marx (1844): Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844, 

in: MEW EB 1, Berlin 1968, S. 465–588. 

4  Karl Marx (1844): Auszüge aus James Mills Buch Élemens d’économie politique. 

Trad. par J.T. Parisot, Paris 1823, in: MEW EB 1, Berlin 1968, S. 443–464. Diese 

hier Millexzerpte genannte Schrift stammt aus der ersten Phase der Marx schen Be-

schäftigung mit nationalökonomischen Autoren. Im gleichen Zeitraum sind Exzerpte 

von Say, Smith, Ricardo etc. überliefert. Die genaue zeitliche Einordnung ist um-

stritten. Laut dem Apparat des MEGA²-Bandes Exzerpte und Notizen Sommer 1844 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Der auffälligste Unterschied zwischen dem ersten und den letzten beiden Texten 
liegt im Gegenstandsbereich der Analyse. Beschäftigt sich Marx in der Disserta-
tion noch mit der Naturphilosophie bzw. mit der Religionskritik, so steht Zur 

Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie paradigmatisch für die kurze Phase der 
Marx schen „Kritik der Politik“. Mit den Ökonomisch-philosophischen Manu-
skripten und den Millexzerpten beginnt dann eine Auseinandersetzung mit der 
politischen Ökonomie, die ihn den Rest seines Lebens festhalten wird. 

Die nachfolgenden Schriften aus den Jahren zwischen 1844 und 1847 na-
mentlich die Die Heilige Familie5, Die Deutsche Ideologie6 und Das Elend der 

Philosophie7 werden in dieser Arbeit kaum behandelt. Mit ihnen setzt dem 
Selbstverständnis nach eine neue Phase des Marx schen Denkens ein. Sie ist 
charakterisiert durch die Abkehr von der philosophischen Sprache des deutschen 
Idealismus, die die vorherige Periode noch auszeichnete. Für die Zwecke dieser 
Arbeit sind die Änderungen in Marx  Positionen aber nicht so bedeutsam, dass 
                                                                                                                                  

bis Anfang 1847 sind die Millexzerpte nach den Ökonomisch-philosophischen Ma-

nuskripten geschrieben worden, zeitgleich mit der Heiligen Familie. Vgl. Karl Marx 

(1844–47): Exzerpte und Notizen Sommer 1844 bis Anfang 1847, MEGA² IV/3, 

Berlin 1988, S. 450. Diese Datierung, die vor allem auf formalen Argumenten be-

ruht, ist allerdings inhaltlich problematisch, da sich Marx in den Millexzerpten viel 

skeptischer gegenüber dem ökonomischen Gesetzesbegriff äußert als in den Ökono-

misch-philosophischen Manuskripten oder in der Heiligen Familie. In den Ökono-

misch-philosophischen Manuskripten findet sich darüber hinaus eine ähnliche Ver-

teidigung Ricardos wie in der Heiligen Familie, in den Millexzerpten hingegen nicht. 

5  Karl Marx/Friedrich Engels (1844): Die heilige Familie oder Kritik der kritischen 

Kritik. Gegen Bruno Bauer und Konsorten, in: MEW 2, Berlin 1972, S. 3–223. Die 

Heilige Familie ist die erste gemeinsame Schrift mit Friedrich Engels. 

6  Karl Marx/Friedrich Engels (1845f.): Die deutsche Ideologie. Kritik der neuesten 

deutschen Philosophie in ihren Repräsentanten Feuerbach, B. Bauer und Stirner und 

des deutschen Sozialismus in seinen verschiedenen Propheten, in: MEW 3, Berlin 

1969, S. 5–530. Von einigen Passagen der Deutschen Ideologie existiert mittlerweile 

auch eine textkritische Ausgabe. Vgl. Karl Marx/Friedrich Engels/Joseph Weyde-

meyer (1845f.): Die Deutsche Ideologie. Artikel, Druckvorlagen, Entwürfe, Rein-

schriftfragmente und Notizen zu I. Feuerbach und II. Sankt Bruno, Marx-Engels 

Jahrbuch 2003, Berlin. Es ist zu beachten, dass einige Passagen in den MEW wegge-

fallen sind – etwa jene Charakterisierung der deutschen Nation als „die Scheiße an 

und für sich“ (ebd., S. 17f.). 

7  Karl Marx (1846f.): Das Elend der Philosophie. Antwort auf Proudhons „Philosophie 

des Elends“, übersetzt von Eduard Bernstein und Karl Kautsky, in: MEW 4, Berlin 

1972, S. 63–182. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 51 

sie hier ausführlich behandelt werden müssten. Sie sind im Wesentlichen eine 
Kritik an der Missverständlichkeit spekulativer Aussagen, anstatt einer Kritik an 
spekulativen Aussagen generell. 

 
 

3.1 MARX  VERSTÄNDNIS 
DES GESELLSCHAFTLICHEN SEINS 

 
Wie im vorangegangenen Kapitel erläutert wurde, entwickelt Marx in seiner 
Doktordissertation kein eigenes Modell einer Sozialphilosophie, das es ihm er-
laubt, sich von den von ihm als problematisch verstandenen Hegel schen Kate-
gorien abzusetzen. Der Rückgriff auf Epikur gestattet ihm nicht viel mehr als das 
Insistieren auf die Möglichkeit der Kritik an Vorstellungen und Institutionen. 
Auch in den Texten der nun zu besprechenden Periode der „existierenden Ver-
nunft wird kein Modell gesellschaftlicher Seinsweisen – bzw. eine eigenständige 
„Sozialontologie“8 – entwickelt. Marx  Hauptaugenmerk liegt nicht auf ausge-
arbeiteten philosophischen Entwürfen, er entwickelt seine Gedanken mehr in der 
direkten Auseinandersetzung mit anderen Autoren. Dennoch bietet Marx  kriti-
sche Beschäftigung mit einem bestimmten Hegelverständnis auf der einen Seite 
sowie mit den Junghegelianern auf der anderen eine Vielzahl von Anhaltspunk-
ten für den Stand des Marx schen Problembewusstseins bezüglich einer Sozial-
ontologie und letztlich auch für die Explikation seines subjektiven Prinzips. Er 
greift dabei unter anderem auf ein kategoriales Raster zurück, welches dem Uni-
versalienstreit der Scholastik9 entstammt und auch von mir als Orientierungs-

                                                             
8  Ich verwende den Begriff „Ontologie“ nicht im Sinne von „unvermittelter Objekti-

vismus“ wie etwa Alfred Schmidt in der Tradition Adornos. Vgl. Alfred 

Schmidt (1971): Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx. 3. Auflage, Frank-

furt a.M. und Köln 1978, S. 19. Die hier ontologisch genannte Frage, in welchen Ka-

tegorien Marx das Verhältnisses von Individuen und ihren sozialen Formen denkt, 

halte ich für gerechtfertigt, da dieser – gerade wegen seiner Emanzipationsperspek-

tive – nicht ausschließlich „konkret“ argumentiert. Er entwickelt seine konkreten 

historischen Analysen vor dem Hintergrund allgemeiner Bestimmungen. Diese blei-

ben zwar aus guten Gründen, wie sich etwa in Abschnitt 3.2 zeigen wird, abstrakt 

und formal, dennoch sind sie allgemeine Bestimmungen. Dies erkennt auch Schmidt 

in Bezug auf den Marx schen Naturbegriff immer wieder an. 

9  Zum Universalienstreit generell vgl. Kurt Flasch (2000): Das philosophische 

Denken im Mittelalter. Von Augustinus bis Machiavelli, Stuttgart; Günther 

Mensching (1992): Das Allgemeine und das Besondere. Der Ursprung des modernen 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

rahmen verwendet wird.10 Wird in der Scholastik die Seinsweise der Universa-
lien, also der allgemeinen Begriffe, diskutiert, so wird im Marx schen Kontext11 
darunter die Frage verstanden, ob die gesellschaftlichen Verhältnisse „real“ sind 
oder ob sie lediglich Abstraktionen des Denkens sind, mit denen man sich in der 
Welt orientiert. Diese Frage zu stellen ist auch deshalb gerechtfertigt, weil Marx 
selbst immer wieder auf die Kategorien des Universalienstreits zurückgreift.12 
Ich stütze mich in diesem Abschnitt hauptsächlich auf Marx  Auseinanderset-
zung mit Hegels Rechtsphilosophie,13 beziehe aber auch Aussagen aus seiner 
metaphysikkritischen Phase mit ein, die eine Präzisierung bestimmter Thesen der 
Periode von 1843/44 erlauben. Marx ständige Auseinandersetzungen mit ande-
ren Autoren bringen es dabei mit sich, dass seine konkreten Formulierungen 
oftmals durch die Absetzung gegen jene bestimmt werden. Dadurch ergeben sich 
mitunter Ungereimtheiten. Ich beabsichtige nicht, diese hier im Zuge einer glät-
tenden Rekonstruktion auszuräumen, vielmehr liegt mein Augenmerk gerade auf 
der Vielschichtigkeit der Marx schen Position. 
 
Ich diskutiere drei Positionen, die ich Marx zuerst versuchsweise zuschreibe und 
zu denen sich jeweils entsprechende Textstellen in der Kritik der Hegelschen 
                                                                                                                                  

Denkens im Mittelalter, Stuttgart; Alain de Libera (1998): Der Universalienstreit 

von Platon bis zum Ende des Mittelalters, München 2005; Hans-Ulrich Wöhler 

(Hg.): Texte zum Universalienstreit. Zwei Bände, Berlin 1992. 

10  Ob Marx die in Frage stehenden Kategorien der mittelalterlichen Debatte entlehnt 

hat, oder sie aus anderen Quellen – etwa von Leibniz – entnimmt, bleibt an dieser 

Stelle eine offene Frage. 

11  Vgl. dazu auch den Text von Günther Mensching (1983): Nominalistische und rea-

listische Momente des Marx schen Arbeitsbegriffs, in: Christoph Türcke u.a. (Hg.): 

Krise und Kritik. Zur Aktualität der Marx schen Theorie, Lüneburg 1983, S. 58–76. 

12  Der Marx schen Bezugnahme auf die entsprechenden Termini und der folgenden 

Auseinandersetzung ist unbenommen, dass die bis heute andauernde Diskussion um 

die Seinsweise der Universalien einen wesentlich komplexeren Charakter besitzt als 

die hier geführte sozialphilosophische Diskussion. Insofern sind die Termini des 

Nominalismus und Realismus vielleicht nicht hilfreich für diejenigen, die sie haupt-

sächlich in ihrer „ursprünglichen“ Bedeutung verwenden. Nichtsdestotrotz hat sich 

auch eine sozialphilosophische Tradition der Verwendung dieser Begriffe etabliert, 

die es rechtfertigt, hier auf sie zurückzugreifen. 

13  Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1821): Grundlinien der Philosophie des Rechts. 

HWB 7, Frankfurt a.M. 1970. Die Frage inwieweit Marx’ Hegelbild gerechtfertigt 

ist, wird im Folgenden nicht diskutiert. Hegel wird von Marx als Kontrastfolie he-

rangezogen, um seine Position besser entwickeln zu können. Dem folge ich. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 53 

Rechtsphilosophie finden lassen. Die Argumentation folgt drei Orientierungs-
punkten, die ich als „Institutionennominalismus“ (a), als „kritisch-realistischen 
Institutionenrealismus“14 (b) und als „Aufhebung des scheinbaren Gegensatzes 

von Individuum und Gesellschaft“ (c) bezeichne. Bei allen Unschärfen im Ein-
zelnen soll dabei Marx doppelte Ontologie herausgearbeitet werden, d.h. es ist 
zu zeigen, dass Marx mit einer Ontologie des Wesens und einer Ontologie des 

Scheins operiert. Marx subjektives Prinzip baut im Wesentlichen auf dieser zu-
gleich historisch zu verstehenden Differenz auf. 
 
(a) Die Frage danach, wer „wirklich“ bzw. „eigentlich“ handelt, scheint sich – 
betrachtet man allein Marx  Kritik an falschen Hypostasierungen – eindeutig be-
antworten zu lassen. Es sind und können nur die einzelnen Individuen15 sein. Ist 
Marx also Nominalist? Er kritisiert Hegel in nominalistischem Gestus dafür, dass 
in dessen Rechtsphilosophie Allgemeinbegriffe – hier an erster Stelle die Idee 
des Staates – gegenüber den eigentlichen Subjekten hypostasiert werden.16 
Sprachlich drückt sich dies in der Subjekt-Prädikat-Verkehrung aus, die Marx als 
sprachliche Camouflage charakterisiert: „Wichtig ist, daß Hegel überall die Idee 
zum Subjekt macht und das eigentliche, wirkliche Subjekt, wie die ‚politische 
Gesinnung‘, zum Prädikat. Die Entwicklung geht aber immer auf Seite des Prä-
dikats vor.“17 Hegel entwickelt seine Theorie nicht nur unter der Prämisse, die 
vernünftigen Momente aus den gesellschaftlichen und staatlichen Institutionen 
herauszupräparieren, er stellt diese auch als die treibenden Momente der Ent-
wicklung – als Subjekte also – dar. Die Begründung erfolgt theorieintern da-
durch, dass zu einem vernünftigen Institutionengeflecht auch deren vernünftige, 
d.h. vor allem nicht zufällige, Entwicklung gehört. Hegel gerät aber dann unter 
Rechtfertigungsdruck, wenn das, was er darstellt, nicht zum vernünftigen Be-
stand der Institutionen zu zählen ist. In dieser Hinsicht ist ihm die zeitgebundene 

                                                             
14  Die Bezeichnung „kritisch-realistischer Institutionenrealismus“ verwendet das Wort 

„real“ in zweifacher Bedeutung. In der Tradition des Nominalismusstreits wird die 

Bezeichnung „real“ der Bezeichnung „nominal“ entgegengesetzt. In der Hegel schen 

Begriffstradition steht die Bezeichnung „real“ der Bezeichnung „wirklich“ gegen-

über. 

15  Zum Begriff des Individuums vgl. die Seiten 67–69 dieser Arbeit. 

16  Wiederum geht es mir an dieser Stelle nicht um die Frage, ob und inwieweit Marx' 

Kritik an Hegel berechtigt ist oder nicht. 

17  MEW 1, S. 209. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Affirmation von Herrschaftsformen vorgeworfen worden, konkret etwa die Ver-
teidigung des Patriarchats.18  

Wer aber sind für Marx die „eigentlichen Subjekte“? Dass die Frage nicht 
unmittelbar zu beantworten ist, kann zuerst durch folgendes Zitat deutlich ge-
macht werden: „Wie die Religion nicht den Menschen, sondern wie der Mensch 
die Religion schafft, so schafft nicht die Verfassung das Volk, sondern das Volk 
die Verfassung.“19 Hier ist es ein Kollektiv, das handelt, nicht die einzelnen In-
dividuen. Dieser Satz lässt sich noch in einem nominalistischen Sinn interpretie-
ren, wenn man annimmt, dass Marx „Volk“ und ähnliche Begriffe als nominale 
Abstraktionen versteht, als bloße Zusammenfassungen oder bloße Menge einzel-
ner Individuen. Marx  Position wäre so immer noch als nominalistisch oder 
atomistisch zu charakterisieren. Dies würde bedeuten, dass er sich Epikurs 
Standpunkt zu eigen gemacht hätte und Hegels Gedanken des objektiven Geistes 
zurückwiese. Nun wäre ein solcher Bruch im Marx schen Denken, der noch dazu 
keine expliziten Textzeugen besitzt, sehr überraschend. Nimmt man dennoch für 
einen Moment an, Marx  Position wäre damit hinreichend charakterisiert, lassen 
sich zwei Kritikpunkte an den herrschenden Allgemeinheiten unterscheiden: 
Marx kritisiert Hegel zum einen methodisch wegen dessen angeblicher Hyposta-
sierung der logischen Kategorien vor den materialen,20 zum anderen kritisiert er 
                                                             
18  Eine abgeschwächte Form dieser Kritik entwickelt Axel Honneth. Vgl. Ders. (2001): 

Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegel schen Rechtsphiloso-

phie, Stuttgart, insb. 107ff. 

19  MEW 1, S. 231. 

20  Dieser Vorwurf des Logizismus ist Marx zentraler Kritikpunkt an Hegel. Er soll eine 

Position treffen, die der Methode – der Art und Weise der Anmessung begrifflicher 

Schemata an die Realität – die Suprematie vor der Realität zugesteht, d.h. die logi-

schen und formalen Begriffe gegenüber den materialen Begriffen zu stark gewichtet. 

Hegel wird vorgeworfen, seinen in der Wissenschaft der Logik entwickelten Sche-

mata das Primat vor den materialen Begriffen des Feldes der politischen Praxis zu 

geben. Um das Feld des Politischen philosophisch zu begreifen, bedürfe es materia-

ler Begriffe, die aus ihm selbst entstammen und ihm angemessen sind. Dabei kann 

es eine rein logische Ableitung des Staates notwendigerweise nicht geben. Hegel sei 

gezwungen, den Gang der reinen Begriffsentwicklung mit empirischen Bestimmun-

gen zu unterfüttern – er muss auf alltägliches bzw. bereits wissenschaftlich kontrol-

liertes Wissen als Material zurückgreifen. Jenes empirische Material werde – das ist 

der Vorwurf von Marx – aber nur ungenügend als solches, unter Umständen ja kon-

tingentes, behandelt, sondern vielmehr in Schemata gepresst, die es als empirisches 

Material nicht mehr kenntlich machen. Marx zieht daraus den Schluss, dass Hegel 

seine Ergebnisse, zumindest insoweit er sie als vernünftig und notwendig bestimmt, 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 55 

die durch die Begriffe bezeichneten realen Institutionen und Verhältnisse. Er kri-
tisiert sowohl Hegels Idee des Staates als auch den vorhandenen Staat.21 Der Zu-
sammenhang zwischen diesen beiden Ebenen bestehe in der Rechtfertigung des 
realen Staates durch seine Idee. Hegel wird vorgeworfen, durch seine Affirma-
tion der Idee des Staates im Sinne eines vernünftigen Allgemeinen den realen 
Staat zu rechtfertigen. Kurz gesagt: Hegel habe eine Legitimationsideologie 
entwickelt. Hegels Begriffsrealismus – die Idee des Staates als das Wirkliche 
und Vernünftige – lasse sich so als der theoretische Ausdruck der Affirmation 
der herrschaftssichernden und -ausübenden Institutionen begreifen. In dieser 
Lesart erscheint die Idee des Staates als realisiert. Dann trifft der Marx sche 
Vorwurf zu, dass sich der nun augenfällige Bruch zwischen erscheinender Reali-
tät und philosophisch konstruierter Wirklichkeit nicht rechtfertigen lässt. 

Man kann Hegels Idee der Institutionen, wie im ersten Kapitel angedeutet, 
jedoch auch zur Kritik der realisierten Institutionen heranziehen. Dann wäre der 
reale Staat im 19. Jahrhunderts gerade nicht seiner Idee entsprechend, wäre bloß 
eine schlechte Form und die von Hegel herausgearbeitete ideale Form Maßstab 
der Kritik. Marx geht diesen Weg nicht, eine solche Art der Hegelinterpretation 
existiert m. W. Mitte des 19. Jahrhunderts nicht. Doch auch in diesem Fall stellt 
sich die Frage, ob es nicht Institutionen gibt, von denen gar keine wirkliche, 
ideale Form existiert oder, anders formuliert, deren Realisierung immer nur eine 
schlechte sein kann. Dann käme Marx  „Nominalismus“ zu seinem Recht, da er 
einen institutionenexternen Maßstab heranzieht und – mit den noch zu herauszu-
arbeitenden Einschränkungen – prinzipiell darauf insistiert, dass die Institutionen 
an sich von den Individuen gebildet werden. 

Tatsächlich wird dieser „Institutionennominalismus“ jedoch – wie gleich ge-
zeigt werden wird – von Marx für die Analyse des modernen Staates gar nicht 
angewendet und er entspricht auch nicht seiner allgemeinen Vorstellung des Zu-
sammenhanges von Institution und Individuum. Dass es die Individuen sind, die 
                                                                                                                                  

erschleichen würde. Und in der Tat sind bestimmte Institutionen, die Hegel als not-

wendig postuliert, heute augenscheinlich nicht mehr vorhanden – zumindest wenn 

man Hegel beim Wort nimmt. Versteht man die Marx sche Kritik derart, dass Hegel 

nicht ausweisen kann, wann zeitgebundene, empirische Annahmen an die Stelle der 

Reflexion auf allgemeine Formen der menschlichen Vergesellschaftung treten, ist 

sie berechtigt. 

21  Marx gibt die Schwierigkeiten, diese Trennung exakt durchzuführen, als Grund da-

für an, die Kritik des Hegelschen Staatsrechts nicht veröffentlicht zu haben: „Bei der 

Ausarbeitung zum Druck zeigte sich die Vermengung der nur gegen die Spekulation 

gerichteten Kritik mit der Kritik der verschiednen Materien selbst durchaus unan-

gemessen, die Entwicklung hemmend, das Verständnis erschwerend.“ (Ebd., S. 467). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

die Institutionen hervorbringen, muss sich erst durch andere und neuartige Pra-
xen zeigen und ist insofern etwas in der Zukunft Anzustrebendes. Auch dieses 
Hervorbringen ist dabei nicht voraussetzungslos, da die Individuen immer schon 
solche einer Gesellschaft sind. Sie sind – wie die Atome des Epikur – als selb-
ständige bestimmt, gerade nicht zur Bildung gesellschaftlicher Strukturen fähig. 
Der Schein des Atomismus bzw. Nominalismus bei Marx ergibt sich aus der 
Auseinandersetzung mit Hegel und seinen Versuchen, den Unterschied zu die-
sem herauszuarbeiten. Dabei hat für Marx die Theorie im Hier und Jetzt die 
Aufgabe zu verdeutlichen, dass es an sich die Individuen sind, die die Institutio-
nen konstituieren. Marx  „Institutionennominalismus“, um ihn ein letztes Mal so 
zu nennen, ist in diesem zeitlichen Sinne vorschreibend und setzt sich als zu-
künftig einzuhaltende Norm, bzw. beschwört eine sich selbst erfüllende Prophe-
zeiung. Normativ ist auch Hegels Idee des Staates, auch diese will nicht bloß Be-
schreibung der Institutionen sein, sondern vielmehr die Ideen dieser Institutionen 
affirmieren. Beide kennen in diesem Sinn ein Land der Vernunft. Der Dissens 
zwischen Hegel und Marx ist letztlich eine Auseinandersetzung darüber, welche 
Art von Institutionen notwendig ist und welche nicht, bzw. welchen „Preis“ die 
Individuen für die Realisierung eines guten Lebens zu zahlen bereit sein müssen. 
Wann also ist eine Institution bereits von ihrer Idee her abzulehnen und wann ist 
nur ihre spezifische Realisierung zu kritisieren? 

Der Streit schlägt sich in den methodischen Bewegungen nieder, die Marx 
und Hegel präferieren. Marx wirft Hegel vor, ungeprüft vom Allgemeinen zum 
Einzelnen hin zu denken. Es fehle bei Hegel die prinzipielle Prüfung des Vor-
handenen selbst, stattdessen werde es in eine nur scheinbar vernünftige Ordnung 
gebracht. Zwar gehe die Hegel sche Darstellungsweise in der Rechtsphilosophie 
vom Einzelnen zum Allgemeinen, argumentativ rechtfertigen lasse sich der He-
gel sche Gedankengang jedoch nur, wenn das Allgemeine, der Staat, bereits vo-
rausgesetzt wird. Hegels Rechtsphilosophie kulminiere im Gedanken des Staates, 
der als Institution eine gewisse Selbständigkeit hat und der als Selbständiger 
gegenüber den Einzelnen verteidigt wird. Hegel affirmiere auf dieses Weise eine 
Trennung von Staat und Individuum. 
 
(b) Dabei führt der Streit um die Trennung von Staat und Individuum auf einen 
wichtigen Aspekt, der Marx  „kritisch-realistischen Institutionennominalismus“ 
verdeutlichen kann. Hegels Affirmation der allgemeinen Institutionen rechnet 
nämlich durchaus mit den einzelnen Individuen als Handelnden, und dies in 
einer Hinsicht sogar stärker als Marx. Eines der Hauptargumente Hegels für 
einen selbständigen Staat besteht darin, dass ein solcher gerade deswegen benö-
tigt werde, weil die Individuen so konstituiert seien, dass sie ohne ihn nicht aus-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 57 

kämen. Der Staat ist damit auch als Reaktion auf die Unzulänglichkeiten indivi-
duellen Handelns konzipiert. Hegel spricht dieses – letztlich anthropologische – 
Argument zwar nicht klar aus, seine Aussagen zum Volk lassen sich jedoch 
zwanglos so interpretieren22: 

 
„[Es; M.E.] ist der Fall, daß das Volk, insofern mit diesem Worte ein besonderer Teil der 

Mitglieder eines Staats bezeichnet ist, den Teil ausdrückt, der nicht weiß, was er will. Zu 

wissen, was man will, und noch mehr, was der an und für sich seiende Wille, die Ver-

nunft, will, ist die Frucht tiefer Erkenntnis und Einsicht, welche eben nicht die Sache des 

Volks ist.“23 

 
Die vielen Einzelnen – die Hegel als Volk anspricht – seien als Einzelne, ohne 
Organisation nicht fähig, ihre politischen Interessen selbst wahrzunehmen. Die 
allgemeinen politischen Entscheidungen müssen vielmehr in einem Institutio-
nengeflecht gebildet, ausgeführt und kontrolliert werden.24 Daran sollten die 
Einzelnen zwar Anteil nehmen, aber nicht direkt, sondern vermittelt über die In-
stitution des Standes. Die Institutionen werden von Hegel als Stabilisatoren für 
das Zusammenleben der Individuen affirmiert, indem die strukturellen Momente, 
die er für ihr Funktionieren als notwendig ansieht, herauspräpariert und vertei-
digt werden. Dementsprechend beschreibt Hegel die Sphäre der bürgerlichen 
Gesellschaft, die Sphäre der Individuen, im Hobbe schen Sinne als „bellum om-
nium contra omnes“25. Der Staat ist als eigenständige Sphäre dargestellt und af-
firmiert, weil die Individuen, die das Volk bilden, den Grad der Vernunft nicht 
erreichen können, der nötig wäre, um ein vernünftiges Zusammenleben zu ga-
rantieren. Hegel bezieht die Individuen also durchaus in seine Überlegungen mit 
ein und konzipiert den Staat als Reaktion auf deren Unzulänglichkeiten (oder de-
ren Realität). Hegel wird hier zum affirmativen Institutionenrealisten. 

Für Marx sind die Hegel schen Bestimmungen, wonach das Volk den Teil 
„der Mitglieder eines Staats bezeichnet [, …] der nicht weiß, was er will“, und 
wonach „die Frucht tiefer Erkenntnis und Einsicht […] eben nicht die Sache des 
Volks ist“26, jedoch nur bedingt richtig. Sie treffen für die Gegenwart zu, jedoch 
nicht für jegliche Verfasstheit der Institutionen. Es ist a priori gerade nicht fest-
                                                             
22  Die andere Möglichkeit der Interpretation würde den Marx schen Verdacht, Hegel 

greife hier lediglich Vorgefundenes auf und verleihe ihm philosophische Würden, 

stärker gewichten. 

23  HWB 7, §303. 

24  Vgl. ebd., §230–§321. 

25  Ebd., §289. 

26  Ebd., §303. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

stehend, dass das Volk für alle Zeiten so zu sein hat, wie Hegels Ausführungen 
nahelegen. An dieser Stelle, so der Marx sche Vorwurf, unterlegt Hegel seiner 
Konstruktion eine zeitgebundene Vorstellung, prüft seine materialen Prämissen 
nicht sorgfältig genug. Um den Differenz zwischen Hegel und Marx zu verdeut-
lichen, kann man auf die Unterscheidung von Wirklichkeit und Realität zurück-
zugreifen. Marx gesteht den Hegel schen Aussagen zu Staat und Volk zwar 
einen Realitätsgehalt, aber keinen Wirklichkeitsgehalt zu. Die Differenz lässt 
sich an folgendem Schlagabtausch illustrieren: 

 
Hegel: „Daß alle einzeln an der Beratung und Beschließung über die allgemeinen Angele-

genheiten des Staats Anteil haben sollen, weil diese Alle Mitglieder des Staats und dessen 

Angelegenheiten die Angelegenheiten aller sind, bei denen sie mit ihrem Wissen und Wil-

len zu sein ein Recht haben, – diese Vorstellung, welche das demokratische Element ohne 

alle vernünftige Form in den Staatsorganismus, der nur durch solche Form es ist, setzen 

wollte, liegt darum so nahe, weil sie bei der abstrakten Bestimmung, Mitglied des Staats 

zu sein, stehenbleibt, und das oberflächliche Denken sich an Abstraktionen hält.“27 

 
Darauf Marx: „Daß aber die ‚Bestimmung, Mitglied des Staats zu sein‘, eine ‚abstrakte‘ 

Bestimmung ist, das ist nicht die Schuld dieses Denkens, sondern der Hegelschen Ent-

wicklung und der wirklichen modernen Verhältnisse, welche die Trennung des wirklichen 

Lebens vom Staatsleben voraussetzen und die Staatsqualität zu einer ‚abstrakten Bestim-

mung‘ des wirklichen Staatsmitgliedes machen.“28 

 
In der bürgerlichen Gesellschaft29 ist die Trennung von Individuum und Staat für 
die Individuen Realität und insofern ist von ihr auszugehen.30 Darin sind sich 
                                                             
27  Ebd., §308. 

28  MEW 1, S. 320f; zweite Hervorhebung von mir. 

29  Im Unterschied zu Hegel verwende ich den Begriff der bürgerlichen Gesellschaft als 

Begriff für die Gesamtheit der gesellschaftlichen Institutionen, also auch des Staates. 

30  Dies wird auch in folgendem Absatz deutlich, der zugleich noch einmal den Unter-

schied von theoretisierender Vorstellung und Realität expliziert. „‚Die Vorstellung‘, 

heißt es weiter, ‚welche die in jenen Kreisen schon vorhandenen Gemeinwesen, wo 

sie ins Politische, d.i. in den Standpunkt der höchsten konkreten Allgemeinheit ein-

treten, wieder in eine Menge von Individuen auflöst, hält eben damit das bürgerliche 

und das politische Leben voneinander getrennt und stellt dieses sozusagen in die 

Luft, da seine Basis nur die abstrakte Einzelheit der Willkür und Meinung, somit das 

Zufällige, nicht eine an und für sich feste und berechtigte Grundlage sein würde‘    

hält nicht das bürgerliche und politische Leben getrennt; sie 

ist bloß die Vorstellung einer wirklich vorhandenen Trennung.“ (Ebd., 283). 

§303]. Jene Vorstellung [

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 59 

Hegel und Marx einig. Allerdings sind es für Marx die gesellschaftlichen Ver-
hältnisse selbst, die jenes Individuum produzieren, welches sich dann in der von 
Hegel beschriebenen Weise zum Staat verhalten muss. Damit lässt sich Marx  
Kritik an Hegel präzisieren – er kritisiert nicht die Feststellung der Suprematie 
der allgemeinen Institutionen in der Hegel schen Rechtsphilosophie schlechthin, 
er kritisiert ihre Affirmation: „Hegel ist nicht zu tadeln, weil er das Wesen des 
modernen Staats schildert, wie es ist, sondern weil er das, was ist, für das Wesen 
des Staats ausgibt.“31 Auch hier wird deutlich, dass man Marx  Position nicht als 
Nominalismus bezeichnen kann. Indem Marx die soziale Konstitution der Indi-
viduen so stark gewichtet, ist er, was die Analyse der Gegenwart angeht, ebenso 
Institutionenrealist wie Hegel. Implizit gesteht Marx den Institutionen sogar 
einen größeren Einfluss zu als Hegel, denn er macht die Verfasstheit der Indivi-
duen stärker von ihnen abhängig. Der Vorwurf des Nominalismus wäre eher an 
Hegel zu richten, denn dieser kann nicht angeben, wie er die Insuffizienz der vie-
len Einzelnen, des Volkes, begründet. Für Hegel sind die Individuen in dieser 
Hinsicht vor den Institutionen bereits „fertig“, d.h. sie werden nicht von den In-
stitutionen geformt. Marx  Begriff des Individuums hingegen ähnelt hier dem 
formlosen Atom der Antike, der bloßen Materie. Es wird erst durch die Institu-
tionen zu dem gemacht, was es ist. 

Allerdings scheint sich damit eine ähnliche Situation zu ergeben wie bezüg-
lich des im ersten Kapitel konstatierten Widerspruchs zwischen dem Atom als 
Form und als Materie. Ein absolut formbares Individuum kann per definitionem 
keine Kriterien kennen, die es ihm möglich machen, zwischen einem guten oder 
schlechten Leben zu unterscheiden. Insofern muss auch Marx ein Individuum 
jenseits der Institutionen annehmen, zugleich aber vermeiden, zeit- oder ortsge-
bundene Aussagen über dieses als unabänderlich anzunehmen. Gelingt ihm dies, 
kann man seine Position als „kritisch-realistischen Institutionenrealismus“ cha-
rakterisieren. 
 
Ein Versuch der Vermittlung des Marx schen Institutionenrealismus und der 
Position, dass die Institutionen an sich von den Individuen gebildet werden, kann 
unter Rückgriff auf Passagen unternommen werden, welche wenige Jahre später 
entstanden sind. Marx entwickelt in dieser Periode eine „Ontologie des Scheins“. 
In der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie äußert er seine Kritik an der 
Verselbständigung bestimmter Institutionen in einer objektivierenden Sprache. 
Nun findet er Formulierungen, nach denen die Verselbständigungen immer sol-
che aus der Perspektive der Menschen sind. Es heißt beispielsweise, dass „die 
eigne Tat des Menschen ihm zu einer fremden, gegenüberstehenden Macht wird, 
                                                             
31  Ebd., S. 266. Vgl. auch ebd., S. 231f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

die ihn unterjocht, statt daß er sie beherrscht.“32 An anderer Stelle schreibt er: 
„[D]ie einzelnen Individuen [sind …, M.E.] immer mehr unter einer ihnen frem-
den Macht geknechtet worden“.33 Und als drittes Beispiel benennt Marx die „To-
talität von Produktivkräften, die gleichsam eine sachliche Gestalt angenommen 
haben und für die Individuen selbst nicht mehr die Kräfte der Individuen, son-
dern des Privateigentums [sind; M.E.]“.34 Marx formuliert hier stets aus der Per-
spektive der Individuen heraus. Er versucht so eine (vorschnelle) Trennung zwi-
schen den Individuen und den Institutionen zu vermeiden und die Institutionen 
wieder an die Individuen zurückzubinden. Die Institutionen werden dabei durch-
aus in ihrer Wirkmächtigkeit und Realität anerkannt, insofern besitzen sie ein 
Sein. Eine falsche, wenn auch nicht einfach zu ändernde Vorstellung ist es je-
doch, sie als unwandelbar und schicksalhaft anzusehen, dies ist ihr Schein. Die 
Scheinhaftigkeit der Stabilität der Institutionen wird dabei nicht mehr allein in 
Zusammenhang mit dem Begriff der Vorstellung diskutiert. Schon die in seiner 
Dissertation verwendete Metapher vom Land der Vernunft war von Marx nicht 
als kognitive Instanz konzipiert, sondern als neue Form des Weltumgangs ge-
dacht. Ganz in diesem Sinne betont Marx nun die Bedeutung der Handlungen für 
die sich herausbildenden Vorstellungen: 

 
„Die Verwandlung der persönlichen Mächte (Verhältnisse) in sachliche […] kann nicht 

dadurch wieder aufgehoben werden, daß man sich die allgemeine Vorstellung davon aus 

dem Kopfe schlägt, sondern nur dadurch, daß die Individuen diese sachlichen Mächte 

wieder unter sich subsumieren“.35 

 
Die Lösung des Problems der Versachlichung oder Verselbständigung versucht 
Marx konsequent als ein praktisches Problem zu handhaben. Die kollektiv oder 
universal geteilten Vorstellungen sind unmittelbares Ergebnis bestimmter 
menschlicher Praxen. Die Betonung der Abkünftigkeit der Vorstellungen von 
diesen Praxen bedeutet dabei nicht, dass Marx sein utopisches Kernmoment auf-
geben würde. Das zentrale Begriffspaar, welches die Möglichkeit der Entwick-
lung zu einer emanzipierten Gesellschaft anzeigt, ist das von Wirklichkeit und 
Erscheinung (oder Realität). So „erscheinen die Produktivkräfte als ganz unab-
hängig und losgerissen von den Individuen, als eine eigne Welt neben den Indi-
viduen.“36 Die Rede von der Erscheinung ermöglicht zweierlei: Zum einen ver-
                                                             
32  MEW 3, S. 32f.; meine Hervorhebung. 

33  MEW 2, S. 37; meine Hervorhebung. 

34  MEW 3, S. 67; meine Hervorhebung. 

35  Ebd., S. 74. 

36  Ebd., S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 61 

weist sie darauf, dass es auch im Hier und Jetzt die „wirklichen Individuen“ sei-
en, die handeln, dass ihnen dies „nur“ nicht bewusst sei und dass dieses Nicht-
Bewusstsein sich aus den Praxen ergibt. Zum anderen bleibt die Möglichkeit an-
derer Praxen offen, die den wirkmächtigen Schein der Konstanz und Superiorität 
der Institutionen nicht erzeugen. 

Marx „kritisch-realistischer Institutionenrealismus“ verweist damit auf die 
historische Variabilität der Institutionen und hält die Möglichkeit gesellschaftli-
cher Veränderung offen. Die Individuen müssen nicht so sein, wie sie sind. Die 
reale Verfasstheit der Individuen ist für Marx nicht das Wirkliche, das wirksame 
Reale hingegen ist die Verfasstheit der Institutionen und wie diese die Individu-
en produzieren. Marx  Sozialontologie findet hier ihren historischen Index. Mit 
dieser Charakterisierung ist die Explikation der Marx schen Position aber noch 
nicht zu Ende. 
 
(c) Der kritische Gehalt des Marx schen Institutionenrealismus wird auch an 
Marx  Kritik des Hegel schen Demokratieverständnisses deutlich. Wie angedeu-
tet, soll in Hegels Verständnis neben einer Fachbeamtenschaft, die den Staat ver-
tritt, nicht das Volk an der Gesetzgebung beteiligt sein, sondern die Stände als 
Vertretung desselben. Hegel trennt damit die Sphären der bürgerlichen Gesell-
schaft und des Staates und vermittelt sie zugleich: „Was die eigentliche Bedeu-
tung der Stände ausmacht, ist, daß der Staat dadurch in das subjektive Bewußt-
sein des Volks tritt und daß es an demselben teilzuhaben anfängt.“37 Marx ist mit 
dieser Form der Vermittlung unzufrieden. Er gesteht Hegel zwar zu, dass dieser 
„keine Trennung des bürgerlichen und politischen Lebens“38 wolle und begreift 
die Konzeption der Stände als Ausdruck dieses Wollens, doch geht ihm eine sol-
che vermittelte Partizipation des Volkes nicht weit genug. Der für Marx anzu-
strebende Zustand wird durch den Begriff der Demokratie näher charakterisiert. 
Als Form des Politischen setzt Marx sie ab gegen die Monarchie. Was an dieser 
defizitär ist, ist in jener vollkommen. Dabei stehen beide Regierungsformen in 
einem eigentümlichen Verhältnis zueinander: 

 
„Die Monarchie kann nicht, die Demokratie kann aus sich selbst begriffen werden. In der 

Demokratie erlangt keines der Momente eine andere Bedeutung als ihm zukommt. […] In 

                                                             
37  HWB 7, §301, Zusatz. Dazu Marx: „Das Volk in den Ständen fängt an, teilzuhaben 

am Staat, ebenso tritt er als ein Jenseitiger in sein subjektives Bewußtsein. Wie kann 

Hegel diesen Anfang aber für die volle Realität ausgeben?“ (MEW 1, S. 269f). 

38  Ebd., S. 277. Dies ist auch deswegen interessant, da man aus dieser Bemerkung 

schließen kann, dass in Marx’ Augen er und Hegel dieselben Intentionen besitzen. 

Beiden gehe es um eine Form der Versöhnung von Individuen und sozialer Form. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

der Monarchie bestimmt ein Teil den Charakter des Ganzen […] Die Demokratie ist die 

Verfassungsgattung. Die Monarchie ist eine Art und zwar eine schlechte Art. […] So ist 

die Demokratie das Wesen aller Staatsverfassung […]; sie verhält sich zu den übrigen 

Verfassungen, wie die Gattung sich zu ihrer Art verhält, nur daß hier die Gattung selbst als 

Existenz, darum gegenüber dem Wesen nicht entsprechenden Existenzen selbst als eine 

besondre Art erscheint.“39 

 
Marx bestimmt die Demokratie doppelt. Einerseits ist sie eine Verfassung bzw. 
Regierungsform wie jede andere auch. Sie steht unter diesem Gesichtspunkt auf 
einer Ebene mit der hier kontrastierend gebrauchten Monarchie. Zugleich aber 
ist sie mehr. Sie wird von Marx als „Wesen aller Staatsverfassungen“ bestimmt 
und mit einer existierenden Gattung verglichen; Marx rekurriert hier direkt auf 
Kategorien des Universalienstreits. Die Demokratie ist als Gattung ein Allge-
meines, als Art ein Besonderes und sie ist beides zugleich: Sie ist eine Art, die 
sich in Übereinstimmung mit ihrer Gattung befindet. Aus der Dissertation ist 
diese Figur bekannt: Wie bei den Himmelskörpern treten in der Demokratie We-
sen und Existenz nicht mehr auseinander, Form und Inhalt sind versöhnt. In 
einem offenen Brief an Arnold Ruge40 führt Marx aus: „Die Vernunft hat immer 
existiert, nur nicht immer in der vernünftigen Form. Der Kritiker kann also an 
jede Form des theoretischen und praktischen Bewußtseins anknüpfen und aus 
den eigenen Formen der existierenden Wirklichkeit die wahre Wirklichkeit als 
ihr Sollen und ihren Endzweck entwickeln.“41 Wenn nach Hegel das Vernünftige 
wirklich ist, so muss nach Marx das Vernünftige wirklich werden und dies ist 
möglich, da das Vernünftige schon existiert, bloß „nicht in vernünftiger Form“. 
Dies charakterisiert Marx  Demokratiebegriff.42 Als „Wesen aller Staatsverfas-
sung“ ist sie an sich immer schon vorhanden, doch hat sie sich bis dato nicht 
ausgeprägt, sondern vielmehr Formen angenommen, die ihr nicht entsprechen. 

                                                             
39  Ebd., S. 230f. 

40  Ebd., S. 345. 

41  Karl Marx (1844): [Briefe aus den Deutsch-Französischen Jahrbüchern], in: MEW 

1, Berlin 1976, S. 337–346, hier S. 345. 

42  Im selben Zusammenhang spricht Marx von der Demokratie als „das aufgelöste Rät-

sel aller Verfassungen“ (ebd., S. 231). In den Ökonomisch Philosophischen Manu-

skripten nimmt der Kommunismus die Position der Demokratie ein. Sieht man vom 

später zu diskutierenden Natur- und Gattungsbegriff ab, sind die Ähnlichkeiten in 

den Formulierungen bemerkenswert. Der „Kommunismus ist […] die wahre Auflö-

sung des Streits zwischen Existenz und Wesen […]. Er ist das aufgelöste Rätsel der 

Geschichte und weiß sich als diese Lösung.“ (MEW EB 1, S. 536). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 63 

Die Vernunft ist als Wesen gefasst, das noch nicht angemessen zur Erscheinung 
gekommen ist. 

Marx verbindet normative Ansprüche mit dem als Gattung bezeichneten 
existierenden Allgemeinen. Die Gattung „Demokratie“ soll nicht nur das Wahre 
und wirklich Existierende sein, das alles unter sich einbegreift, sondern ebenso 
das Gute. Für Marx repräsentiert die Demokratie das Vernünftige schlechthin. 
Alle anderen Verfassungen richten sich an ihr aus und finden ihr vernünftiges 
Maß an ihr. Wenn das Allgemeine (die Gattung) zugleich Besonderes (eine Art) 
sein will, dann muss es auch vernünftig sein oder: Nur wenn das Allgemeine 
auch das Besondere zugleich ist und dieses nicht nur okkupiert oder subsumiert, 
dann kann es auch vernünftig sein. Demgegenüber ist die Monarchie eine defizi-
täre und entfremdete Form der Regierung: „Die Demokratie ist Inhalt und Form. 
Die Monarchie soll nur Form sein, aber sie verfälscht den Inhalt.“43 Die Monar-
chie schwingt sich zu einer Selbständigkeit auf, die ihr nicht zusteht, da sie eine 
Form der nicht legitimierten Herrschaft über die Individuen darstellt; besser ge-
sagt, da es eine akzeptable Legitimation von Herrschaft über die Individuen für 
Marx nicht gibt. Die Monarchie „hat […] die Bedeutung des alles Besondern be-
herrschenden und bestimmenden Allgemeinen.“44 In der Demokratie geschieht 
genau dies nicht, da es hier keine Herrschaft des Allgemeinen über das Besonde-
re, sondern eine zwanglose Übereinstimmung beider Aspekte gibt. 

Es stellt sich die Frage, wie eine solche Versöhnung und zwanglose Überein-
stimmung des Allgemeinen und Besonderen gedacht und vor allem praktiziert 
werden kann. Mehr noch: Man kann den Vorwurf der Suprematie des Logischen 
vor dem Realen, den Marx gegen Hegel erhebt, hier gegen ihn selber wenden. 
Marx scheint hier nichts anderes zu tun als unberechtigte Maßstäbe der Idee an 
die Realität heranzutragen. Er setzt die bloße Vorstellung der Demokratie gegen 
die Realität und operiert damit mit einem willkürlichen Maßstab. Letztendlich 
lässt sich der Vorwurf der Willkürlichkeit oder des Utopismus an dieser Stelle 
nicht von der Hand weisen. Marx geht wie Hegel von einer bestimmten Konzep-
tion des Menschen aus. Während Hegels anthropologische Grundannahmen eine 
Suprematie bestimmter Institutionen fordern, so glaubt Marx an die Möglichkeit 
des zwanglosen Zusammenstimmens von individuellem Handeln und allgemei-
ner gesellschaftlicher Form, verdeutlicht jedoch nicht genug, dass es sich hierbei 
nur um eine Möglichkeit gesellschaftlicher Entwicklung handelt. 

                                                             
43  MEW 1, S. 231. Vgl. die ähnliche Argumentationsfigur bezüglich des Reichtums in 

Abschnitt 5.3. 

44  Ebd., S. 232. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Dennoch sollte man mit der Kritik an Marx und der Einordnung seiner Ar-
gumente in einen quasireligiösen Rahmen nicht vorschnell einsetzen.45 Der 
Marx sche Demokratiebegriff lässt sich argumentativ unterstützen mit einer bis-
her noch nicht zur Sprache gekommenen Variante der Auflösung des Realismus-
Nominalismus-Problems. Die Alternativen hießen bis dato: universale ante rem 
oder universale post rem. Es sei das Primat entweder den einzelnen Dingen vor 
ihren allgemeinen Begriffen zu geben oder den allgemeinen Begriffen das Pri-
mat vor den einzelnen Dingen bzw. die Verhältnisse vor die Individuen zu stel-
len oder vice versa. Marx versteht dagegen das Verhältnis von Individuum und 
Institutionen im Modus universale in rebus: Das Allgemeine ist immer schon in 
den einzelnen Dingen mitgegeben. Damit eröffnet sich eine neue Perspektive der 
Diskussion. Anstatt zu fragen, wem das Primat zukommt, liegt das Problem eher 
in der Art und Weise des Verhältnisses von Allgemeinem und Besonderem. 

 
„Die Geschäfte und Wirksamkeiten des Staats sind an Individuen geknüpft (der Staat ist 

nur wirksam durch Individuen), aber nicht an das Individuum als physisches, sondern als 

staatliches, an die Staatsqualität des Individuums. Es ist daher lächerlich, wenn Hegel 

sagt, sie seien ‚mit der besonderen Persönlichkeit als solcher äußerlicher- und zufälliger-

weise verbunden‘. [HW 7, §277, M.E.] Sie sind vielmehr durch ein vinculum substantiale, 

durch eine wesentliche Qualität desselben, mit ihm verbunden. Sie sind die natürliche Ak-

                                                             
45  Im Rahmen meiner Arbeit kann die Frage nach dem religiösen Charakter bestimmter 

Marx scher Überlegungen nicht vertieft diskutiert werden. Sie betrifft vor allem die 

Fragen nach der Notwendigkeit des Übergangs zu einer kommunistischen Gesell-

schaft und nach der Charakterisierung einer solchen Gesellschaftsform. Polemisch 

lässt sich die zweite Frage darauf zuspitzen, ob Marx  Vorstellung einer kommunis-

tischen Gesellschaft tatsächlich eine Projektion des Himmelreichs auf Erden darstel-

len. Die erste Frage nach der Notwendigkeit des historischen Überganges, die in die-

ser Arbeit kurz bezüglich der Seinsweise des „Landes der Vernunft“ diskutiert wur-

de, transformiert sich ab 1844 in die Frage nach der Reichweite der Marx schen Ge-

schichtsphilosophie. Wie auch immer man dies konkret beantwortet: Marx  prophe-

tische Aussagen sind nicht derart in seine ökonomische Theorie integriert, dass sich 

diese ohne jene nicht diskutieren ließe. Zur Geschichtsphilosophie vgl. etwa Helmut 

Fleischer (1969): Marxismus und Geschichte, Frankfurt a.M.; Michael Heinrich 

(1999b): Geschichtsphilosophie bei Marx, in: Diethard Behrens (Hg.): Geschichts-

philosophie oder Das Begreifen der Historizität, Freiburg im Breisgau 1999, S. 127–

139; Karl R. Popper (1945): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Band II. Fal-

sche Propheten. Hegel. Marx und die Folgen, Tübingen 1992, Kapitel S. 18–21; 

Thomas Lutz Schweier (1999): Geschichtliche Reflexion bei Marx, in: Behrens 

1999, S. 149–176. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 65 

tion seiner wesentlichen Qualität. [Hegel; M.E.] […] vergisst, daß das Wesen der ‚beson-

deren Persönlichkeit‘ nicht ihr Bart, ihr Blut, ihre abstrakte Physis, sondern ihre soziale 

Qualität ist, und daß die Staatsgeschäfte etc. nichts als Daseins- und Wirkungsweisen der 

sozialen Qualitäten des Menschen sind.“46 

 
Mit dem Zitat bringt sich Marx nochmals in Gegnerschaft zum Atomismus und 
Nominalismus. Dieser beschreibe zwar das Handeln der Individuen in der bür-
gerlichen Gesellschaft, begreift die vereinzelten Individuen jedoch nicht als ent-
fremdet. Der Atomismus sei vielmehr selbst auf die herrschenden Institutionen 
zurückzuführen: „Am Einzelnen erscheint hier, was das allgemeine Gesetz ist. 
Bürgerliche Gesellschaft und Staat sind getrennt. Also ist auch der Staatsbürger 
und der Bürger, das Mitglied der bürgerlichen Gesellschaft, getrennt. Er muß al-
so eine wesentliche Diremption mit sich selbst vornehmen.“47 Mit dieser Kritik 
am Atomismus und mit der Bestimmung des Menschen als zoon politikon zeigt 
sich, dass Marx auch bezüglich der vernünftigen Zukunft keine nominalistische 
Position vertritt. Auch die Individuen in den „vernünftigen Verhältnissen“ sind 
durch ein Allgemeines charakterisiert, dies ist aber von ihnen als ihr Allgemei-
nes anerkannt. Der Schein des Auseinandertretens von kritisch-realistischem In-

stitutionenrealismus und utopisch-wirklichem Institutionennominalismus ergibt 
sich nur dann, wenn man eine Gesellschaft analysiert, in der Allgemeines und 
Besonderes bereits getrennt sind und in der das Allgemeine Herrschaft über das 
Besondere gewonnen hat. In einer vernünftigen Gesellschaft, in der Marx schen 
Demokratie, stellt sich das Problem nicht mehr. Es verschwindet. 

 
„[In der Demokratie; M.E.] ist die Verfassung nicht nur an sich, dem Wesen nach, son-

dern der Existenz, der Wirklichkeit nach in ihren wirklichem Grund, den wirklichen Men-

schen, das wirkliche Volk, stets zurückgeführt und als sein eigenes Werk gesetzt. Die Ver-

fassung erscheint als das, was sie ist, freies Produkt des Menschen“.48 

 
Zusammenfassend lässt sich Marx  ontologische Position wie folgt darstellen: 
Die Individuen existieren nicht als atomare Einzelne, sondern immer in be-
stimmten Formen von Vergesellschaftung.49 Diese Formen sind gegenüber den 
Individuen allgemein, greifen über sie über, machen die Individuen wesentlich 
erst zu solchen. Zugleich sind sie aber immer auch nur besondere Bestimmungen 
                                                             
46  MEW 1, S. 233. Zum Begriff des „vinculum substantiale“ vgl. Abschnitt 5.3. 

47  Ebd., S. 281. 

48  Ebd., S. 231. 

49  Es ist möglich, Hegels Staatsbegriff im Sinne des hier gebrauchten Begriffs von 

Vergesellschaftung zu interpretieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

der Individuen, sind ihr „eignes Werk“. Die Einsicht in ihr Tun ist ihnen aller-
dings verschleiert und zwar gerade durch die spezifischen Praxen die die Indivi-
duen ausüben. Insofern plädiert Marx für andere Praxen, die die Verschleierung 
aufheben, die es einsichtig machen, dass die allgemeinen Formen immer an die 
Einzelnen rückgebunden sind, die sie konstituieren. Sie sollen keine Selbstän-
digkeit gewinnen. Die Marx sche Position setzt dabei voraus, dass die Möglich-
keit besteht, die Verselbständigung der Institutionen wieder zurückzunehmen. 
Sie hat einen historischen Index. Dieser historische Index ist es, der es erlaubt 
von einer doppelten Marx schen Ontologie zu sprechen. Die Ontologie des 
Scheins dient der Charakterisierung der Marx schen Gegenwart.50 Den Individu-
en erscheinen die sozialen Formen als unabänderlich. Die Ontologie des Wesens 
wiederum zeigt an, dass Marx grundsätzlich von der Möglichkeit des Zusam-
menstimmens von Individuum und sozialer Form ausgeht.51 

Zum „Land der Vernunft“ ist noch nicht alles gesagt. Für das Zusammen-
stimmen von allgemeinen sozialen Formen und individuellem Handeln wurde 
bislang nur ein Kriterium angegeben: dass bei Gelingen das Problem ihrer Tren-
nung verschwindet. Kann man die Kriterien detaillierter diskutieren? 
  

                                                             
50  Es ist vielleicht eine Randbemerkung wert, dass der Begriff des „Elends“, den auch 

Marx ab und an zur Charakterisierung der gesellschaftlichen Zustände heranzieht, 

etymologisch ebenfalls eine Unterscheidung zwischen zwei grundsätzlich verschie-

denen „Seinsweisen“ zulässt. „Elend“ lässt sich zurückführen auf westgermanisch 

„alja-landja“, was so viel bedeutet wie „außer Landes seiend“. Der elende Zustand 

ist damit einer, in welchem der Mensch nicht bei sich ist. Vgl. Stichwort elend, in: 

Friedrich Kluge (2002): Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. 

24. Auflage, Berlin, S. 240. 

51  Im Zusammenhang der Ontologie des Scheins ist auch der Marx sche Entfrem-

dungsbegriff zu verorten, den ich gleichwohl in dieser Arbeit nicht als solchen dis-

kutiere. Aspekte des Begriffs werden in den Abschnitten 2.3 und 6.3 aufgegriffen. 

Zum Begriff der Entfremdung vgl. Joachim Israel (1972): Der Begriff Entfremdung. 

Makrosoziologische Untersuchungen von Marx bis zur Soziologie der Gegenwart, 

Reinbek bei Hamburg; Rahel Jaeggi (2005): Entfremdung. Zur Aktualität eines so-

zialphilosophischen Problems, Frankfurt a.M.; István Mészáros (1973): Der Ent-

fremdungsbegriff bei Marx, München; Alfred A. Oppolzer (1974): Entfremdung und 

Industriearbeit. Die Kategorie der Entfremdung bei Karl Marx, Köln. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 67 

3.2 DIE KRITERIEN DES GELINGENDEN VERHÄLTNISSES 
 

Aus der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie ergibt sich das Resultat, dass 
in einer vernünftigen Gesellschaft die Individuen und die Formen des Zusam-
menlebens nicht mehr derart auseinander treten, dass Letztere Herrschaft über 
Erstere ausüben und diesen als unabänderlich erscheinen. Marx vertritt damit 
weder einen Nominalismus, der die allgemeinen Formen als bloße Denkbestim-
mungen oder Vorstellungsinhalte akzentuiert, noch einen Realismus, der die ge-
sellschaftlichen Formen als unabänderlich bestimmt und als von den Individuen 
unabhängig darstellt. In den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten findet 
er dafür die Formel: „[W]ie die Gesellschaft selbst den Menschen als Menschen 
produziert, so ist sie durch ihn produziert.“52 Das Verhältnis zwischen den Indi-
viduen und ihren allgemeinen Bestimmungen erfährt in den Ökonomisch-
philosophischen Manuskripten eine Präzisierung und Erweiterung, indem es um 
den Begriff der menschlichen Gattung ergänzt wird. 

 
„Das Individuum ist das gesellschaftliche Wesen. Seine Lebensäußerung […] ist daher 

eine Äußerung und Bestätigung des gesellschaftlichen Lebens. Das individuelle und das 

Gattungsleben des Menschen sind nicht verschieden, so sehr auch – und dies notwendig – 

die Daseinsweise des individuellen Lebens eine mehr besondre oder mehr allgemeine 

Weise des Gattungslebens ist, oder je mehr das Gattungsleben ein mehr besondres oder 

allgemeines individuelles Leben ist.“53 

 
Marx bringt hier die Begriffe des Allgemeinen und Besonderen zu voller Gel-
tung. Wenn das „individuelle und das Gattungsleben des Menschen“ nicht ver-
schieden sind, dann ist dies Hinweis daran, dass es falsch ist, Gattung und Indi-
viduum als Entitäten gleicher Art zu betrachten. Die Gattung als Allgemeines 
und das Individuum als Besonderes sprechen in unterschiedlicher Perspektive 
die Gesamtheit der menschlichen Verhaltensweisen an. Die einzelnen Individuen 
sind verschieden voneinander, sie differenzieren sich unter der Gattung als All-
gemeinem aus. Verschieden sind Individuum und Gesellschaft nur scheinbar 
unter den Verhältnissen, die eine Ontologie des Scheins notwendig machen. 

Der Begriff des menschlichen Individuums54 ist für Marx semantisch so kon-
zipiert, dass er von sich aus auf sein Anderes – auf den Gattungsbegriff bzw. den 

                                                             
52  MEW EB 1, S. 537. 

53  Ebd., S. 538f. 

54  Der Begriff des Individuums setzt sich endgültig mit der Deutschen Ideologie durch. 

Dort wird der Begriff des Menschen – den Marx bis dato häufig verwendet hat – kri-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

der allgemeinen gesellschaftlichen Formen – verweist. Er ist daher nicht im Sin-
ne des selbständigen und autonomen Individuums vieler Spielarten des politi-
schen Liberalismus zu verstehen, auch wenn Marx eine ähnliche Emphase auf 
die freie Entfaltung des Einzelnen legt, wie jener.55 Zwar gibt es Parallelen zum 
Atom – Individuum wie Atom lassen sich als „das Ungeteilte“ übersetzen –, 
doch geht Marx über einen klassischen Atomismus hinaus. Das Individuum kann 
wie das Atom entlang der Unterscheidung von Form und Materie in zweifacher 
Hinsicht analysiert werden.56 Es ist als Form selbständig und als Materie durch 
die Gattung bestimmt. Die sich daraus ergebenden Erkenntnismöglichkeiten sind 
m. E. die Begründung dafür, warum Marx auf den Begriff der Person verzichten 
zu können glaubt. Der Begriff der Person verweist in einem Hegel schen Kon-
text darauf, dass Individuen „pur“ nicht zu finden sind. Sie sind immer schon in 
und durch Institutionen bestimmt. Für Marx bedarf es des Personenbegriffs 
nicht, „Gattung“ und „Individuum“ reichen aus. Der Vorteil des Individuumbe-
griffs ist seine relative Unbestimmtheit.57 „Person“ hingegen besitzt einen relativ 
klaren Bedeutungskern, mit dem sich erst einmal auseinanderzusetzen wäre58 
                                                                                                                                  

tisiert: „Die Individuen, die nicht mehr unter die Teilung der Arbeit subsumiert wer-

den, haben die Philosophen sich als Ideal unter dem Namen ‚der Mensch‘ vorge-

stellt, und den ganzen, von uns entwickelten Prozeß als den Entwicklungsprozeß 

‚des Menschen‘ gefaßt, so daß den bisherigen Individuen auf jeder geschichtlichen 

Stufe ‚der Mensch‘ untergeschoben und als die treibende Kraft der Geschichte dar-

gestellt wurde.“ (MEW 3, S. 69). In der Einleitung zur Kritik der Hegelschen 

Rechtsphilosophie von 1843 wird jedenfalls schon hinreichend deutlich, dass Marx 

diesen Begriff des Menschen nicht im Sinn hat. Dort heißt es: „Der Mensch [ist; 

M.E] kein abstraktes, außer der Welt hockendes Wesen. Der Mensch das ist die Welt 

des Menschen, Staat, Sozietät.“ (MEW 1, S. 378, zitiert nach Elbe 2008, S. 463). 

55  Vgl. Karl Marx/Friedrich Engels (1848): Manifest der kommunistischen Partei, in: 

MEW 4, Berlin 1959, S. 457–493, hier S. 482. Terry Eagleton schreibt in diesem 

Zusammenhang: „Insofern verwirft der Sozialismus nicht einfach die liberale Ge-

sellschaft mit ihrer liberalen Parteinahme für das Individuum, sondern baut auf ihr 

auf und vollendet sie.“ Terry Eagleton (2012): Warum Marx recht hat, Kindle-

Ausgabe, Berlin 2012, Pos. 1302. 

56  Vgl. die Überlegungen zum Widerspruch im Begriff des Atoms in Abschnitt 2.1. 

57  Dies gilt nur, wenn man von der Verwendung des Begriffes des Individuums in den 

verschiedenen Spielarten des Liberalismus absieht, wie Marx es wohl noch konnte. 

58  Ähnliches gilt für den Begriff des Subjekts. Dieser wird von Marx in aller Regel als 

logische Kategorie verwendet. Das Subjekt ist Träger von Eigenschaften, es ist das 

zugrunde Liegende und dasjenige, was handeln kann. Marx spricht von der „Person 

des Privatrechts“ und dem „Subjekt der Moral“ als „Person und […] Subjekt des 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 69 

und dessen Benutzung für Marx  die Affirmation bestimmter Institutionen zu 
implizieren scheint.59 

Dass Marx in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten die Menschen 
als Gattungswesen analysiert, hat die Konsequenz, dass der Mensch als soziales 
und natürliches Wesen gefasst werden kann. Der Gattungsbegriff spricht den 
                                                                                                                                  

Staats“ (MEW 1, S. 313). In den Grundrissen bestimmt er den Verkauf der Ware 

Arbeitskraft als eine Situation, in der beide Seiten „sich als Personen gegenüber“ 

stehen (MEW 42, S. 377). In einer solchen Situation besitzt der Arbeiter „formelle 

Freiheit“ (ebd., S. 377). Ähnlich bereits in MEW 2, S. 75f. Vgl. auch Hans Ernst 

Schiller (2004): Individuum, in: Wolfgang Fritz Haug (Hg.): Historisch-Kritisches 

Wörterbuch des Marxismus. Band 6.2, Hamburg 2004, S. 947–969, hier S. 958. 

59  Zu Marx’ Individualismus vgl. auch Ingo Pies/Martin Leschke (Hg.): Karl Marx’ 

kommunistischer Individualismus, Tübingen 2005 und Schiller 2004. Kritisch mit 

dem Begriff des Individuums bei Marx setzt sich Peter Ruben auseinander. Er deutet 

Marx  Individualismus als romantizistische Begeisterung für den Adel, die die Pro-

bleme gelingender gesellschaftlicher Vermittlung, d.h. funktionierender Institutio-

nen, unterschätze. Vgl. Peter Ruben (1996): Zum Verhältnis zwischen Ökonomie 

und Philosophie in der DDR und seiner Vorgeschichte, in: Camilla Warnke/Gerhard 

Huber (Hg.): Zur Kritik der deutsch-deutschen Ökonomie: Konzeptionen, Positionen 

und Methoden wirtschaftswissenschaftlicher Forschung in Ost und West, Marburg 

1996, S. 209–240, bes. S. 219. Ganz anders argumentiert Thomas Meyer, der bei 

Marx ein „Pathos der ‚Aufopferung‘ für die Gattung“ ausmacht (vgl. Meyer 1973, 

S. 34). Eine Kritik an Meyer in Elbe 2008, S. 455ff. 

  Tatsächlich gibt es zumindest in den frühesten Marx schen Schriften Hinweise auf 

einen romantischen Individualismus. In den Exzerpten, die seiner Doktordissertation 

vorausgingen, bestimmt Marx das Individuum Sokrates zuerst im Spannungsfeld 

von Individuum und Gesellschaft: „Endlich aber, indem dies [Sokrates; M.E.] Indi-

viduum das Urteil des Begriffs über die Welt fällt, ist es in sich geteilt und verurteilt, 

denn es wurzelt einerseits selbst im Substanziellen, es hat das Recht seiner Existenz 

nur im Recht seines Staates, seiner Religion, kurz aller substanziellen Bedingungen, 

die an ihm als seine Natur erscheinen. Andererseits hat es in sich selbst den Zweck, 

der der Richter jener Substanzialität ist.“ (MEW EB1, S. 85ff). Dies entspricht – 

wenn man von der konkreten Sprachform absieht – der oben beschriebenen Position. 

Marx fährt dann jedoch fort: „Seine eigene Substanzialität ist also in ihm selbst ver-

urteilt, und somit geht er zugrunde, eben weil der substanzielle und nicht der freie 

Geist, der alle Widersprüche erträgt und überwältigt, der keine Naturbedingung an-

zuerkennen hat als solche, die Stätte seiner Geburt ist.“ (MEW EB1, S. 85ff). Hier 

fällt Marx auf einen Begriff des Individuums zurück, der nirgendwo mehr angebun-

den zu sein scheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Menschen auch als Naturwesen an – „der Mensch ist die menschliche Natur“.60 
Den Menschen eignet als Gattungswesen ein Entwicklungspotenzial. Sie sind 
deshalb der Entwicklung und der Ausbildung ihrer Fähigkeiten mächtig, weil sie 
als Individuen Teil der Gattung sind. Von (ihrer) Natur aus sind sie zu allen 
möglichen Bestimmungen fähig. Warum also nicht auch zu einem Zusammenle-
ben ohne Zwang und Herrschaft? Die normative  Pointe am Marx schen Gat-
tungsbegriff ist, dass, wenn die Menschen das Potenzial zu einem „vernünftigen 
Zusammenleben“ haben, der Begriff der Gattung erst in dem Moment seine 
Vollgültigkeit gewinnt, wenn sie dieses Potenzial auch ausbilden. 

Das „vernünftige Zusammenleben ohne Zwang und Herrschaft“ kann durch 
eine Liste von Kriterien näher beschrieben werden, die sich verstreut in Marx  
Frühschriften finden lassen. Dabei ist der Begriff „Liste“ hier wörtlich zu verste-
hen. Sie hat keinen systematischen Anspruch, sondern soll zeigen, dass Marx  
inhaltliche Positionen von normativen Ansprüchen getragen werden. Ausgangs-
punkt der Kriterien62 ist Marx  Kritikabsicht, d.h. die Ablehnung der bestehen-
den Verhältnisse als herrschaftlich und Leiden hervorbringend. Insofern ist 
Marx  kategorischer Imperativ den positiven Kriterien vorgeordnet.63 Dieser lau-
tet: „alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein ge-
knechtetes, ein verlassenes, ein verächtliches Wesen ist“.64 Die Verhältnisse sind 
                                                             
60  Ebd., S. 577. 

61  Eine Kritik an der Verwendung des Prädikats „normativ“ in Bezug auf Marx  

Emanzipationsvorstellungen findet sich bei Böhm 1998, S. 149f. 

62  Zur Diskussion, ob es sich bei diesen Kriterien um moralische Kriterien handelt, vgl. 

Böhm 1998; Allan W. Wood (1986): Marx  Immoralismus, in: Emil Angehrn/Georg 

Lohmann (Hg.): Ethik und Marx. Moralkritik und normative Grundlagen der 

Marx schen Theorie, Königstein 1986, S. 19–35. 

63  Magnis nennt dies den „Imperativ der Emanzipation“. Franz von Magnis (1975): 

Normative Voraussetzungen im Denken des jungen Marx (1843–1848), Freiburg im 

Breisgau und München, S. 381. Er reformuliert diesen Imperativ in einem 

Kant schen Sinne und gibt als Kriterium an: „Es ist dem Menschen schlechthin 

unangemessen, als Mittel gebraucht zu werden.“ (ebd., S. 387). Ähnlich auch Lange, 

der von einem „Mediatisierungsverbot“ bei Marx spricht (Lange 1978, S. 38). Der 

Bezug auf Kant ergibt sich wohl vor allem durch die Hinzuziehung von Textstellen 

aus den Millexzerpten (vgl. MEW EB 1, S. 459–463). Auch in den Grundrissen 

finden sich Passagen, in denen Marx auf den Begriff des Mittels zurückgreift. (vgl. 

etwa MEW 42, S. 169f) 

64  Karl Marx (1843/1844): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, 

in: MEW 1, Berlin 1976, S. 378–391, hier S. 385. Böhm weist darauf hin, dass die-

ser Imperativ „in einer gebrochenen Form“ (Böhm 1998, S. 57) formuliert ist, da 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 71 

den Individuen dann angemessen und insofern gut, wenn diese nicht mehr er-
niedrigt, geknechtet, verlassen und verächtet sind. Solche Verhältnisse lassen 
sich als „vernünftig“ bezeichnen.65 Dieser negativen Bezugnahme auf subjektive 
Leidenszustände lassen sich positive Kriterien sein-sollender Verhältnisse an die 
Seite stellen, die zeigen sollen, unter welchen Bedingungen sozial produziertes 
Leiden nicht mehr stattfinden muss.66 Mit diesen Kriterien können die bestehen-
                                                                                                                                  

Marx ihn an eine im Konjunktiv formulierte Aussage anhängt. Böhm schließt: 

„Sinnvollerweise kann es um nicht mehr und nicht weniger als ein situativ evidentes 

Moralprinzip, einen flammenden und dichten Appell eines gesellschaftstheoretisch 

reflektierten Menschen handeln.“ (ebd.). Popper schreibt in gewisser Weise Ähnli-

ches in Bezug auf das Kapital: „Ich glaube, daß Marx eine ausdrückliche Moraltheo-

rie vermied, weil ihm das Predigen zuwider war. […] Humanität und Anstand waren 

für ihn Voraussetzungen, die keiner Diskussion bedurften.“ (Popper 1945, S. 233). 

65  Marx betont hier erneut das Revolutionäre und Praktische seiner Konzeption. Die 

Verhältnisse sind „umzuwerfen“, und dies gelingt nicht durch eine philosophische 

Praxis qua Willen, sondern durch politisches Handeln: „[M]an sieht, wie die Lösung 

der theoretischen Gegensätze selbst nur auf eine praktische Art, nur durch die prakti-

sche Energie des Menschen möglich ist und ihre Losung daher keineswegs nur eine 

Aufgabe der Erkenntnis, sondern eine wirkliche Lebensaufgabe ist, welche die Phi-

losophie nicht lösen konnte, eben weil sie dieselbe als nur theoretische Aufgabe faß-

te.“ (MEW EB 1, S. 542). Populärer war dies bereits in der Einleitung zur Kritik der 

Hegelschen Rechtsphilosophie ausgedrückt worden: „Schon als entschiedner Wider-

part der bisherigen Weise des deutschen politischen Bewußtseins verläuft sich die 

Kritik der spekulativen Rechtsphilosophie nicht in sich selbst, sondern in Aufgaben, 

für deren Lösung es nur ein Mittel gibt: die Praxis.“ (MEW 1, S. 385). 

66  Thaidigsmann gibt mit Bezug auf die Kritik des Hegel schen Staatsrecht ein Krite-

rium an: „Die Verwirklichung des Menschen als freier, allgemeiner Wesen im 

Selbstbewußtsein wie im politischen Gemeinwesen ist die für Marx gestellte Aufga-

be“ (Thaidigsmann 1978, S. 78). Böhm fasst die Kriterien unter den Titelworten 

„Freiheit, Rationalität und Universalität“ zusammen (Böhm 1998, S. 81) und spricht 

ergänzend von der „Vision eines freien Lebens ohne die erdrückende Last der Mo-

ral“ (ebd., S. 167). Angehrn nennt Freiheit, Selbstverwirklichung und Glück als 

ethische Rahmenbestimmungen. Vgl. Emil Angehrn (1986): Sein und Haben. Zum 

normativen Fundament der Entfremdungskritik, in: Angehrn/Lohmann 1986, 

S. 125–148. Lindner wiederum fasst verschiedene Aspekte – Freiheit, Individualis-

mus, gemeinsame Entscheidung über ökonomische Angelegenheiten etc. – mit den 

Begriffen der „Lebensimmanenz“ und des ethischen Perfektionismus zusammen. 

Vgl. Urs Lindner (2011): Epistemologie, Wissenschaft und Ethik. Zum Kritikbegriff 

der Marx schen politischen Ökonomie, in: Sven Ellmers/Ingo Elbe (Hg.): Die Moral 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

den Verhältnisse kritisiert werden. Marx begründet diese Kriterien selbst nicht. 
Sie sind Ausdruck von etwas Selbstverständlichem, kein Entwurf eines ethischen 
Systems. 

 
(a) Das erste Kriterium eines gelingenden Verhältnisses von Individuum und all-
gemeiner Bestimmtheit fragt nach der richtigen Art des Umgangs mit der Natur 
des Menschen. Es kann als Kriterium der Affirmation der menschlichen Natur 
bezeichnet werden. Für Marx soll das Individuum seine Naturbasis affirmieren 
können: „Empfindungen, Leidenschaften etc. des Menschen [sind; M.E.] nicht 
nur anthropologische Bestimmungen im [engeren] Sinn, sondern wahrhaft onto-
logische Wesens-(Natur-)bejahungen“.67 Wie eine solche Affirmation jedoch 
konkret aussehen kann, ist nicht anzugeben, denn es „versteht sich, […] daß die 
Weise ihrer [der Menschen; M.E.] Bejahung durchaus nicht eine und dieselbe 
ist, sondern vielmehr die unterschiedne Weise der Bejahung die Eigentümlich-
keit ihres Daseins, ihres Lebens bildet; die Weise, wie der Gegenstand für sie, ist 
die eigentümliche Weise ihres Genusses“.68 Dass Marx an dieser Stelle von Af-
firmation spricht, ist relevant. Die allgemeinen Naturbestimmungen der mensch-
lichen Gattung sind von den Individuen nicht abstrakt zu negieren. Die mensch-
liche Natur, so unterschiedlich sie sich ausprägt, ist nichts, was sich von den In-
dividuen abspalten ließe. Sie sind Naturwesen und diese Bestimmung wird von 
Marx positiv als Genussfähigkeit aufgefasst. Implizit zieht er damit auch eine 
allgemeine Grenze menschlicher Selbstbestimmung und knüpft insofern auch an 
Hegels Begriff der Affirmation an – wenn auch hier im Bereich der menschli-
chen Natur und nicht der gesellschaftlichen Institutionen. Weiterhin ist damit 
eine Unterscheidung getroffen zwischen allgemeinen Bestimmungen, die die In-
dividuen zu affirmieren haben, und solchen, die sie nicht zu affirmieren haben 
bzw. die sie nicht affirmieren können. Wiederum ist es so, dass es kein abstrak-
tes Kriterium dafür gibt, unter welchen Bedingungen dies der Fall ist, d.h. es ob-
liegt grundsätzlich der Einschätzung der Individuen, wann ein gelingendes Ver-

                                                                                                                                  
in der Kritik. Ethik als Grundlage und Gegenstand kritischer Gesellschaftstheorie, 

Würzburg 2011, S. 87–118, hier S. 106–112. Petersen nennt vier Momente eines gu-

ten menschlichen Lebens: produktive menschliche Tätigkeit, freie Entwicklung der 

menschlichen Kräfte, die Möglichkeit zur Bedürfnisbefriedigung sowie die Entfal-

tung des Menschen als gesellschaftliches Beziehungswesen. Vgl. Thieß Peter-

sen (2003): Karl Marx  Vorstellungen vom „guten Leben“, in: Hintergrund, 16. Jg., 

Heft 1, 2003, S. 31–42. 

67  MEW EB 1, S. 562. 

68  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 73 

hältnis vorliegt und wann nicht.69 Dies gilt auch bezüglich der zweiten zu affir-
mierenden Gattungseigenschaft. 
 
(b) Das zweite Kriterium der Affirmation besagt, dass der Mensch seine „prakti-
sche Selbstbetätigung“70 affirmieren soll. Marx bestimmt die Menschen als tätige 
Wesen. Es kann Kriterium der Affirmation des menschlichen Tätigseins genannt 
werden. Unter Tätigsein kann und soll im Marx schen Sinne sehr vieles verstan-
den werden, denn die menschlichen Tätigkeiten sind divers. Die praktische 
Selbstbestätigung in Auseinandersetzung mit der Natur bringt zum einen über-
haupt erst die Gegenstände hervor, die dem Menschen Genüsse erlauben, zum 
zweiten entwickelt sich die Selbstbetätigung und es entstehen neue Gegenstände, 
die wiederum neue Genussmöglichkeiten schaffen.71 Zum dritten liegt in der 
Selbstbetätigung bereits die Möglichkeit des Selbstgenusses. Der Begriff des 
Genusses verweist auf den Marx schen Materialismus. Er zeigt an, dass ein 
freier Umgang der Individuen mit ihren allgemeinen Bestimmungen nicht das 
einzige Problem eines gelingenden menschlichen Lebens ist. Ebenso ermögli-
chen die Voraussetzungen der Menschen diesen erst ein gutes Leben im Sinne 
der Befriedigung ihrer Bedürfnisse. 

Die beiden Kriterien der Affirmation machen deutlich, dass die Menschen als 
Gattungswesen in ihrem Tätigsein wie auch in ihren Anlagen nicht absolut selb-
ständig oder selbstbestimmt sein können. Sie bilden nur im Umgang und in Aus-
einandersetzung mit der Welt ihre Fähigkeiten aus. Dem Menschen „werden […] 
alle Gegenstände als die Vergegenständlichung seiner selbst, als die seine Indi-
vidualität bestätigenden und verwirklichenden Gegenstände, als seine Gegen-

                                                             
69  Diese Form der Kritik wirft das Problem auf, wie es paradigmatisch von Aldous 

Huxley in Brave New World gefasst worden ist. Was ist, wenn eine Gesellschaft 

existiert, die nach unseren Kriterien ungerecht ist, in der die Menschen aber glück-

lich sind? In abgeschwächter Form lässt sich auch fragen, was ist, wenn eine Gesell-

schaft existiert, in der die Mehrzahl der Menschen die gegebenen Bedingungen trotz 

bestimmter Einschränkungen akzeptiert? So spricht Lange von der „Möglichkeit 

einer rationalen Wahl von Warenproduktion, selbst wenn sie gewisse Entfremdun-

gen mit sich bringen sollte.“ (Lange 1978, S. 36). 

70  MEW EB 1, S. 562. 

71  Marx entwickelt hier ein differenziertes Verhältnis zum Privateigentum: „[D]er Sinn 

des Privateigentums – losgelöst von seiner Entfremdung – ist das Dasein der wesent-

lichen Gegenstände für den Menschen, sowohl als Gegenstand des Genusses wie der 

Tätigkeit.“ (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

stände, d.h. Gegenstand wird er selbst.“72 Seine Gegenstände bleiben dabei im 
Wortsinne gegenstehend: 

 
„Wie sie ihm als seine werden, das hängt von der Natur des Gegenstandes und der Natur 

der ihr entsprechenden Wesenskraft ab; denn eben die Bestimmtheit dieses Verhältnisses 

bildet die besondre, wirkliche Weise der Bejahung. Dem Auge wird ein Gegenstand an-

ders als dem Ohr, und der Gegenstand des Auges ist ein andrer als der des Ohrs.“73 

 
Die Notwendigkeit des Umgangs des Menschen mit den eigenen Voraussetzun-
gen zeigt sich auch an Marx  Kritik am Begriff der Selbstbestimmung. Marx 
entwickelt diese in Auseinandersetzung mit Kant und Max Stirner in der Deut-
schen Ideologie. Kant bestimmt den Willen in der Grundlegung zur Metaphysik 

der Sitten als „Vermögen […] der Vorstellung gewisser Gesetze gemäß sich 
selbst zum Handeln zu bestimmen.“74 Marx setzt an der Kant schen Vorstellung 
des freien Willens an und kritisiert diesen als Illusion. Kant trenne den Willen 
„von den Interessen, die er ausdrückt, machte die materiell motivierten Bestim-
mungen des Willens […] zu reinen Selbstbestimmungen des ‚freien Willens‘, 
des Willens an und für sich, des menschlichen Willens, und verwandelte ihn so 
in rein ideologische Begriffsbestimmungen und moralische Postulate.“75 Kant 
idealisiere den Willen, indem er ihn in moralisierendem Sinne als unabhängig 
von Interessen, Wünschen, Sehnsüchten etc. darstelle. Der Wille verliere da-
durch das, was ihn ausmacht, seine Bestimmungsgründe, seine naturalen und so-
zialen Voraussetzungen. Ganz ähnlich verläuft Marx  Kritik an Stirner, der in 
der Deutschen Ideologie unter dem Namen Sancho firmiert. Auch dieser ideali-
siere den Willen, wenn auch nicht in moralischer Hinsicht: „Die eigentliche 
Weisheit Sanchos besteht nun darin, daß es von Deinem Willen abhängt, ob Du 
denkst, lebst etc., überhaupt in irgendeiner Bestimmtheit bist. Sonst, fürchtet er, 
                                                             
72  Ebd., S. 541. 

73  Ebd. Dabei haben diese Gegenstände eine Geschichte, sie entwickeln sich und wer-

den entwickelt: „Die Bildung der 5 Sinne ist eine Arbeit der ganzen bisherigen 

Weltgeschichte.“ (ebd., 541f). In diesem Sinne werden sie kultiviert und sie sollen 

kultiviert werden: „[D]ie Vergegenständlichung des menschlichen Wesens, sowohl 

in theoretischer als praktischer Hinsicht, gehört dazu, sowohl um die Sinne des 

Menschen menschlich zu machen als um für den ganzen Reichtum des menschlichen 

und natürlichen Wesens entsprechenden menschlichen Sinn zu schaffen.“ (ebd., 

542). 

74  Vgl. Immanuel Kant (1785/86): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kant-

Werke Band 7, Frankfurt a.M. 1997, S. 9–102, hier BA 63. 

75  MEW 3, S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 75 

würde die Bestimmung aufhören, Deine Selbstbestimmung zu sein.“76 Ein sol-
cher Begriff von Selbstbestimmung führt sich ad absurdum, da es offensichtlich 
ist, dass man qua Reflexion oder Wille nicht in der Lage ist, alles, was einen 
selbst betrifft, zu kontrollieren und regulieren. Marx polemisiert über „Dialekt, 
Skrofeln, Hämorrhoiden, Armut, Einbeinigkeit“.77 Sein weitergehender Vorwurf 
gegen Stirner lautet, dass dieser sich angesichts der geschilderten Absurdität in 
eine Affirmation der bestehenden Verhältnisse flüchte. So wird konstatiert, „daß 
Sankt Sancho Alles, was er nicht ‚los‘ ist, aus freiem Willen angenommen und 
beibehalten habe, z.B. den Hunger, wenn er kein Geld hat.“78 
 
(c) Das Kriterium der Affirmation des eigenen Tätigseins wird durch das Krite-
rium der Möglichkeit der Entwicklung aller menschlichen Anlagen ergänzt und 
erweitert. Marx betont, dass ein gelingendes Verhältnis von Individuum und so-
zialen Institutionen darin besteht, dass es dem Individuum möglich sein soll, „al-
le seine Anlagen zu entwickeln“.79 Dazu gehört nicht nur das eigene Arbeitsver-
                                                             
76  Ebd., S. 272. 

77  Ebd., S. 293. 

78  Ebd. Marx kritisiert Stirner darüber hinaus für den abstrakten Individualismus, der 

mit dem Begriff der Selbstbestimmung impliziert sein kann. Insofern sich das Indi-

viduum als einzelnes bestimmt, gerät die Sozialität des Menschen aus dem Blick. 

Dementsprechend darf die Freiheit nicht als „Selbstbefreiung“ gefasst werden, ein 

Begriff, der bei Stirner derart verstanden werde, „daß Ich nur so viel Freiheit haben 

kann, als Ich durch meine Eigenheit Mir verschaffe“ (ebd., S. 292). In Abgrenzung 

gegen einen solchen Individualismus benutzt Marx auch den Begriff der Gemein-

schaft: „Erst in der Gemeinschaft [mit Andern hat jedes] Individuum die Mittel, sei-

ne Anlagen nach allen Seiten hin auszubilden; erst in der Gemeinschaft wird also die 

persönliche Freiheit möglich.“ (ebd., S. 74). Der hier emphatisch benutzte Gemein-

schaftsbegriff hat Marx wiederum Kritik eingebracht. So diagnostiziert Klaus Hart-

mann ein Denken der Unmittelbarkeit bei Marx. Vgl. Klaus Hartmann (1970): Die 

Marxsche Theorie. Eine philosophische Untersuchung zu den Hauptschriften, Ber-

lin, S. 114. Auch Jean-François Lyotard kritisiert Marx in diesem Sinne. Vgl. Jean-

François Lyotard (1974): Ökonomie des Wunsches. Economie libidinal, Bremen 

1984, S. 192ff. Zumindest besorgt über „dogmatische Unmittelbarkeitsforderungen“ 

zeigt sich Lange 1978, S. 41. Eine Opposition zwischen positiv konnotiertem Ge-

meinschafts- und negativem Gesellschaftsbegriff konstatiert Peter Ruben (vgl. Ru-

ben 1996). 

79  MEW 3, S. 273. Marx scheint hier von Wilhelm von Humboldt beeinflusst. Dieser 

schreibt beispielsweise: Es „kommt schlechterdings alles auf die Ausbildung des 

Menschen in höchster Mannigfaltigkeit an.“ Zitat nach: Jürgen Kuczynski (1975): 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

mögen, Marx spricht auch von der Entwicklung der „Gesamtheit von Begier-
den“: „Dies letztere wieder hängt davon ab, ob wir in Umständen leben, die uns 
eine allseitige Tätigkeit und damit eine Ausbildung aller unserer Anlagen gestat-
ten.“80 Im Unterschied zu anderen Formen des Perfektionismus, etwa aristoteli-
scher Provenienz, verzichtet Marx auf eine Hierarchisierung der menschlichen 
Fähigkeiten und Anlagen.81 Auch scheint es den Individuen selbst überlassen zu 
sein, welche ihrer Potenzen sie verwirklichen. 
 
(d) Betreffen die ersten drei Kriterien allesamt Fragen des Umgangs mit den 
immer gegebenen Voraussetzungen der Individuen, so liegt der Fokus bei den 
folgenden Kriterien stärker auf der Bestimmung der gelingenden sozialen Ver-
hältnisse. Das vierte Kriterium besteht dementsprechend in der bewussten Ge-
staltung der Gattungstätigkeit. Man kann es als Kriterium der Bewusstheit der 
sozialen Verhältnisse bezeichnen. Wesentlicher Anzeiger für das misslingende 
Allgemeine ist die „Undurchsichtigkeit“ der gesellschaftlichen Verhältnisse für 
den Einzelnen, ihr chaotischer und von Zufällen abhängender Verlauf. Das Kri-
terium der Bewusstheit steht der Ontologie des Scheins direkt entgegen. Solange 
die gesellschaftlichen Formen als versachlichte erscheinen, d.h. solange die In-
dividuen verzerrte Vorstellungen von ihrer prinzipiellen Handlungsfähigkeit ha-
ben müssen, solange sind diese nicht bewusst. Sind sie bewusst, so gibt es die 
Erscheinung nicht mehr. Die Individuen wüssten dann, wie die Verhältnisse 
sind. Anzumerken ist, dass das Kriterium der Bewusstheit letztlich nicht aus-
reicht, um ein gelingendes Verhältnis von Individuum und sozialer Form zu ga-
rantieren. Denn auch wenn Marx die falschen Vorstellungen der Individuen von 
ihren sozialen Formen sehr eng an die entsprechenden sozialen Praxen koppelt – 
so eng, dass ihm immer wieder der Begriff des „notwendig falschen Bewusst-
seins“ zugeschrieben wird –, so ist es doch prinzipiell möglich, ihnen zu ent-
kommen. Der Zwang zur Lohnarbeit bleibt aber auch dann bestehen, wenn man 
ihn kennt. Wenn man kein Eremitendasein führen möchte, ist man gezwungen, 

                                                                                                                                  
Wilhelm von Humboldt als Wissenschaftspolitiker und Wissenschaftsorganisator, 

in: Ders.: Studien zu einer Geschichte der Gesellschaftswissenschaften. Zweiter 

Band, Berlin 1975, S. 89–124, hier S. 91. 

80  MEW 3, S. 237. 

81  Zum Zusammenhang von Marx scher und Aristotelischer Ethik vgl. Angehrn 1986. 

Zum ethischen Perfektionismus vgl. auch Christoph Henning (2010): Natur und 

Freiheit im Perfektionismus. Zum Verständnis der Natur des Menschen in progressi-

ven Traditionen, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Band 58, Heft 5, 2010, 

S. 759–776; Lindner 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 77 

das Spiel mitzuspielen, und selbst jenes ist oft genug nur eine abstrakte Negation 
der Spielregeln. 
 
(e) Das fünfte Kriterium der Kontrolle und Planung der sozialen Verhältnisse 
setzt ihre Bewusstheit voraus. Marx erwähnt beide Kriterien oft in einem Atem-
zug. So formuliert er, dass die Institutionen „das selbstbewußte Werk der Sub-
jekte sein [sollen; M.E.] und als solches für sie und in ihnen existieren“.82 An 
anderer Stelle heißt es: 
 
„Die allseitige Abhängigkeit, diese naturwüchsige Form des weltgeschichtlichen Zusam-

menwirkens der Individuen, wird durch diese kommunistische Revolution verwandelt in 

die Kontrolle und bewußte Beherrschung dieser Mächte, die, aus dem Aufeinander-

Wirken der Menschen erzeugt, ihnen bisher als durchaus fremde Mächte imponiert und sie 

beherrscht haben.“83 

 
Das auf dem Kriterium der Bewusstheit aufbauende Kriterium der Kontrolle 
kann als das stärkste der Marx schen Kriterien einer gelingenden Vergesellschaf-
tung angesehen werden. Es ist darüber hinaus auch das umstrittenste. Eine der 
weit verbreiteten Kritiken an Marx ist die, dass er hier der Hybris unterliegt, d.h. 
dass die selbstbewusste Gestaltung der Gattungstätigkeit nicht möglich ist.84 Es 
spielt auch in den späteren Marx schen Schriften immer wieder eine Rolle, bleibt 
aber in der Regel abstrakt. Marx sagt wenig darüber, wie die gemeinschaftliche 
Kontrolle über die – dann ökonomisch betrachteten – Verhältnisse ausgeübt 
werden könne. Er lehnt es explizit ab, konkrete Vorgaben über die Einrichtung 
der künftigen Gesellschaft zu machen: „Wir treten […] nicht der Welt mit einem 
neuen Prinzip entgegen: Hier ist die Wahrheit hier kniee nieder!“ . Stattdessen 85

                                                             
82  MEW 1, S. 224. 

83  MEW 2, S. 38. 

84  Unter der Chiffre des Prometheischen diskutiert dies etwa: David Priestland (2009): 

Weltgeschichte des Kommunismus. Von der Französischen Revolution bis heute, 

Bonn 2010. Der prominenteste Vertreter dieser Kritik ist vielleicht Friedrich August 

von Hayek. Vgl. Friedrich A. von Hayek (1988): Die verhängnisvolle Anmaßung. 

Die Irrtümer des Sozialismus, Tübingen, 3. Hayeks Kritik am Sozialismus als 

menschlicher Hybris war jedoch keineswegs Allgemeingut. Joseph Schumpeter etwa 

hielt eine rationale Gesamtplanung für das überlegenere System. Vgl. Joseph A. 

Schumpeter (1942): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Bern 1950. 

85  MEW 1, S. 345. Vgl. auch Marx  affirmative Zitation des Mönches Ortes: „‚Statt 

unnütze Systeme für das Glück der Völker aufzustellen, will ich mich darauf be-

schränken, die Gründe ihres Unglücks zu untersuchen.‘“ (MEW 23, S. 677f., FN 89). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

gibt er Schlagworte, spricht von einer „unmittelbar gesellschaftlich[en]“ Produk-
tion86 oder der rationellen Regelung des Stoffwechsels mit der Natur.87 Diese 
Unbestimmtheit ist einerseits dadurch gerechtfertigt, dass nach Marx prinzipiell 
auch die Form der gesellschaftlichen Kontrolle den Individuen überlassen wer-
den soll, andererseits bietet sie in der historischen Rückschau eine offene Flanke 
für den autoritären Kommunismus. Marx sieht hier ein Problem, allerdings be-
schäftigt er sich nur am Rande damit. In den Grundrissen spricht er von der Al-
ternative zwischen einer „despotischen Regierung der Produktion und Verwalte-
rin der Distribution“ und eines „board, was für die gemeinsam arbeitende Ge-
sellschaft Buch und Rechnung führt“.88 
 
(f) Das sechste Kriterium kann man Kriterium der Vielfalt der menschlichen Be-

ziehungen bezeichnen.89 In gewissem Sinne ist es das soziale Pendant zum Krite-
rium der Möglichkeit der Entwicklung aller menschlichen Anlagen. Das Krite-
rium der Diversität wird unter anderem an Marx  Auseinandersetzung mit den 
französischen Materialisten deutlich. Ausgehend vom Postulat, „[d]aß der wirk-
liche geistige Reichtum des Individuums ganz von dem Reichtum seiner wirkli-
chen Beziehungen abhängt“, kritisiert Marx diese dafür, dass sie „alle die man-
nigfaltigen Verhältnisse der Menschen zueinander in das Eine Verhältnis der 
Brauchbarkeit auflös[en]“.90 Dies sei zwar als Analyse der gegenwärtigen Ge-
sellschaft berechtigt, da „innerhalb der modernen bürgerlichen Gesellschaft alle 
Verhältnisse unter das eine abstrakte Geld- und Schacherverhältnis praktisch 
subsumiert sind“, jedoch existieren trotz dieser „praktischen Subsumption“ die 
„wirklichen Verhältnisse“ weiterhin.91 Dies berücksichtigen die französischen 
Materialisten nicht. Im Zuge dieser Überlegungen wird ein eigentümlicher Stan-
dard von Normalität postuliert. Die Verhältnisse sollen so sein, wie sie wirklich 
sind, sie sollen „die ihnen eigentümliche Bedeutung haben“.92 
 
Abgesehen von dem unhintergehbaren biologischen Substrat der Gattung ist die 
Einheit des vernünftigen Zusammenlebens selbst nur noch ein Platzhalter für alle 
                                                             
86  MEW 42, S. 92. 

87  Vgl. MEW 25, S. 828.  

88  MEW 42, S. 87. 

89  Diesem Kriterium vorausgesetzt ist die Bedingung, dass ein einzelnes Individuum 

sein Gattungswesen nicht realisieren kann. Es bedarf immer mehrerer Men-

schen (vgl. Quante 2009, S. 298). 

90  MEW 3, S. 394. 

91  Ebd. 

92  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 79 

möglichen sozialen Beziehungen und Verhältnisse: „[D]ie menschliche Wirk-
lichkeit ist ebenso vielfach, wie die Wesensbestimmungen und Tätigkeiten viel-
fach sind“.93 Das „Land der Vernunft“ wird damit zur Grundlage, auf der sich 
die vielfältigen menschlichen Entwicklungen abspielen können. Diese sind nicht 
unter einen inhaltlich bestimmten Begriff zu fassen: 

 
„Setze den Menschen als Menschen und sein Verhältnis zur Welt als menschliches voraus, 

so kannst du Liebe nur gegen Liebe austauschen, Vertrauen nur gegen Vertrauen […] Je-

der deiner Verhältnisse zum Menschen – und zur Natur – muß eine bestimmte, dem 

Gegenstand deines Willens entsprechende Äußerung deines wirklichen individuellen Le-

bens sein.“94 

 
Natürlich muss sich Marx an dieser Stelle fragen lassen, warum er nur positiv 
konnotierte menschliche Beziehungen, die sich zwanglos zur Geltung bringen 
sollen, erwähnt, während die „Tauschvorgänge“ von Habsucht gegen Habsucht, 
von Hass gegen Hass und Neid gegen Neid keine Rolle zu spielen scheinen. Man 
muss annehmen, dass diese menschlichen Eigenschaften für Marx nicht zum 
eigentlichen menschlichen Wesen gehören bzw. dass ihnen ein ontologischer 
Nachrang gegenüber den positiven Beziehungen zugeschrieben wird. Aber selbst 
wenn Marx hier entweder einem allzu harmonischen Bild versöhnter menschli-
cher Verhältnisse anhängt, oder glaubt, sich auf einen begrifflichen Vorrang des 
Guten vor dem Defizitären berufen zu können, bleibt der formale Maßstab der 
Kritik, der sich durch die Diversität menschlicher Verhältnisse ergibt, wichtig. 
Marx entwickelt ihn in Abgrenzung gegen ein spezifisches Moment gesellschaft-
licher Erfahrung, der gleichmachenden Kraft des Geldes.95 Die Verhältnisse sol-
len nicht „der Ausdruck und die Darstellung eines dritten, ihnen untergeschobe-
nen Verhältnisses sein“.96 
  

                                                             
93  MEW EB 1, S. 535. 

94  Ebd., S. 567. 

95  Michael Quante reduziert das Diversitätskriterium auf einer der „Anerkennung in 

Form der Liebe“ und stellt ihm die Anerkennung in Form des Geldes gegen-

über (vgl. Quante 2009, S. 280f). 

96  MEW 3, S. 394. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

3.2.1 Die Kritik am Geld 
 

Marx übt sowohl in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten als auch in 
den Millexzerpten eine scharfe Kritik am Geld.97 Die Kritik am Geld als kollek-
tive bzw. universale Vorstellung ist aus der Doktordissertation vertraut. Im jet-
zigen Zusammenhang ist ein anderer Punkt wesentlich. Marx analysiert die Insti-
tution des Geldes als unifizierenden und darum verfälschenden Maßstab, der zu-
dem die Macht hat, die Dinge zu erwerben, die er ausdrückt. In den Ökono-

misch-philosophischen Manuskripten zitiert Marx zustimmend aus Shakespeares 
Timon von Athen: „So viel hievon macht schwarz weiß, häßlich schön;/ Schlecht 
gut, alt jung, feig tapfer, niedrig edel./ […] sichtbare Gottheit,/ Die du Unmög-
lichkeiten eng verbrüderst,/ Zum Kuß sie zwingst!“98 Mit dem Geld tritt ein ein-
heitlicher Maßstab in die Welt, der in der Lage ist, sich über andere, traditionelle 
Orientierungs- und Handlungsschemata hinwegzusetzen und diese zu destruie-
ren. Es kann das Schlechte zum Guten, das Hässliche zum Schönen machen. 
Dem Geld wohnt ein Perversionsmechanismus inne, der die Vielzahl der Maß-
stäbe zerstört. Es wird von Marx als der Mittler der Produktion begriffen, der als 
unifizierender Mittler, als Vermittler von Allem und Jedem, nicht in der Lage 
sein kann, der Vielheit der menschlichen Produkte und Handlungsweisen ange-
messen Ausdruck zu geben. Das Geld erfüllt die Grundfunktion des menschli-
chen Umgangs, es ist „gesellschaftliche[r] Verkehr und Integration“99, aber es er-
füllt sie verfälschend. Im Geld wird die Gattungstätigkeit der Menschen zu 
einem handgreiflichen Gegenstand, welcher diese unter eine Norm zwingt, die 
nicht ihre eigene ist. Das Geld als eine Existenzweise der ökonomischen Ver-
mittlung legt den falschen Maßstab an die Produkte der Menschen an.100 

Im Zusammenhang mit dem Geldgebrauch kann man auch den Begriff des 
atomistischen Individuums konkretisieren, welches in der Kritik der Hegelschen 
Rechtsphilosophie diskutiert worden war. Durch den Geldgebrauch kommt es zu 
einer bestimmten Form der Individualisierung, die Individuen werden zu homi-
nes oeconomici. Diesen Prozess kann man als Heraustreten aus der bisherigen, 
                                                             
97  Eine allgemeine Geschichte der philosophischen Geldkritik liegt vor mit: Marcel 

Hénaff (2002): Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie, Frankfurt a.M. 

2009. 

98  MEW EB 1, S. 564. William Shakespeare (1606–09): Timon von Athen, übersetzt 

von Dorothea Tieck, in: Sämtliche Werke in vier Bänden. Band 4, Berlin 1975, 

S. 916–993, hier S. 965f. 

99  MEW EB 1, S. 453. 

100  Der späte Marx wird diese Geldkritik in den Gesamtzusammenhang der Wertformen 

einordnen. Vgl. Kapitel 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 81 

herkömmlichen Ordnung der Dinge bezeichnen, konkret historisch als Heraus-
treten aus den feudalen Verhältnissen. Der Geldbesitzer oder Geldbenutzer ist 
fähig, diese Ordnung zu pervertieren. Er besitzt qua Geld eine Macht, die ihm 
sonst nicht zukäme. Marx fasst dies in den Ökonomisch-philosophischen Manu-
skripten zusammen: „Was durch das Geld für mich ist, was ich zahlen, d.h., was 
das Geld kaufen kann, das bin ich, der Besitzer des Geldes selbst. So groß die 
Kraft des Geldes, so groß ist meine Kraft. Die Eigenschaften des Geldes sind 
meine […] Eigenschaften und Wesenskräfte.“101 

Nach Moses Hess, einem Zeitgenossen und Mitte der 1840er Jahre auch 
Weggefährten von Marx, ist die Konsequenz der Geldbenutzung das „absterben-
de, isolierte Individuum“, das von „seiner Lebenswurzel, seinem Lebenselemen-
te, getrennte, wie eine faule Frucht vom Lebensbaume abgefallene“ Individu-
um.102 Der Geldbesitzer verletze den organischen Gesellschaftskörper. Während 
sich Hess gegen den Individualismus generell wendet, zieht Marx genau die 
gegenteilige Konsequenz. Das Geld kann eine wirkliche Individualität nicht her-
vorbringen. Beim Geldgebrauch ist „das, was ich bin und vermag, […] keines-
wegs durch meine Individualität bestimmt“103, das Geld verhindert als großer 
Gleichmacher gerade das Wirken der je spezifischen Kräfte und Eigenschaften 
der Individuen. Hess kennt keine gelingende Individualisierung, er denkt allein 
im Bild einer harmonischen Ordnung des Gesellschaftskörpers. Marx dagegen 
hält im Angesicht ihrer defizitären Form an einer gelingenden Individualisierung 
fest. Diese unterschiedlichen Ansichten vom Individuum argumentieren auf zwei 
getrennten Ebenen. Der Geldgebrauch setze die Individuen frei, und zwar von 
jeglicher gewachsenen Ordnung, und zugleich etabliere sich mit ihm eine neue 
Ordnung, die die wahre Individualität verhindere.104 
                                                             
101  MEW EB 1, S. 564. 

102  Moses Hess (1845): Über das Geldwesen, in: Ders.: Philosophische und Sozialisti-

sche Schriften 1837–1850. Eine Auswahl, Berlin 1980, S. 329–347, hier S. 344f. 

103  MEW EB 1, S. 564. 

104  Marx  Position wird im 20. Jahrhundert etwa von Lyotard radikalisiert. Er wirft 

Marx eine Sehnsucht nach natürlichen Ursprüngen vor und setzt dagegen einen af-

firmativen Begriff von Perversion. Nach Lyotards Erzählung seien es die Lydier 

gewesen, welche als erste den Geldgebrauch kultiviert und die allgemeine Prostitu-

tion eingeführt hätten. Mütter und Ehefrauen wären so ihrer natürlichen Zweckmä-

ßigkeit entrissen worden. Mit der Ausweitung der Austauschbarkeit verbreitete sich 

Perversität: „[J]eder Bereich des genießenden Körpers [konnte nun; M.E.] zu einem 

Gut werden […] woraus folgt, dass er gleichzeitig der Illusion eines natürlichen 

Funktionierens entrissen wird, und somit für den polymorph-perversen Gebrauch be-

reitsteht.“ (Lyotard 1974, S. 255). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

3.3 ERSTE ANNÄHERUNG AN 
DEN MARX SCHEN ABSTRAKTIONSBEGRIFF 

 
Wenn Marx das Soziale als wesentliche Qualität des Menschen fasst, als ihm 
eigentlich zugehörig, stellt sich die Frage, wie sich der Prozess beschreiben lässt, 
der zu der Trennung von Individuum und Institutionen bzw. der Perversion der 
Gattungstätigkeiten zum Geldgebrauch führt. Dazu ist auf den eigentümlichen 
Abstraktionsbegriff, den Marx heranzieht, einzugehen.105 Im Zuge der Kritik des 
Atomismus in der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie gibt er einen ersten 
Hinweis auf diesen: „Die Atomistik, in die sich die bürgerliche Gesellschaft in 
ihrem politischen Akt stürzt, geht notwendig daraus hervor, daß das Gemeinwe-
sen […] worin der Einzelne existiert, die bürgerliche Gesellschaft getrennt vom 
Staat oder der politische Staat eine Abstraktion von ihr ist.“106 Von welcher Art 
von Abstraktion ist hier die Rede? Aus einer bloß kontemplativen, auf das Vor-

                                                                                                                                  
  Auf einen anderen von Marx zumindest an dieser Stelle nicht berücksichtigten As-

pekt macht Jacques Derrida aufmerksam. Entlang der Kant schen Unterscheidung 

von Würde und Preis führt er aus: „Das durch diese fundamentale Opposition [von 

Würde und Preis; M.E.] entstehende erschreckende Problem […] besteht darin, dass 

die Kalkulierbarkeit des Preises, der Markt oder das Geld, die die Würde bedrohen 

[…] auch genau das ist, was als Prinzip der Äquivalenz und der Substitution die 

Gleichheit zwischen allen Singularitäten sichert.“ Jacques Derrida (1992): Über das 

Preislose oder der price is right in der transaktion, o. O., b-books 1999, S. 23. Weiter 

schreibt er: „Denn es ist die Möglichkeit von Geld selbst, des Preises, d.h. des Prin-

zips der Äquivalenz, das die Differenzen auch neutralisieren lässt, um zur reinen 

Singularität als Würde oder als universales Recht zu gelangen. Der Zugang zur 

Würde des Anderen ist Zugang zur Singularität seiner absoluten Differenz, gewiss, 

aber das ist nur durch eine bestimmte Indifferenz, durch die Neutralisierung der Dif-

ferenzen möglich.“ (ebd., S. 24). Bei Marx findet sich diese Problematik in gewisser 

Weise in der Kritik des Gothaer Programms. Vgl. Karl Marx (1875): Kritik des Go-

thaer Programms, in: MEW 19, S. 11–33. Berlin 1962. Zu Derrida und Lyotard vgl. 

Martin Eichler (2012): Das Denken der Gabe in Anschluss an Nietzsche und Marx, 

in: André Reichert/Jaime de Salas/Ulrich Johannes Schneider (Hg.): Nietzsche und 

die Postmoderne, Leipzig 2012, S. 41–68. Zu Marx  Kritik des Gothaer Programms 

vgl. Martin Eichler (2011): Geld und Gerechtigkeit, in: Oliver Decker/Christoph 

Türcke/Tobias Grave (Hg.): Geld. Kritische Theorie und Psychoanalytische Praxis, 

Gießen 2011, S. 157–172, insb. S. 167ff. 

105  Vgl. auch die Abschnitte 7.1 und 7.2. 

106  MEW 1, S. 283. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 83 

handene gehenden Abstraktion entsteht kein Staat. Kontemplative Abstraktionen 
haben in der Regel auch nicht die Eigenschaft, eine solch bestimmende Wirkung 
auf die Einzelnen auszuüben, wie es der Staat und andere Institutionen tun. Man 
kann den Staat in der Marx schen Sicht als eine praktische und reale Abstraktion 
bezeichnen, wobei praktisch hier im Gegensatz zur theoretischen Praxis verstan-
den wird und real ihre Wirkmächtigkeit anzeigt. Es stellen sich die Fragen: Wie 
kommt eine solche Abstraktion zu Stande? Wovon und worauf wird abstrahiert? 
Eine erste Antwort liefert das folgende Zitat: 

 
„So wird hier [HW7, §279; M.E.] die Souveränität, das Wesen des Staats, zuerst als ein 

selbständiges Wesen betrachtet, vergegenständlicht. Dann, versteht sich, muß dies Objek-

tive wieder Subjekt werden. Dies Subjekt erscheint aber dann als eine Selbstverkörperung 

der Souveränität, während die Souveränität nichts anders ist als der vergegenständlichte 

Geist der Staatssubjekte.“107 

 
Der zentrale Begriff, den Marx hier verwendet, ist der der „Vergegenständli-
chung“. Etwas, das vorher kein Gegenstand war, wird zu einem Gegenstand. 
Dieses „etwas“ wird als „Geist der Staatssubjekte“ näher bestimmt, es handelt 
sich beim Staat um eine vergegenständlichte Vorstellung der Individuen. Mit 
„gegenständlich“ ist dabei an dieser Stelle kein materieller Gegenstand gemeint, 
sondern eine wirkmächtige Größe, etwas, das entgegen steht, also von den Indi-
viduen als eigenständige Macht in die eigenen Handlungen einzubeziehen ist. 
Marx geht hier wiederum „an sich“ von den Individuen aus – „an sich“ ist der 
Staat nichts anderes als die Individuen. Doch ist die Vorstellung, die sich die In-
dividuen von ihrem Staat machen, eine Besondere. Hier kommt der spezifische 
Abstraktionsbegriff ins Spiel: Die Individuen sind soziale Wesen, darauf ange-
legt, ihre gemeinsamen Angelegenheiten zu regeln – in welcher Form auch im-
mer. Der Staat ist zuerst nur die Abstraktion auf diesen Aspekt des Menschen. 
Ihrer sozialen Fähigkeit werden sie im Zuge der Vergegenständlichung des Staa-
tes jedoch entfremdet. Der Staat existiert nicht nur als Vorstellung, sondern er 
erhält eine materiale Form. Er wird als Vergegenständlichung von den Menschen 
getrennt. Die Individuen sind als Ursprung der Abstraktion nicht mehr unmittel-
bar zu erkennen. Die Abstraktion ist zugleich eine Verschleierung und Verselb-
ständigung. Marx benutzt dafür auch den Begriff der „existierenden Unwahr-
heit“.108 

Die Ökonomisch-philosophischen Manuskripte tragen zu einer Präzisierung 
des Abstraktionsbegriffes bei. Hier stellt Marx die Frage nach den der Abstrak-
                                                             
107  Ebd., S. 225. 

108  Ebd., S. 230. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

tion zugrunde liegenden Handlungsformen. Zugleich wechselt der untersuchte 
Gegenstandsbereich. Als zentralen Gegenstand, als Wesen des ökonomischen 
Systems, fasst Marx in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten das Pri-
vateigentum. Wie Gott im Anhang der Dissertation, wie der Staat in der Kritik 
des Hegelschen Staatsrechts, ist auch dieser Gegenstand Produkt eines gesell-
schaftlichen Prozesses, einer Vergegenständlichung. Formal betrachtet produ-
ziert derselbe Abstraktionsprozess, der Staat und Gott produziert, auch das Pri-
vateigentum. Wiederum verselbständigt sich ein gesellschaftliches Verhältnis 
gegenüber seinen Produzenten und wiederum kritisiert Marx diesen Abstrak-
tionsvorgang: „Es ist vor allem zu vermeiden, die ‚Gesellschaft‘ wieder als Abs-
traktion dem Individuum gegenüber zu fixieren.“109 Ergebnis dieser Abstraktion 
sind die staatlichen und ökonomischen Herrschaftsverhältnisse, denen Marx in 
der Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie seinen kategorischen 
Imperativ entgegengesetzt hatte. Marx führt das Privateigentum, dieses ver-
gegenständlichte gesellschaftliche Verhältnis zwischen Personen, auf eine be-

stimmte Praxis zurück: auf die entfremdete bzw. entäußerte Arbeit. Er bietet mit 
der Handlungsform der entfremdeten Arbeit eine Erklärung der Entstehung des 
Privateigentums an. Das reale Primat der entfremdeten Arbeit vor ihrer Ver-
gegenständlichung fasst Marx folgendermaßen: 

 
„Wir haben allerdings den Begriff der entäußerten Arbeit (des entäußerten Lebens) aus 

der Nationalökonomie als Resultat aus der Bewegung des Privateigentums gewonnen. 

Aber es zeigt sich bei Analyse dieses Begriffes, daß, wenn das Privateigentum als Grund, 

als Ursache der entäußerten Arbeit erscheint, es vielmehr eine Konsequenz derselben ist, 

wie auch die Götter ursprünglich nicht die Ursache, sondern die Wirkung der menschli-

chen Verstandesverirrung sind. “110 

 
Marx betont das Primat der Handlungsform vor dem entfremdeten sozialen Ver-
hältnis. Es sind die Individuen, die das entfremdete Verhältnis erst produzieren. 
Da er nun bereits innerhalb der Handlungsform eine begriffliche Unterscheidung 
eingezogen hat, ist er in der Lage, zwei Formen der Arbeit voneinander zu sepa-
rieren und so die Möglichkeit der Veränderung offen zu halten. Zwar gilt für 
Marx alle Arbeit als Vergegenständlichung, doch führt diese nicht notwendiger-

                                                             
109  MEW EB 1, S. 538. Mit Gesellschaft ist hier die Gesamtheit der ökonomischen Pro-

zesse gemeint, in deren Zentrum das Privateigentum steht. 

110  Ebd., S. 520. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 85 

weise zur Entfremdung.111 Damit setzt Marx auf der Ebene der Praxis die Mög-
lichkeit, den falschen Vergegenständlichungen zu entkommen. Allerdings bleibt 
bezüglich der Handlungsform der entfremdeten Arbeit ein Problem bestehen. 
Wie die entfremdete Arbeit zu Stande kommt, erklärt Marx nicht. Er stellt die 
Frage nach dem Ursprung der Entfremdung112, aber er beantwortet sie nicht. Die 
entsprechende Passage der Ökonomisch-philosophischen Manuskripte bricht mit 
der Frage ab. So kann Marx nur konstatieren, dass, über das entfremdete Ver-
hältnis hinaus, noch das nicht entfremdete existieren könnte. Er stellt sich die 
unerledigte Aufgabe, „das allgemeine Wesen des Privateigentums, wie es sich 
als Resultat der entfremdeten Arbeit ergeben hat, in seinem Verhältnis zum 
wahrhaft menschlichen und sozialen Eigentum zu bestimmen.“113 

 
 

3.4 DER NEUE GEGENSTANDSBEREICH UND 
MARX  „SKEPTIZISMUS“ 

 
Am Anfang der Marx schen Beschäftigung mit der politischen Ökonomie stehen 
überraschenderweise skeptische Aussagen über den Gesetzesbegriff in diesem 
Gegenstandsbereich. Sie sind in den relativ unbekannten Millexzerpten zu fin-
den, welche in bestimmter Weise an Marx  Dissertation anknüpfen. In dieser 
versucht Marx die Freiheit des Autors bei der Analyse der Natur unter den Be-
dingungen der griechischen Antike auszuloten. Er lobt Epikur für seine „tätige 
Fiktion“, d.h. für das Ausnutzen der notwendigen Unschärfen und Widersprüche 
bei der Bestimmung der naturphilosophischen Grundbegriffe der Antike. Da-
durch kommt – in gewissen Grenzen – Epikurs Prinzip der Ataraxie des Indivi-
duums zu seinem Recht. In Frage steht nun, inwieweit sich eine solche Freiheit 
des Autors auch im Bereich der politischen Ökonomie auswirken kann. Die Mill-
exzerpte zeigen, wie Marx bereits früh diese Möglichkeit in seine Überlegungen 
einbezieht. Zwar bleibt die Position des Skeptizismus nur ein kurzes Zwischen-
spiel, darüber hinaus müssen nicht einmal die Millexzerpte in diesem Sinne 
interpretiert werden, im weiteren Fortgang der Arbeit soll jedoch gezeigt wer-
den, wie der Skeptizismus – statt abstrakt negiert zu werden – im Marx schen 
Werk fortwirkt. 

                                                             
111  „Betrachten wir nun näher die Vergegenständlichung, die Produktion des Arbeiters 

und in ihr die Entfremdung, den Verlust des Gegenstandes, seines Produkts.“ (ebd., 

S. 512). 

112  Vgl. ebd., S. 521. 

113  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Wie so oft kleidet sich auch Marx  frühe Auseinandersetzung mit der theore-
tischen Ökonomie in einen Hegelkommentar, verkündete dieser doch in der 
Rechtsphilosophie den Triumph des Verstandes über die Erscheinung in der von 
ihm „Staatsökonomie“ genannten politischen Ökonomie: „Ihre Entwicklung 
zeigt das Interessante, wie der Gedanke […] aus der unendlichen Menge von 
Einzelheiten, die zunächst vor ihm liegen, die einfachen Prinzipien der Sache, 
den in ihr wirksamen und sie regierenden Verstand herausfindet.“114 Marx hin-
gegen schreibt: 

 
„Wenn es ein beständiges Gesetz ist, daß z.B. die Produktionskosten in letzter Instanz – 

oder vielmehr bei der sporadisch zufällig eintreffenden Deckung von Nachfrage und Zu-

fuhr – den Preis (Wert) bestimmen, so ist es ein ebenso beständiges Gesetz, daß dies Ver-

hältnis sich nicht deckt, also daß Wert und Produktionskosten in keinem notwendigen 

Verhältnis stehn. Ja, Nachfrage und Zufuhr decken sich immer nur momentan durch das 

vorhergegangene Schwanken von Nachfrage und Zufuhr, durch das Missverhältnis zwi-

schen Produktionskosten und Tauschwert, wie diese Schwankungen und dieses Missver-

hältnis ebenso wieder der momentanen Deckung folgt. Diese wirkliche Bewegung, wovon 

jenes Gesetz nur ein abstraktes, zufälliges und einseitiges Moment ist, wird von der neuren 

Nationalökonomie zum Akzidens gemacht, zum Unwesentlichen.“115 

 
Marx artikuliert hier gegenüber der Möglichkeit wissenschaftlicher Erkenntnis 
nationalökonomischer Zusammenhänge eine skeptische Haltung. Die 
Schwierigkeiten der empirischen Überprüfung von Wesensaussagen sind bereits 
aus seiner Auseinandersetzung mit Epikur bekannt. Marx kann implizit auf diese 
Auseinandersetzung zurückgreifen. Die ökonomischen Gesetze seien bloße 
Abstraktionen des subjektiven Verstandes. Die Nationalökonomen griffen 
willkürlich Momente aus dem ökonomischen Gesamtgeschehen heraus und 
hypostasierten diese zu Wesensbestimmungen. Dabei fänden diese Wesens-
bestimmungen keine Entsprechung in der Realität, in dieser gäbe es lediglich 
zufällige Bewegungen. Bei genauerer Betrachtung findet sich im weiteren 
Fortgang des Zitats jedoch eine Ambivalenz, die Marx  Skeptizismus 
abschwächt. Während es auf der einen Seite so scheint, als würde Marx die 
Möglichkeit jeder Erkenntnis auf dem Gebiet der Nationalökonomie bestreiten, 
so schränkt er andererseits diese Aussage ein: 

 
„[B]ei den scharfen und exakten Formeln, worauf sie [die Nationalökonomen; M.E.] die 

Nationalökonomie reduzieren, [müsste; M.E.] die Grundformel, wollten sie jene Bewe-

                                                             
114  HWB 7, §189. 

115  MEW EB 1, S. 445. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE FRÜHSCHRIFTEN | 87 

gung abstrakt aussprechen, heißen […]: Das Gesetz ist in der Nationalökonomie durch 

sein Gegenteil, die Gesetzlosigkeit bestimmt. Das wahre Gesetz der Nationalökonomie ist 

der Zufall, aus dessen Bewegung wir, die Wissenschaftlichen, einige Momente willkürlich 

in der Form von Gesetzen fixieren.“116 

 
Entscheidend ist hier die Bedingung der „scharfen und exakten Formeln“, auf 
die das Reduktionsprogramm der Nationalökonomen hinausläuft. Nicht jede Re-
duktion der chaotischen Wirklichkeit auf Gesetzesaussagen wird damit von 
Marx kritisiert, sondern lediglich die, die auf solche Formeln abzielt.117 Wenn 
man diesen Teil des Zitats akzentuiert, ist nicht jeglicher wissenschaftlicher Aus-
sage über den Gegenstandsbereich eine Absage erteilt, sondern nur einer be-
stimmten Form von politischer Ökonomie, die nicht in der Lage ist, auf ihre Er-
kenntnisbedingungen zu reflektieren. Um vorzugreifen: Auch im Kapital wird 
der Gesetzesbegriff innerhalb der Ökonomie nicht unmittelbar akzeptiert, viel-
mehr wird er präzisiert und in seiner Geltung eingeschränkt. Marx unterscheidet 
in der ausformulierten Kritik der politischen Ökonomie strikt zwischen verschie-
denen Erscheinungsebenen des Ökonomischen und nur auf der abstraktesten ist 
das Wertgesetz uneingeschränkt gültig. 

Verfolgt man die Entwicklung des Marx schen ökonomischen Denkens wei-
ter, wie es hier nur stichpunktartig geschehen soll, und fasst die Ökonomisch-
philosophischen Manuskripte, das Elend der Philosophie und die Heilige Fami-

lie zusammen, ergibt sich ein neues Bild. In der Rückschau sieht Marx sich in-
haltlich zur Zeit des Elends der Philosophie auf dem Standpunkt Ricardos. In 
einem Brief vom 25. Februar 1859 an Engels schreibt er: „[I]n der Schrift gegen 
Proudhon nahm ich selbst R s Theorie an“.  Dies wird auch in der 118 Heiligen 
Familie deutlich. In dieser Schrift wird das theoretische System der politischen 
Ökonomie referierend abgehandelt, nicht selbständig entwickelt. Marx scheint 
seinen eigenen Anteil lediglich darin zu sehen, auf die Historizität der Katego-
rien hinzuweisen. Er schreibt: „Die Ökonomen erklären uns, wie man unter den 
obigen gegebenen Verhältnissen produziert, was sie uns aber nicht erklären, ist 
wie diese Verhältnisse selbst produziert werden, d.h. die historische Bewegung, 
die sie ins Leben ruft.“119 Es existiert aber darüber hinaus noch ein zweiter Ar-
gumentationsstrang, in dem man die Anfänge von Marx Theorie und Kritik der 
ökonomischen Formen identifizieren kann, wie er im zweiten Teil der Arbeit 
                                                             
116  Ebd. 

117  Vgl. auch Hans-Georg Backhaus (1997c): Zuvor: Die Anfänge der neuen Marx-

Lektüre, in: Backhaus 1997a, 9–40, hier S. 14f. 

118  MEGA² III.9, S. 329. 

119  MEW 4, 126; vgl. MEW 2, S. 32f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

entwickelt werden soll. Marx bringt sich zumindest dem Selbstverständnis nach 
in Frontstellung gegen die nationalökonomischen Theoretiker, die als Wissen-
schaftler nicht wüssten, was sie tun: 

 
„Die Nationalökonomie geht vom Faktum des Privateigentums aus. Sie erklärt uns dassel-

be nicht. Sie fasst den materiellen Prozess des Privateigentums, den es in der Wirklichkeit 

durchmacht, in allgemeine, abstrakte Formeln, die ihr dann als Gesetze gelten. Sie begreift 

diese Gesetze nicht, d.h., sie zeigt nicht nach, wie sie aus dem Wesen der Privateigentums 

hervorgehn.“120 

 
Deutlich wird hier, dass Marx nach einer Erklärung der ökonomischen Gesetzte 
sucht, nach einem Gesetz hinter dem Gesetz. Es sollen „alle nationalökonomi-
schen Kategorien entwickelt werden“ und zwar so, dass sie „nur einen bestimm-
ten und entwickelten Ausdruck dieser ersten Grundlagen“ darstellen.121 Generell 
gelten für Marx die Aussagen der Ökonomen nun nicht mehr als willkürliche 
Abstraktionen, sondern werden als einzige Möglichkeit, die ökonomischen Ver-
hältnisse darzustellen, akzeptiert. Statt eines Dualismus von „Gesetz“ und „wirk-
licher Bewegung“122 konstatiert Marx jetzt das Zusammenfallen von „wirklicher 
Bewegung“ und „Gesetz“.123 Während es in den Millexzerpten noch hieß: „Das 
Gesetz ist der Nationalökonomie durch sein Gegenteil, die Gesetzlosigkeit be-
stimmt.“124, heißt es nun mit Ricardo: Die Produktionskosten bestimmen in 
„letzter Instanz“125 den Preis der Dinge. An dieser Sichtweise wird Marx in sei-
nem späteren Werk festhalten und sie durch seine Arbeitswertlehre weiter zu 
präzisieren suchen. Seine skeptische Haltung in den Millexzerpten wird in die-
sem in eine begriffliche und qualitative Ökonomie transformiert. Diese Trans-
formation ist wesentlicher Gegenstand der folgenden Untersuchung des 
Marx schen Spätwerkes. 

                                                             
120  MEW EB 1, S. 510. 

121  Ebd., S. 521. 

122  Ebd., S. 445. 

123  MEW 4, S. 81. 

124  MEW EB 1, S. 445. 

125  MEW 4, S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

4.  Marx  Methode(n) 

 
 
 

Für die Diskussion der Methode im Marx schen Werk ist die 1857 geschriebene 
Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie (im Folgenden: Einleitung) von 
herausragender Bedeutung, insbesondere der Abschnitt Die Methode der politi-
schen Ökonomie (im Folgenden: Methodenkapitel).1 Dieser kurze Abschnitt 
nimmt in Marx  Schaffen eine einzigartige Stellung ein, da nur hier der Versuch 
unternommen wird, sich explizit und ausschließlich mit methodischen Fragestel-
lungen zu beschäftigen. In Marx  Werk existieren auch über das Methoden-
kapitel hinaus vielfältige Hinweise auf seine methodische Herangehensweise. 
Ort dieser Reflexionen sind vor allem die Grundrisse zur Kritik der Politischen 
Ökonomie, dem Selbstverständigungstext von 1857/58. Daneben finden sich me-
thodische Bemerkungen vor allem in den Vorworten des Kapital und in ver-
schiedenen Briefen.  

Will man die Bedeutung des Methodenkapitels richtig einschätzen, muss 
man von vornherein drei Momente beachten. Zum einen steht es am Anfang des 
gesamten Textkorpus zur Kritik der politischen Ökonomie, also vor aller Erfah-
rung, die Marx während des folgenden langjährigen Schreibprozesses machen 
konnte und musste. Zum zweiten ist der Text nicht zur Veröffentlichung freige-
geben worden.2 Zum dritten ist zu Recht angemerkt worden, dass das Methoden-

                                                             
1  Karl Marx (1857): Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie, in: MEW 13, 

Berlin 1961, S. 615 642. Das Methodenkapitel findet sich auf den Seiten 631 639. 

Einschlägig für die akademische Diskussion ist: Judith Jánoska/Martin Bondelli/ 

Konrad Kindle (1994): Das „Methodenkapitel“ von Karl Marx. Ein historischer und 

systematischer Kommentar, Basel. 

2  Im veröffentlichten Vorwort von Zur Kritik der politischen Ökonomie begründet 

Marx diese Entscheidung: „Eine allgemeine Einleitung, die ich hingeworfen hatte, 

unterdrücke ich, weil mir bei näherem Nachdenken jede Vorwegnahme erst zu 

beweisender Resultate störend scheint, und der Leser, der mir überhaupt folgen will, 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

kapitel mit „Die Methode der politischen Ökonomie“ und nicht mit „Methode 
der Kritik der politischen Ökonomie“ überschrieben ist.3 Auch wenn diese bei-
den Momente nicht völlig voneinander zu trennen sind, so findet sich im Metho-
denkapitel tatsächlich eher eine Reflexion auf die – historisch gewendete – öko-
nomische Wissenschaft, weniger jedoch auf Fragen der Ideologiekritik oder der 
Zirkulation als Schein. Insofern sind in dem kurzen Text nicht alle Momente der 
Marx schen Methode versammelt. Dies schlägt sich vor allem in zwei Punkten 
nieder, die – obwohl Teil der Marx schen Methode – keine explizite Reflexion 
erfahren und die ich erst im Zuge der Rekonstruktion der Wertformen, in den 
Kapiteln 5 bis 8, einholen werde. Zum einen diskutiert Marx die Frage nach dem 
vermittelnden Band der kapitalistischen Produktionsform nicht. Es findet sich 
keine explizite Reflexion auf den Wertbegriff und damit auf das Problem, wie 
sich die Einheit der kapitalistischen Produktionsform konstituiert. Zum anderen 
differenziert Marx nicht zwischen der Entwicklung des Wertgesetzes und der 
Entwicklung der Wertformen. Diese Unterscheidung ist jedoch wesentlich für 
die These von Marx  doppelter ökonomischer Theorie und Kritik. 

Ich orientiere mich im Folgenden an einer Unterscheidung, die sich im 
Nachwort zur zweiten Auflage des Kapital findet. Dort differenziert Marx zwi-
schen Forschungs- und Darstellungsweise. Er führt aus: 

 
„Allerdings muß sich die Darstellungsweise formell von der Forschungsweise unterschei-

den. Die Forschung hat den Stoff sich im Detail anzueignen, seine verschiednen Entwick-

lungsformen zu analysieren und deren innres Band aufzuspüren.“4 

 
Korrespondierend trennt Marx im Methodenkapitel zwei Weisen des Subjekts 
seiner Untersuchung, der bürgerlichen Gesellschaft. Sie ist als Voraussetzung 
wissenschaftlicher Arbeit vorhanden und muss sich zugleich erst als Resultat 
dieser ergeben. Marx beschreibt dies als zweistufigen Prozess, den man als Weg 
vom „chaotisch Konkreten zum verständig Abstrakten“ (4.1) und als „Aufstieg 
vom verständig Abstrakten zum reichen Konkreten“ (4.2) charakterisieren kann.5 
Der erste Teilprozess betrifft die Forschungs-, der zweite die Darstellungsweise. 
                                                                                                                                  

sich entschließen muß, von dem einzelnen zum allgemeinen aufzusteigen.“ 

(MEW 13, S. 7) 

3  Vgl. Lange 1980, S. 137. Vgl. auch die Diskussion von Rakowitz 2000, S. 90f. bei 

Elbe 2008, S. 232f. Zum Kritikbegriff vgl. die Ausführungen in Abschnitt 5.3. 

4  MEW 23, S. 27. 

5  In dieser abstrakten Schilderung ist die Methode kein Marx sches Alleinstellungs-

merkmal. Bei dem Ökonomen Alfred Amonn heißt es beispielsweise verallgemei-

nernd: „Jede Wissenschaft beginnt mit dem Suchen nach Erkenntnissen über kon-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 91 

4.1 DIE FORSCHUNGSWEISE 
 
Drei Aspekte sind bezüglich der Forschungsweise von besonderem Interesse. 
Marx  Ausgangspunkt – das „chaotisch Konkrete“ (4.1.1) –, der Weg vom chao-
tisch Konkreten zu den Grundbegriffen, den Marx durch einen spezifischen Abs-
traktionsbegriff näher zu bestimmen sucht (4.1.2), sowie die aufgefundenen 
Grundbegriffe – das „verständig Abstrakte“ – selbst (4.1.3). 

 

4.1.1 Marx  Ausgangspunkt – Das chaotisch Konkrete 
 

Im Methodenkapitel spricht Marx davon, dass „auch bei der theoretischen Me-
thode […] das Subjekt, die Gesellschaft, als Voraussetzung stets der Vorstellung 
vorschweben [muss, M.E.].”6 Die Gesellschaft wird als das Reale und Konkrete 
bestimmt, welches es zu untersuchen gelte. Das Konkrete wird als das „schon 
gegebne konkrete, lebendige Ganze“7 angesprochen. Es ist für Marx der „wirkli-
che Ausgangspunkt und daher auch der Ausgangspunkt der Anschauung und der 
Vorstellung“.8 Marx setzt damit den Gesamtzusammenhang als Gesamtzusam-
menhang, als „Ganzes“, seinen Untersuchungen voraus.9 Er beweist ihn also 
nicht in irgendeiner Art und Weise. Am deutlichsten drückt sich dies hier aus: 

 

                                                                                                                                  
krete und praktische Zusammenhänge bestimmter Art. Sodann fährt sie fort, diese 

Erkenntnisse zu verallgemeinern, aus dem Konkreten das Abstrakte zu erheben, und 

schließlich geht sie daran, die Summe der so gewonnenen abstrakten Erkenntnisse 

zu einem logisch zusammenhängenden Ganzen zu ordnen, ein System zu bilden.“ 

Alfred Amonn (1927): Objekt und Grundbegriffe der theoretischen Nationalökono-

mie, Leipzig und Wien. Vgl. auch die Literaturangaben bei Elbe 2008, S. 127f. 

6  MEW 13, S. 632f. Marx verwendet den Subjektbegriff hier im Sinne von Gegen-

stand der Analyse. Untersucht man einen Gegenstandsbereich, ist dieser das subiec-

tum, das Zugrundeliegende. Der Gesellschaft werden dabei keine Eigenschaften 

handelnder Subjekte zugeschrieben. Gegen ein solches Verständnis des Subjektbe-

griffs wendet sich Marx  wenige Seiten zuvor: „Die Gesellschaft als ein einziges 

Subjekt betrachten, ist, sie überdem falsch betrachten – spekulativ.“ (ebd., S. 625) 

Vgl. jedoch Abschnitt 8.7.2. 

7  Ebd., S. 632. 

8  Ebd. 

9  Auf die Bedeutung des vorausgesetzten Gesamtzusammenhanges verweist bereits 

früh Isaak Iljitsch Rubin (1924): Studien zur Marx schen Werttheorie, Frank-

furt a.M. 1973, beispielsweise S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

„Wie überhaupt bei jeder historischen, sozialen Wissenschaft, ist bei dem Gange der öko-

nomischen Kategorien immer festzuhalten, daß, wie in der Wirklichkeit, so im Kopf, das 

Subjekt, hier die moderne bürgerliche Gesellschaft, gegeben ist, und [...] daß sie daher 

auch wissenschaftlich keineswegs da erst anfängt, wo nun von ihr als solcher die Rede 

ist.“10 

 
Von der bürgerlichen Gesellschaft existieren zuerst nur Anschauungen und Vor-
stellungen, Begriffe, die aus der Diskussion des Gottesbeweises vertraut sind und 
die anzeigen, dass hier nicht von sicherem Wissen, sondern von hochgradig 
ideologieanfälligen Eindrücken die Rede ist.11 Marx spricht darüber hinaus von 
einer „chaotische[n] Vorstellung [des] Ganzen“.12 Diese müsse erst zu „einer 
reichen Totalität von vielen Bestimmungen und Beziehungen“13 werden und 
zwar auf dem Weg „der Verarbeitung von Anschauung und Vorstellung in Be-
griffe.“14 Dies greift aber bereits auf den Aspekt der Darstellung vor. 

Marx wendet sich dagegen, dass man unmittelbar bei den gegebenen Vorstel-
lungen und Anschauungen ansetzen könne und diese nur wieder abzubilden ha-
be. Er wählt die Bevölkerung als Beispiel. Diese sei die „wirkliche Vorausset-
zung […], die Grundlage und das Subjekt“15 der Ökonomie, eine Position, die er 
bereits in der Deutschen Ideologie formuliert.16 Doch ist diese reale, empirische 
Voraussetzung nur als unmittelbare Vorstellung gegeben. Sie erweist sich im 
Hegel schen Sinne17 als abstrakt, wenn sie nicht in ihren Zusammenhang einge-
ordnet werden kann. 

 
„Die Bevölkerung ist eine Abstraktion, wenn ich z.B. die Klassen, aus denen sie besteht, 

weglasse. Diese Klassen sind wieder ein leeres Wort, wenn ich die Elemente nicht kenne, 

auf denen sie beruhn, z.B. Lohnarbeit, Kapital etc. Diese unterstellen Austausch, Teilung 

                                                             
10  MEW 13, 637. 

11  Ebd., 632. 

12  Ebd., 631. 

13  Ebd. 

14  Ebd., 632. 

15  Ebd., 631. 

16  Dort heißt es: „Diese Betrachtung [die Gesamtbetrachtung des Kapitalismus; M.E.] 

ist nicht voraussetzungslos. Sie geht von den wirklichen Voraussetzungen aus, sie 

verlässt sie keinen Augenblick. Ihre Voraussetzung sind die Menschen […] in ihrem 

wirklichen empirisch anschaulichen Lebensprozess unter bestimmten Bedingungen.“ 

(MEW 3, 27). 

17  Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1807): Wer denkt abstrakt? in: HWB 2, 

Frankfurt a.M. 1970, 575 581. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 93 

der Arbeit, Preise etc. Kapital z.B. ohne Lohnarbeit ist nichts, ohne Wert, Geld, Preis 

etc.“18 

 
Der unmittelbare Eindruck von den ökonomischen Formen kann nur als Aus-
gangspunkt der Analyse dienen. Als Forschung muss sie zu den Grundbegriffen 
„absteigen“ und diese unter ihre Kontrolle bringen. 

 

4.1.2 Der Abstraktionsprozess 
 

Anzumerken ist zuerst, dass Marx dem Forschungsprozess nur relativ wenige 
explizite Reflexionen widmet. Mit einer hegelianisierenden Phrase kann man 
davon sprechen, dass er im Resultat der Darstellung verschwindet.19 Praktisch 
besteht der Forschungsprozess für Marx in einem intensiven und über mehrere 
Jahrzehnte andauernden Studium sämtlicher relevanter Literatur zum Thema. 
Seine Praxis besteht also in der Auseinandersetzung mit dem ökonomischen 
Wissen seiner Zeit. Dabei greift er neben der theoretischen Literatur auch auf die 
vorhandenen statistischen bzw. empirischen Untersuchungen der britischen Re-
gierung zurück. Diese Untersuchungen tangieren aber nicht direkt die Bildung 
der Grundbegrifflichkeiten. Marx  Forschungsprozess besteht zum einen im Auf-
finden der in der Literatur formulierten Grundbegriffe und darüber hinaus im 
Auswählen der richtigen. Dabei stellt er sich bewusst in die klassische national-
ökonomische Tradition.20 Im Kapital spricht er beispielsweise davon, dass die 
politische Ökonomie „wenn auch unvollkommen Wert und Wertgröße analysiert 
hat“.21 

Die Beschäftigung mit der relevanten Literatur und nicht mit dem Gegen-
stand selbst hat dabei, neben mangelnden institutionellen Möglichkeiten, einen 
zweiten sachlichen Grund. Die Grundbegriffe resp. Grundprozesse sind nicht 
experimentell zu ermitteln, sondern nur durch etwas, das Marx „Abstraktions-

                                                             
18  Vgl. MEW 13, 631. 

19  Hegel schreibt: „Die Knospe verschwindet in dem Hervorbrechen der Blü-

te“. (HWB 3, 12). 

20  MEW 13, 632. 

21  MEW 23, 94. Dabei reflektiert Marx weiterhin auf den Zusammenhang von Theo-

rie und Praxis. Er bezeichnet die Theorie als „Gedankenganzes“, mit der der Kopf 

„sich die Welt in der ihm einzig möglichen Weise aneignet“. Er verhalte sich „nur 

spekulativ [...], nur theoretisch” (MEW 13, 632f). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

kraft“22 nennt: „Bei der Analyse der ökonomischen Formen kann […] weder das 
Mikroskop dienen noch chemische Reagentien. Die Abstraktionskraft muß beide 
ersetzen.“23 Dies ist keine Absage an die empirische Forschung, sondern ver-
sucht, dem Gegenstandsbereich der ökonomischen Analyse gerecht zu werden, 
welcher der Wahrnehmung erst einmal nur verschiedene ökonomische Prozesse 
in einem Nebeneinander darbietet. Für den Marx schen Abstraktionsbegriff we-
sentlich ist die Unterscheidung von verständiger und falscher Abstraktion.24 Eine 
verständige Abstraktion ist eine, die „wirklich das Gemeinsame hervorhebt, fi-
xiert“.25 Diese Bestimmung enthält jedoch kein klares Kriterium, wann dies der 
Fall ist. Deutlicher wird das Bild, wenn man Marx  Abgrenzungsbewegungen 
gegenüber jenen Theorien analysiert, die das „Gemeinsame“ nicht zu fixieren in 
der Lage seien. Die erste richtet sich gegen die von Marx so genannten „Vulgär-
ökonomen“, denen vorgeworfen wird, den Weg zu den Grundbegriffen gar nicht 
anzutreten (a). Die zweite Abgrenzungsbewegung richtet sich gegen falsche 
metaphysische Abstraktionen. Hier sind Marx  Hauptgegner die „Philosophen“ 
(b). Insgesamt kann man vier Positionen unterscheiden, mit denen sich Marx in 
je unterschiedlicher Weise auseinandersetzt: Alltagsvorstellungen, philosophi-
sche Vorstellungen, vulgärökonomische Vorstellungen sowie die Theorie der 
klassischen Ökonomen26. 

 
(a) Die Grundbegriffe, welche Marx  durch die Analyse der ökonomischen Ge-
samtform erhält, haben als Anzeiger der wesentlichen ökonomischen Prozesse 
                                                             
22  Dieser Begriff der wissenschaftlichen Abstraktion ist vom Begriff der praktischen 

und realen Abstraktion zu unterscheiden. Zu diesen vgl. die Abschnitte 3.3, 7.1 und 

7.2. 

23  MEW 23, 12. Ähnliche Aussagen finden sich auch heutzutage in ökonomischen 

Lehrbüchern. Bei Bartling/Luzius heißt es beispielsweise: „So sind die Wirtschafts-

wissenschaften darauf angewiesen, die Zusammenhänge und Kausalgesetzlichkeiten 

in erster Linie gedanklich zu durchdringen und zu erfassen.“ (Bartling/Luzius 2002, 

13). Vgl. auch Heine/Herr 2000, 1. 

24  Jindrich Zelený spricht in diesem Zusammenhang von einem neuen Abstraktionsbe-

griff, der vom klassischen unterschieden sei. „[E]ine Abstraktionsweise, die wir als 

Fähigkeit charakterisieren können, die Momente der inneren Struktur des Gegen-

standes nacheinander isoliert von den komplizierteren (konkreteren) Formen zu 

untersuchen, deren Erfassung die Voraussetzung für das Begreifen […] der konkre-

ten Erscheinungen ist.“ Jindrich Zelený (1962): Die Wissenschaftslogik bei Marx 

und das „Kapital“, Frankfurt a.M. 1968, 168. 

25  MEW 13, 617. 

26  Zu letzteren vgl. Abschnitt 4.1.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 95 

einen eigentümlichen Charakter. Als Ergebnisse eines Abstraktionsprozesses 
verweisen sie auf real nicht unbedingt unmittelbar Vorfindbares.27 In diesem 
Sinne ähneln sie einer Tiefenstruktur, der eine Oberflächenstruktur gegenüberge-
stellt werden kann.28 Die Vulgärökonomen werden von Marx so charakterisiert, 
dass sie gar nicht erst versuchen würden, zu besagten Grundbeziehungen durch-
zudringen. Er spricht davon, dass die Vulgärökonomie „sich nur innerhalb des 
scheinbaren Zusammenhanges herumtreibt“ und nicht – wie die klassische Öko-
nomie – „den inneren Zusammenhang der bürgerlichen Produktionsverhältnisse 
erforscht“.29 Sie fühle sich in der „entfremdeten Erscheinungsform der ökonomi-
schen Verhältnisse […] vollkommen bei sich selbst“, statt den Weg der Wissen-
schaft, zum „Wesen der Dinge“ zu nehmen.30 Die Vulgärökonomie sei „nichts 
als eine didaktische, mehr oder minder doktrinäre Übersetzung der Alltagsvor-
stellungen der wirklichen Produktionsagenten“.31 Sie „pocht […] überall auf den 
Schein gegen das Gesetz der Erscheinung“.32 

In den letzten beiden Zitaten wird deutlich, dass die Auseinandersetzung mit 
den Vulgärökonomen von Marx nicht als innerwissenschaftlicher Streit zwi-
schen prinzipiell gleichberechtigten Theorieprogrammen begriffen, sondern als 
                                                             
27  Letztendlich bleibt es aber eine Frage, die an jede einzelne Kategorie bzw. an jedes 

einzelne Verhältnis selbst heranzutragen ist. Marx fragt im Methodenkapitel: 

„[H]aben [die] einfachen Kategorien nicht […] eine unabhängige historische oder 

natürliche Existenz vor den konkreten?“ (MEW 13, 633) und diskutiert dann ein-

zelne Fälle, die zu unterschiedlichen Ergebnissen führen. 

28  Hier gibt es eine Parallele zu Überlegungen Schumpeters. Der Herausgeber von 

Schumpeters Schrift Das Wesen des Geldes schreibt: „Schumpeters Behandlung des 

Geldproblems fußt schließlich auch auf einer von vielen Kommentatoren 

übersehenen erkenntnisphilosophischen Annahme: nämlich, dass die empirische 

Analyse trotz ihrer Unentbehrlichkeit für die politische Ökonomie nur die 

Oberfläche der Vorgänge – oder den Abglanz der transzendenten Realität in der 

Sinnenwelt – zu erkunden vermag, während das ‚Wesen der Dinge‘ oder ‚der Sinn 

der Erscheinungen‘ nur durch die Intuition – oder durch die ‚Vision‘, wie sie 

Schumpeter meistens nannte – erfasst werden kann.“ Fritz K. Mann (1970): 

Einführung des Herausgebers, in: Joseph A. Schumpeter (1929): Das Wesen des 

Geldes, Göttingen 1970, VII-XXVIII, hier XIIf. Schumpeter selbst spricht davon, 

dass der Nationalökonom der „originären Vision der inneren Logik abstrakter 

Gegenstände“ bedürfe (Schumpeter 1929, 83). 

29  MEW 23, 95. 

30  MEW 25, 825. 

31  Ebd., 838f. 

32  MEW 23, 325. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

ideologiekritische geführt wird. Dies wird durch die Unterscheidung von Wesen 
und Erscheinung erst ermöglicht. Marx verlässt mit ihm den Bereich der „Me-
thode der politischen Ökonomie“ und tritt in den der „Methode der Kritik der 
politischen Ökonomie“ ein. Er kann dabei auf seine Arbeiten aus den 1830er und 
1840er Jahren zurückgreifen, in denen sowohl der Begriff der Vorstellung als 
auch auch die Unterscheidung von Wesen und Erscheinung bereits angelegt sind. 
Das ideologiekritische Ergebnis ist für Marx dabei geradezu Ausdruck richtiger 
Wissenschaft,33 wie der Satz „[A]lle Wissenschaft wäre überflüssig, wenn die 
Erscheinungsform und das Wesen der Dinge unmittelbar zusammenfielen“ an-
zeigt.34 

Den Verbleib im Schein oder in der Erscheinung haben die Vulgärökonomen 
mit dem Alltagsverstand gemeinsam. So spricht Marx vom „im Konkurrenz-
kampf befangne[n], seine Erscheinungen in keiner Art durchdringende[n] prakti-
sche[n] Kapitalist[en], [der] durchaus unfähig sein muß, durch den Schein hin-
durch das innere Wesen und die innere Gestalt dieses Prozesses zu erkennen.“35 

 
(b) Die Abgrenzung gegenüber der idealistischen Philosophie bleibt für Marx  
Methode weiterhin eminent wichtig. Durch die Unterscheidung in wesentliche 
Prozesse und Oberflächenphänomene ist er ihr in einem Aspekt sehr nahe. Seine 
noch zu besprechende Darstellung der Verflechtung der Grundprozesse und 
Grundbegriffe ähnelt der Hegel schen Selbstbewegung des Begriffs. Die gelin-
gende Darstellung der Forschungsergebnisse – so räumt Marx selbst ein – „mag 
[…] aussehen, als habe man es mit einer Konstruktion a priori zu tun.“36 In den 
Grundrissen spricht er von der dort herrschenden „idealistische[n] Manier der 
Darstellung [, die] zu korrigieren [ist, da sie] den Schein hervorbringt, als handle 
es sich nur um Begriffsbestimmungen und die Dialektik dieser Begriffe.“37 Im 
Methodenkapitel kritisiert er: „Hegel geriet […] auf die Illusion, das Reale als 
                                                             
33  Marx  Selbstverständnis ist das eines unbefangenen Wissenschaftlers. Er plädiert für 

„uneigennützige Forschung“, die „unbefangene wissenschaftliche Untersuchung“, 

„das konsequente Festhalten des rein theoretischen Standpunkts“, für „interesseloses 

Denken“ und „wissenschaftliche impartiality“. Alle Zitate nach Ulrich Stein-

vorth (1977): Eine analytische Interpretation der Marx schen Dialektik, Meisen-

heim, 84. 

34  MEW 25, 825. Marx spricht gelegentlich davon, dass das „Wesen der kapitalisti-

schen Produktion“ dies und jenes mit sich bringe. Vgl. etwa MEW 26.2, 484; 

MEW 25, 222. 

35  Ebd., 178. 

36  MEW 23, 27. 

37  MEW 42, 85f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 97 

Resultat des sich in sich zusammenfassenden, in sich vertiefenden und aus sich 
selbst sich bewegenden Denkens zu fassen“.38 Dabei orientiert sich Marx selbst 
an Hegel schen Vorgaben. Der Gesamtzusammenhang ist gegeben, die Katego-
rien, mit denen die Darstellung beginnt, sind nur in der Darstellung das Erste, 
nicht jedoch in der Realität.39 Die Gefahr, die Marx bezüglich der Philosophen 
sieht, ist die Verselbständigung der Grundbegriffe. In diesem Sinne spricht Marx 
davon, dass die Gesellschaft „auch wissenschaftlich keineswegs da erst anfängt, 
wo nun von ihr als solcher die Rede ist.“40 

 

4.1.3 Die Grundbegriffe – Das verständig Abstrakte 
 

Die Betonung der richtigen Art und Weise des verständigen Abstrahierens gibt 
keinen Hinweis auf die konkreten Grundbegriffe der Marx schen Analyse. Die 
Konzentration auf die Methode in diesem Kapitel bringt es dabei mit sich, dass 
zu den Grundbegriffen selbst nicht viel gesagt werden kann. Sie werden im Me-
thodenkapitel als „einfache Begriffe“, „dünne Abstrakta“, „einfachste Bestim-
mungen“ oder als „einfache ökonomische Kategorien“ bezeichnet.41 

Ein Aspekt soll an dieser Stelle aber noch aufgegriffen werden: Wenn ich 
weiter oben davon gesprochen habe, dass sich Marx in die klassische Tradition 
der Nationalökonomen stellt, dann ist das auch in seiner Selbstwahrnehmung nur 
zum Teil richtig. Einen wesentlichen Unterschied zu den klassischen National-
ökonomen sieht Marx in seiner Charakterisierung der Grundkategorien als histo-
risch variabel.42 Für Marx  Projekt einer Kritik des ökonomischen Gesamtzu-
sammenhangs ist dieser Punkt natürlich eine wesentliche Voraussetzung. Er er-
laubt ihm, die Annahme einer Alternativlosigkeit der Entwicklung seiner Zeit 
zurückzuweisen. Dabei muss er nicht – wie noch bei der Diskussion des Gottes-
beweises – auf ein spekulatives „Land der Vernunft“ zurückgreifen. Zwar gibt es 
universale Vorstellungen von den ökonomischen Kategorien, d.h. die spezifi-
schen Kategorien der kapitalistischen Produktionsweise werden von den Öko-
                                                             
38  MEW 13, 632. 

39  In diesem Sinne beschreibt etwa Klaus Hartmann das Hegel sche Vorgehen: „He-

gels Philosophie ist regressiv in dem Sinne, dass sie von Zugestandenem zurückgeht 

zu solchem, aus dem es rekonstruiert werden kann.“ (Hartmann 1970, 21). 

40  MEW 13, 637. 

41  Ebd., 631f. 

42  Auch dieses Thema ist bekannt. So schreibt Marx im Elend der Philosophie: „Die 

Ökonomen erklären uns, wie man unter den obigen gegebenen Verhältnissen produ-

ziert, was sie uns aber nicht erklären, ist wie diese Verhältnisse selbst produziert 

werden, d.h. die historische Bewegung, die sie ins Leben ruft.“ (MEW 4, 126). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

nomen als universal angesehen. Doch reicht es für Marx hin, auf ihren histori-
schen Charakter hinzuweisen. Um den Gottesbegriff zurückzuweisen, musste 
Marx auf seine mögliche Historizität verweisen und eine Anleihe auf die Zukunft 
nehmen, bezüglich der ökonomischen Kategorien kann er auf ihre Wandlung in 
der Vergangenheit zurückgreifen. 

Marx operiert durchaus mit ökonomischen Universalien. Gleich zu Beginn 
der Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie stellt er die Frage nach den 
allgemein-menschlichen Bedingungen der Produktion. Er stellt die vier Momen-
te „Produktion“, „Konsumtion“, „Distribution“ und „Austausch“ in ihrem allge-
meinsten, formoffensten und inhaltsärmsten Beziehungen dar. Marx  These vom 
Primat der Produktion wird später zu diskutieren sein. Wichtig an dieser Stelle 
ist das Resümee: 

 
„Es gibt allen Produktionsstufen gemeinsame Bestimmungen, die vom Denken als allge-

meine fixiert werden; aber die sogenannten allgemeinen Bedingungen aller Produktion 

sind nichts als diese abstrakten Momente, mit denen keine wirkliche geschichtliche Pro-

duktionsstufe begriffen ist.”43 

 
Zur Kenntlichmachung der Historizität der Kategorien bedient sich Marx eines 
bestimmtes Bedeutungsgehalts der Unterscheidung von Form und Inhalt, der 
auch für die Unterscheidung zwischen einer „Ontologie des Scheins“ und einer 
„Ontologie des Wesens“ eine wichtige Rolle spielt. Im Kapital konstatiert er, 
dass die klassische Ökonomie „niemals auch nur die Frage gestellt [hat], warum 
dieser Inhalt jene Form annimmt“.44 Die ökonomischen Inhalte sind in Marx  
Sichtweise Universalien, die ohne die Bestimmung ihrer historischen Form nur 
wenig über das Verständnis einer konkreten Gesellschaft aussagen. Die Erkennt-
nis der Formen selbst unterliegt dabei historischen Bedingungen. Marx führt aus: 

 
„Das Nachdenken über die Formen des menschlichen Lebens […] beginnt mit den ferti-

gen Resultaten des Entwicklungsprozesses. Die Formen […] besitzen bereits die Festig-

keit von Naturformen des gesellschaftlichen Lebens, bevor die Menschen sich Rechen-

schaft zu geben suchen nicht über den historischen Charakter dieser Formen, die ihnen 

vielmehr bereits als unwandelbar gelten, sondern über deren Gehalt.“45 

 
Die Analyse der kapitalistischen Produktionsform sei erst dann möglich, wenn 
sich diese als Normalform durchgesetzt habe. Sie bringe es mit sich, dass sie als 
                                                             
43  MEW 13, 620. 

44  MEW 23, 95. 

45  Ebd., 89f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 99 

natürlich angesehen wird. Analysiert man eine Form, so setzt man diese Form in 
der Analyse notwendigerweise voraus, setzt sie als gegeben und kann sich – zu-
mindest im Moment der Analyse – keine Rechenschaft über ihren historischen 
Gehalt geben. Dies geschehe bei den klassischen Ökonomen, die dementspre-
chend dem „gegenständlichen Schein“46 dieser Formen aufsäßen. Es bleibt die 
Frage, unter welchen Bedingungen die Historizität der Formen erkannt werden 
kann. Marx gibt hier keine eindeutigen Kriterien an. Er konstatiert, dass die je-
weilige soziale Form „nur unter ganz bestimmten Bedingungen fähig ist, sich 
selbst zu kritisieren“47, formuliert diese Bedingungen aber nicht. Zu beobachten 
sei ein solcher Vorgang bei „solchen historischen Perioden [...], die sich selbst 
als Verfallzeit vorkommen“.48 Dies ist aber eine Tautologie, da der subjektiv 
wahrgenommene Verfall einer sozialen Form ihre Historizität bereits impliziert. 

 
 

4.2 DIE DARSTELLUNGSWEISE 
 

In Marx  Kritik der politischen Ökonomie existieren zwei „Wege“ vom Abstrak-
ten zum Konkreten. Die hier diskutierten Kategorien sind so allgemein, dass sie 
für beide „Aufstiege“ gelten. Methodisch stellt sich die Frage nach den Mitteln, 
die Marx anwendet, um die einzelnen Kategorien miteinander zu verbinden und 
somit zur Darstellung zu bringen. Auch hierbei bewegt sich Marx grundsätzlich 
in der Tradition der klassischen Nationalökonomie. 

 
„Sobald diese einzelnen Momente [die Grundbegriffe; M.E.] mehr oder weniger fixiert 

und abstrahiert waren, begannen die ökonomischen Systeme, die von den einfachen, wie 

Arbeit, Teilung der Arbeit, Bedürfnis, Tauschwert, aufsteigen bis zum Staat, Austausch 

der Nationen und Weltmarkt. Das letztre ist offenbar die wissenschaftlich richtige Metho-

de.“49 

 
Das gewonnene Resultat hat eine Spezifik, die aus dem angesprochenen abstrak-
ten Charakter der Grundbegriffe unmittelbar folgt. Marx diskutiert sie unter der 

                                                             
46  Ebd., 88. 

47  MEW 13, 636. 

48  Ebd., 636f. 

49  Ebd., 632. Hegel schreibt: „Man muss in einer Philosophie von den einfachsten 

Begriffen anfangen und zu den konkreteren fortgehen.“ Friedrich Wilhelm Hegel 

(o. J.): Einleitung in die Geschichte der Philosophie, Hamburg 1959, 146; zitiert 

nach: Braun 1992, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Bezeichnung des „reinen Begriffs“. Der wissenschaftliche gewonnene Zusam-
menhang ist nirgendwo vollkommen verwirklicht. Dies gilt auch für die engli-
sche Volkswirtschaft als den konkreten Analysegegenstand des : „Die 
bürgerliche Gesellschaft existiert nicht rein, nicht ihrem Begriff entsprechend, 
nicht sich selbst adäquat in England.“  Der entwickelte Gesamtbegriff der Pro-
duktionsweise ist typisierend. Die vorgenommenen Kategorisierungen und 
Formbestimmungen sind allgemeine Aussagen, die die wesentlichen Momente 
der Realität fassen sollen und die etwa von außerökonomischen oder nicht kapi-
talistischen Einflüssen abstrahieren.51 

Dies vorausgesetzt, sind zwei Grundzüge der Marx schen Herangehensweise 
zu diskutieren. Sie sind wenig mehr als eine Annäherung an Marx  konkrete 
Darstellung des ökonomischen Zusammenhanges, vermitteln aber doch einen 
Eindruck von der prinzipiellen Idee seiner Herangehensweise. Im Zentrum steht 
die Frage nach dem Charakter der Kategorienentwicklung oder nach der metho-
dischen Legitimation der Übergänge zwischen den Kategorien. Zum einen kann 
man davon sprechen, dass Marx  die ökonomischen Kategorien als mangelhafte 
Begriffe konstruiert, die durch ihre Unterkomplexität nach Anreicherung durch 
immer neue konkretere Kategorien verlangen. Diese lassen sich als „Mittelglie-
der“ bezeichnen, die für Phänomene stehen, welche auf der Ebene der Grund-
begriffe eingeklammert bleiben. Zum zweiten ist auf die Bedeutung des Wider-
spruchbegriffs für die Marx sche Kategorienentwicklung einzugehen. 

 

4.2.1 Die Unterkomplexität der Grundkategorien 
 

Für Marx lässt sich ein komplexes gesellschaftliches Ganzes nicht ohne weiteres 
auf wenige einfache und abstrakte Begriffe reduzieren, sondern bedarf des be-
ständigen Hinweisens darauf, dass diese Kategorien nicht für sich stehen kön-

                                                             
50  MEW 42, 4. 

51  Die konkreten historisch-politischen Analysen von Marx, gegen welche die typisie-

rende Betrachtungsweise der Kritik der politischen Ökonomie kontrastiert werden 

kann, nehmen im Übrigen streckenweise erstaunlich wenig Rücksicht auf diese. 

Zwar ist in ihnen der Klassenkonflikt stets präsent, jedoch als Grundlage einer viel 

differenzierten Betrachtungsweise. Vgl. etwa Karl Marx (1852): Der achtzehnte 

Brumaire des Louis Bonaparte, in: MEW 8, Berlin 1960, 111 207; Karl 

Marx (1871): Der Bürgerkrieg in Frankreich. Adresse des Generalrats der Interna-

tionalen Arbeiterorganisation, in: MEW 17, Berlin 1962, 313 365. Vgl. Hans-

Peter Jaeck (1988): Genesis und Notwendigkeit. Studien zu Marx schen Methodik 

der historischen Erklärung, Berlin, 83f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 101 

nen. Die einzelnen Kategorien sind in dem Sinn mangelhaft, in dem die einzel-
nen Organe nicht überleben können, wenn sie nicht Teil eines Organismus sind. 

Um den Gesamtzusammenhang beschreiben zu können, müssen im Zuge des 
Forschungsprozesses mehr und mehr Phänomene eingeklammert werden, die im 
Laufe der Darstellung wieder „entklammert“ werden.52 Die Darstellungsweise 
dieser sich anreichernden Unterkomplexität53 nennt Marx „dialektisch“54 oder 
auch „genetisch“. Wie in einem Gespräch, in dem immer neue Aspekte des Dar-
zustellenden eingebracht werden, reichert sich die Komplexität der Darstellung 
mehr und mehr an. 

 
Unter dem Stichwort „genetisch“ verzeichnet das Brockhaus Conversation-
Lexikon folgenden Eintrag: 

 
„Alles, was sich auf den Ursprung, die Erzeugung und Entstehung einer Sache bezieht. 

Eine genetische Erklärung ist eine solche, die nicht blos die Merkmale einer Sache angibt, 

                                                             
52  In diesem Sinne schreibt etwa Georg Lohmann: „Seine [Marx

Darstellung beginnt kategorial mir den abstrakten Elementen des Ganzen der kapita-

listischen Produktionsweise […] und entwickelt in ihrem Verlauf […] zu einer kon-

kreten differenzierten Totalität. Dabei erhält die Darstellung die interne Struktur des 

‚Einholens von Voraussetzungen‘.“ (Lohmann 1991, S. 54f). Auch Steinvorth betont 

die Abstraktheit der anfänglichen Kategorien und die Aufnahme immer neuer 

Merkmale im Zuge des Darstellungsprozesses (vgl. Steinvorth 1977, 11). Vgl. 

auch Brentel 1989, 273 und Jaeck 1988, 184. Moishe Postone betont, dass der 

„Ausgangspunkt […] seine Gültigkeit […] in der Entfaltung der Argumentation“ er-

hält. Moishe Postone (1996): Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft, Freiburg 

im Breisgau 2003, 220. 

53  Hans-Georg Backhaus nennt diesen Aspekt die „Formunterbestimmtheit“ der an-

fänglichen Kategorien. Vgl. Hans-Georg Backhaus (1984): Zur Marx schen „Revo-

lutionierung“ und „Kritik“ der Ökonomie: die Bestimmung ihres Gegenstandes als 

Ganzes „verrückter Formen“, in: Backhaus 1997a, 299 334, hier 316. 

54  Ich verzichte an dieser Stelle auf eine vertiefte Diskussion des Begriffes der Dialek-

tik, greife ihn jedoch in den Abschnitten zum Widerspruchsbegriff noch einmal auf. 

Vgl. Abschnitt 4.2.2.3. In einem Brief vom 17.06.1869 schreibt Marx an Kugel-

mann: „Lange [ein Rezensent des Kapital; M.E.] ist so naiv zu sagen, daß ich mich 

in dem empirischen Stoff ‚mit seltenster Freiheit bewege‘. Er hat keine Ahnung da-

von, daß die ‚freie Bewegung im Stoff‘ durchaus nichts anderes als Paraphrase für 

die Methode, den Stoff zu behandeln – nämlich die dialektische Methode.“ (MEW 

32, 686). Der Kontext des Zitates macht es unwahrscheinlich, dass dies als Hin-

weis auf den Freiheitsgrad in den ökonomischen Wissenschaften zu verstehen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

sondern zugleich die Entstehung dartut (G. Definieren) – Genetische Methode nennt man 

das Verfahren, welches den Bildungs- und Entwickelungsgang eines Gegenstandes dar-

stellt und in die Entstehung desselben Einsicht gewährt.“55 

 
Für das Verständnis der Marx schen Herangehensweise wird diese Definition 
hilfreich, wenn man den Begriff der genetischen Methode dreifach differenziert. 
Die ersten beiden Herangehensweisen kann man als historische-genetische Me-
thode und prozessuale-genetische Methode bezeichnen. Prozessual ist sie, wenn 
man Handlungsanweisungen gibt, wie man aus vorgefundenen Materialien Din-
ge herstellt, historisch, wenn man eine historische Entwicklung wiedergibt. Die 
dritte Marx sche Auffassung versteht unter genetischer Darstellung eine begriff-
lichen Explikation, die den Ausgangspunkt ihrer Darstellung bei bestimmten 
letzten und notwendigen, „bei den ersten und dürftigsten“56 Momenten des zu 
Analysierenden nimmt. Man kann sie systematisch-genetische Methode nennen. 

Zu dieser Methode gehören die Mittelglieder57 notwendigerweise dazu. Die 
klassischen Ökonomen werden von Marx immer wieder dafür kritisiert, dass sie 
eine unmittelbare Identität von Gesetz und Realität annehmen würden,58 ohne 
dabei die Mittelglieder zu berücksichtigen, die eine solche Darstellung prinzi-
piell erst plausibel machen können. Sie würden „ohne die Mittelglieder die Re-
duktion unternehmen“59 und hätten damit nicht das Interesse, die „verschiedenen 
Formen genetisch zu entwickeln“.60 
                                                             
55  Stichwort: genetisch, in: Brockhaus Conversation-Lexikon für gebildete Schichten. 

9. Auflage, Leipzig 1843 1848, 59. 

56  MEW 42, 173. Helmut Brentel geht so weit zu sagen, dass die abstraktesten Be-

griffe auch das „Allerfalscheste“ sind (Brentel 1989, 282). Vgl. dazu auch Ab-

schnitt 6.6. 

57  Zum Begriff der Mittelglieder vgl. Roman Rosdolsky (1968): Zur Entstehungsge-

schichte des Marx schen „Kapital“. Der Rohentwurf des „Kapital“ 1857 1858. Zwei 

Bände, Frankfurt a.M., 668. 

58  Ein Beispiel unter vielen: „Indes ist es nun ganz falsch, wenn, wie die Ökonomen 

tun, plötzlich, sobald die Widersprüche des Geldwesens hervortreten, plötzlich [sic; 

M.E.] bloß die Endresultate, ohne den Prozeß, der sie vermittelt, festgehalten wer-

den, bloß die Einheit, ohne den Unterschied, die Bejahung, ohne die Verneinung.“ 

(MEW 42, 127f). Vgl. auch MEW 23, 325. 

59  MEW 26.3, 491. 

60  Ebd. Neben der gerade zitierten Stelle verwendet Marx den Begriff der genetischen 

Darstellung noch ein zweites Mal in seiner Dissertation: „Das Atom bleibt also das 

abstrakte Ansichsein z.B. der Person, des Weisen, Gottes. Dies sind höhre qualitati-

ve Fortbestimmungen desselben Begriffs. Es ist also bei der genetischen Entwick-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 103 

4.2.2 Marx  Widerspruchsbegriff 
 

Der Begriff der Mittelglieder leitet zu möglichen theoretischen Widersprüchen in 
Marx  Werk über.61 Erst der mehrstufige Prozess des Aufsteigens von den abs-
trakten Grundbegriffen zum konkreten, begriffenen Ganzen ist dazu geeignet, 
den widersprüchlichen Eindruck aufzulösen, der zwischen den Alltagserfahrun-
gen vom ökonomischen Zusammenhang auf der einen Seite und den postulierten 
ökonomischen Gesetzmäßigkeiten auf der anderen entstehen kann. Marx spricht 
diesen Widerspruch zwischen „aller auf den Augenschein gegründeten Erfah-
rung“62 und „Gesetz“63 an verschiedenen Stellen seines Werkes an. Er bezeichnet 
ihn als „scheinbaren Widerspruch“ und konstatiert: „Zur Lösung dieses schein-
baren Widerspruchs bedarf es […] vieler Mittelglieder“.64 In einem Brief vom 
11.6.1868 an Kugelmann schreibt Marx: „Die Wissenschaft besteht eben darin, 
zu entwickeln, wie das Wertgesetz sich durchsetzt. Wollte man also von vornhe-
rein alle dem Gesetz scheinbar widersprechenden Phänomene ‚erklären‘, so 
müsste man die Wissenschaft vor der Wissenschaft liefern.“65 Marx selbst sind 
solche Widersprüche immer wieder vorgeworfen worden.66 Er selbst weist die 

                                                                                                                                  
lung dieser Philosophie nicht Bayles und Plutarchs u.a. ungeschickte Frage aufzu-

werfen, wie kann eine Person, ein Weiser, ein Gott aus Atomen entstehn und zu-

sammengesetzt werden?“ (MEW EB 1, 245). Trotz seiner seltenen Verwendung 

durch Marx erfährt der Begriff „genetisch“ in den letzten Jahrzehnten eine gewisse 

Konjunktur in der Marxrezeption. So bestimmt etwa Braun die Dialektik als „eine 

genetische Theorie des Systems der Formbestimmungen“ (Braun 1992, 155). 

Christian Iber charakterisiert die Marx sche Darstellung als „genetisch“ (Iber 2005, 

62). Brentel schreibt davon, dass die Marx sche „Formanalyse […] die Konstitu-

tion der ökonomisch-sozialen Formen aus ihren antagonistischen Grundverhältnis-

sen zu genetisieren“ habe (Brentel 1989, 273). 

61  Zum Widerspruchsbegriff bei Marx in der deutschen Diskussion vgl. Brentel 1989, 

320 340; Elbe 2008, Kapitel 1.2.2. 

62  MEW 23, 325. 

63  Ebd. 

64  Ebd. 

65  MEW 32, 553. 

66  Klassisches Beispiel für eine solche Kritik ist der Aufsatz von Eugen von Böhm-

Bawerk (1896): Zum Abschluss des Marx schen Systems, in: Friedrich Eberle (Hg.): 

Aspekte der Marx schen Theorie. Zur methodischen Bedeutung des dritten Bandes 

des „Kapital“, Frankfurt a.M. 1973, 25 129. Bawerk konstatiert einen Wider-

spruch zwischen Wertgesetz und Preis. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Kritik mit aller Vehemenz zurück, indem er die anfängliche Widersprüchlichkeit 
zum Bestandteil einer angemessenen ökonomischen Theorie erklärt. 

Neben diesen scheinbaren theoretischen Widersprüchen existiert noch ein 
zweiter – anspruchsvollerer – Widerspruchsbegriff im Marx schen Werk, der 
hier durch einen kurzen Exkurs zu Hegels Widerspruchsbegriff eingeführt wer-
den soll, dem Marx bis zu einem gewissen Punkt folgt. 

 

4.2.2.1 Hegels Begriff des Widerspruchs 
 Hegel greift in der Logik67 zwei herkömmliche Sichtweisen auf den Widerspruch 

auf und bemüht sich, sie zurückzuweisen. Dies ist zum einen die Behauptung, 
„daß es nichts Widersprechendes gebe“, dass also der Widerspruch nicht im 
„Seienden“ oder in den „Dingen“ zu finden sei. Auch in der „subjektive[n] Re-
flexion“, dem Gegenüber der Dinge, sei er nicht normal, „denn das Widerspre-
chende könne nicht vorgestellt noch gedacht werden. Er gilt überhaupt, sei es am 
Wirklichen oder in der denkenden Reflexion, für eine Zufälligkeit, gleichsam für 
eine Abnormität und vorübergehenden Krankheitsparoxysmus.“ Bezeichnend ist 
die Vorstellung von einer Krankheit, die nach Hegel sowohl die herkömmliche 
Auffassung vom Widerspruch im Denken als auch in der Realität charakterisiert. 
In Opposition zu diesem Bild greift er die Vorstellung von harmonischen und 
statischen Denkprozessen an. Er bemüht im sich anschließenden Text mehrere 
Beispiele, die die Existenz des Widerspruches aufzeigen sollen: 
 
(a) Zuerst geht Hegel auf das Phänomen der Bewegung ein. Diese wird als der 
„daseiende Widerspruch selbst“ gekennzeichnet. Eine den Widerspruch vermei-
dende Beschreibung sich bewegender Dinge läuft in ihrer klassischen Form da-
rauf hinaus, von ihnen auszusagen, dass sie sich zu einem Zeitpunkt hier, zu 
einem anderen Zeitpunkt dort befinden. Ihre Bewegung wird durch diese – in 
heutigen Augen photographische – Sichtweise gerade nicht erfasst. Bewegung 
lässt sich nur denken, wenn man die Dinge als zugleich in einem Punkt wie in 
einem anderen Punkt existierend annimmt, wenn man also den Zustand des 
Überganges von einem Ort zum anderen in irgendeiner Art und Weise berück-
sichtigt.68 Diese Beschreibung ist widersprüchlich: „Es bewegt sich etwas nur, 
nicht indem es in diesem Jetzt hier ist und in einem anderen Jetzt dort, sondern 

                                                             
67  Zu allen Hegelzitaten dieses Abschnitts vgl.: Georg Wilhelm Friedrich He-

gel (1831): Wissenschaft der Logik. Zweiter Band. HWB 6, Frankfurt a.M. 1969, 

75 79. Hervorhebungen im Original. 

68  Auf alternative Darstellungsweisen der Bewegung weist Schürmann hin. Vgl. 

Schürmann 1993, 63ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 105 

indem es in einem und demselben Jetzt hier und nicht hier, indem es in diesem 
Hier zugleich ist und nicht ist.“ 
 
(b) Das zweite Phänomen baut auf der Erklärung der Bewegung auf und betrifft 
den Begriff des Lebens. Hegel setzt hier am Begriff des Triebes an, der als 
„eigentliche Selbstbewegung“ charakterisiert wird. Er sei sowohl „Etwas in sich 

selbst“ als auch „der Mangel, das Negative seiner selbst“. Abgegrenzt wird die-
ses Verständnis von einer „abstrakten Identität mit sich“, die gerade „keine Le-
bendigkeit“ sei, da sie sich nicht verändere. Das Denken in abstrakten Identitäten 
führe dazu, nur statische oder tote Zustände beschreiben zu können. Leben be-
stehe aber wesentlich in Prozessen bzw. Wechselwirkungen mit der Umwelt. Es 
„geht außer sich und setzt sich in Veränderung.“ Hegel fasst zusammen und 
führt fort: 

 
„Etwas ist also lebendig, nur insofern es den Widerspruch in sich enthält, und zwar diese 

Kraft ist, den Widerspruch in sich zu fassen und auszuhalten. Wenn aber ein Existierendes 

nicht in seiner positiven Bestimmung zugleich über seine negative überzugreifen und eine 

in der anderen festzuhalten, den Widerspruch nicht in ihm selbst zu haben vermag, so ist 

es nicht die lebendige Einheit selbst, nicht Grund, sondern geht in dem Widerspruche zu-

grunde.“ 

 
Der Widerspruch ist für Hegel also nicht das Wesen des Lebens, so wie es das 
Wesen der Bewegung ist. Vielmehr ist das Leben keine pure Veränderung bzw. 
Bewegung, sondern eine Einheit, die sich verändert. Als bloße Veränderung wä-
re das Leben nicht – dann würde es den Widerspruch nicht „aushalten“. Das Le-
bendige ist eine Identität, die sich in ihren Widersprüchen erhält. 
 
(c) In einem dritten Schritt verallgemeinert Hegel seine Überlegungen und ver-
sucht sie in den Gesamtrahmen seines philosophischen Programms einzuordnen: 
„[J]ede Bestimmung, jedes Konkrete, jeder Begriff ist wesentlich eine Einheit 
unterschiedener und unterscheidbarer Momente, die durch den bestimmten, we-
sentlichen Unterschied in widersprechende übergehen.“ Allerdings sind diese 
Bestimmungen, Konkreta und Begriffe dadurch nicht vollständig charakterisiert, 
denn sie sind auch die „negative Einheit“ dieser Widersprüche: „Das Ding, das 
Subjekt, der Begriff ist nun eben diese negative Einheit selbst; es ist ein an sich 
selbst Widersprechendes, aber ebensosehr der aufgelöste Widerspruch; es ist der 

Grund, der seine Bestimmungen enthält und trägt.“ Begriffe, Dinge, Subjekte, so 
lässt sich paraphrasieren, enthalten in sich widersprüchliche Momente, doch sind 
sie letztlich immer die Einheit dieser Momente. Wären sie es nicht, wären sie 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

keine Begriffe, Dinge und Subjekte. Dieses Einheitsmoment wird von Hegel 
formal als „Grund“ bestimmt. Es zeichnet Hegels Denken jedoch aus, dass er die 
Begriffe, Dinge und Subjekte in einem nächsten Schritt wiederum als Relativbe-
griffe auffasst. Sie lassen sich kontextualisieren: 

 
„Das Ding, das Subjekt oder der Begriff ist als in seiner Sphäre in sich reflektiert sein auf-

gelöster Widerspruch, aber seine ganze Sphäre ist auch wieder eine bestimmte, verschie-

dene; so ist sie eine endliche, und dies heißt eine widersprechende. Von diesem höheren 

Widerspruche ist nicht sie selbst die Auflösung, sondern hat eine höhere Sphäre zu ihrer 

negativen Einheit, zu ihrem Grunde.“ 

 
Jeder Begriff, jedes Ding, jedes Subjekt ist in „Sphären“ bzw. Kontexten, die 
selbst in widersprüchlichen Bestimmungen gesetzt sind. Aufzuheben sind diese 
Widersprüche nur in einem höheren Kontext bzw. einer umfassenden Sphäre. 
Damit diese Herangehensweise nicht in einem unendlichen Regress endet, muss 
die Reflexionsbewegung an einer bestimmten Stelle abgebrochen werden, eine 
höchste Stufe finden oder zirkulär werden. Die konkrete Hegel sche Lösung 
kann hier aber nicht weiter diskutiert werden. 

Vor der Folie von Hegels Position lassen sich die Marx schen Aussagen zum 
Widerspruch besser entwickeln und abgrenzen. Von Interesse sind dabei vor al-
lem zwei zusammenhängende Aspekte. Zum einen stellt sich die Frage nach den 
systematischen Gemeinsamkeiten bzw. Unterschieden zwischen Hegels Begriff 
des Grundes und Marx  Begriff der Form, zum zweiten die Frage nach dem Rea-
litätsgehalt des Widerspruches in der Marx schen Auffassung. 

 

4.2.2.2 Form und Grund  
Hegels Rede vom Grund als „der aufgelöste Widerspruch“69 findet bei Marx ihr 
Pendant in einer der Bedeutungen des Formbegriffs.70 Er spricht von den „Be-
wegungsformen“, in denen der „Widerspruch sich ebensosehr verwirklicht als 
löst.“71 Der Formbegriff, den Marx hier benutzt, besitzt Ähnlichkeiten mit He-

                                                             
69  HWB 6, 78. Hervorhebung im Original. 

70  Zu Hegels Begriff der Form vgl. HWB 6, 84 95. 

71  MEW 23, 119. Um einen Bogen zur Doktordissertation zu schlagen: In dieser 

lobte Marx Epikur dafür, dass er die Widersprüche vergegenständlichte, hier wird 

die Rede von der Form, die Widersprüche finden, als Analogon eingeführt. Die Rede 

von der Vergegenständlichung der Widersprüche verschwindet nicht völlig. In den 

Grundrissen spricht Marx davon, dass ein „Widerspruch [...] nur gelöst werden 

[kann], indem er selbst vergegenständlicht wird“ (MEW 42, 101). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 107 

gels Begriff des Grundes, weist jedoch auch spezifische Unterschiede auf, die für 
die Analyse der kapitalistischen Produktionsweise von Bedeutung sind. So wer-
den die Widersprüche in der Form – wie Marx formuliert – „gelöst“ und „ver-
wirklicht“, aber nicht „aufgehoben“72. In Marx  Sinn heißt dies, dass die Form 
die Widersprüche nicht ein für alle Mal bändigen kann. Hegels Begriff des 
Grundes garantiert dies aber in einer Hinsicht. Subjekt, Begriff und Ding waren 
so bestimmt, dass sie die Einheit der Widersprüche darstellten. Ihre eigene Wi-
dersprüchlichkeit ergibt sich erst auf der nächsthöheren Ebene, in einem neuen 
und erweiterten Kontext. Dies lässt sich am Beispiel der Planetenbahnen ver-
deutlichen. Marx schreibt: 

 
„Es ist z.B. ein Widerspruch, daß ein Körper beständig in einen andren fällt und ebenso 

beständig von ihm wegflieht. Die Ellipse ist eine der Bewegungsformen, worin dieser Wi-

derspruch sich ebensosehr verwirklicht als löst.“73 

 
In der Marx schen Sprechweise haben die gegenläufigen Kräfte in den Bahnen 
eine Form gefunden, in der Hegel schen Analyse einen Grund.74 Grund und 
Form sind dabei erst einmal stabil. Berücksichtigt man den größeren theoreti-
schen Kontext – in diesem Fall beispielsweise das Verhältnis der einzelnen Son-
nensysteme zueinander, die Existenz von Meteoren in den Außenbereichen des 
Sonnensystems, die unter Umständen durch Einschläge auf Planten deren Bah-
nen ändern können, oder auch Veränderungen der Sonne selbst75 –, dann er-
                                                             
72  MEW 23, 118. 

73  Ebd., 118f. 

74  Auch Marx verwendet den Begriff des Grundes. In den Grundrissen wird er für die 

Bezeichnung des letztlich entscheidenden ökonomischen Prozesses gebraucht, d.h. 

für die jeweils determinierende Produktionsform. Die Zirkulation als Oberflächen-

phänomen finde ihren Grund in der Produktion: „Wenn ursprünglich der Akt der ge-

sellschaftlichen Produktion als Setzen von Tauschwerten und dies in seiner weitren 

Entwicklung als Zirkulation erschien – als vollständig entwickelte Bewegung der 

Tauschwerte gegeneinander –, so geht jetzt die Zirkulation selbst zurück in die 

Tauschwert setzende oder produzierende Tätigkeit. Sie geht darein zurück als in 

ihren Grund.“ (MEW 42, 180; vgl. auch MEW 42, 204). 

75  Man kann dieses Beispiel noch einige Stufen weiter treiben. Der nächste Kontext 

wäre die Galaxis, es folgt das Verhältnis einzelner Galaxien, diese bilden Galaxien-

haufen, die wiederum im Verhältnis zu anderen solchen Haufen stehen. Gemeinsam 

bilden sie Superhaufen usw. Der Reflexionsabbruch in der Wissenschaft erfolgt – ob 

begründet oder nicht – im Begriff des Universums. Dieses bildet dann im He-

gel schen Sinne einen unendlichen Begriff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

scheint das Verhältnis nicht mehr stabil. Es kann durch externe Faktoren zerstört 
werden. Marx  Begriff der Bewegungsform – das ist der Unterschied zu Hegel – 
legt den Fokus nicht in erster Linie auf die äußeren Faktoren, sondern auf die in-
nere Dynamik der Widersprüche selbst. Die interne Stabilität ist nicht von vorn-
herein garantiert, die Form kann von innen heraus zerstört werden. In dem Sinne 
besitzen die ökonomischen Formen einen immanent76 widersprüchlichen Cha-
rakter.77 

Der Marx sche Begriff der Form als Form gegenläufiger und widersprüchli-
cher ökonomischer Momente wird deutlicher, wenn man ihn von seiner Vorstel-
lung der „ursprünglichen Einheit“ der ökonomischen Prozesse abgrenzt.78 Marx 
argumentiert in einigen Passagen, dass die widersprüchlichen und krisenauslö-
senden Momente des ökonomischen Gesamtzusammenhanges überhaupt nur 
entstehen können, weil eine ursprüngliche vorhandene unmittelbare Identität zer-
stört worden ist und ausdifferenziert wird. So zerstört die Geldbenutzung „die 
[…] unmittelbare Identität zwischen dem Austausch des eignen und dem Ein-
tausch des fremden Arbeitsprodukts“.79 Sie spaltet „in den Gegensatz von Ver-
kauf und Kauf“.80 Ähnlich argumentiert Marx auch hinsichtlich der Teilung der 
Arbeit: „Wie im Natursystem Kopf und Hand zusammengehören, vereint der 
Arbeitsprozeß Kopfarbeit und Handarbeit. Später scheiden sie sich bis zum 
feindlichen Gegensatz.“81 Die Annahme einer ursprünglichen Identität ist nicht 
mit dem Wunsch zu verwechseln, zu einer solchen zurückzukehren. Vielmehr 
sind Widersprüche prinzipiell immer vorhanden, wenn man im Sinne der dialek-
                                                             
76  Die Planetenbahnen besitzen dementsprechend einen externen widersprüchlichen 

Charakter. Wie immer bei solchen Beispielen muss auch an dieser Stelle hinzuge-

fügt werden, dass auch jenes mit den Planetenbahnen nicht ganz der hier intendier-

ten Gegenüberstellung entspricht. Die Planetenbahnen sind nicht so stabil, dass man 

– über einen längeren Zeitraum – Voraussagen über den genauen Aufenthaltsort der 

einzelnen Planeten machen könnte. Vgl. bspw. die Stichworte „Bahnstörung“ und 

„Dreikörperproblem“ in Wikipedia.  

77  Diese immanenten Ungleichgewichte betont Marx vor allem bezüglich seines Ver-

ständnisses des Gesetzesbegriffs. Vgl. etwa MEW 26.2, 529f; MEW 23, 377; 

MEW 25, 887. 

78  Beim jungen Hegel existiert die Argumentationsfigur der Wiedererlangung einer 

einmal verlorenen Einheit. Er geht in der Differenzschrift von einer „ursprünglichen 

Identität“ (HWB 2, 22) der Welt aus und will eine „Wiederherstellung der Totali-

tät“ (HWB 2, 24) durch die Tätigkeit der Vernunft. 

79  MEW 23, 128. 

80  Ebd. 

81  Ebd., 531. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 109 

tischen Herangehensweise Prozesse analysiert. Kritisch gewendet wird der Wi-
derspruchsbegriff von Marx erst in dem Moment, in dem die Widersprüche zur 
Analyse von krisenhaften Prozessen herangezogen werden. In der Krise kann die 
Form den Widerspruch nicht mehr bändigen. „In der Krise wird der Gegensatz 
[…] bis zum absoluten Widerspruch gesteigert.“82 Damit verschärft Marx die 
Hegel sche Rede vom Widerspruch. Hegels „Widerspruch“ schließt den Krisen-
begriff nichts aus, doch beschäftigt er sich zumindest in der Logik nicht mit der 
gewaltsamen Lösung von Widersprüchen – wenn man von der Figur des Todes 
absieht, der dann eintritt, wenn die „lebendige Einheit […] in dem Widerspruche 
zugrunde“ – und nur im weitesten Sinne zum Grunde – geht, weil sie den Wider-
spruch nicht „aushält“.83 

Anzumerken ist, dass Marx zwei mögliche Ausgänge krisenhafter Situatio-
nen kennt. Neben Krisen, welche neue Formen – und im Endeffekt auch eine 
neue Produktionsform – hervorbringen,84 gibt es auch solche, die die Form letzt-
lich stabilisieren und damit nur eine vorübergehendes, wenn auch wiederkehren-
des Phänomen darstellen.85 

 
4.2.2.3 Der reale Widerspruch 
Der Begriff des Widerspruches ist in seiner Hegel schen Verwendung für Marx 
„die Springquelle aller Dialektik“.86 Sieht man für einen Moment von den kriti-
schen Implikationen des Krisenbegriffes ab, versucht Marx wie Hegel mit sei-
nem Widerspruchsbegriff Prozesse begrifflich zu fassen. Im Kapital findet sich 
dazu das bereits zitierte Beispiel der Bewegungen der Planeten: 
 
„Es ist z.B. ein Widerspruch, daß ein Körper beständig in einen andren fällt und ebenso 

beständig von ihm wegflieht. Die Ellipse ist eine der Bewegungsformen, worin dieser Wi-

derspruch sich ebensosehr verwirklicht als löst.“87 

                                                             
82  Ebd., 152. 

83  HWB 6, 76. 

84  Steinvorth geht so weit zu sagen, dass der Widerspruch in der kontradiktorischen 

Wirtschaft erst dann wirklich werde, wenn diese zugrunde gegangen sei (vgl. Stein-

vorth 1977, 17). Diese Position unterschlägt den formstabilisierenden Krisenbe-

griff. 

85  Zur Krisentheorie vgl. etwa Brentel 1989, 162 174; Michael Heinrich (1999a): 

Die Wissenschaft vom Wert. Die Marx sche Kritik der politischen Ökonomie zwi-

schen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition. 2. Auflage, Münster 

2006, 341 370. 

86  MEW 23, 623 FN. 

87  Ebd., 118f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

 Wenn man bei der Aussage zu den Planetenbahnen bleibt, werden folgende 
Punkte interessant: Zu beobachten sind tatsächlich nur die Bewegungen der Pla-
neten und diese sind keineswegs widersprüchlich, sondern „einfach da“. Nicht 
umsonst war es Epikurs Umgang mit dem Phänomen der Himmelskörper, an 
dem sein subjektives Prinzip für Marx in aller Deutlichkeit zu Tage trat. So wird 
der Begriff des Widerspruches auch erst in dem Moment relevant, wenn auf die 
Frage nach der Erklärung der Bewegung der Planeten fokussiert wird. Die 
gegenläufigen Kräfte, die auf den Planeten wirken bzw. von ihm ausgehend wir-
ken, sind die plausibelste Form der Erklärung der Bewegung. In diesem Sinne 
spricht Marx von ihnen als „wirklichen Widersprüchen“88 und wendet sich gegen 
die Auffassung, „daß kein Unterschied noch weniger Gegensatz und Wider-
spruch zwischen den Naturkörpern existiert“.89 Der wissenschaftliche Erklä-
rungskontext ist dabei allerdings bereits vorausgesetzt. Man kann hier die Paral-
lele zu Marx  eigener methodischer Herangehensweise ziehen: Die erscheinen-
den Bahnen der Planeten sind in der Wahrnehmung das erste, sie sind das vo-
rausgesetzte Ganze, welches durch Analyse90 auf Grundmomente zurückgeführt 
wird, welche dann wiederum so konzipiert werden, dass sich aus ihnen die Er-
klärung des Ganzen ergibt. 

Man kann den Widerspruchsbegriff von zwei Seiten betrachten, die auf den 
Unterschied von Forschungsweise und Darstellungsweise abbildbar sind. Be-
trachtet man den Forschungsprozess und geht von den wahrgenommenen Bewe-
gungen oder Prozessen aus, dann wird der Fokus auf den erklärenden Charakter 
der Widersprüche gelegt. Betrachtet man jedoch den Prozess der Darstellung, 
dann sind es auch die Widersprüche,91 die die Kategorienentwicklung92 voran-

                                                             
88  Ebd., 118. 

89  MEW 42, 173. 

90  Die Analyse ist im Falle der Planetenbahnen um einiges komplizierter, als es hier im 

Beispiel dargestellt werden muss. Die Idee, dass die Planeten um die Sonne kreisen, 

galt bis ins 17. Jahrhundert hinein als wissenschaftlich nicht haltbar. Erst die Entde-

ckung Galileis, dass der Jupiter Monde besitzt, erschütterte die Auffassung, die Erde 

sei der Mittelpunkt aller Himmelsbewegungen. Von dieser Beobachtung aus wurde 

es möglich, ein heliozentrisches Weltbild zu entwickeln, welches schließlich in der 

hier von Marx angedeuteten Newton schen Theorie eine befriedigende Erklärung 

fand. 

91  Tatsächlich findet sich der Widerspruchsbegriff bezüglich der Kategorienentwick-

lung im Kapital relativ selten. Vgl. auch Hans Friedrich Fulda (1978): Dialektik als 

Darstellungsmethode im „Kapital“ von Marx, in: ajatus, Heft 37, Helsinki 1978, 

180 216, hier 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 111 

treiben. Marx  Darstellung suggeriert, dass die Übergänge von einer Kategorie 
zur nächsten notwendige Übergänge sind. Er beginnt mit einer Kategorie, zeigt 
deren Mängel oder Widersprüche und konstatiert, dass diese nur durch eine Wei-
terentwicklung in ganz bestimmte neue Kategorien bzw. Formen gelöst werden 
können.93 Diese Weiterentwicklung wird dann als notwendige Entwicklung ge-
fasst. Es ist die Frage, was „notwendig“ an dieser Stelle heißt. Zwei Interpreta-
tionen stehen sich gegenüber, die man mit den Worten Gerhard Göhlers als „em-
phatische“ bzw. „reduzierte Dialektik“ bezeichnen kann.94 Während sich bei der 
emphatischen Dialektik die nächsthöhere Form bzw. Kategorie allein aus den 
Widersprüchen der bereits beschriebenen ergibt, muss eine reduzierte Dialektik 
auf externe Begründungen für die Kategorienentwicklung zurückgreifen, um 
plausibel zu sein.95 Marx spricht selbst von den „Grenzen“ der „dialektische 
Form der Darstellung“.96 Er weiß, dass sich beispielsweise aus der Existenz des 
                                                                                                                                  
92  Formal fasst Steinvorth ihn so: „Am analysierten Gegenstand werden zwei Eigen-

schaften durch ein Paar kontradiktorischer Aussagen beschrieben. Danach wird nach 

einer Bedingung oder Hinsicht gesucht, unter der sich das Paar als nur scheinbar 

kontradiktorisch oder als verträglich erweist.“ (Steinvorth 1977, 6). 

93  So konstatiert Marx beispielsweise im Kapital, die einzelne Wertform gehe „von 

selbst in eine vollständigere Form über“ (MEW 23, 76). Für weitere Aktivkons-

truktionen dieser Art vgl. Göhler 1980, 153. 

94  Vgl. ebd., 42. 

95  Göhler vertritt die Position, dass eine emphatische Dialektik vor allen in den ersten 

Fassungen der Kritik der politischen Ökonomie zu finden sei, dort aber scheitere. Im 

Kapital habe man es hingegen mit einer reduzierten Form zu tun, die sich auch als 

„genetische Rekonstruktion“ bezeichnen ließe (vgl. ebd., 169f). Ernst Michael 

Lange bezeichnet die Marx sche Dialektik als notwendige (vgl. Lange 1980, 168). 

Brentel vertritt eine Zwischenposition. Einerseits werden die Übergänge als notwen-

dige bzw. „immanente“ verteidigt (Brentel 1989, 297ff), allerdings schränkt er die 

Immanenz-These auch ein. Das kritische Wissen ergebe sich nicht so immanent, 

„wie es der Darstellungsgang als Kritik zu sein beanspruchen muss“ (ebd., 302). 

Michael Heinrich wiederum scheint einer „reduzierten“ Dialektik zuzuneigen: „Die 

‚dialektische Entwicklung‘, die den Zusammenhang des Gegenstandes darstellen 

soll, ist Resultat eines konkreten Forschungsprozesses und nicht Ergebnis einer ir-

gendwie gearteten dialektischen Entwicklungsmaschine.“ (Heinrich 1999a, 174). 

Hans Friedrich Fulda schreibt: „Doch läßt sich keine systematische Garantie dafür 

entdecken, daß [der; M.E] Zusammenhang der analysierten Form mit einer weiteren, 

noch zu analysierenden Form sich allemal herstellt.“ (Fulda 1978, 213). 

96  Urtext, 945. Frieder Otto Wolf identifiziert drei solche Grenzen: die Entstehung 

des Geldes, die Herausbildung des doppelt freien Lohnarbeiters und das Monopol an 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Geldes keineswegs notwendigerweise die Existenz des Kapitals ergibt und dass 
es Waren vor der kapitalistischen Warenform gegeben hat.97 

Die Plausibilisierung der Übergänge erfolgt grundsätzlich in zweierlei Hin-
sicht. Marx argumentiert zum einen mit aller Vehemenz dafür, dass sich die ein-
zelnen ökonomischen Verhältnisse nicht aus ihrem allgemeinen ökonomischen 
Zusammenhang lösen lassen. In diesem Sinne muss es zwischen ihnen Übergän-
ge geben. Allerdings ist Marx  Herangehensweise nur unter der Voraussetzung 
gerechtfertigt, dass der ökonomische Gesamtzusammenhang in seinen wesentli-
chen Momenten als fertiger konstituiert ist. Die Notwendigkeit der Kategorien-
abfolge ist keine kausale oder teleologische Notwendigkeit, sondern eine rekons-
truktive, die den Gesamtzusammenhang immer schon voraussetzt und nun nach 
einem Weg sucht, sich diesen als dann begriffenen anzueignen. Dabei kann die 
Betonung der Notwendigkeit der Kategorienabfolge unter Umständen zu starren 
theoretischen Annahmen führen. Wenn es sich erweist, dass sich bestimmte 
Verhältnisse ändern, ohne dass sich andere Verhältnisse geändert haben, die in 
der Kategorienabfolge von diesen abhängen, dann gerät Marx  theoretisches Ge-
bäude, soweit es die kapitalistische Produktionsweise in seiner allgemeinen 
Form bestimmen will, in Schwierigkeiten. Man kann dieser Schwierigkeit zu-
mindest abstrakt begegnen, wenn man eine Bemerkung Marx  verallgemeinert, 
die auf die reale historische Entwicklung der ökonomischen Verhältnisse ge-
münzt ist. Marx spricht in einer alleinstehenden Anmerkung von 1857 von der 
„Berechtigung des Zufalls“98 in der Geschichte. Verallgemeinert man diesen Ge-
danken, dann liegen die Grenzen der dialektischen Darstellung nicht nur in der 
Vergangenheit, sondern auch in der Offenheit der geschichtlichen Entwicklung. 
Was für die Wissenschaft „notwendig“ ist, ist es nicht für die Geschichte. Diese 
setzt ihre kontingenten Bedingungen und ist nicht zu systematisieren. Die Idee 
einer rekonstruktiven Marx schen Dialektik findet weiterhin einen Anhaltspunkt 
in folgendem Zitat aus dem Methodenkapitel: 

 
                                                                                                                                  

Grundbesitz. Vgl. Frieder Otto Wolf (2006): Marx’ Konzept der „Grenzen der dia-

lektischen Darstellung“, in: Jan Hoff/Alexis Petrioli/Ingo Stützle/Frieder Otto 

Wolf (Hg.): Das Kapital neu lesen. Beiträge zur radikalen Philosophie, Münster 

2006, S. 159–188. 

97  Vgl. MEGA² II/4.2, S. 849. 

98  MEW 13, S. 640. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MARX  METHODE(N) | 113 

Dieses Zitat lässt sich nicht nur historisch, sondern auch systematisch und be-
grifflich verstehen und enthält im Wesentlichen zwei Aussagen. Zum einen er-
öffnen nachfolgende bzw. „höhere“ Entwicklungen oftmals neue Erkenntnis-
möglichkeiten bezüglich vorangegangener Entwicklungen. Dies bedeutet nicht, 
dass sich die Anatomie des Affen ohne die des Menschen gar nicht, sondern dass 
sie sich besser verstehen lässt. Die Entwicklungsmöglichkeit vom Affen zum 
Menschen, die in irgendeiner Art ja im Affen angelegt sein muss, bleibt hin-
gegen solange verborgen, wie sich der Mensch nicht aus dem Affen entwickelt 
hat. In diesem Sinne argumentiert Marx hier antiteleologisch. Die kategoriale 
Entwicklung – der Weg vom Affen zum Menschen, vom Geld zum Kapital – ist 
vom Ende her bestimmt, der Anfang zeigt sich nur als Anfang eines jeweiligen 
Endes. In dieser Sichtweise kann eine historische Dialektik nur rekonstruktiven 
Charakter besitzen. 

Das zweite Moment der Plausibilisierung der Übergänge liegt im Aufgreifen 
empirischer Tatbestände durch Marx.100 Wurde ein Übergang begrifflich vollzo-
gen, so folgt in der Marx schen Darstellung häufig der Hinweis darauf, welche 
soziale Beziehung nun „eingeholt“ wurde. Die soziale Beziehung ergibt sich 
nicht aus den Übergängen, aber sie ist nun rekonstruiert, d.h. in Marx  begriffli-
chen Gesamtzusammenhang eingearbeitet. Einer empirischen Rückversicherung 
bedarf es dabei nicht allein bezüglich der kategorialen Übergänge. Auch der 
ökonomische Gesamtzusammenhang selbst ist nicht ab ovo gegeben, sondern 
bedarf einer – im weitesten Sinne – empirischen Begründung. Dies ist die Frage 
nach seinem „innre[n] Band“.101 

100  Vgl. auch Göhler. Dieser spricht am Beispiel der Geldform von der Hinzuziehung 

eines „unbezweifelbaren empirisch-historischen Faktum[s]“ (Göhler 1980, S. 119). 

101  MEW 23, S. 27. 

„Anatomie des Menschen ist ein Schlüssel zur Anatomie des Affen. Die Andeutungen auf 

Höhres in den untergeordneten Tierarten können dagegen nur verstanden werden, wenn 

das Höhere selbst schon bekannt ist.“99 

99  Ebd., S. 636. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

5.  Der Wertbegriff und der Anfang des Kapital 

 
 
 
Das „innere Band“ ist der theoretisch-abstrakte Ausdruck des Marx schen Wert-
begriffs. Es ist Anzeiger für dasjenige, was den ökonomischen Gesamtzusam-
menhang erst zu einem solchen macht. Aufgrund seiner Komplexität skizziere 
ich ihn in Abschnitt 5.2. Zuvor gebe ich einen kurzen Überblick über die Manu-
skriptlage der Marx schen ökonomiekritischen Schriften (5.1). Abschnitt 5.3 be-
schäftigt sich mit den Anfangssätzen des Kapital. An diesen kann zum einen die 
Geltung von Marx  subjektivem Prinzip auch für sein ökonomisches Werk nach-
gewiesen werden. Zum anderen lässt sich Marx  Forschungs- und Darstellungs-
weise hier am konkreten Beispiel diskutieren. 

 
 

5.1 DIE MANUSKRIPTLAGE DER SCHRIFTEN 
ZUR KRITIK DER POLITISCHEN ÖKONOMIE 

 
Nach einer langen Phase des Literatur- und Statistikstudiums, zu dessen frühen 
Anfängen beispielsweise die diskutierten Millexzerpte zählen, unternimmt Marx 
zwischen 1857 und 1867 mehrere Versuche, sein umfassendes Projekt einer 
„Kritik der politischen Ökonomie“ zu vollenden. Die Konzeption des Vorhabens 
ändert sich im betreffenden Zeitraum immer wieder, die Änderungen betreffen 
jedoch die mich interessierenden Fragestellungen nur in geringem Maße.1 Die 
Manuskriptlage ist unübersichtlich und soll hier nur kurz und etwas verkürzt 
dargelegt werden. Einen ersten Versuch der Gesamtdarstellung unternimmt 
Marx mit den sogenannten Grundrissen – auch als Rohentwurf bezeichnet – in 
den Jahren 1857/58.2 Im Anschluss verfasst Marx 1858 den nur partiell erhalte-

                                                             
1  Vgl. Heinrich 1999a, Kapitel 5. 

2  Die Grundrisse wurden zuerst 1953 in der DDR veröffentlicht. Vgl. Karl 

Marx (1857/58): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohentwurf), 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

nen Urtext.3 1859 erscheint schließlich als erstes veröffentlichtes Resultat der 
Band Zur Kritik der politischen Ökonomie.4 Aus den Jahren 1861–1863 sind um-
fangreiche Manuskripte überliefert, von denen Teile unter dem Titel Theorien 

über den Mehrwert bekannt und in den 1920er Jahren veröffentlicht wurden.5 
Schließlich gibt es eine weitere Manuskriptstufe von 1863 bis 1867, die nur teil-
weise erhalten ist, hier fehlt insbesondere der unmittelbare Vorläufer des ersten 
Bandes des Kapital.6 Die Manuskripte von 1863 bis 1867 sind von Engels für 
die Veröffentlichung des zweiten und dritten Band des Kapital herangezogen 
worden.7 1867 erscheint die Erstauflage des Kapital. Diese enthält – ein Kurio-

                                                                                                                                  
Berlin 1953. Ich zitiere nach der in den MEW erschienenen Ausgabe: Karl 

Marx (1857/58): Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, in: MEW 42, Ber-

lin 2005, S. 47–768. In der MEGA² sind sie in den Bänden II/1.1 und II/1.2 veröf-

fentlicht. 

3  Der Urtext ist nicht in den MEW veröffentlicht. Ich zitiere nach der 1953 erschiene-

nen Ausgabe: Karl Marx (1859): [Fragment des Urtextes von „Zur Kritik der politi-

schen Ökonomie“], in: Ders: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Roh-

entwurf), Berlin 1953, S. 871–947; zitiert als Urtext. 

4  Karl Marx (1859): Zur Kritik der politischen Ökonomie, in: MEW 13, Berlin 1971, 

S. 7–160. 

5  Die Manuskripte von 1861–1863 sind in den Megabänden II/3.1-II/3.6 veröffent-

licht. Vgl. Karl Marx (1861–63): Zur Kritik der politischen Ökonomie (Manuskript 

1861–1863), Berlin 1976ff. Ich zitiere bei gleichem Textstand nach Karl Marx 

(1862/63): Theorien über den Mehrwert, MEW 26.1–26.3, Berlin 1965–1968. 

6  Es existiert lediglich noch ein Kapitel, welches später im Kapital nicht mehr veröf-

fentlicht wurde. Dieses ist unter anderem als: Karl Marx (1863/64): Resultate des 

unmittelbaren Produktionsprozesses (Sechstes Kapitel der ersten Bandes des „Kapi-

tals“. Entwurf), Berlin 1988 veröffentlicht worden. 

7  Dabei griff Engels sowohl in die Struktur des Textes als auch in den Text selber ein. 

Es empfiehlt sich im Zweifelsfall immer, zur Überprüfung der MEW 24 (Kapital. 

Zweiter Band) und MEW 25 (Kapital. Dritter Band) auf MEGA² II/4.1-II/4.3 zu-

rückzugreifen, sowie auf die späteren Manuskripte des zweiten und dritten Band des 

Kapital, die in MEGA² II/11 und II/14 veröffentlicht sind. Vgl. Karl Marx (1863–

67): Ökonomische Manuskripte 1863–1867, MEGA² II/4.1-II/4.3, Berlin 1988ff; 

Karl Marx/Friedrich Engels (1893): Das Kapital. Kritik der Politischen Ökonomie. 

Zweiter Band, MEW 24, Berlin 1963; Karl Marx/Friedrich Engels (1894): Das Ka-

pital. Kritik der Politischen Ökonomie. Dritter Band, MEW 25, Berlin 1964; Karl 

Marx (1868–81): Manuskripte zum zweiten Buch des „Kapitals“ 1868 bis 1881, 

MEGA² II/11, Berlin 2008; Karl Marx/ Friedrich Engels (1871–95): Manuskripte 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


| 117 

sum und Anzeichen der Schwierigkeiten, die die Darstellung Marx bereitet – 
zwei Fassungen des zentralen Kapitels zur Wertformanalyse.8 Diese erste Aufla-
ge – vor allem die ersten Kapitel und damit auch die Wertformanalyse – wird 
von Marx Ende 1870 noch einmal grundlegend überarbeitet.9 Auch ein Manu-
skript, welches die Überarbeitung dokumentiert, ist erhalten und unter dem Titel 
Ergänzungen und Veränderungen zum ersten Band des „Kapitals“ ediert.  Der 10

zweite und der dritte Band des Kapital wurden niemals abgeschlossen. Es exis-
tieren hier, über jene von 1863 bis 1867 hinaus, vielfältige Bearbeitungsstufen 
und Manuskripte, die allesamt von Engels in seiner Fassung des zweiten und 
dritten Bandes des Kapital verwendet wurden. Zu erwähnen sind schließlich 
noch die Randglossen zu Adolph Wagners „Lehrbuch der politischen Ökono-
mie“ von 1879/80, die als später Selbstkommentar von Interesse sind.11 

Die große Zahl an Manuskripten und Bearbeitungsstufen zeigt schon rein 
äußerlich die Schwierigkeiten, denen sich Marx beim Schreiben seiner Ökono-
miekritik gegenüber sah. Ich werde im Folgenden aber nur dann auf die stre-
ckenweise beträchtlichen Unterschiede zwischen den einzelnen Manuskripten 
eingehen, wenn dies thematisch sinnvoll erscheint.12 

                                                                                                                                  
und redaktionelle Texte zum dritten Buch des „Kapitals“, 1871 bis 1895, MEGA² 

II/14, Berlin 2003. 

8  Karl Marx (1867): Das Kapital. Kritik der Politischen Ökonomie. Erster Band. 

Hamburg 1867, MEGA² II/5, Berlin 1983. Ich zitiere nach dieser Ausgabe. 

9  Die zweite Auflage des Kapital unterscheidet sich nur marginal von der allgemein 

verbreiteten vierten Auflage. Vgl. Karl Marx (1872): Das Kapital. Kritik der Politi-

schen Ökonomie. Erster Band. Hamburg 1872, MEGA² II/6, Berlin 1987 und Karl 

Marx (1890): Das Kapital. Kritik der Politischen Ökonomie, MEW 23, Berlin 1962. 

Ich zitiere nach der MEW. 

10  Karl Marx (1871/72): Ergänzungen und Veränderungen zum ersten Band des „Kapi-

tals“, in MEGA² II/6, Berlin 1987, S. 1–54. Im Apparatband zur MEGA² II/6 exis-

tiert darüber hinaus ein Variantenverzeichnis erwogener Änderungen, welches von 

mir herangezogen wird. Vgl. Karl Marx (1871/72): Variantenverzeichnis zu Ergän-

zungen und Veränderungen zum ersten Band des „Kapitals“, in MEGA² II/6, Berlin 

1987, S. 795–1098. 

11  Karl Marx (1879/80): Randglossen zu Adolph Wagners „Lehrbuch der politischen 

Ökonomie“, in: MEW 19, Berlin 1962, S. 355–383. 

12  Vgl. beispielsweise: Hans-Georg Backhaus (1998): Über die Notwendigkeit einer 

Entpopularisierung des Marx schen Kapitals, in: Christoph Görg/Roland Roth (Hg.): 

Kein Staat zu machen. Zur Kritik der Sozialwissenschaften, Münster 1998, S. 349–

371; Göhler 1980; Christian Iber (2006): Die Bedeutung der Differenz in der Ent-

wicklung der Wertformen zwischen der ersten und zweiten Auflage des Kapital, in: 

  DER WERTBEGRIFF UND DER ANFANG DES  

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

5.2 SKIZZE DES WERTBEGRIFFS 
 

Marx  Wertbegriff13 ist gekennzeichnet durch eine außergewöhnliche Komplexi-
tät und Multifunktionalität. Es ist daher vorderhand sinnvoll, seine verschiede-
nen Momente zu skizzieren. 
 
(1) Ein vermittelndes Band zwischen den ökonomischen Handlungen, das es erst 
ermöglicht von einem Gesamtzusammenhang zu sprechen, ist nicht in jeder ge-
sellschaftlichen Form vorhanden. Zwar lassen sich wirtschaftliche Handlungen 
durch wissenschaftliche Abstraktion als solche identifizieren und hängen inso-
fern zusammen, jedoch werden sie durch diesen Akt der Abstraktion nicht real 
miteinander verbunden. Sowohl die Fellachen im Nildelta als auch die Trobria-
ner in der Südsee übten Praxen aus, die ihre Versorgung mit Lebensmitteln ga-
rantieren sollen, aber diese jeweiligen Praxen waren nicht aufeinander bezogen. 
Es existierte zwischen ihnen kein Zusammenhang. Der Wertbegriff ist Anzeiger 
dafür, dass die ökonomischen Handlungen in der Realität aufeinander bezogen 
sind. Diese reale Bezugnahme kann man in Anlehnung an einen Begriff von 
Gottl-Ottlilienfeld14 als „wirtschaftliche Dimension“ bezeichnen. 
 
(2) Darüber hinaus motiviert der Wertbegriff die Darstellung der Kritik der poli-
tischen Ökonomie als Gesamtprozess. Als Grundbestimmung der kapitalisti-
schen Produktionsweise soll der Wertbegriff die Elemente in die Hand geben, 
von denen aus sich die Rekonstruktion des Gesamtzusammenhanges durch-
führen lässt. Dies bedeutet, dass der Wertbegriff zu Beginn des Kapital als 
unterkomplexer Begriff konzipiert ist. Durch ihn kann Marx die Komplexität der 
ökonomischen Verhältnisse ausklammern. Marx beginnt seine Darstellung mit 
dem unentfalteten, abstrakten Wertbegriff und reichert diesen im Laufe des 
Kapital an, entfaltet ihn. Der entfaltete Wertbegriff firmiert unter dem Begriff 

                                                                                                                                  
Hoff/Petrioli/Stützle/Wolf 2006, S. 189-199; Wolfgang Jahn u.a. (Hg.): Der zweite 

Entwurf des „Kapitals“. Analysen, Aspekte, Argumente, Berlin 1983. 

13  Marx  wahrscheinlich erste Auseinandersetzung mit dem Wertbegriff findet sich in 

einem Aufsatz aus den frühen 1840er Jahren, dem Artikel zum Holzdiebstahlsgesetz. 

Dort wird der Wert bestimmt als „das bürgerliche Dasein des Eigentums, das logi-

sche Wort, in welchem es erst soziale Verständlichkeit und Mitteilbarkeit erreicht.“ 

Karl Marx (1842): Debatten über das Holzdiebstahlsgesetz, in: MEW 1, Berlin 

1976, S. 109–147, S. 114. 

14  Friedrich von Gottl-Ottlilienfeld (1923): Die wirtschaftliche Dimension. Eine Ab-

rechnung mit der sterbenden Wertlehre, Jena. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


|  119  

„Kapital“. Der Wert ist dabei die zugrunde liegende Identität der sich zuneh-
mend anreichernden Formen.15 
 
(3) Um die Begriffsentwicklung vornehmen zu können, differenziert Marx den 
Wertbegriff von vornherein in unterschiedliche Bestandteile. Diese sind Wert-
form, Wertsubstanz und Wertgröße. Als Wertsubstanz firmiert die abstrakt 
menschliche Arbeit, Wertgröße ist die „gesellschaftlich durchschnittliche 
Arbeitszeit“.16 Mit Wertgröße und Wertsubstanz ist das sogenannte Wertgesetz 
verknüpft, also die Bestimmung des Werts durch die gesellschaftlich notwendige 
Arbeitszeit. Der Begriff der Wertform ist der komplexeste der drei Bestandteile. 
Er kann in zwei Hinsichten unterschieden werden: Zum einen benötigt der Wert 
als abstrakte Kategorie Formen, in denen er in der Realität erscheint. Er bedarf 
eines Trägers oder Ausdrucks, um dargestellt zu werden. Als solche reale Wert-
formen fungieren Ware und Geld. Zum anderen nimmt der Wert als Grundkate-
gorie der kapitalistischen Gesellschaft verschiedene Formen an. Er durchläuft 
verschiedene Entwicklungsstadien der Darstellung, die sich durch eine zuneh-
mende Komplexität auszeichnen. Wertformen in diesem Sinne sind Tauschwert, 
Geld und Kapital.17 Durch den Wertbegriff soll ihre zugrunde liegende Identität 
begrifflich angezeigt werden. Der erste Band des Kapital ist wesentlich die Dar-
stellung der Entfaltung dieser Wertformen.18 Tauschwert, Geld und Kapital be-
                                                             
15  Dabei ist zu berücksichtigen, dass mit dieser einfachen Identität noch nicht viel ge-

wonnen ist. „Soweit ich von dem abstrahiere, was ein Konkretum von seinem Abs-

traktum unterscheidet, ist es natürlich das Abstraktum, und gar nicht von ihm unter-

schieden. Danach sind alle ökonomischen Kategorien nur andre und andre Namen 

für immer dasselbe Verhältnis, und diese grobe Unfähigkeit, die realen Unterschiede 

aufzufassen, soll dann den reinen common sense als solchen darstellen.“ (MEW 42, 

S. 175). 

16  MEW 23, S. 54. Auf den Aspekt der Wertgröße werde ich in dieser Arbeit nicht 

weiter eingehen. Seit Eugen von Böhm-Bawerks Text Zum Abschluss des 

Marx schen Systems wird im Zusammenhang mit der Wertgröße immer wieder da-

rauf verwiesen, dass es keinen operationalisierbaren Weg von den arbeitsbestimmten 

Werten zu den Preisen gebe. Die Standardverteidigung gegen dieses Argument be-

steht darin, dass Marx gar nicht die Intention hatte, eine quantifizierbare Preisfunk-

tion aufzustellen (vgl. Postone 1996, S. 207f). 

17  In bestimmter Hinsicht kann man den Zins noch in die Reihe der Wertformen hinzu-

zählen. 

18  Ich schreibe hier Wertformen, da der Begriff der Wertform von Marx selbst für die 

Entwicklung der Geldform aus der Gegenüberstellung von Tausch- und Gebrauchs-

wert benutzt wird. 

                            DER WERTBEGRIFF UND DER ANFANG DES   

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

zeichnen in aufsteigender Komplexitätslinie unterschiedliche Aspekte des kapi-
talistischen Gesamtsystems. Der Tauschwert steht dafür, dass der Wert ein ob-
jektives, nicht von der Willkür einzelner Personen abhängiges Verhältnis ist, das 
sich nur in mehreren Waren darstellen kann. In Geld und Ware wird die allge-
meine Wertdimension gegenständlich; „[d]ie Form der Gegenständlichkeit ist 
eingeschlossen im Wertbegriff.“19 Die Kategorie des Kapitals zeigt an, dass der 
Wert nur durch einen gesamtgesellschaftlichen Prozess garantiert wird, der Pro-
duktions- und Zirkulationssphäre integriert. Dieser Prozess ist gerichtet auf die 
Vermehrung des Werts und bestimmt die Individuen in ihren ökonomischen 
Handlungen. Marx  Weg der Darstellung lässt sich durch die Reihe wissen-
schaftliche, praktische und reale Abstraktion sowie Vergegenständlichung, Ver-
kehrung, Verselbständigung und Vermehrung kommentieren. 

 
 

5.3 MARX  SUBJEKTIVES PRINZIP 
UND DER ANFANG DES KAPITAL 

 
Der erste Satz des Kapital lautet: „Der Reichtum der Gesellschaften, in welchen 
kapitalistische Produktionsweise herrscht, erscheint als eine ‚ungeheure Waren-

sammlung‘, die einzelne Ware als seine Elementarform.“20 Das Kapital beginnt 
im wörtlichen Sinne mit einer der Kategorien, die in jeder Wirtschaftsweise vor-
zufinden sind. Das Subjekt des ersten Satzes ist der Reichtum.21 Marx macht von 
vornherein den historischen Blickwinkel deutlich, unter dem er seine Analyse 
der ökonomischen Formen vornimmt. Reichtum und Ware bezeichnen die histo-
rische Dimension des Anfangs des Kapital.22 Marx analysiert nicht nur das Ge-
gebene, sondern verweist darauf, dass es prinzipiell auch anderes sein könnte. 
Die Warenform des Reichtums in der kapitalistischen Produktionsweise ist nur 
eine seiner möglichen Erscheinungsweisen. Die Ware als kapitalistische Form 
des Reichtums ist aber nicht einfach eine Form unter anderem. In den Grundrissen 

                                                             
19  MEGA² II/6, S. 32. 

20  MEW 23, S. 49. 

21  Zum Begriff des Reichtums vgl. etwa Lohmann 2001, S. 81–129. 

22  In einer Reflexion auf den Anfang des Kapital in den Randglossen trifft Marx die 

historische Unterscheidung nicht bezüglich Ware und Reichtum, sondern bezüglich 

Ware und Arbeitsprodukt: „Wovon ich ausgehe, ist die einfachste gesellschaftliche 

Form, worin sich das Arbeitsprodukt in der jetzigen Gesellschaft darstellt, und dies 

ist die ‚Ware‘.“ (MEW 19, S. 368). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 | 121 

wird sie als „bornierte bürgerliche Form“23 bestimmt, die abgestreift werden 
könne. Dann gelte: „In fact aber, […] was ist der Reichtum anders, als die im 
universellen Austausch erzeugte Universalität der Bedürfnisse, Fähigkeiten, Ge-
nüsse, Produktivkräfte etc. der Individuen? Die volle Entwicklung der menschli-
chen Herrschaft über die Naturkräfte, die der sog. Natur sowohl wie seiner eig-
nen Natur?“24 

Diese Formulierung lässt sich auf den frühen Marx zurückbeziehen. In der 
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie hatte Marx die Demokratie als „Ver-
fassungsgattung“ bestimmt, die Monarchie hingegen als „schlechte Art“.25 Dort 
hieß es: „Die Demokratie ist Inhalt und Form. Die Monarchie soll nur Form sein, 
aber sie verfälscht den Inhalt.“26 Die gleiche Konsequenz konstatiert Marx be-
züglich der Ware. Der Reichtum werde in der kapitalistischen Produktionsweise 
verfälscht, seine wahre Gestalt könne aber prinzipiell in einer anderen Gesell-
schaftsform hervortreten. Marx operiert also auch hier mit der Unterscheidung 
zwischen einer Ontologie des Wesens und einer Ontologie des Scheins. In der 
Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie ist von der sozialen Qualität der Indi-
viduen die Rede. Diese seien durch ein „vinculum substantiale“ mit dem Staat 
im Besondern und der politischen Sphäre im Allgemeinen verbunden.27 Der von 
Leibniz stammende Ausdruck soll eine innere Einheit, einen inneren Zusam-
menhang zwischen Entitäten bezeichnen. Es bedarf keines dritten, vermittelnden 
Momentes, um bei den menschlichen Individuen von einem sozialen Zusam-
menhang zu sprechen, dieser liegt bereits in den Einzelnen und ihrem notwendi-
gen Zusammenwirken.28 Dieser immanenten Möglichkeit eines Zusammenhan-
ges steht mit dem „desmos“, dem „vermittelnden Band“, eine triadische Alterna-
                                                             
23  MEW 42, S. 395. 

24  Ebd., S. 395f. 

25  MEW 1, S. 230f. 

26  Ebd., S. 231. 

27  Ebd., S. 233. 

28  Die immanente Möglichkeit des Denkens des Zusammenhangs von Teil und Gan-

zem kann man etwa an Kant exemplifizieren. An einer Stelle fasst Kant Totalität als 

eine Vielheit, die „auf die Einheit des Begriffes zurückführt [wird; M.E.], und zu 

diesem und keinem anderen völlig zusammenstimmt“ (KrV, B 114). Ähnliches in-

tendiert Husserl: „Diejenigen [Inhalte; M.E.] aber, von welchen wir sprechen, haben 

sehr viel miteinander zu tun, sie sind ja ineinander fundiert, und eben darum brau-

chen sie keine Ketten und Bänder, um aneinander gekettet oder geknüpft, zueinander 

gebracht zu werden.“ Edmund Husserl (1913): Logische Untersuchungen. Zweiter 

Band. Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis, Halle, 

S. 279. 

DER WERTBEGRIFF UND DER ANFANG DES   

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

tive gegenüber.29 Unter bestimmten Bedingungen ist das ordnende Prinzip der 
Totalität selbst ein Drittes, das die Einheit der Vielheit überhaupt erst produziert. 
Die Formen des Werts sind Ausdruck einer solchen triadischen Vermittlung. Sie 
treten zwischen die Individuen und erlangen eine Suprematie über diese.  

Die Frage nach dem vermittelnden Band der kapitalistischen Produktions-
weise wird von Marx nun komplexer gefasst als noch in den Frühschriften. Das 
Geld ist nicht mehr der einzige empirische Kandidat eines vermittelnden öko-
nomischen Bandes, welches die „wirklichen“ Beziehungen der Individuen über-
lagere. Es lässt sich nicht mehr von einem sozialen Verhältnis sprechen, welches 
die ökonomischen Prozesse und Handlungsformen integriert. Stattdessen zieht 
Marx den Wertbegriff heran, um die Vielzahl ökonomischer Prozesse begrifflich 
zu fassen. Dennoch beruht Marx  Kritik der politischen Ökonomie weiterhin auf 
einer Vorstellung gelingender Vergesellschaftung.30 Das „vinculum substantiale“ 
der Individuen kann einen „universellen Austausch“ erzeugen, der nicht an die 
Vermittlungsformen der kapitalistischen Produktionsform gebunden ist. Dafür 
steht die Bezugnahme auf den Reichtum im ersten Satz des Kapital. 

Auf die Frage, wie solch ein „universeller Austausch“ von Marx gedacht 
wird, kann hier nicht ausführlich eingegangen werden.31 Es lassen sich aber zwei 
differierende Marx sche Positionen andeuten, die man grob als utopisch und 
realistisch bezeichnen kann. Der „realistische Marx“ geht von einer Sphären-
trennung zwischen den ökonomischen Handlungen und den anderen Lebens-
tätigkeiten aus. Er unterscheidet zwischen einem Reich der Freiheit und einem 
Reich der Notwendigkeit. Das Reich der Freiheit „beginnt in der Tat erst da, wo 
das Arbeiten, das durch Not und äußere Zweckmäßigkeit bestimmt ist, aufhört; 
es liegt also der Natur der Sache nach jenseits der Sphäre der eigentlichen 

                                                             
29  Vgl. etwa Platon: Timaios, übersetzt von Otto Apelt, in: Ders.: Sämtliche Dialoge 

VI, Leipzig 1922, S. 29–187, hier: S. 49, 31 St. 

30  Lindner weist noch auf einen weiteren Aspekt hin, den ich an dieser Stelle nur wie-

dergeben kann. Er stellt die Frage, „inwiefern Marxens Deskriptionen mit ethischen 

Evaluationen verbunden sind“ (Linder 2011, S. 88) und kommt er zu der Antwort, 

dass „Fetischismus, Ausbeutung, Entfremdung und Verelendung […] ‚dichte ethi-

sche Begriffe‘ [sind; M.E.], in denen Faktisches und Evaluatives miteinander ver-

woben ist“ (ebd., S. 104). 

31  Ein sehr instruktiver Text zum Kommunismusbegriff beim ökonomiekritischen 

Marx ist: Birger P. Priddat (2008): „Reiche Individualität“. Karl Marx  Kommunis-

mus als Konzeption der „freien Zeit für freie Entwicklung“, in: Ders. (2008): Karl 

Marx. Kommunismus als Kapitalismus 2ter Ordnung: Produktion von Humankapi-

tal, Marburg, S. 25–62. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 123 

materiellen Produktion.“32 Er bestimmt die Sphäre der Produktion als Basis, die 
vorhanden sein muss, damit „das wahre Reich der Freiheit […] aufblühn 
kann“.33 Die Bestimmung des Reiches der Freiheit zeigt, dass Marx durchaus als 
Antiökonom verstanden werden kann, der „die menschliche Kraftentwicklung, 
die sich als Selbstzweck gilt“  außerhalb der Ökonomie verortet. Im Reich der 34

Notwendigkeit, so Marx, kann die Freiheit „nur darin bestehen, daß der verge-
sellschaftete Mensch, die assoziierten Produzenten diesen ihren Stoffwechsel mit 
der Natur rationell regeln, unter ihre gemeinschaftliche Kontrolle bringen, statt 
von ihm als einer blinden Macht kontrolliert zu werden“.35 Dies soll sich „mit 
dem geringsten Kraftaufwand und unter den ihrer menschlichen Natur würdigs-
ten und adäquatesten Bedingungen vollziehn.“36 Marx formuliert an dieser 
Stelle, und das gilt letztlich für sein gesamtes Werk, die Aufgabe, keine Lösung 
der Probleme der gesellschaftlichen Verteilung und Produktion. Er hält an der 
Notwendigkeit von Vermittlung fest.37 In diesem Sinn ist das „vinculum 
substantiale“ kein Automatismus, es sollte nicht so verstanden werden, dass sich 
die ökonomischen Probleme von selbst regeln würden. Dennoch kann man den 
„realistischen“ Ausführungen eine „utopische“ Variante an die Seite stellen. Der 
„utopische Marx“ kennt die für den „realistischen Marx“ charakteristische 
Sphärentrennung der Produktionssphäre vom übrigen Leben nicht. Stattdessen 
affirmiert er einen Begriff des Ökonomischen, der die Motivation zur Produktion 
in dieser selbst verortet, der die „menschliche Kraftentfaltung“ also auch 
innerhalb der ökonomischen Sphäre bejaht. Sowohl die Arbeit als auch die 
anschließende Weggabe der Produkte erfolgen unter dieser Bedingung nicht bloß 
freiwillig, sondern sind vielmehr genussvoll. Sie sind, in kurzer Paraphrase, als 
eigene Tätigkeit eine Bejahung der eigenen Individualität; als Produktion für den 
Anderen für diesen genussvoll und führen so zur Mitfreude; genussvoll durch die 
Dankbarkeit des Anderen und schließlich die Erfüllung des sozialen Wesens des 
Menschen, seines Gattungswesens.38 Das Problem des realistischen Marx, eine 
angemessene Form der ökonomischen Vermittlung zu finden, stellt sich nicht 
mehr. Ist die Arbeit, wie es in der Kritik des Gothaer Programms heißt, „zum 
ersten Lebensbedürfnis“39 geworden und sind die Produktivkräfte der Individuen 
                                                             
32  MEW 25, S. 828. 

33  Ebd. 

34  Ebd. 

35  Ebd. 

36  Ebd. 

37  Vgl. MEW 42, S. 104. 

38  Vgl. MEW EB 1, S. 462. 

39  MEW 19, S. 21. 

                           DER WERTBEGRIFF UND DER ANFANG DES  |  

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

entsprechend gewachsen, dann ist implizit gesetzt, dass eine Gesellschaft des 
Mangels nicht mehr existieren kann.40 

Marx subjektives Prinzip manifestiert sich dabei nicht nur in der Unterschei-
dung zwischen einer Ontologie des Wesens und einer Ontologie des Scheins, auf 
denen die gerade geschilderten Ausführungen beruhen. Auch die angeführten 
Kriterien einer gelingenden Vergesellschaftung finden sich weiterhin in seinen 
Texten. Als Grundprinzip einer „höheren Gesellschaftsform“ gilt ihm die „volle 
und freie Entfaltung eines jeden Individuums.“41 Er spricht von den „universal 
entwickelten Individuen, deren gesellschaftliche Verhältnisse als ihre eignen, 
gemeinschaftlichen Beziehungen auch ihrer eignen gemeinschaftlichen Kontrol-
le unterworfen sind“.42 Er stellt sich einen „Verein freier Menschen vor, die mit 
gemeinschaftlichen Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen individuellen 
Arbeitskräfte selbstbewußt als eine gesellschaftliche Arbeitskraft verausga-
ben“.43 Er intendiert die „Selbstverwirklichung des Individuums“44, die „freie 
Entwicklung der Individualitäten“45, das „Entwickeln von power, von Fähigkei-
ten zur Produktion und daher sowohl der Fähigkeiten wie der Mittel des Genus-
ses.“46 Marx spricht zwar nicht mehr von der Affirmation der menschlichen Na-
tur, aber von einer Produktion, die unter den der „menschlichen Natur würdigs-
ten und adäquatesten Bedingungen“47 zu vollziehen sei. 

Es ist hier der Ort, noch einmal kurz zu verdeutlichen, welcher Zusammen-
hang zwischen Marx  Vorstellungen einer gelingenden Vergesellschaftung und 
seiner Kritik der politischen Ökonomie existiert. Oben hatte ich davon gespro-
chen, dass diese jener „aufsitzt“ und partiell auch in sie „eingeht“. Verschiedene 
AutorInnen, unter ihnen Michael Heinrich, vertreten die These, dass sich die 
„Kritik der politischen Ökonomie keinem normativem Fundament verdankt“.48 
Er beruft sich dabei auf einen Brief an Lassalle, in dem es heißt: 

 

                                                             
40  Vgl. auch Eichler 2012. 

41  MEW 23, S. 618. Vgl. auch MEW 23, S. 512. 

42  MEW 42, S. 95. 

43  MEW 23, S. 92. 

44  MEW 42, S. 512. 

45  Ebd., S. 601. 

46  Ebd., S. 607. 

47  MEW 25, S. 828. Vgl. dazu Lindner 2011, S. 111. 

48  Heinrich 1999a, S. 380. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 125  

„Die Arbeit, um die es sich zunächst handelt, ist Kritik der ökonomischen Kategorien 

oder, if you like, das System der bürgerlichen Ökonomie kritisch dargestellt. Es ist 

zugleich Darstellung und des Systems und durch die Darstellung Kritik desselben.“49 

 
Marx  Kritik sei nicht normativ, sondern Kritik als Darstellung. Heinrich 
interpretiert dies als Kritik an den Gedankenformen der Ökonomen: „Indem 
Marx die kategorialen Formen der bürgerlichen Ökonomie als Verkehrungen 
entschlüsselt, ist seine Darstellung zugleich Kritik eines in dieser Verkehrung 
befangenen Bewußtseins und einer auf diesem Bewußtsein beruhenden Wis-
senschaft.“50 

Diese Bedeutung von „Kritik der politischen Ökonomie“ ist nicht die einzi-
ge.51 Sie ist zum einen Kritik der wissenschaftlichen Vorstellung von diesen 
Verhältnissen wie auch Kritik der ökonomischen Verhältnisse selbst. Marx kon-
frontiert die kapitalistische Gesellschaftsform immer wieder mit seinen Vorstel-
lungen einer gelingenden Vergesellschaftung. Er kritisiert nicht allein die falsche 
Auffassung der Ökonomen bezüglich des ahistorischen und dinglichen Charak-
ters der ökonomischen Kategorien oder die verzerrten Alltagsvorstellungen. 
Vielmehr ermöglicht es erst seine Kritikabsicht, diesen Schein zu destruieren. 
Seine spezifische Perspektive geht darüber hinaus auch in sein eigenes katego-
riales Grundgerüst ein.52 Es ist sicher richtig, dass Marx  Rekonstruktion der 
                                                             
49  MEW 29, S. 550, zitiert nach Heinrich 1999a, S. 381. 

50  Ebd. Interessanterweise interpretiert Jaeck das obige Zitat als Ankündigung der Kri-

tik des bürgerlichen Systems selbst, nicht seiner wissenschaftlichen Betrachtungs-

weise. Marx füge im Brief nämlich an, dass die „Kritik und Geschichte der politi-

schen Ökonomie und des Sozialismus Gegenstand einer anderen Arbeit bilden“ solle 

(MEW 29, S. 551, zitiert nach Jaeck 1988, S. 170). 

51  Eine ausführliche philologische Darstellung mit weiterführender Literatur findet sich 

bei Hans-Georg Backhaus (2000): Über den Doppelsinn der Begriffe „Politische 

Ökonomie“ und „Kritik“ bei Marx und in der „Frankfurter Schule“, in: Stefan Dor-

nuf/Reinhard Pitsch (Hg.): Wolfgang Harich zum Gedächtnis. Band II, München 

2000, S. 10–213. Lindner spricht von drei Dimensionen des Kritikbegriffs: „die 

epistemische Kritik, die Marx an der politischen Ökonomie als Disziplin übt, seine 

eigene wissenschaftliche Theorie der kapitalistischen Produktionsweise, sowie die 

dadurch unterfütterte normative Kritik der kapitalistischen Vergesellschaftungs-

form“ (Lindner 2011, S. 88). Eine alternative Einteilung bei Seyla Benhabib (1986): 

Normative Voraussetzungen von Marx  Methode der Kritik, in: Angehrn/Lohmann 

1986, S. 83–101, hier S. 86–90. 

52  Heinrich führt gegen einen solchen Perspektivismus ein Marx-Zitat an: „Einen Men-

schen aber, der die Wissenschaft nicht aus ihr selbst […] sondern von aussen, ihr 

                           DER WERTBEGRIFF UND DER ANFANG DES  |  

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Wertformen, sich auch dann nachvollziehen lassen muss, wenn man seine Vor-
stellungen einer gelingenden Vergesellschaftung nicht teilt oder sie für unrealis-
tisch hält. Doch ist Heinrich da zu widersprechen, wo er schreibt, dass Marx  
„politische Kritik […] keineswegs die Voraussetzung der wissenschaftlichen Er-
gebnisse, [sondern; M.E.] deren Folge“ sei.53 

 
Doch zurück zum Anfang des Kapital: Die nun historisch-kritisch bestimmte 
Ware wird im ersten Satz des Kapital im Singular und im Plural thematisiert. 
Waren sind Gegenstände, die in singulärer Form nicht vorkommen können, 
sie sind immer nur in der Mehrzahl vorhanden. Dennoch beginnt, so Marx 
im zweiten Satz, die „Untersuchung […] mit der Analyse der Ware“54. In 
dieser Herangehensweise schlägt sich die Marx sche Unterscheidung zwi-
schen Forschungsprozess und Methode der Darstellung nieder. Die Darstel-
lung beginnt bei der Ware im Singular, real vorhanden ist sie jedoch als  
 

                                                                                                                                  
fremden, äusserlichen Interesse entlehnten Standpunkt zu accomodieren sucht, nen-

ne ich ‚gemein‘.“ (MEGA² II/3.3, S. 771; zitiert nach Heinrich 1999a, S. 383). We-

sentliches Ziel meiner Arbeit ist gerade, zu zeigen, dass es einen perspektivfreien, 

„rein“ wissenschaftlichen Standpunkt bezüglich der ökonomischen Wissenschaften 

nicht gibt. 

53  Heinrich 1999a, S. 383. Richtig ist Heinrichs Feststellung, dass Marx nicht die 

„bürgerlichen“ Ideale gegen die ökonomische Realität auszuspielen beabsichtigt 

(vgl. ebd., S. 379). Daraus resultiert aber nicht, dass Marx keine Ideale kennt. 

Dies kann man etwa am Urtext bezüglich der Begriffe „Eigentum, Freiheit und 

Gleichheit“ verdeutlichen. Marx kritisiert bestimmte französische Sozialisten 

dort einerseits dafür, dass diese bestimmte Wertvorstellungen der bürgerlichen 

Gesellschaft gegen die Realität dieser ausspielen würden. Sie übernehmen da-

mit das Geschäft, „den idealen Ausdruck, das verklärte und von der Wirklich-

keit selbst als solches aus sich geworfne reflektierte Lichtbild, selbst wieder 

verwirklichen zu wollen“ (Urtext, S. 916). Andererseits kennt Marx selbst Frei-

heit, Eigentum und Gleichheit jenseits dieses idealen Ausdrucks. Er schreibt: 

„Das Tauschwertsystem und mehr das Geldsystem sind in der Tat das System 

der Freiheit und Gleichheit. Die Widersprüche aber, die bei tieferer Entwick-

lung erscheinen, sind immanente Widersprüche, Verwirklichung dieses Eigen-

tums, Freiheit und Gleichheit selbst.“ (ebd.; meine Hervorhebung; vgl. MEW 

42, S. 174). Vgl. Böhm 1998, S. 151f. Zum Gleichheits- und Gerechtigkeitsbe-

griff bei Marx vgl. auch Eichler 2011. 

54  MEW 23, S. 49; meine Hervorhebung. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


| 127 

„ungeheure Warensammlung“.55 Die Ware im Singular ist eine Kategorie, 
die den Forschungsprozess durchlaufen hat. Sie ist bereits analysiert und nur 
noch Träger der Eigenschaften Wert und Gebrauchswert. Dass Marx im 
zweiten Satz des Kapital eine Analyse ankündigt, ist, bezogen auf die Unter-
scheidung von Forschung und Darstellung, inkonsequent. Mit der einzelnen 
Ware ist der Boden der Analyse noch nicht erreicht, sie ist in diesem Sinne 
nicht die letzte Kategorie der kapitalistischen Produktionsweise. Insofern 
kann man die Analyse der Ware in Tauschwert und Gebrauchswert dem For-
schungsprozess zuordnen. Die Darstellung würde dann mit Gebrauchswert 
und Wert56 beginnen. Marx schildert hier die letzte Wegstrecke „hinab“  
zu den abstraktesten Kategorien der kapitalistischen Produktionsweise.  
Wenn man Marx  Einschätzung der Einleitung folgt, ist dies noch die  
Voraussetzung der „wissenschaftlich richtige[n] Methode“57 und noch nicht 
diese selbst. Mit Gebrauchswert und Wert hat Marx den Grundgegensatz ge-
funden, von dem aus er seine Begriffsentwicklung vornehmen kann. Mit  
diesen beiden Begriffen ist das kategoriale Fundament der Analyse der  
kapitalistischen Produktionsweise erreicht.58 Der Gebrauchswert gilt Marx  
 
  

                                                             
55  Ebd. 

56  Im Kapital stellt Marx Gebrauchswert und Wert gegenüber, in der früheren Schrift 

Zur Kritik der politischen Ökonomie hingegen Gebrauchswert und Tausch-

wert (vgl. MEW 13, 15). Darin reflektiert sich eine begriffliche Entwicklung inner-

halb des Kategoriensystems der Kritik der politischen Ökonomie. Im Kapital ist der 

Tauschwert die erste Erscheinungsform des Werts, die bereits mehrere Waren vo-

raussetzt. Vgl. dazu Hans-Georg Backhaus (1970): Zur Dialektik der Wertform, in: 

Alfred Schmidt (Hg.): Beiträge zur marxistischen Erkenntnistheorie, Frankfurt a.M. 

1970, S. 128–152. 

57  MEW 13, S. 632. 

58  Dies gilt mit einer später zu diskutieren Einschränkung. Marx beginnt die Katego-

rienentwicklung des Kapital mit der Zirkulationssphäre und geht erst später auf den 

Produktionsprozess ein. Das Verhältnis dieser beiden Prozesse wird in Abschnitt 

7.6. diskutiert. 

                            DER WERTBEGRIFF UND DER ANFANG DES   

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

dabei an dieser59 Stelle als außerökonomische Kategorie, so dass letztlich der 
Wert als Grundbegriff übrig bleibt.60 
                                                             
59  Marx schreibt: „[D]er Gebrauchswert als Gebrauchswert liegt jenseits des Betrach-

tungskreises der politischen Ökonomie“ (MEW 13, 16; meine Hervorhebung). 

Höchste ökonomische Relevanz gewinnt der Gebrauchswert an verschiedenen spä-

teren Stellen der Kategorienentwicklung, wenn er „Formbestimmung“ (ebd.) ist, so 

etwa bezüglich der Ware Arbeitskraft. Marx schreibt generalisierend: „Wie wir 

schon an mehren Fällen sahen, ist daher nichts falscher als zu übersehn, daß die 

Unterscheidung zwischen Gebrauchswert und Tauschwert, die in der einfachen Zir-

kulation, soweit sie realisiert wird, außerhalb der ökonomischen Formbestimmung 

fällt, überhaupt außerhalb derselben fällt [sic]. Wir fanden vielmehr auf den ver-

schiednen Stufen der Entwicklung der ökonomischen Verhältnisse den Tauschwert 

und Gebrauchswert in verschiednen Verhältnissen bestimmt, und diese Bestimmtheit 

selbst als verschiedne Bestimmung des Werts als solchen erscheinend. Der Ge-

brauchswert spielt selbst als ökonomische Kategorie eine Rolle.“ (MEW 42, S. 546). 

60  Es ist hier der Ort, um kurz eine der langlebigsten Debatten der Kapitalinterpretation 

aufzugreifen. Es handelt sich um die Frage, inwieweit die Kategorienabfolge des 

Kapital, in den Worten der Debatte, „logisch“ oder „historisch“ zu verstehen ist. 

Dass in dieser Arbeit die Abfolge der abstrakten Kategorien als logische angesehen 

wird, dürfte deutlich geworden sein. Im Zuge besagter Diskussion wurde immer 

wieder die Frage aufgeworfen, ob die Kategorienentwicklung bis zum Geld als 

historische Phase der „einfachen Warenproduktion“ zu verstehen sei und man in der 

Folge dieser Ansicht die Geltung des Wertgesetzes auch auf Perioden ausdehnen 

sollte, die der kapitalistischen Produktionsweise vorhergehen. Prägnanter Indikator 

dafür, dass Marx keine historische Darstellung intendiert, ist folgendes Zitat aus dem 

Methodenkapitel: „Es wäre also untubar und falsch, die ökonomischen Kategorien in 

der Folge aufeinander folgen zu lassen, in der sie historisch die bestimmenden 

waren. Vielmehr ist ihre Reihenfolge bestimmt durch die Beziehung, die sie in der 

modernen bürgerlichen Gesellschaft aufeinander haben, und die genau das 

umgekehrte von dem ist, was als ihre naturgemäße erscheint oder der Reihe der 

historischen Entwicklung entspricht. Es handelt sich […] um ihre Gliederung 

innerhalb der modernen bürgerlichen Gesellschaft.“ (MEW 13, S. 638). Diese 

Marx sche Sichtweise bedeutet nicht, dass die sogenannten einfachen ökonomischen 

Formen wie Geld und Ware in ihrer Existenz rein auf die kapitalistische 

Produktionsweise beschränkt sind. Es gibt Geld und Ware ohne Kapital, wie es auch 

Kapitalisten ohne Kapitalismus gibt (vgl. etwa MEGA² II/4.2, S. 848f.). Ebenso 

existieren die Stadien der Wertformanalyse „einfache“ und „entfaltete Wertform“ 

für Marx historisch (vgl. MEW 23, S. 80). In Frage steht, was dies für das 

Wertgesetz, also die Bestimmung des Wertes durch die abstrakt-menschliche Arbeit, 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


|  129  

Je nach Perspektive finden sich in den ersten Sätzen des Kapital drei Anfän-
ge.61 Der Text des Kapital beginnt unmittelbar mit dem Reichtum als Kategorie 
aus dem Register der allgemein-menschlichen ökonomischen Begriffe und der 
Ware als historischer Form des Reichtums. Der Boden der Analyse ist mit dem 
Wertbegriff erreicht. Dieser ist der Beginn der Darstellung. Nun hat aber der 
Versuch, den Marx schen Wertbegriff als Ausgangspunkt der Analyse der Kritik 
der politischen Ökonomie zu rekonstruieren, scheinbar in Marx selbst einen 
Gegner. In den Randglossen schreibt er: „De prime abord gehe ich nicht aus von 
‚Begriffen‘, also auch nicht vom ‚Wertbegriff‘“.62 In dieser Aussage reflektiert 
sich die Unterscheidung von Forschungsweise und Methode der Darstellung. 
Marx  Forschung geht nicht von einem beliebigen Wertbegriff aus, sondern von 
den realen gesellschaftlichen Verhältnissen. Er selbst schreibt an dieser Stelle: 
                                                                                                                                  

und seinen historischen Charakter bedeutet. Engels spricht sich eindeutig für ein 

nicht nur im Kapitalismus geltendes Wertgesetz aus. Vgl. Friedrich Engels (1894): 

Ergänzung und Nachtrag zum III. Buche des „Kapital“, in MEW 25, S. 898–919, 

hier S. 909. Auch Marx scheint diese Herangehensweise in einigen Passagen zu 

teilen. So schreibt er: „Damit die Preisse, wozu Waaren sich gegen einander 

austauschen, ihren Werthen annähernd entsprechen, ist nichts nöthig, als daß 1) der 

exchange der verschiednen Waaren aufhört ein rein zufälliger zu sein; 2) daß, so 

weit wir den direct exchance of commodities betrachten sie beiderseits in den dem 

wechselseitigen Bedürfniss entsprechenden Proportionen producirt (annähernd), was 

die wechselseitige Erfahrung des Absatzes mitbringt, als Resultat aus dem 

fortgesetzten Austausch selbst heraus wächst, oder, so weit wir vom Verkauf 

sprechen, daß kein natürliches, künstliches oder zufälliges Monopol irgend eine der 

contrahirenden Seite befähige über den Werth zu verkaufen, oder sie zwinge unter 

ihm loszuschlagen.“ (MEGA² II/4.2, S. 253; vgl. MEW 25, S. 187). Ich möchte 

dafür argumentieren, dass hier schlicht die gegenstandsbezogene Herangehensweise 

von Marx deutlich wird. Statt sich abstrakt die Frage zu stellen, ob Marx zu Beginn 

des Kapital logisch oder historisch argumentiert, wäre nach den Bedingungen zu 

fragen, unter denen Marx das Wertgesetz in Geltung sieht. Im Zitat bedarf es dazu 

eines Marktes, der die genannten Bedingungen erfüllt. Allerdings, und daran ist 

festzuhalten, ist dies nicht die Sichtweise der Kategorienentwicklung des Kapital. 

Hier gilt: „Der Begriff von Wert ist ganz der modernsten Ökonomie angehörig, weil er 

der abstrakteste Ausdruck des Kapitals selbst und der auf ihm ruhenden Produktion 

ist.“ (MEW 42, S. 667). Zur Diskussion vgl. die entsprechenden Abschnitte in Elbe 

2008; Kurz 2012 und die Beiträge in: Das Argument, Heft S. 251, Berlin 2003. 

61  In Abschnitt 7.6 diskutiere ich einen alternativen vierten Anfang, der sich allerdings 

nicht aus den ersten Sätzen ergibt. 

62  MEW 19, S. 368f. 

                            DER WERTBEGRIFF UND DER ANFANG DES   

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

„Wovon ich ausgehe, ist die einfachste gesellschaftliche Form, worin sich das 
Arbeitsprodukt in der jetzigen Gesellschaft darstellt, und dies ist die ‚Ware‘.“63 
Die Darstellung im Kapital, so wie Marx diesen Begriff im Methodenkapitel be-
stimmt hat, beginnt jedoch durchaus mit dem Wert als Grundkategorie. Die Ver-
sicherung ist als Abgrenzung gegenüber konkurrierenden methodischen Konzep-
tionen zu verstehen, in deren Nähe sich Marx mit der begrifflichen Entwicklung 
des Wertbegriffes begibt. Er muss sich gegen falsche Weisen des Abstrahierens 
absichern, etwa gegen die metaphysischen Abstraktionen „der“ Philosophen64 
oder die schlecht gebildeten Abstraktionen der deutschen historischen Schule der 
Nationalökonomie, gegen die sich die Randglossen richten. 

                                                             
63  Ebd., S. 369. Vgl. auch Jaeck 1988, S. 190 zu den methodischen Gründen des Aus-

gangs von der Ware. 

64  Vgl. Abschnitt 4.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

6.  Die Wertsubstanz und die 
abstrakt-menschliche Arbeit 

 
 
 
Im Zuge der Entfaltung des Wertbegriffs werde ich zuerst auf den Begriff der 
Wertsubstanz eingehen. Die Bestimmung der Wertsubstanz als „abstrakt-
menschliche Arbeit“ ist eine derjenigen Kategorisierungen, für die Marx immer 
wieder kritisiert wurde. Die Kritik setzt insbesondere mit dem Wechsel des 
ökonomietheoretischen Paradigmas in den 1870er Jahren von der Klassik zur 
Neoklassik, von der objektiven Arbeitswertlehre zur subjektiven Grenz-
nutzenlehre ein. Aber auch gleich nach Veröffentlichung der Erstauflage des 
Kapital wurde Marx die vorausgesetzte Wertsubstanz zum Vorwurf gemacht. Er 
reagierte darauf in ziemlicher Schärfe: „Das Geschwatz über die Notwendigkeit, 
den Wertbegriff zu beweisen, beruht nur auf vollständigster Unwissenheit, 
sowohl über die Sache, um die es sich handelt, als die Methode der Wissen-
schaft.“1 

Ich werde im Folgenden zuerst drei Strategien diskutieren, mit denen Marx  
die abstrakt-menschliche Arbeit als Wertsubstanz zu rechtfertigen sucht. Die ers-
te Strategie besteht, entgegen der gerade zitierten Abwehr, im Versuch des Be-
weises dieser Wertsubstanz. Man kann sie als Reduktionsargument bezeichnen. 
Unter Zuhilfenahme der ersten und zweiten Auflage des Kapital wird gezeigt, 
wie und woran diese Reduktion scheitert2 (6.1.1). Die zweite Strategie setzt an 
der großen Bedeutung der Arbeit für die Ökonomie im Allgemeinen an. Marx 
benutzt den Begriff der Selbstevidenz, um anzuzeigen, wie groß die Bedeutung 
der Arbeit ist. Er kann damit allerdings nur plausibilisieren, dass sie einen we-
sentlichen Faktor der Produktion darstellt (6.1.2). In einer dritten Strategie ver-
sucht Marx die Wertsubstanz historisch zu begründen. Dabei zeigt sich, dass er 

                                                             
1  MEW 32, S. 552. 

2  Das Argument ist nicht neu. Bereits Eugen von Böhm-Bawerk baut darauf seine Kri-

tik auf. Vgl. Böhm-Bawerk 1896. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

letztlich nicht die abstrakt-menschliche Arbeit historisch begründet, sondern le-
diglich die Bedeutung der Produktionsfaktoren (6.1.3). Diesen drei Strategien 
gegenüber stelle ich Georg Simmels Philosophie des Geldes.3 Sie ist der Ver-
such, eine Rekonstruktion des Wertbegriffs ohne bestimmte Substanz vorzu-
nehmen und bietet eine Alternative zu Marx. Daher bietet sich an dieser Stelle 
ein Vergleich der Positionen von Marx und Simmel an (6.2). Abschließend ver-
suche ich, die Annahme der abstrakt-menschlichen Arbeit als Wertsubstanz als 
Ausdruck des Freiheitsgrades ökonomischer Theoriekonstruktion zu rechtferti-
gen. Es gibt gute Gründe, warum Marx die abstrakt-menschliche Arbeit als 
Wertsubstanz bestimmt (6.3). 

 
 

6.1 DIE RECHTFERTIGUNG DER WERTSUBSTANZ 
 

6.1.1 Die erste Strategie – Das Reduktionsargument 
 

Ich habe darauf hingewiesen, dass Marx auf Forderungen nach einem Beweis 
des Wertbegriffs unwirsch reagiert. Dennoch gibt es einen solchen Beweis zu-
mindest der äußeren Form nach im ersten Kapitel des Kapital. Man kann ihn als 
Reduktionsargument bezeichnen. Es besteht aus vier Teilen. Um die Schwierig-
keiten des Arguments zu verdeutlichen, greife ich sowohl auf die Erste Auflage 
des Kapital als auch den Standardtext der Vierten Auflage zurück. Der Beweis 
nimmt seinen Ausgang bei der Unterscheidung von Gebrauchswert und Tausch-
wert. Der Gebrauchswert wird als gesellschaftsübergreifender „stoffliche[r] In-
halt des Reichtums“4 gefasst sowie als „stoffliche[r] Träger des […] Tausch-
werts“5 in der kapitalistischen Produktionsweise. Der Tauschwert sei dagegen 
auf den ersten Blick „etwas Zufälliges und rein Relatives, ein der Ware innerli-
cher, immanenter Tauschwert […] eine contradictio in adjecto.“6 Nun folgt der 
erste Teil des Arguments. Marx muss die Annahme des bloß subjektiven Cha-
rakters des Tauschwertes zurückweisen.7 „[D]a x Stiefelwichse, ebenso y Seide, 
ebenso z Gold usw. der Tauschwert von einem Quarter Weizen ist, müssen y 
Stiefelwichse, y Seide, z Gold usw. durch einander ersetzbare oder einander 

                                                             
3  Georg Simmel (1900): Die Philosophie des Geldes, Frankfurt a.M. 1989. 

4  MEW 23, S. 50. 

5  Ebd. 

6  Ebd., S. 50f. 

7  Am ausführlichsten setzt Marx sich mit diesem Problem in den Theorien über den 

Mehrwert auseinander. Vgl. MEW 26.1, S. 122–146. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 133 

gleich große Tauschwerte sein.“8 Marx appelliert an die Erfahrung. Auch wenn 
man, wie Marx an dieser Stelle, von den Preisen absieht, kann man feststellen, 
dass sich die Waren gegeneinander zu stets bestimmten Größen austauschen. 
Diese Größen „drücken ein Gleiches“9 aus, den Tauschwert. Marx präzisiert, 
„[d]aß ein Gemeinsames von derselben Größe in zwei verschiednen Dingen 
existiert, in 1 Quarter Weizen und ebenfalls in a Ztr. Eisen. Beide sind also 
gleich einem Dritten, das an und für sich weder das eine noch das andere ist.“10 
Der erste Teil des Arguments besagt damit, dass im Verhältnis zweier Waren ein 
Gemeinsames dieser Waren existiert und dass dieser gemeinsame Tauschwert 
nicht die Ware unmittelbar selbst sein kann. Implizit setzt Marx dabei die Prä-
misse, dass ein System von Waren gegeben ist. In diesem System ist der 
Tauschwert stabil. Bis zu diesem Punkt ist der Marx sche Schluss auf das Dritte 
berechtigt. 

Im zweiten Teil des Arguments versucht Marx hinter den Tauschwert zu-
rückzugehen. Der Tauschwert könne „überhaupt nur die Ausdrucksweise, die 
‚Erscheinungsform’ eines von ihm unterscheidbaren Gehalts sein.“11 Jede Ware, 
„soweit […] Tauschwert, muß also auf dies Dritte reduzierbar sein.“12 Die An-
nahme, dass es „hinter“ dem objektiven Tauschwert noch etwas anderes gebe, 
lässt sich ohne weitere externe Annahmen nicht rechtfertigen. Man könnte an 
dieser Stelle die wissenschaftliche Untersuchung abbrechen und ein Schild „Wir 
wissen es nicht“ vor die Bestimmungsgründe des Tauschwertes hängen.13 Wie 
weiter unten gezeigt wird, lässt sich Georg Simmels Philosophie des Geldes in 
diesem Sinne interpretieren. Marx geht diesen Weg jedoch nicht. 

Im folgenden dritten Teil des Arguments sucht Marx das Dritte zu bestim-
men. Er benutzt dabei ein Ausschlussverfahren: „Dies Gemeinsame kann nicht 
eine geometrische, physikalische, chemische oder sonstige natürliche Eigen-
schaft der Waren sein. Ihre körperlichen Eigenschaften kommen überhaupt nur 
in Betracht, soweit selbe sie nutzbar machen, also zu Gebrauchswerten. Anderer-
seits aber ist es grade die Abstraktion von ihren Gebrauchswerten, was das Aus-
                                                             
8  MEW 23, S. 51. 

9  Ebd. 

10  Ebd. 

11  Ebd. 

12  Ebd. 

13  Ulrich Steinvorth ist insoweit zuzustimmen, dass Marx bezüglich der Bestimmung 

des Tauschwerts nicht auf einen von den Austauschverhältnissen selbst unterscheid-

bares Gehalt rekurrieren kann (vgl. Steinvorth, 1977, S. 30). Steinvorths Argument 

ist allerdings insoweit zu radikalisieren, dass jede Bestimmung eines Gehalts jenseits 

der Bezeichnung „objektiver Tauschwert“ nicht im Schlussschema enthalten ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

tauschverhältnis der Waren augenscheinlich charakterisiert.“14 Einsichtig ist, 
dass das gemeinsame Dritte keine sinnliche oder natürliche Eigenschaft der Din-
ge sein kann. Dazu sind die getauschten Gegenstände zu divers. Selbiges gilt für 
die verschiedenen Verwendungsweisen der Dinge. Auch hier gibt es keine Ge-
meinsamkeit, auf die sich abstrahieren ließe. Es ist jedoch bemerkenswert, dass 
Marx an dieser Stelle von den Gebrauchswerten im Plural spricht. Es wird von 
den verschiedenen Gebrauchswerten abstrahiert, nicht jedoch von dem Ge-
brauchswert. Die getauschten Dinge besitzen eine Gemeinsamkeit, und diese ist, 
dass sie sich gebrauchen lassen. Der Nutzen selbst ist also noch nicht ausge-
schlossen. Marx versucht dies durch den folgenden Schritt: „Als Gebrauchswerte 
sind die Waren vor allem verschiedner Qualität, als Tauschwerte können sie nur 
verschiedner Quantität sein, enthalten also kein Atom Gebrauchswert.“15 Der 
Tauschwert wird als Quantität bestimmt. Da die Gebrauchswerte jedoch Qualitä-
ten seien, könne der Gebrauchswert das gemeinsame Dritte nicht sein. Dieser 
Schluss ist anzuzweifeln. Was der Gebrauchswert ist, sagt Marx an dieser Stelle 
nicht. Er suggeriert durch Wechsel des Numerus lediglich, dass er ebenso Quali-
tät sei wie die einzelnen Gebrauchswerte und sich nicht quantifizieren ließe. 
Dies wäre aber nachzuweisen.16 Sowohl der Begriff der Qualität als auch der der 
Quantität sind Reflexionskategorien, sie verweisen nicht auf einen bestimmten 
Inhalt. Marx ist also berechtigt von den konkreten Gebrauchswerten abzusehen, 
nicht aber von dem Gebrauchswert. 

Dann folgt als vierter Teil der Schluss auf die abstrakt menschliche Arbeit: 
„Sieht man nun vom Gebrauchswert der Warenkörper ab, so bleibt ihnen nur 
noch eine Eigenschaft, die von Arbeitsprodukten.“17 Aus dem Bisherigen ergibt 
sich die Frage, inwieweit die Eigenschaft der Gegenstände, Arbeitsprodukt zu 
sein, an der Situation etwas ändert. Als Arbeitsprodukte sind sie Ergebnis ver-
schiedenster Arbeiten, unterschiedlicher qualitativer Tätigkeiten. Warum sollten 
sie sich in ihrer Abstraktion „Arbeitsprodukt“ quantifizieren lassen, in ihrer Abs-

                                                             
14  MEW 23, S. 51f. 

15  Ebd., S. 52. 

16  Vgl. Hartmann 1970, S. 266. Steinvorth verweist auf George Bernard Shaw, der 

ebenfalls den abstrakten Nutzen als Alternative zur Arbeit vorschlägt. Vgl. George 

Bernard Shaw (1889): Wie man den Leuten die Werttheorie aufherrscht, in: Eduard 

Bernstein (Hg.): Dokumente des Sozialismus. Hefte für Geschichte, Urkunden und 

Bibliographie des Sozialismus. Band 2, Stuttgart 1903, S. 80–87 nach Steinvorth 

1977, S. 31. 

17  MEW 23, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 135 

traktion „Gebrauchswert“ jedoch nicht?18 Marx beantwortet diese Frage nicht. Er 
postuliert lediglich, dass in der Reduktion auf das Arbeitsprodukt ein „Abstrahie-
ren […] von seinem Gebrauchswert“19 stattgefunden habe und dass damit auch 
die unterschiedlichen Qualitäten der einzelnen Arbeiten verschwänden: 

 
„Mit dem nützlichen Charakter der Arbeitsprodukte verschwindet der nützliche Charakter 

der in ihnen dargestellten Arbeiten, es verschwinden also auch die verschiedenen konkre-

ten Formen dieser Arbeiten, sie unterscheiden sich nicht länger, sondern sind allzusamt 

reduziert auf gleiche menschliche Arbeit, abstrakt menschliche Arbeit.“20 

 
Dieser Schluss ist nur gerechtfertigt, wenn man erstens dem Ausschluss des abs-
trakten Gebrauchswertes zustimmt, zweitens nur abstrakten Gebrauchswert und 
abstrakt-menschliche Arbeit als Kandidaten der Reduktion zulässt und drittens 
der These zustimmt, dass mit der abstrakt-menschlichen Arbeit und nur mit die-
ser eine Quantität vorliegt. 

Marx  Herangehensweise in der Ersten Auflage des Kapital macht die Pro-
blematik des Schlusses deutlicher, denn hier findet sich ein solcher Beweis nicht. 
Marx reduziert nicht unmittelbar von dem gemeinsamen Dritten auf die abstrakt 
menschliche Arbeit, sondern zuerst auf den Wert. Die „Waaren [sind] zunächst 
als Werte schlechthin zu betrachten“.21 Dieses „Werthsein“ der Waren bildet 
                                                             
18  Für Steinvorth ist dieses Argument hingegen schlüssig. Die abstrakte Nützlichkeit 

könne nur durch die Austauschverhältnisse selbst gemessen werden. Sie sei damit 

kein vom Tauschwert unterscheidbarer Gehalt, wie Marx voraussetze. Steinvorth ar-

gumentiert: „[D]a sich der gesuchte Gehalt in den quantitativen Austauschverhält-

nissen ausdrücken soll, muss er auch selbst quantitativ bestimmbar sein.“ (Steinvorth 

1977, S. 31). Dies sei bei der abstrakten Arbeit gegeben, da sich die Gesamtmenge 

der in einer Gesellschaft vorhandenen Arbeit ohne Tausch angeben ließe. Ich sehe 

hier zwei problematische Aspekte: Zum einen ist nicht ohne weiteres klar, was es 

heißen soll, dass der gesuchte Gehalt qualitativ bestimmbar sein muss. Auch der 

abstrakte Nutzen lässt sich individuell in quantifizierten Präferenzsskalen abbilden – 

ob dies gut oder schlecht funktioniert, ist dabei nicht die Frage, Steinvorth fordert ja 

nur die mögliche Quantifizierbarkeit. Zum anderen lässt sich zwar – zumindest theo-

retisch – die in einer Gesellschaft vorhandene Arbeit quantitativ ausdrücken, bezüg-

lich der abstrakten Arbeit als Wertsubstanz funktioniert dies aber nicht ohne Weite-

res. Hier ist der Austauschprozess vorausgesetzt, denn nur Waren, die diesen durch-

laufen haben, bilden Wert. 

19  MEW 23, S. 52. 

20  Ebd. 

21  MEGA² II/5, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

„ihre Einheit“.22 Dann fährt Marx in konstatierendem und nicht schließendem 
Ton fort, dass das, was diese Einheit garantiere, eine „gesellschaftliche Substanz 
[…] ist – die Arbeit“.23 

 

6.1.2 Die zweite Strategie – Die Selbstevidenz 
 

Die Herangehensweise an die Wertsubstanz in der Erstauflage des Kapital legt 
es nahe, dass Marx sie weniger als etwas zu Beweisendes, sondern vielmehr als 
etwas Vorausgesetztes ansieht. In einen der erläuternden Briefe zum Kapital 
schreibt Marx an Kugelmann: 

 
„Daß diese Notwendigkeit der Verteilung der gesellschaftlichen Arbeit in bestimmten Pro-

portionen durchaus nicht durch die bestimmte Form der gesellschaftlichen Produktion 

aufgehoben, sondern nur ihre Erscheinungsweise ändern kann, ist self evident. Naturge-

setze können überhaupt nicht aufgehoben werden. Was sich in historisch verschiedenen 

Zuständen ändern kann, ist nur die Form, worin jene Gesetze sich durchsetzen.“24 

 
Dieses Zitat verweist auf die große Bedeutung der Arbeit im Marx schen Werk. 
Es besagt, dass die gesellschaftlich notwendige Arbeit in jeder Gesellschaft in 
bestimmten Proportionen verteilt sein müsse. Damit ist zum einen vorausgesetzt, 
dass in jeder Gesellschaftsform notwendige Arbeit zu verrichten ist und dass, 
zum anderen, diese nach Quantitäten aufgeteilt werden müsse. Die Quantität, an 
die Marx an dieser Stelle denkt, ist die abstrakte, gemessene Zeit. In den Grund-

rissen schreibt er in Bezug auf den Kommunismus: „Ökonomie der Zeit, darin 
löst sich schließlich alle Ökonomie auf. […] Ökonomie der Zeit sowohl wie 
planmäßige Verteilung der Arbeitszeit auf die verschiednen Zweige der Produk-
tion bleibt […] erstes ökonomisches Gesetz auf der Grundlage der gemeinschaft-
lichen Produktion.“25 

Man kann beide Prämissen der Marx schen Argumentation, soweit sie als 
überzeitliche verstanden werden, in Frage stellen. Marx selbst tut dies selbst an 
einigen Stellen.26 Auch setzt sich das Handeln nach den Maßstäben der abstrak-
ten Zeit erst in der europäischen Neuzeit durch, unbenommen des Einwands, 
dass auch die konkrete Arbeit in vorkapitalistischen Gesellschaftsformen Zeit 

                                                             
22  Ebd. 

23  Ebd. 

24  Brief an Kugelmann vom 11.6.68, in: MEW 32, S. 552f. 

25  MEW 42, S. 105. 

26  Vgl. den nächsten Abschnitt 6.1.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 137 

benötigte.27 Aber diese Prämissen sind gar nicht der entscheidende Punkt. Viel-
mehr stellt sich die Frage, ob auch bei Akzeptanz der besagten Prämissen die 
abstrakt-menschliche Arbeit als einzig mögliche Wertsubstanz angesehen wer-
den muss. Im bereits zitierten Brief an Kugelmann versucht Marx, diese Sicht-
weise zu stärken: „Daß jede Nation verrecken würde, die, ich will nicht sagen, 
für ein Jahr, sondern für ein paar Wochen die Arbeit einstellte, weiß jedes 
Kind.“28 Dies ist nicht zu bestreiten. Jedoch können Nationen auch aus anderen 
Gründen als dem angeführten „verrecken“. Sie könnten sich darauf einigen, nur 
noch blaue Luftballons zu produzieren oder Getreide allein im Weltall anzubau-
en. Marx kann lediglich zeigen, dass die abstrakte Arbeit wesentliches Moment 
der Wertbestimmung ist bzw. einen Produktionsfaktor darstellt. Darüber jedoch 
gibt es keinen Dissens in der ökonomischen Wissenschaft. Evident ist damit die 
Rolle der Arbeit als Produktionsfaktor, nicht jedoch ihre Rolle als alleinige 
Wertsubstanz. Um diese zu rechtfertigen, muss Marx auf Gründe der rationalen 
Darstellung zurückgreifen, wie in Abschnitt 6.3 deutlich werden wird. 

 

6.1.3 Die dritte Strategie – Die historische Argumentation 
 

Marx  historische Argumentation ist für meine Überlegungen in zweifacher Hin-
sicht relevant. In ihr reflektiert sich zum einen die Position, dass die Arbeitszeit 
nicht immer die Substanz des Werts war. Zum anderen zeigt auch die historische 
Argumentation den Unterschied zwischen der Bedeutung der Produktion und der 
Bedeutung der Arbeit. Darüber hinaus betont Marx in seiner historischen Argu-
mentation die Bedeutung der Zirkulation und des Austauschs.29 Die Geschichte 
des Austauschs beginnt für Marx mit dem Austausch von Luxusgütern. Der 
Tausch finde anfangs nicht innerhalb von Gemeinwesen statt, sondern zwischen 
ihnen. Dabei würden nur Dinge getauscht, die nicht zum Überleben notwendig 
seien. In den Grundrissen und im Urtext benutzt Marx zur Charakterisierung 
dieses Zustandes den Begriff des „Tauschwert-setzenden Verkehrs“: „Das Aus-
tauschen des Überflusses ist Austausch- und Tauschwertsetzender Verkehr. Er 
erstreckt sich aber bloß auf den Akt des Austauschs selbst und spielt neben der 
Produktion selbst.“30 Hat „der Tauschwert die Produktion eines Volks sei es auf 
der ganzen Oberfläche, sei es in der Tiefe ergriffen“, dann spricht Marx von 
                                                             
27  Vgl. Martin Heidegger (1924): Der Begriff der Zeit. Gesamtausgabe. Band 64, S. 1–

104; Edward P. Thompson (1967): Time, Work-Discipline, and Industrial Capital-

ism, in: Past & Present, No. 38, 1967, S. 56–97. 

28  Brief an Kugelmann vom 11.6.68, in MEW 32, S. 552. 

29  Vgl. Abschnitt 7.6. 

30  Urtext, S. 921. Vgl. MEW 42, S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

„Tauschwertsetzender Arbeit“ bzw. korrekter von „Tauschwertsetzender Pro-
duktion“.31 Das entscheidende Kriterium, welches Marx für den Umschlag des 
Tauschwertsetzenden Verkehrs in Tauschwertsetzende Arbeit angibt, ist die 
Produktion für den Austausch. Diese entwickle sich allmählich, wenn der Aus-
tausch zwischen den Gemeinwesen regelmäßig werde. Die getauschten Produkte 
erhielten dann „eine auf die Zirkulation, das Setzen von Tauschwerten gerichtete 
Tendenz.“32 Die Tauschwertsetzende Produktion setze sich endgültig durch, 
wenn auch innerhalb des Gemeinwesens eine zirkulationsvermittelte Produktion 
stattfinde. Im zufälligen Austausch über die Grenzen der Gemeinwesen hinweg 
sei der Tauschwert real noch nicht durch die Produktionskosten bestimmt. Diese 
Bestimmung setze sich erst nach und nach durch, wenn der Tauschhandel ein 
„kontinuierlicher Akt“33 werde. Dann „kommt ebenso äußerlich, zufällig, nach 
und nach die Regulation des wechselseitigen Austauschs durch die Regulation 
der wechselseitigen Produktion herein, und die Produktionskosten, die sich 
schließlich alle in Arbeitszeit auflösen, würden so das Maß des Austauschs wer-
den.“34 Wichtig ist, dass Marx die historische Argumentation hier mit den Pro-
duktionskosten enden lässt. Diese kristallisieren sich als Wertsubstanz heraus. 
Dass sie sich „alle in Arbeitszeit auflösen“, ist Marx  Behauptung, die sich nicht 
aus einer historischen Betrachtungsweise ergibt.35 

Dies wird noch dadurch unterstrichen, dass Marx in einigen Passagen die 
abstrakt-menschliche Arbeit auch in der historischen Konstruktion als Wertsubs-
tanz voraussetzt. Gemäß des methodischen Bildes, dass die Anatomie des Men-
schen ein Schlüssel zur Anatomie des Affen sei, versucht Marx eine Kontinui-
tätslinie zu konstruieren, nach der die Arbeit die Wertsubstanz an sich immer 
schon vorhanden sei: 

 
„[Die; M.E.] Produktion, die den Tauschwert nur in der Form des Überflusses, Überschus-

ses über den Gebrauchswert kannte [...] ging zurück in eine Produktion, die nur noch mit 

Beziehung auf die Zirkulation stattfand, in die Tauschwert als ihr unmittelbares Objekt 

                                                             
31  Dieser Begriff findet sich besonders häufig in Zur Kritik der politischen Ökonomie. 

Zu beiden Begriffen vgl. Helmut Reichelt (2002): Die Marxsche Kritik der politi-

schen Ökonomie. Überlegungen zum Problem der Geltung in der dialektischen Dar-

stellungsmethode im „Kapital“, in: Fetscher/Schmidt 2002, S. 142–189, hier 

S. 172ff. 

32  Urtext, S. 921. 

33  MEW 42, S. 134. 

34  Ebd. 

35  Der Zusammenhang von Arbeitszeit und Produktionskosten wird in Abschnitt 6.3. 

wieder aufgegriffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 139 

setzende Produktion. Es ist dies ein Beispiel des historischen Rückgangs der einfachen 

Zirkulation in das Kapital, den Tauschwert als die Produktion beherrschende Form.“36 

 
Diese Figur zeigt an, dass auch Marx  historische Herangehensweise die 
Wertsubstanz nicht beweist. Vielmehr ist die abstrakt-menschliche Arbeit als 
Substanz bereits vorausgesetzt. In der historischen Rückschau zeige sich, dass in 
der vorhergehenden Form, im Tauschwertsetzenden Verkehr, die Produktion an 
sich schon das bestimmende Moment sei. Im Austausch der überflüssigen 
Produkte müsse schon, damit sich aus ihm eine nach Gesetzen vollziehende, 
neue Produktionsform entwickeln könne, an sich diese neue Produktionsform 
enthalten sein: „Der barter in seiner rohesten Form unterstellt die Arbeit als 
Substanz und die Arbeitszeit als das Maß der Waren; was dann auch heraustritt, 
sobald er regularisiert, kontinuierlich wird, er in sich selbst die wechselseitige 
Bedingung seiner Erneuerung enthalten soll.“37 

Die so konstruierte Kontinuität zwischen Produktionsformen entlang der 
Arbeit als Wertsubstanz wird in einigen Passagen des Marx schen Werkes auf-
gebrochen. Marx kann dies unter der Voraussetzung der Historisierung des eige-
nen Standpunktes tun. Im großen Experimentierlabor der Grundrisse findet sich 
eine solche Passage. Durch den ständigen Zwang zur Produktivkraftsteigerung 
und damit zur Wissenserweiterung gelange die kapitalistische Produktionsweise 
an einen Punkt, an dem die menschliche Arbeit (fast) überflüssig geworden sei.38 
In den Waren werde immer weniger Arbeitswert verwertet, der Ausstoß an Ge-
brauchsgütern, an konsumierbaren Reichtum werde immer größer. Dies führe in 
die Situation, dass an einem historisch kontingenten und von vielen Faktoren ab-
hängenden Moment die Wertsubstanz unterminiert wird: 

 
„In dem Maße aber, wie die große Industrie sich entwickelt, wird die Schöpfung des wirk-

lichen Reichtums abhängig weniger von der Arbeitszeit und dem Quantum angewandter 

Arbeit als von der Macht der Agentien, die während der Arbeitszeit in Bewegung gesetzt 

werden und die […] selbst wieder in keinem Verhältnis steht zur unmittelbaren Arbeits-

zeit, die ihre Produktion kostet, sondern vielmehr abhängt vom allgemeinen Stand der 

Wissenschaft und dem Fortschritt der Technologie, oder der Anwendung dieser Wissen-

schaft auf die Produktion.“39 

                                                             
36  Urtext, S. 922; meine Hervorhebung. 

37  MEW 42, S. 135. 

38  Dies kann man als historische List des Kapitals bezeichnen. Wolfgang Pohrt spricht 

in diesem Zusammenhang vom „Gebrauchswert des Kapitals“. Vgl. Wolfgang 

Pohrt (1976): Theorie des Gebrauchswerts, Berlin 1995. 

39  MEW 42, S. 600. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Die Arbeit als Grundlage der Reichtumsproduktion wird ihrer Bedeutung entho-
ben. Sie wird abgelöst von Formen des Wissens, die sich nicht mehr in unmittel-
baren Bezug zur ihr setzen lassen.40 Damit aber verliert der Reichtum sein bishe-
riges Maß,41 die Diskrepanz zwischen der Produktion an Gebrauchsgütern und 
der in ihnen materialisierten Arbeit würde einfach zu groß, um letztere noch als 
Substanz gelten lassen zu können. Dies würde bedeuten, dass die Kontinuitäts-
geschichte, wie Marx sie etwa bezüglich des barter skizziert, neu geschrieben 
werden müsste. Der barter würde dann „in seiner rohesten Form“ nicht mehr 
„Arbeit als Substanz und die Arbeitszeit als das Maß der Waren“42 unterstellen, 
sondern vielmehr „Wissenschaft [, …] Fortschritt der Technologie [und die; 
M.E.] Anwendung dieser Wissenschaft auf die Produktion“.43 

 
 

6.2 GEORG SIMMELS NICHT 
BESTIMMBARE WERTSUBSTANZ 

 
Simmels analytische Untersuchung des Geldes, die knapp die Hälfte der 1900 
erschienenen Philosophie des Geldes umfasst, beginnt mit einer fundamentalen 
Setzung. Die Welt sei geschieden in eine Sphäre des Wertes und eine Sphäre des 
Seins. Die Sphäre des Seins wird charakterisiert als die Welt der Natur und der 
Dinge, als die Welt der objektiv beschreibbaren Naturgesetze. Neben und unab-
hängig von dieser Sphäre existiere die Sphäre der Werte, der subjektiv-
menschlichen Bewertungen. Simmel spricht von zwei „Reihen“, der Wert- und 

                                                             
40  Eine wichtige Frage, die im Rahmen dieser Arbeit aber nicht diskutiert werden kann, 

ist dabei, ob der Verlust der Bedeutung der abstrakt-menschlichen Arbeit auch in-

nerhalb der kapitalistischen Produktionsweise vor sich gehen kann. Es gibt ökono-

mische Ansätze, die als „Wertsubstanz“ die Produktion von Wissen annehmen. Vgl. 

Manuel Castells (1996): Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft. Das Informations-

zeitalter I, Opladen 2004, S. 83–108. Eine aktuelle Wertrechnung unter Annahme 

der abstrakt-menschlichen Arbeit als Wertsubstanz findet sich bei Stephan Krüger 

(2007): Konjunkturzyklus und Überakkumulation. Wert, Wertgesetz und Wertrech-

nung für die Bundesrepublik Deutschland, Hamburg. 

41  Diese Herangehensweise wirft noch einmal ein neues Licht auf die Marx schen 

Grundbestimmungen. Die Produktion hat zwar ihre Bedeutung für die Methode der 

politischen Ökonomie. Für das gute Leben relevant ist für Marx an dieser Stelle je-

doch der Reichtum. 

42  MEW 42, S. 135. 

43  Ebd., S. 600. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 141 

der Wirklichkeitsreihe, zwischen denen das „Verhältnis absoluter Zufälligkeit“44 
herrsche. Der Wert sei eine „umfassende Kategorie und Form des Weltbildes“45, 
der das Gegenstück zum Sein bilde. Simmel betrachtet den Wert als ein „Urphä-
nomen“46 und versucht, ihn als im Subjekt verbleibendes Urteil über die Dinge 
zu fassen, nicht als Eigenschaft der Dinge.47 Nachdem Simmel den Wert tief in 
der Sphäre der Subjektivität verankert hat, relativiert er dies wieder, indem er die 
Trennung von Subjekt und Objekt selbst in Frage stellt: 

 
„Subjekt und Objekt werden in demselben Akt geboren, logisch, indem der rein begriffli-

che, ideelle Sachgehalt einmal als Inhalt des Vorstellens, ein anderes Mal als Inhalt der 

objektiven Wirklichkeit gegeben wird – psychologisch, indem das noch ichlose, Person 

und Sache im Indifferenzzustand enthaltende Vorstellen in sich auseinandertritt, und zwi-

schen Ich und Gegenstand eine Distanz entsteht, durch die jedes von beiden erst sein vom 

anderen sich abhebendes Wesen erhält.“48  

 
Simmel wählt eine psychologische Herangehensweise, um den Wert zu begrün-
den. Er unterscheidet den Zustand des Genießens, in dem Subjekt und Objekt 
nicht auseinanderfallen, weil hier kein bewusster Prozess stattfinde, von dem des 
Begehrens. Die Entstehung des Objekts und sein Begehrtwerden durch das Sub-
jekt sind dabei korrelierende Begriffe: „[D]er Inhalt wird Gegenstand, sobald er 
uns entgegensteht“.49 Aufbauend auf diesen Überlegungen gibt Simmel eine ers-
te Definition des Wertes: „Das so zustande gekommene Objekt, charakterisiert 
durch den Abstand vom Subjekt, das dessen Begehrung ebenso feststellt wie zu 
überwinden versucht – heißt uns Wert.“50 Der Abstand, der sich durch das Be-
gehren bestimme, könne damit in metaphorischen Sinn gemessen werden. Er sei 
das Ausmaß der Mühe, die aufgebracht werden müsse, um das in Frage stehende 
Objekt zu erlangen. Simmel diskutiert diesen Aspekt zunächst negativ unter dem 
Begriff des Verzichts. Verzicht sei notwendig, um den Gegenstand zu konstituie-
ren.51 Folgt man diesen ersten Überlegungen, dann ist zu konstatieren, dass der 
Wert für Simmel in gewissem Sinne eine Substanz hat. Es ist das Begehren des 
einzelnen Subjektes, welches die Dinge wertvoll macht. Insofern kann man 
                                                             
44  Simmel 1900, S. 24. 

45  Ebd., S. 25. 

46  Ebd., S. 27. 

47  Vgl. ebd., S. 29. 

48  Ebd., S. 32. 

49  Ebd., S. 33. 

50  Ebd., S. 34. 

51  Vgl. ebd., S. 49. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Simmel in eine Reihe mit anderen Nutzentheoretikern stellen, die ähnliche Aus-
gangspunkte wählen. Jedoch konterkariert Simmel die den Nutzen heranziehen-
de Bestimmung im Anschluss, indem er als Maßstab und inversen Begriff des 
Nutzens die Mühe bestimmt. Die beiden scheinbar unversöhnlichen Grund-
begriffe Arbeit und Nutzen werden auf eine Ausgangssituation zurückgeführt. 

Allerdings spielen diese Überlegungen Simmels im Bereich der Wertungen 
des Einzelnen. Simmel bestimmt den objektiven, wirtschaftlichen Wert ausge-
hend von den subjektiven Wertungen: 

 
„Innerhalb der Wirtschaft nun verläuft dieser Prozess so, daß der Inhalt des Opfers oder 

Verzichts, der sich zwischen den Menschen und den Gegenstand seines Begehrens stellt, 

zugleich der Gegenstand des Begehrens eines Anderen ist: der erste muß auf einen Besitz 

oder Genuss verzichten, den der andere begehrt, um diesen zum Verzicht auf das von ihm 

Besessene, aber von jenem Begehrte zu bewegen.“52 

 
Simmel beschreibt diesen Prozess als Akt der Objektivierung, für den zwei Mo-
mente verantwortlich seien. Zum einen „treten die Gegenstände in eine gegensei-
tige objektive Relation“53, weil sie für einen anderen hergestellt würden und die-
ser wiederum für einen selbst andere Gegenstände herstellt. Zum anderen sei für 
die Objektivierung der Tauschakt verantwortlich. „[I]m Tausch wird der Wert 
übersubjektiv, überindividuell“.54 Wiederum diskutiert Simmel den Zusammen-
hang zwischen Herstellen und Tausch dabei nicht. Simmels Übergang von den 
subjektiven Wertungen zum objektiven Wert lässt sich gut gegen Marx  Heran-
gehensweise situieren.55 Marx diskutiert den Wertungsprozess gar nicht aus einer 
subjektiven Perspektive, da er die Individuen in den gesellschaftlichen Verhält-
nisse verortet. Der wirtschaftliche Wert ist so bereits objektiv. Aber auch Sim-
mels Übergang ist keine kausale Ableitung des objektiven Werts aus den subjek-
tiven Bewertungsvorgängen. Er besteht in der Erwähnung der Prozesse, die für 
ihn die Objektivität des wirtschaftlichen Werts hervorbringen, d.h. in der Erwäh-
                                                             
52  Ebd., S. 52. 

53  Ebd., S. 53. An dieser Stelle findet man auch eine Verkehrungsfigur: „Dadurch ver-

läuft die Erscheinung so, als ob die Dinge sich ihren Wert gegenseitig bestimm-

ten.“ (ebd., S. 52). 

54  Ebd., S. 53. 

55  Vergleiche der Werttheorien von Marx und Simmel gibt es in der Literatur nicht 

sonderlich häufig. Vgl. Deutschmann 1995; Horst-Jürgen Helle (1986): Simmel über 

Marx. Eine Kontroverse über die Methode der Makroökonomie, in: Annali di 

Sociologica/Soziologisches Jahrbuch 1, 1986, S. 193–210; Reichelt 2002; Reichelt 

2008, S. 126–143. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 143 

nung der Arbeitsteilung und des Tausches. Diese Prozesse müssen aber bereits 
als gesellschaftlich dominant gedacht werden, um von einer Objektivität der 
Wertsubstanz sprechen zu können. Insofern erklärt Simmel den objektiven Wert 
nicht aus den subjektiven Wertungsvorgängen, sondern wendet sich einem neuen 
Gegenstand zu. 

Dabei stellt sich die Frage nach den Bestimmungsgründen der objektiven 
Wertqualität. Wie schon beim subjektiven Wert vermeidet Simmel dabei letzt-
lich jede eindeutige Aussage. Er spricht sich gegen die positive Bestimmung der 
Substanz aus, indem er zuerst die eine, dann die andere Bestimmung ins Leere 
laufen lässt. Als ersten Kandidaten, der als Wertbestimmung in Frage kommt, 
diskutiert Simmel den Begriff des Opfers: „Ihn [den Gegenstand; M.E.] charak-
terisiert nicht die Beziehung auf das empfindende Subjekt, sondern, daß es zu 
dieser Beziehung erst um den Preis eines Opfers gelangt, während von der ande-
ren Seite gesehen dieses Opfer als zu genießender Wert, jener selbst aber als Op-
fer erscheint“.56 Dieser Begriff des Opfers, der an den Begriff der Arbeit bei 
Adam Smith erinnert,57 wird sehr rasch auf einen allgemeinen Tauschbegriff zu-
rückgeführt. Die Mehrzahl der Beziehungen der Menschen untereinander könne 
als Tausch gelten.58 Schließlich bedeute der wirtschaftliche Tausch stets das Op-
fer eines anderweitig nutzbaren Gutes.59 Auch die Beziehung des Menschen zur 
Natur sei als Tausch zu fassen, denn die Produktion sei der Tausch des Men-
schen mit der Natur. Simmel kann nun schließen: „Hiermit wird besonders klar, 
daß der Tausch genau so produktiv und wertbildend ist, wie die eigentlich so ge-
nannte Produktion.“60 Simmel lässt Tausch, Opfer und Produktion in einer un-
durchsichtigen Gemengelage aufgehen, die man hier nicht weiter untersuchen 
muss und bei der es nicht ausgemacht ist, ob sie sich tatsächlich widerspruchsfrei 
darstellen lässt. Auch bezüglich der Annahmen der Grenznutzentheorie ist Sim-
mel nicht eindeutig. Er diskutiert die Begriffe „Angebot“ und „Nachfrage“ unter 
den Bezeichnungen „Seltenheit“ und „Brauchbarkeit“ bzw. „Begehrtheit“. Die 
Begehrtheit akzeptiert Simmel als Grund des wirtschaftlichen Wertes.61 Bezüg-
lich der Seltenheit schreibt er, dass sie nicht konstitutiv für den Wert sei und „der 
Tausch seinerseits erst die Seltenheit zu einem Wertmoment macht.“62 Simmels 
Ziel scheint es gar nicht zu sein, eine begriffliche Eindeutigkeit herzustellen. 
                                                             
56  Simmel 1900, S. 56. 

57  Vgl. MEW 23, S. 61 FN. 

58  Vgl. Simmel 1900, S. 59. 

59  Vgl. ebd., S. 61. 

60  Ebd., S. 63. 

61  Vgl. ebd., S. 76. 

62  Ebd., S. 84. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Seine theoretische Praxis ist es, die festen Begriffe aufzulösen und jede exakte 
Definition zu vermeiden. Die einzig klar zu erkennende Strategie ist die Vertei-
digung des Tauschbegriffs. So wird die Wirtschaft generell als „Spezialfall der 
Lebensform des Tausches“63 bestimmt. 

Simmels Anspruch ist es, den Wertbegriff „aus dem Charakter isolierter 
Substantialität in den lebendigen Prozess der Relation“64 zu überführen. Unter 
dieser Perspektive verliert die Frage nach einer positiven Bestimmung der Wert-
substanz ihre Bedeutung; er bleibt gewissermaßen beim Tauschwert stehen.65 
Ausdruck findet dies auch in der zugrunde liegenden methodischen Herange-
hensweise, welche Simmel gegen Marx situiert. So trennt Simmel Wert und 
Preis nicht entlang der Unterscheidung von Wesen und Erscheinung: „Der Preis 
fällt seinem begrifflichen Wesen nach mit dem ökonomisch objektiven Werte 
zusammen; ohne ihn würde es überhaupt nicht gelingen, die Grenzlinie, die den 
letzteren von dem subjektiven Genuss des Gegenstandes scheidet, zu ziehen.“66 
Simmel geht nicht wie Marx von bestimmten gesellschaftlichen Prozessen aus, 
die in letzter Instanz wirken, während andere demgegenüber peripher erscheinen. 
Es ist nicht sein primäres Ziel, die ökonomische Verfasstheit der Gesellschaft zu 
analysieren. Vielmehr versucht er, die Relativität der theoretischen Modelle und 
die Relationalität der gesellschaftlichen Beziehungen herauszustellen. Er hat es 
gar nicht nötig, allzu viel gegen eine bestimmte Lehre zu investieren: „Auch die 
Arbeitszeit wird erst durch die Möglichkeit und Wirklichkeit des Tausches in die 
Wertkategorie eingestellt, ganz unbeschadet des Umstandes, daß sie nachher in-
nerhalb dieser den Maßstab für die übrigen Inhalte abgeben mag.“  Man kann 67

Simmels Herangehensweise mit der von Marx  Epikur vergleichen: „[J]ede Er-
klärung genügt.“  Simmel strebt jedoch nicht die Ataraxie des Individuums an, 68

sondern er versucht stattdessen, jeglichen theoretischen Substantialismus zu 
                                                             
63  Ebd., S. 67. 

64  Ebd., S. 74. 

65  In einem anderem inhaltlichen Zusammenhang schreibt Georg Lohmann ähnliches: 

„Simmel ist von Interesse, paradoxerweise weil er sich nicht entscheiden kann, ob 

Indifferenzphänomene einen Verlust oder einen Gewinn von Freiheit bewirken; er 

gestattet so, alle möglichen Antworten durchzuspielen und auf diesem Wege ein 

Bewußtsein von den Lösungswegen zu gewinnen, die nicht weiterführen“ (Lohmann 

1991, S. 30). 

66  Simmel 1900, S. 79. 

67  Ebd., S. 83. Vgl. auch Gottl-Ottlilienfeld, welcher konstatiert, dass es einen Zusam-

menhang zwischen der Arbeit und dem Wert gebe, mehr dazu aber nicht zu sagen 

sei (Gottl-Ottlilienfeld 1923, S. 241). 

68  MEW EB 1, S. 301. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 145 

vermeiden. Dem entspricht auch die Einschränkung des Vorworts der Philoso-
phie des Geldes, wonach „keine Zeile dieser Untersuchung […] nationalöko-
nomisch gemeint“ sei.69 Die Vermeidung des Substantialismus ist Simmels sub-
jektives Prinzip. Er bezieht die vielen Einzelaspekte des Wertphänomens in seine 
Überlegungen mit ein, entwirft aber keine Theorie. Er beobachtet alle möglichen 
Phänomene und fasst sie unter immer neuen, wechselnden Begriffen zusammen, 
deren geheime Intention es ist, keine Hierarchien auszubilden. Der Anspruch der 
Erklärung wird damit aufgegeben.70 

 
 

6.3 DIE WERTSUBSTANZ ALS AUSDRUCK DES 
FREIHEITSGRADES IN DER ÖKONOMISCHEN THEORIE 

 
Folgt man Simmels Überlegungen, gewinnt man einen Wertbegriff ohne 
Wertsubstanz. Simmel akzeptiert die Objektivität des Werts, er lässt aber keine 
hierarchische Differenzierung seiner Bestimmungsgründe zu. In dieser Hinsicht 
gleicht er dem Marx der Millexzerpte, der das „wahre Gesetz der National-
ökonomie“ als den „Zufall [bestimmte; M.E.], aus dessen Bewegung wir, die 
Wissenschaftlichen, einige Momente willkürlich in der Form von Gesetzen 
fixieren.“71 Marx gibt – wie gesehen – diesen Skeptizismus auf und unternimmt 
stattdessen den Versuch einer Rekonstruktion der kapitalistischen Pro-
duktionsweise. Der Möglichkeit einer solchen Rekonstruktion sind jedoch 
Grenzen gesetzt und eine dieser Grenzen zeigt sich in der Marx schen 
Bestimmung der abstrakt-menschlichen Arbeit als Wertsubstanz. Keine der drei 
diskutierten Marx schen Strategien erweist sich als erfolgreich im Sinne eines 
Beweises. Marx setzt die abstrakte Arbeit als Wertsubstanz schlicht voraus.72 
Ebenso zeigt sich jedoch, dass auch der als Kontrastfolie gebrauchte Wertbegriff 
in Simmels Philosophie des Geldes Grenzen besitzt. Er verzichtet auf ein 

                                                             
69  Simmel 1900, S. 11. 

70  Es ist durchaus möglich, dass ich Simmel anachronistisch lese und aus ihm einen 

frühen Vertreter der Postmoderne mache. Aber mir geht es hier weniger darum, 

Simmel historische Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, als eine andere Möglichkeit 

der begrifflichen Rekonstruktion des Begriffes der Wertsubstanz anzudeuten. 

71  MEW EB 1, S. 445. 

72  So schreibt Michael Heinrich: „Das Problem, das sich Marx dann stellt, besteht nicht 

darin zu ‚beweisen‘, daß die Arbeit die Wertsubstanz ist, sondern darin, aus dieser 

gesellschaftlichen Form des Arbeitsproduktes den spezifisch gesellschaftlichen Cha-

rakter der Arbeit, die sich so darstellt, zu rekonstruieren.“ (Heinrich 1999a, 204) 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

wesentliches Moment wissenschaftlichen Arbeitens, das der Konsistenz. 
Plausibilität gewinnt sein Wertbegriff erst dann, wenn man ihn auf Simmels 
subjektives Prinzip zurückführt. Simmel versucht, aus der Schwierigkeit der 
Begründung der Letztbegriffe eine Stärke zu machen und auf eine solche ganz 
zu verzichten. Die Arbeit als Quelle des Werts ist für Marx die einzig mögliche 
„rationelle Grundlage der politischen Ökonomie“.73 Mit Simmel wird eine solche 
rationelle Darstellung aufgegeben. 

Der Anspruch auf Rationalität der Darstellung, der Marx  Werk durchdringt, 
kann auch hinsichtlich seiner Kritik gegenüber der von ihm so genannten „trini-
tarischen Formel“74 verdeutlicht werden.75 Marx persifliert mit dieser Formel die 
vulgärökonomische Annahme, wonach „Arbeit, Boden und Kapital“ – mit den 
Worten eines heutigen Lehrbuches – jene „Mittel“ seien „die an der Erzeugung 
des Bruttosozialprodukts beteiligt sind.“76 Arbeit, Kapital und Boden sind die 
sogenannten Produktionsfaktoren und aus ihnen ergebe sich der Profit der 
Unternehmer, der Arbeitslohn der Arbeiter und die Grundrente der Rohstoffbe-
sitzenden. Im Abschnitt 6.1.3. hatte ich darauf hingewiesen, dass Marx histori-
sche Erzählung bei den Produktionskosten endet. Diese – so Marx  Worte – 
würden sich jedoch „schließlich alle in Arbeitszeit auflösen“.77 Berücksichtigt 
man nun Marx  Anspruch auf eine konsistente und rationelle Darstellung, wird 
nachvollziehbar, warum Marx auf dieser „Auflösung“ besteht: „[D]ie angebli-
chen Quellen des […] Reichtums gehören ganz disparaten Sphären an und haben 
nicht die geringste Analogie untereinander. Sie verhalten sich gegenseitig etwa 
wie Notariatsgebühren, rote Rüben und Musik.“78 Es sei nicht nachzuvollziehen, 
wie sich aus diesen drei Momenten bzw. ihrer Kombination der in Geld bemes-
sene gesellschaftliche Reichtum herstellen solle. Statt eine Erklärung zu geben, 
würden die von Marx hier angesprochenen Vulgärökonomen nur „die Vorstel-
lungen der in den bürgerlichen Produktionsverhältnissen befangenen Agenten 
dieser Produktion […] verdolmetschen, […] systematisieren und […] apologisie-
ren.“79 

                                                             
73  MEW 25, S. 158. 

74  Vgl. ebd., S. 822–839. 

75  Für diesen Hinweis danke ich Richard Raatzsch. 

76  Michael Bauer (Hg.): Wirtschaft heute, Bonn 2006, S. 34. 

77  MEW 42, S. 134. 

78  MEW 25, S. 822. 

79  Ebd., S. 825. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 147 

Marx hingegen bietet mit seiner Theorie der Ware Arbeitskraft eine rationel-
le Darstellung der Wertentstehung an.80 In kürzester Form: Die Kapitalisten kau-
fen die Ware Arbeitskraft zu ihrem durch ihre Reproduktionskosten bestimmten 
Wert,81 der Gebrauchswert dieser speziellen Ware besteht jedoch darin, mehr 
Wert produzieren zu können, als ihr Tauschwert ursprünglich betrug. Insofern ist 
hier und nur hier das Prinzip der Äquivalenz beim Tausch ausgehebelt.82 Darü-
ber hinaus versucht er, auch die Produktionsfaktoren Kapital und Boden auf ver-
nutzte Arbeitszeit zurückzuführen83, um so letztlich einen Prozess der Wertent-
stehung identifizieren zu können. Die elegante begriffliche Lösung84 der Unter-
scheidung zwischen Gebrauchs- und Tauschwert der Ware Arbeitskraft wird in 
der Sekundärliteratur auch benutzt, um hier den letztlichen Beweis der Arbeits-
wertlehre zu verorten.85 Dies – so denke ich – schießt über das Ziel hinaus. Mit 
der Marx schen Version der Arbeitswertlehre lassen sich bestimmte begriffliche 
Probleme lösen und bestimmte empirische Phänomene einholen. Es entsteht 

                                                             
80  Marx löst mit dieser begrifflichen Konstruktion bestimmte Aporien der klassischen 

Arbeitswertlehre bei Smith und Ricardo. Vgl. dazu beispielsweise Brentel 1989, 

S. 60–103, bes. S. 75. 

81  Vgl. MEW 23, S. 181–191. 

82  Vgl. ebd., S. 207ff. 

83  Vgl. MEW 25, S. 481–821. 

84  Nebenbei erzielt Marx mit dieser Bestimmung auch einen beträchtlichen politischen 

Mehrwert. Er kann die Arbeiterklasse als wertproduzierend den Kapitalisten gegen-

überstellen und so den Klassenkonflikt in den Grundbegriffen seiner Theorie veran-

kern. Brentel schreibt: „Ökonomische Form ist so als Reflexions- und Betätigungs-

form eines spezifischen Klassengegensatzes an der Arbeit zu begreifen“ (Brentel 

1989, S. 270). Die Kategorien sind „adäquater Ausdruck […] des Gegensatzes und 

Antagonismus von Lohnarbeit und Kapital“ (ebd.). 

85  So zeichnet Brentel ein geradezu apokalyptisches Szenario: „Der ganze Anspruch 

der Begründung einer Werttheorie als Arbeitswerttheorie steht und fällt daher mit 

dem Ausweis der substanziellen Vermitteltheit von Gebrauchswert und Tauschwert, 

von Form und Inhalt“ (ebd., S. 264). „Ist solche Vermittlung nicht aufzeigbar, wie 

Arbeit zur ‚Substanz‘ wird und als Tauschwert der Waren erscheint, ist dieser ‚Ort‘ 

systematischer Produktion ökonomischer Form aus der Arbeit im kapitalistischen 

Verwertungsprozess nicht benennbar, dann wäre die Differenz zu rein subjektivisti-

schen Bestimmungen des Wertes eingeebnet“ (ebd., S. 265). Bereits vorher hat er 

jedoch konstatiert: „Form und Inhalt ökonomischer Gegenständlichkeit aber gehen 

in dieser spezifischen Ware: der Arbeitskraft jetzt ineinander über. D.h. sie erweisen 

sich hier überhaupt erst als wahrhaft vermittelt.“ (ebd., S. 262). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

durch sie jedoch eine Anzahl an neuen Schwierigkeiten. Diese sollen hier nur 
benannt, nicht jedoch diskutiert werden. Ich verweise auf zwei Probleme:  
 
(a) Ambivalent ist der Zusammenhang zwischen der physischen Verausgabung 
von Arbeitskraft und der abstrakten Arbeit als sozialer Kategorie.86  
(b) Probleme bereitet der Begriff der produktiven Arbeit bei Marx. Produktive
Arbeit wird als mehrwertproduzierende Arbeit bestimmt. Marx schreibt: „Nur 
der Arbeiter ist produktiv, der Mehrwert für den Kapitalisten produziert oder zur 
Selbstverwertung des Kapitals dient.“87 Wann ein solcher Mehrwert produziert 
und realisiert worden ist, kann jedoch nie im Vorhinein angegeben werden, son-
dern zeigt sich immer erst im Nachhinein. Dennoch schließt Marx von vornhe-
rein ganz unterschiedliche Gruppen von – im weitesten Sinn – Arbeitenden aus 
der Menge der Wertproduzierenden aus. Man muss nicht so weit wie Adorno 
gehen, der Marx anlastet, den Tieren keine Produktion von Mehrwert zuzugeste-
hen.88 Innerhalb der gesamten Zirkulationssphäre wird laut Marx kein Mehrwert 
produziert. Ebenso ist jegliche Produktion im Auftrag des Staates für Marx 
nicht-produktive Arbeit. Im Sinne der Marx schen Konstruktion der Ware 
Arbeitskraft können auch Kapitalisten, also Produktionsmittelbesitzende, keinen 
Mehrwert produzieren. In diesem Zusammenhang ist eine Argumentation be-
merkenswert – die zugegebenermaßen nicht an zentraler Stelle zu finden ist –, 
mit welcher Marx diesen Ausschluss zu begründen versucht: In den Theorien 

über den Mehrwert schreibt er: „Stelle sich die Ordnung im Lande [ohne Sol-
daten] her, so würde der labourer nach wie vor das blé produzieren, ohne ge-
zwungen zu sein, dass Leben, weil den Unterhalt der soldiers into the bargain, zu 
produzieren. Der soldier gehört zu den faux frais de production, wie ein großer 
Teil der unproduktiven Arbeiter, die nichts selbst produzieren, weder geistig 
noch materiell, sondern nur nützlich, nötig sind wegen der mangelhaften sozia-

len Verhältnisse – social evils ihr Dasein verdanken.“89 Hier findet sich das 
„Land der Vernunft“ an unvermuteter Stelle wieder. Die zukünftigen gelingen-
den sozialen Verhältnisse bestimmen im Heute darüber, welche Tätigkeiten Wert 
produzieren und welche nicht. 

An dieser Stelle ist ein Einbeziehen der Nutzentheoretiker vielleicht hilf-
reich. Situiert man sie gegenüber Simmel, sind sie in einer Hinsicht nah an 
Marx. Auch ihr letztes Prinzip der Grenznutzen ist nicht zu beweisen, sondern 
                                                             
86  Vgl. stellvertretend: Heinrich 1999a, S. 208–219. 

87  MEW 23, S. 532. 

88  Vgl. Theodor W. Adorno (1951): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädig-

ten Leben. Gesammelte Schriften Band 4, Frankfurt a.M. 1998, S. 261. 

89  MEW 26.1, S. 261; meine Hervorhebung. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 149 

eine Annahme, die auf bestimmte ökonomische Fragestellungen reagiert. Die 
Arbeitswertlehre wie die Grenznutzentheorie teilen die Gemeinsamkeit, dass ihr 
letzter Grundbegriff Ausdruck eines Freiheitsgrades in der Theoriekonstruktion 
ist. Dieser Freiheitsgrad eröffnet die Möglichkeit unterschiedlicher Perspektiven 
auf die kapitalistische Produktionsweise.90 Die Ansätze befragen ihren Gegen-
stand auf verschiedene Dinge: So ist die Nutzentheorie nicht an der Historizität 
der Produktionsweise interessiert oder an Klassenkonflikten, sondern beispiels-
weise an der Erklärung der Preise.91 In diesem Sinne kann auch eine Bemerkung 
Adornos verstanden werden, die in einer Seminarmitschrift überliefert ist: 

 
„Es wäre wahrscheinlich fehlerhaft zu sagen, daß die subjektive Theorie nicht imstande 

wäre, den ganzen Mechanismus der Wirtschaft von den Bedürfnissen her zu erklären. Man 

kann es sicher auch mit subjektiven Kategorien tun, wenn man sich damit begnügt, ein 

formalistisches Schema für die ökonomischen Vorgänge zu entwerfen.“92 

 
Auf Grund des Freiheitsgrades bei der Wahl der jeweiligen Grundbegriffe im 
Bereich der ökonomischen Wissenschaft ergebe sich die Frage nach den jeweili-
gen Prozessen, die man in den Blick bekommen möchte: „Die eigentliche Kon-
troverse ist nicht die, in welcher der beiden Richtungen sich glatter der ökonomi-
sche Ablauf darstellen lässt, sondern welche Theorie die Realität, in der sich die 
wirtschaftlichen Beziehungen der Menschen abspielen, adäquater ausdrückt. [...] 
Das System ist das bessere, in dem von den realen Verhältnissen mehr er-
scheint.“93Adorno spricht sich an dieser Stelle klar für die Marx sche Herange-
hensweise aus, da diese die Lebensbedingungen der Menschen besser zu berück-
                                                             
90  Die unterschiedlichen Perspektiven betont auch Franz Petry: „Die Ablehnung der 

subjektiven Wertlehre ist daher von Marx’ Standpunkt keine ‚Widerlegung‘, keine 

Frage der richtigeren Analyse gegebener Tatsachen, sondern er nimmt von vornhe-

rein einen – ganz anderen Standpunkt ein, fordert eine grundsätzlich andere Betrach-

tungsart“. Franz Petry (1918): Der soziale Gehalt der marxschen Werttheorie, o.O., 

Reprint der Schwarzen Presse 1972, S. 17. 

91  In diesem Sinne schreibt etwa Amonn: „Das nationalökonomische Problem ist der 

Inhalt des Preises“ (Amonn 1927, S. 421). Vgl. auch Alexander Ebner (2007): Jo-

seph A. Schumpeter und die Geschichte der ökonomischen Analyse, in: Joseph 

A. Schumpeter (1965): Die Geschichte der ökonomischen Analyse, Göttingen 2007, 

IX-XL, hier XX. 

92  Theodor W. Adorno (1962): Über Marx und die Grundbegriffe der soziologischen 

Theorie. Aus einer Seminarmitschrift im Sommersemester 1962 von Hans-Georg 

Backhaus, in: Backhaus 1997a, S. 501–513, hier S. 511. 

93  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

sichtigen in der Lage sei.94 Als Beispiele nennt er die Abhängigkeit der Konsum-
tion vom Gesamtzusammenhang oder die Klassengegensätze.95 

Schumpeter wiederum schießt über den von mir intendierten Zusammenhang 
hinaus, wenn er konstatiert, dass die Werttheorie nicht zu widerlegen sei, son-
dern eine Definition96 bzw. „eine zum Zwecke der Analyse erfundene Konstruk-
tion, die unter dem Aspekt analytischer Brauchbarkeit und Zweckdienlichkeit 
beurteilt werden sollte.“97 Eine reine Konstruktion ist sie nicht. Sie zeigt, wie 
Marx  subjektives Prinzip legitimerweise in sein begriffliches Grundgerüst ein-
gehen kann. Sie ist zum einen Ausdruck seines Verständnisses des Menschen als 
tätiges Lebewesen, welches sich wesentlich über sein Tun und nicht über seine 
Bewertungspräferenzen bestimmt. Sie ist weiterhin Ausdruck seiner politischen 
Intentionen. Marx kann den Klassengegensatz über die Arbeitswertlehre in sei-
nen Grundbegriffen verankern. Die Lebenswirklichkeit der Arbeitenden im 
19. Jahrhundert gerät damit nicht aus dem Blick wie bei den Anhängern der 
Grenznutzenlehre. Zwar ist einschränkend zu sagen, dass der von Marx analy-
sierte Klassenkonflikt zu seiner Zeit noch gar nicht in dem Maße bestand und 
man von daher auch seine Theorie für das entstehende Klassenbewusstsein mit-
verantwortlich machen kann, doch hätte sie nicht so erfolgreich sein können, 

                                                             
94  Lindner spricht in ähnlichem Zusammenhang davon, dass es einen engen Zusam-

menhang von Parteinahme und der Möglichkeit der Wahrnehmung bestimmter so-

zialer Phänomene gibt. Er schreibt: „Hier ist es wichtig zu sehen, dass Marx zufolge 

eine Revolutionierung der politischen Ökonomie nicht durch bloße wissenschaftli-

che Problemlösung, sondern nur durch politische Parteinahme möglich ist, in der mit 

der ‚bürgerlichen Haut‘ selbstverständliche Wahrnehmungsstrukturen abgestreift 

werden. Es handelt sich um einen genuin politischen Perspektivwechsel, der auf 

einem Interesse an sozialer Veränderung beruht.“ (Lindner 2011, S. 98). 

95  Auch Christoph Henning sieht die Marx sche Theorie gegenüber der Neoklassik als 

überlegen an, da erstere Geld-, Kapital- und Krisentheorie wie auch die Klassenpro-

blematik in seine Grundbegriffe bereits integriert habe, während letztere sie als ex-

terne Momente immer erst im Nachhinein berücksichtigen könne. Die Marx sche 

Theorie sei insofern wirklichkeitsnäher als die hegemoniale Strömung der Wirt-

schaftswissenschaften. Vgl. Henning 2005, S. 130–189. 

96  „Selbst wenn wir nicht zugeben, dass die verkörperte Arbeit die ‚Ursache‘ des 

Tauschwertes im üblichen Sinne des Wortes ist, gibt es keine Regel der Logik, die 

uns hindern könnte, die verkörperte Arbeit als Tauschwert zu definieren, obwohl 

dies dem Terminus ‚Tauschwert‘ einen anderen und vielleicht irreführenden Sinn 

verleiht.“ (Schumpeter 1965, S. 730). 

97  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WERTSUBSTANZ UND DIE ABSTRAKT-MENSCHLICHE ARBEIT | 151 

wenn sie nicht einen wesentlichen Aspekt der gesellschaftlichen Wirklichkeit ge-
troffen hätte. 

Letztlich schränkt Marx die Geltung seiner Arbeitswerttheorie selbst immer 
wieder ein. Die abstrakt-menschliche Arbeit als Substanz des Wertes ist ein abs-
trakter Grundbegriff, das Wertgesetz besitzt nur einen begrenzten empirischen 
und prognostischen Erklärungsanspruch.98 Es bedarf „vieler Mittelglieder“99, um 
die realen Prozesse zu beschreiben. Wenn Marx in den Millexzerpten sowohl da-
von sprach, dass es „ein beständiges Gesetz ist, daß z.B. die Produktionskosten 
in letzter Instanz […] den Preis (Wert) bestimmen“, als auch davon, dass es „ein 
ebenso beständiges Gesetz [ist; M.E.], daß dies Verhältnis sich nicht deckt, also 
daß Wert und Produktionskosten in keinem notwendigen Verhältnis stehn“, und 
ergänzte, dass erste Gesetz sei „nur ein abstraktes, zufälliges und einseitiges 
Moment“ der „wirkliche[n] Bewegung“100, dann besteht die Lösung des späten 
Marx nicht in der Negation eines solchen Skeptizismus. Vielmehr ist dieser in 
den Gesetzesbegriff selbst integriert worden. So fragt Marx in einem konkreten 
Zusammenhang, wie „die notwendige Ausgleichung und Zusammengehörigkeit 
der Produktionssphären […] anders als durch beständige Aufhebung einer be-
ständigen Disharmonie möglich sein soll?“101 An anderen Stellen konstatiert er, 
dass die „beständige Tendenz der verschiednen Produktionssphären, sich ins 
Gleichgewicht zu setzen, […] sich nur als Reaktion gegen die beständige Aufhe-
bung dieses Gleichgewichts“102 bestätigt bzw. dass das Gesetz des Werts „[n]ur 
als inneres Gesetz, den einzelnen Agenten gegenüber als blindes Naturgesetz, 
wirkt […] und […] das gesellschaftliche Gleichgewicht der Produktion inmitten 
ihrer zufälligen Fluktuationen durch[setzt; M.E.].“103 

                                                             
98  Exemplarisch lässt sich dies am „Gesetz des tendenziellen Falls der Profitrate“ zei-

gen (vgl. MEW 25, S. 151–220). Bereits Marx führt eine ganze Reihe von Gründen 

an, dass dieses Gesetz nicht eintreten muss bzw. sich in seiner Durchsetzung ver-

langsamt (vgl. ebd., S. 242–251). Darüber hinaus muss man fragen, welchen Cha-

rakter ein Gesetz besitzt, dessen Wirkung auch nach 150 Jahren angeblicher Geltung 

nur schwer nachzuweisen ist. Marx benutzt zur Rechtfertigung solcher Schwierig-

keiten oft die Formulierung „in letzter Instanz“ (vgl. MEW 16, S. 147; MEW 25, 

S. 219). Es ist jedoch zu fragen, welche Bedeutung einer letzten Instanz zukommt, 

die nie angerufen werden muss. 

99  MEW 23, S. 325. 

100  MEW EB 1, S. 445. 

101  MEW 26.2, S. 529f. 

102  MEW 23, S. 377. 

103  MEW 25, S. 887. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Man kann also die Bedeutung der abstrakt-menschlichen Arbeit zurückneh-
men, sie zu Beginn der Darstellung gelten lassen und auch als wichtiges, viel-
leicht gar wichtigstes Moment der Wertgröße anerkennen, sie dabei jedoch als 
primus inter pares begreifen. Dies berücksichtigt die Spezifik des ökonomischen 
Gegenstandsbereichs, zu dem ein unmittelbarer empirischer Zugang fehlt und 
der eine Freiheit bei der Wahl der Grundbegriffe gestattet. Marx weiß selbst, 
„wie wenig die Wertbestimmung ‚unmittelbar’ in der bürgerlichen Gesellschaft 
gilt.“104 

                                                             
104  Brief an Engels vom 7.1.1868, in: MEW 32, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

7.  Die Entwicklung der Wertformen 

 
 
 
In folgendem Kapitel versuche ich, die Entwicklung der Wertformen entlang der 
methodischen und inhaltlichen Vorgaben nachzuvollziehen, wie sie in den vor-
hergehenden Kapiteln entwickelt worden sind. Dabei sind drei Momente von be-
sonderem Interesse: Zum ersten soll der rekonstruktive Charakter der 
Marx schen Wertformenentwicklung deutlich gemacht werden. Es wird der Fra-
ge nachgegangen, welche Klammern bzw. welche Unterkomplexitäten Marx an 
den jeweiligen begrifflichen Übergängen auflöst. Zum zweiten suche ich nach 
den empirischen Tatbeständen, die Marx heranzieht, um die jeweiligen Über-
gänge zu plausibilisieren. Zum dritten gehe ich der Fragestellung nach, inwie-
weit sich in der Kategorienentwicklung zugleich auch die Marx sche Kritikab-
sicht verwirklicht. Marx  intendiert nicht allein eine ideologiekritische Behand-
lung der konkurrierenden ökonomischen Theorieprogramme, sondern auch eine 
Kritik der realen Handlungszwänge, denen die Individuen durch die kapitalisti-
sche Produktionsform unterliegen. Versteht man Marx  Arbeitswertlehre poli-
tisch, so fundiert sie den Begriff der Ausbeutung zwar in einem nicht-
normativen Sinn, gibt aber zugleich der sich formierenden Arbeiterklasse ein 
Instrument an die Hand, welches gerade durch seinen nicht-normativen Charak-
ter eine entscheidende Waffe im Klassenkampf spielen konnte. Der Begriff des 
Handlungszwanges, welcher sich in der Entwicklung der Wertformen entfaltet, 
hat demgegenüber universalen Charakter, auch wenn sie die Handlungszwänge 
entlang der Klassengrenzen unterschiedlich repräsentieren.1 

Konkret gehe ich folgendermaßen vor: Zuerst unterscheide ich zwischen den 
Begriffen der praktischen Abstraktion und der wissenschaftlichen Abstraktion (7.1). 

                                                             
1  Dabei sollte man die beiden Kritikmomente Klassenkampf und universaler Hand-

lungszwang nicht gegeneinander ausspielen. Die Vernachlässigung des Momentes 

der Klassenauseinandersetzung ist Moment der gesellschaftlichen Entwicklung in 

bestimmten entwickelten Industrieländern. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Damit verdeutliche ich den Unterschied zwischen Marx  wissenschaftlicher
Analyse und der konkreten Genese der grundlegenden ökonomischen Prozesse
Anschließend wird die zunehmende Komplexität des Wertbegriffs entlang 
der Begriffe „praktische“ und „reale Abstraktion“, „Vergegenständlichung“, 
„Verkehrung“, „Verselbständigung“ und „Vermehrung“ entwickelt (7.2–7.5). 
Für einige dieser Schritte ziehe ich zur Verdeutlichung Beispiele heran. 

Ein Übergang ist auch über die obige Fragestellung hinaus von besonderem 
Interesse: Am Übergang vom Geld zum Kapital bzw. am Schritt von der Verkeh-
rung zur Verselbständigung des Werts soll die Frage nach der Bedeutung dieser 
beiden grundlegenden ökonomischen Sphären Produktion und Zirkulation disku-
tiert werden (7.6). Hierbei zeigt sich zum einen eine methodische Spezifik, die 
Marx im Methodenkapitel selbst nicht diskutiert. Es existieren zwei Wege des 
Aufstiegs vom Abstrakten zum Konkreten in Marx  Kritik der politischen Öko-
nomie: Die zunehmende Konkretion des Wertgesetzes und die Abfolge der 
Wertformen Tauschwert, Geld und Kapital. Die Diskussion dieses doppelten 
Wegs wirft auch Licht auf Marx  subjektives Prinzip. Die Abfolge der Wertfor-
men ist die zunehmende Konkretion der Marx schen „Ontologie des Scheins“. 
Marx  Wertgesetz hingegen bleibt in seiner Anwendung nicht ausschließlich auf 
die kapitalistische Produktionsweise beschränkt. 

 
 

7.1 VON DER WISSENSCHAFTLICHEN 
ZUR PRAKTISCHEN ABSTRAKTION 

 
Der Wertbegriff steht im Spannungsfeld zwischen der Marx schen Darstel-
lungsweise und den realen ökonomischen Prozessen und Handlungen.2 Er ist zu 
Beginn der Darstellung im Kapital nur „für uns“: 

                                                             
2  In Marx’ Werk werden diese beiden Seiten auch in anderer Hinsicht deutlich. So 

unterscheidet er deutlich die Begriffe „Verhältnis“ und „Kategorie“. „Verhältnis“ ist 

eine deskriptive Kategorie, die unmittelbar das „in Beziehung stehen“ der menschli-

chen Individuen fassen soll. „Kategorien“ sind gehaltvolle, aus wissenschaftlicher 

Praxis entstammende Begriffe, die Verhältnisse bezeichnen. Der Begriff der Katego-

rie besitzt nicht die Unmittelbarkeit, die der Begriff des Verhältnisses suggeriert. 

Verhältnisse und Kategorien sind Sichtweisen auf ein und dasselbe, da man als Wis-

senschaftler auf die Verhältnisse keinen anderen Zugang hat (oder haben sollte) als 

über die methodisch reflektierten und kontrollierten Kategorien. Der Begriff der 

Form steht bezüglich dieser erkenntnistheoretischen Distinktion auf der Seite des 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 155 

„Die Waarenanalyse ergiebt uns das Resultat: Als Werthe sind alle Waaren, trotz der bun-

ten Mannigfaltigkeit ihrer Körper, blosse Ausdrücke derselben Einheit, d.h. qualitativ 

gleich. Wir gelangen so zum Werthbegriff, aber nach wie vor verharren die Waaren selbst 

in ihrer hausbacknen Naturalform, ohne das geringste Zeichen ihres Werthcharakters von 

sich zu geben.“3 

 
Marx bemüht sich, diesen „Für-uns-Charakter“ der ökonomischen Kategorien in 
einen „Für-sich-Charakter“ zu transformieren. Er muss die „idealistische Manier 
der Darstellung korrigieren, die den Schein hervorbringt, als handle es sich nur 
um Begriffsbestimmungen und die Dialektik dieser Begriffe“4, und die auch in 
Formulierungen wie der Folgenden deutlich wird: „Dieß zeigt uns, wie die 
Werthform aus der Natur der Werths selbst entspringt.“5 Dabei bedient er sich – 
wie gesagt – zweier Herangehensweisen: Die erste besteht in der Auflösung der 
Unterkomplexität der abstrakten Kategorien. Dieses Verfahren der Entklamme-
rung soll deswegen keine reine Begriffsentwicklung sein, da die Hinzunahme 
weiterer Kategorien durch das Vorverständnis des ökonomischen Gesamtzu-
sammenhanges begründet ist. Das zweite Verfahren besteht im Hinweisen auf 
die realen Prozesse, die die abstrakten Kategorien hervorbringen. 

Zu Beginn der Wertformanalyse sind die Ausgangskategorien, Wert und Ge-
brauchswert, noch „für uns“. Die Wertformanalyse untersucht, wie der Wert 
                                                                                                                                  

Verhältnisses. Marx benutzt beide Begriffe in einem Atemzug: „Eine einseitige Be-

stimmung eines Verhältnisses, einer ökonomischen Form fixieren.“ (MEW 42, S. 9). 

3  MEGA² II/6, 10; meine Hervorhebung. Vgl. auch: „Der Tauschwert dagegen, wie 

wir ihn bisher betrachtet, war bloß da in unserer Abstraktion oder, wenn man will, in 

der Abstraktion des einzelnen Warenbesitzers.“ (MEW 13, S. 30; meine Hervor-

hebung). 

4  MEW 42, 85f. Die Hinweise auf den spezifischen Status der wissenschaftlichen 

Abstraktion lassen sich weiter ergänzen. In den Grundrissen unterscheidet Marx 

zwischen Bestimmungen, die durch das Verhältnis gesetzt sind (also rekonstruiert 

sind) und der „subjektiven Reflexion“, dem Postulieren von Bestimmungen vor ihrer 

Rekonstruktion: „Dieser Punkt überhaupt bei diesem Verhältnis besonders zu entwi-

ckeln, später; da er hier schon gesetzt ist im Verhältnis selbst, während er bei den 

abstrakten Bestimmungen, Tauschwert, Zirkulation, Geld, mehr noch in unsre sub-

jektive Reflexion fällt.“ (ebd., S. 219; meine Hervorhebung). Vgl. auch: „Wenn da-

her in der einfachen Zirkulation das Geld insofern im allgemeinen als produktiv er-

scheint, insofern Zirkulation im allgemeinen selbst ein Moment des Systems der 

Produktion, so ist diese Bestimmung nur noch für uns, noch nicht gesetzt am Geld.“ 

(ebd., S. 146; meine Hervorhebung). 

5  MEGA² II/6, S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

einer Ware einen Träger und einen Ausdruck in einer zweiten Ware gewinnt.6 
Diese zweite Ware wird schließlich zur allgemeinen Ware, zum Ausdruck aller 
anderen Waren und damit zur allgemeinen Darstellungsform des Tauschwerts. 
Die Darstellung des Tauschwerts der einen Ware in einer anderen Ware beruht 
darauf, dass die Waren einen Doppelcharakter besitzen, d.h. Gebrauchswert- und 
Tauschwerteigenschaft haben. Der Tauschwert der einen Ware kann sich im Ge-
brauchswert der anderen Ware ausdrücken. In der Wertformanalyse geht dabei 
folgende Entwicklung vor sich: Zuerst wird eine einzelne Ware analysiert, dann 
das Verhältnis zweier Waren, schließlich die Gesamtheit der Waren und das ih-
nen nun gegenüberstehende allgemeine Äquivalent. Marx kann dies deshalb tun, 
weil er zu Beginn der Darstellung die Existenz einer zweiten Ware sowie die 
Existenz eines Warensystems aus der Betrachtung ausgeklammert hat.7 Diese 
beiden Klammern werden im Zuge der Wertformanalyse wieder aufgelöst. Die 
Hinzuziehung einer zweiten Ware und die dadurch sich ergebende Möglichkeit 
des Ausdrucks des Tauschwerts der Ware A durch den Gebrauchswert der Ware 
B kommentiert Marx durch Formulierungen wie: „Was uns vorher die Analyse, 
sagt uns jetzt die Leinwand selbst.“8 Zu beachten ist, dass die Objektivität des 
                                                             
6  Auf die Wertformanalyse selbst gehe ich nicht detailliert ein. Eine ausführliche Dis-

kussion der westdeutschen Sekundärliteratur findet sich in: Elbe 2008, Kapitel 1. 

Vgl. darüber hinaus etwa Göhler 1980; Heinrich 1999a; Iber 2006; Dennis Kirch-

hoff/Alexander C. Reutlinger (2006): Vorarbeiten zu einer relationslogischen Re-

konstruktion der Marx schen „Wertformanalyse“, in: Hoff/Petrioli/Stützle/Wolf 

2006, S. 200–227; Rakowitz 2000; Dieter Wolf (2002): Der dialektische Wider-

spruch im Kapital. Ein Beitrag zur Marx schen Werttheorie, Hamburg. Eine Kritik 

formuliert z. B. Werner Becker (1972): Kritik der Marx schen Wertlehre. Die me-

thodische Irrationalität der ökonomischen Basiskategorien des „Kapital“, Hamburg. 

7  Rubin schreibt: Den Ausgangspunkt der Marx schen Überlegungen „bildet die kon-

krete Struktur der Warenproduktion und nicht die reine Logik des Vergleichs zweier 

Waren. Marx geht somit von der mannigfachen Gleichsetzung aller Waren unterei-

nander aus oder davon, dass jede Ware mit vielen anderen Waren gleichgesetzt wer-

den kann.“ (Rubin 1924, S. 67). 

8  MEGA² II/6, 10. Vgl. auch: „Sagen wir: als Werte sind die Waren bloße Gallerten 

menschlicher Arbeit, so reduziert unsere Analyse dieselben auf die Wertabstraktion, 

gibt ihnen aber keine von ihrer Naturalform verschiedene Wertform. Anders im 

Verhältnis einer Ware zur andern. Ihr Wertcharakter tritt hier hervor durch ihre Be-

ziehung zu der anderen Ware.“ (MEW 23, S. 65) und „Man sieht, alles, was uns die 

Analyse des Warenwerts vorher sagte, sagt die Leinwand selbst, sobald sie in Um-

gang mit andrer Ware, dem Rock, tritt. Nur verrät sie ihre Gedanken in der ihr allein 

geläufigen Sprache, der Warensprache.“ (ebd., S. 66). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 157 

Wertes hier nicht bewiesen wird. Es findet keine Ableitung des objektiven Ver-
hältnisses Wert statt, sondern eine begrifflich nachvollziehbare Rekonstruktion 
dieses Verhältnisses. Dabei wird gezeigt, wie sich ein gesellschaftliches Verhält-
nis in einem handhabbaren Gegenstand darstellen kann; auch wenn die Wert-
formanalyse den Sprung zum Geld – als empirischer Versicherung – selbst nicht 
vollzieht, sondern ihn mit dem Begriff des allgemeinen Äquivalents lediglich 
begrifflich vorbereitet. 

Was die Wertformanalyse nicht beantwortet, ist die Frage nach der prakti-
schen Reduktion auf die Einheit Wert.9 Sie zeigt nur auf, wie sich die ökonomi-
sche Einheit in einem Verhältnis von Waren darstellen kann. In der Ersten Auf-
lage des Kapital unterscheidet Marx drei Weisen des Vorhandenseins der „Abs-
traktion Werth“ für die Menschen.10 Grundlegend ist die Reduktion der ver-
schiedenen Tätigkeiten auf die „Abstraktion Werth“, d.h. gemäß der Marx schen 
Theorie der Wertsubstanz auf die abstrakt menschliche Arbeit. Die erste Wert-
abstraktion ist ein „Thun“ ohne Wissen darum, dass auf die abstrakt-menschliche 
Arbeit reduziert wird. Marx charakterisiert sie als „eine naturwüchsige und daher 
bewußtlos instinktive Operation [des] Hirns“.11 Allerdings bleibt es nicht bei 
dieser Bewusstlosigkeit: „Erst ist ihr Verhältniß praktisch da. Zweitens aber, 
weil sie Menschen sind, ist ihr Verhältniß als Verhältniß für sie da.“ Es bilden 
sich also Vorstellungen davon aus, dass und worin diese Wertabstraktion be-
steht. Diese werden dann in einem dritten Schritt wissenschaftlich untersucht: 
                                                             
9  „Was dabei darstellungstechnisch als eine Abstraktion des vorstellenden Denkens 

erscheint, ist in Wirklichkeit ‚eine Abstraktion, die in dem gesellschaftlichen Pro-

duktionsprozess täglich vollzogen wird‘. Die aufgefundenen basalen Gleichgültig-

keiten müssen eine Entsprechung in der Realität finden.“ (Lohmann 1991, S. 184; 

Zitat im Zitat: Karl Marx (1867): Das Kapital. Band 1, Tokio 1959, S. 13) 

10  Die folgenden Zitate aus MEGA² II/5, S. 46. Vgl. auch die weniger prägnante Fas-

sung in MEW 23, S. 88. 

11  Zur Diskussion des Begriffs der Bewusstlosigkeit vgl. Ingo Elbe (2006a): Helmut 

Reichelts Geltungstheorie. Ein Beitrag zur rationalen Rekonstruktion des 

„Verhängnisses“?, in: CEE IEH, Nummer 128, 2006, URL: http://www.conne-

island.de/nf/128/20.html, Aufruf 20.06.2012; Ingo Elbe (2006b): Methodische 

Abstraktion und objektive Semantik. Bemerkungen zu Dieter Wolfs Rekonstruktion 

der Werttheorie, in: CEE IEH, Nummer 129, 2006, URL: http://www.conne-

island.de/nf/129/15.html, Aufruf 20.06.2012; Martin Eichler (2006): 

„Gesellschaftliche Bewegung der Sachen“ oder „Verselbständigung verrückter 

Formen“? Erkenntniskritische Anmerkungen zu den Beiträgen Ingo Elbes im CEE 

IEH #128 und #129, in: CEE IEH, Nummer 130, 2006, URL: http://www.conne-

island.de/nf/130/23.html, Aufruf 20.06.2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

„Später suchen sie [die Menschen; M.E.] durch die Wissenschaft hinter das Ge-
heimniß ihres eigenen gesellschaftlichen Produkts zu kommen“. Der dritte 
Schritt deckt sich mit dem Marx schen Forschungsprozess und ist damit eine 
Selbstreflexion auf die Forschungspraxis der Wissenschaftler. Sie vollziehen die 
Wertabstraktion nach.12 Der zweite Schritt ist der Ausgangspunkt der wissen-
schaftlichen Praxis in den Alltagsvorstellungen und, insofern diese verzerrt sind, 
auch der Ausgangspunkt der Ideologiekritik. Die Wertabstraktion ist jedoch vor 
der Wissenschaft und vor den Alltagserfahrungen vorhanden. Dabei ist sie Er-
gebnis einer menschlichen Praxis. Diese Praxis ist der geldvermittelte Tausch; 
seine Rolle bezüglich der praktischen Abstraktion gilt es nun zu untersuchen. 

 
 

7.2 DER WERT ALS PRAKTISCHE ABSTRAKTION 
 

Ich bin im ersten Teil der Arbeit bereits auf die Begriffe der praktischen und der 
realen Abstraktion eingegangen.13 Marx fasst in der Kritik der Hegelschen 
Rechtsphilosophie den Staat als praktische Abstraktion. Er wird als Institution 
gedacht, der sich aus den sozialen Umgangsformen der Menschen herauslöst und 
sich verselbständigt, d.h. eine Abstraktion von ihnen ist. Ähnlich stellt sich die 
Vorgehensweise in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten dar. Hier 
wird das Privateigentum als Abstraktion gefasst. Marx identifiziert die entfrem-
dete Arbeit als die für die Abstraktion verantwortliche Handlungsform, das Ma-

                                                             
12  Alfred Amonn formuliert diesen Zusammenhang in den Termini einer Bewusst-

seinsphilosophie und ohne den Wertbegriff. „Damit […] eine allgemeine sozialwis-

senschaftliche Aussage über sie [die Quantitätsverhältnisse oder Preisausdrücke; M. 

E.] gemacht werden kann, ist es nötig, dass sie etwas gemeinsames Soziales enthal-

ten, eine Gleichartigkeit in sozialer Beziehung aufweisen, d.h. eine Gleichartigkeit, 

die nur unter Voraussetzung eines sozialen Verkehrs, abgesehen davon aber nicht 

denkbar ist. Sie müssen also gleichartige soziale Verhältnisse oder Ausdrücke dar-

stellen. Damit ist schon gesagt, dass diese Gleichartigkeit keine anschauliche, keine 

reale im Sinne der empirisch-naturwissenschaftlichen Betrachtungsweise ist, d.h. 

nicht in der äußeren Welt (Natur) als unserer sinnlichen Natur zugänglich existiert, 

sondern eine rein gedanklich erfassbare ist, d.h. nur in den Gedanken der Menschen 

existiert. Zugleich darf sie aber als soziale Gleichartigkeit nicht bloß in Gedanken 

des einen oder anderen Individuums existieren, sondern muss eben für alle, einen 

geschlossenen Gesellschaftskreis bildenden Individuen in derselben Weise gelten.“ 

(Amonn 1927, S. 314; Hervorhebung im Original). 

13  Vgl. Abschnitt 3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 159 

nuskript bricht jedoch mit der Frage ab, wie die entfremdete Arbeit zustande 
kommt. In den Schriften zur Kritik der politischen Ökonomie verwendet Marx 
ein anderes Begriffsinventarium. Die zentrale Abstraktion ist der Wert; der geld-
vermittelte Tausch ist diejenige Handlungsform, die die für die Ökonomie we-
sentliche praktische Abstraktion vollzieht: 

 
„Die Reduction der verschiednen konkreten Privatarbeiten auf dieses Abstractum gleicher 

menschlicher Arbeit vollzieht sich nur durch den Austausch, welcher Producte verschied-

ner Arbeiten thatsächlich einander gleichsetzt.“14 

 
In den geldvermittelten Tauschhandlungen konstituiert sich die Wertform und es 
wird – folgt man Marx – auf die Substanz der abstrakt menschlichen Arbeit re-
duziert. Der geldvermittelte Tausch erweist sich – mit einer gleich zu diskutie-
renden Einschränkung – als das real vermittelnde Band der Totalität der kapita-
listischen Produktionsweise. Durch ihn wird die Identität der unterschiedlichen 
Güter konstituiert. Wertabstraktion und Wertsubstanz stehen dabei im Verhältnis 
von hinreichender und notwendiger Bedingung. Erst mit einem geldvermittelten 
Tauschsystem wird in der kapitalistischen Produktionsweise eine – mehr oder 
weniger – stabile Form bereitgestellt, in der die gemeinsame Dimension der 
menschlichen Arbeiten wirksam werden kann. In der Wertsubstanz muss die 
Möglichkeit ihrer Vergleichbarkeit jedoch bereits vorhanden sein. 

Einschränkend ist anzumerken, dass man sich immer noch auf einer unter-
komplexen Stufe der Rekonstruktion der kapitalistischen Gesellschaftsform be-
findet. Insofern beschreibt die gemeinsame quantitative Dimension der Waren 
nicht die Gesamtheit ihrer Vermittlungsformen. Der geldvermittelte Tausch ist 
ein reales Band und damit die notwendige Voraussetzung der komplexeren For-
men, insbesondere des Kapitals. 
 
Deutlicher wird der Begriff der praktischen Abstraktion vielleicht, wenn man ihn 
an einer ganz anderen menschlichen Praxis diskutiert. Betrachtet man einen or-
dinären Stuhl, so könnte die Antwort auf die Frage, was ein Stuhl sei, darin be-
stehen, seine allgemeinsten Merkmale anzugeben, also Sitzfläche, vier Beine, 
Lehne etc. „Stuhl“ bezeichnet dann jene Dinge, die diese x Merkmale erfüllen. 
Gegenstände, die diese Merkmale besitzen, können unter diesen Begriff subsu-
miert werden. Man kann den Stuhl aber auch anders definieren. Der Stuhl ist das 
Resultat einer bestimmten Praxis des Sitzens, das Ergebnis des Bedürfnisses 
nach einer Sitzgelegenheit. Er bestimmt sich über seinen Gebrauch. Der Begriff 
des Stuhls gehört zu einer Praxis insoweit, dass er nicht durch Reflexion auf be-
                                                             
14  MEGA² II/6, S. 41. Vgl. Rubin 1924, S. 94f.; Heinrich 1999a, S. 209. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

stimmte einzelne Dinge entsteht, die man hinsichtlich eindeutiger Merkmale 
zum Begriff des Stuhls zusammenfasst. Er entsteht dadurch, dass man auf 
Gegenständen sitzt. Sobald man sitzt und sich anlehnen kann, hat man der Mög-
lichkeit nach einen Begriff des Stuhls. Man hat ihn dann ganz, wenn man darü-
ber nachdenkt, was man gerade tut – „weil sie Menschen sind, ist ihr Verhältniß 
als Verhältniß für sie da.“15 

Das Sitzen ist in diesem Verständnis eine praktische Abstraktion. Man be-
handelt den spezifischen Gegenstand in einer bestimmten Art und Weise und 
abstrahiert dabei von anderen Möglichkeiten, wie er sonst noch zu gebrauchen 
wäre. Der Begriff des Stuhls ist dann das Ergebnis des die Praxis des Sitzens be-
gleitenden Bewusstseins. Dies hat zur Folge, dass sich der Begriff des Stuhls 
nicht ohne Weiteres vom Gegenstand Stuhl ablösen lässt. Der Begriff des Stuhls 
kann in dem Moment entstehen, in dem auch der Gegenstand Stuhl entsteht, 
dann, wenn auf einem Gegenstand bewusst gesessen wird. Der Begriff des Stuhls 
– das Bewusstsein davon, auf Gegenständen in bestimmter Art und Weise zu sit-
zen – gehört zum Stuhl als Gegenstand dazu. 

Wovon wird abstrahiert, wenn man einen Gegenstand als Stuhl benutzt?16 
Zwei Dinge sind wesentlich: Zum ersten abstrahiert man von den verschiedenen 
Verwendungsmöglichkeiten, die der Gegenstand noch besitzt. Sitzt man auf 
einem Stuhl, dann benutzt man ihn nicht als Feuerholz. Dies bedeutet zum zwei-
ten zugleich, dass man von den für die Praxis des Sitzens nicht relevanten Eigen-
schaften des Gegenstandes absieht. Ob der Stuhl etwa aus Plastik oder aus Holz 
besteht, ist für die Praxis des Sitzens von nachgeordneter Bedeutung. Dieses 
praktische Absehen von den kontingenten Eigenschaften erlaubt es schließlich, 
die oben angegebene Definition vorzunehmen, die seine wesentlichen Merkmale 
angibt. 

Inwieweit lässt sich die praktische Abstraktion auf den Wert mit der prakti-
schen Abstraktion auf den Stuhl vergleichen? Der Moment der Abstraktion oder 
Reduktion, der mit der Handlung verläuft, ist beiden gemeinsam. Während sich 
der Wert durch den Tausch konstituiert, konstituiert sich der Stuhl durch das Sit-
zen. Darüber hinaus sind die Unterschiede allerdings immens. Folgt man den 
Überlegungen zur Praxis der Reduktion auf den Stuhl, müssen bezüglich eines 
Vergleiches von Wert und Stuhl mehrere Präzisierungen vorgenommen werden: 

 
                                                             
15  MEGA² II/5, S. 46. 

16  Hinzuzufügen ist, dass sich im Falle des Stuhls auch der Gegenstand als ein Gegen-

stand erst dann konstituiert, wenn er als Stuhl gebraucht wird. Der Begriff des 

Gegenstandes ist nicht derart, dass er in praktischen Zusammenhängen für sich exis-

tiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 161 

(1) Zum einen ist der Stuhl ein Gegenstand, der Wert hingegen eine – je nach 
Sprachwahl – Perspektive, Eigenschaft oder Dimension, die einem Gegenstand 
oder was auch immer bewertet wird, unter bestimmten Umständen zukommt. 
Der spezifische Gegenstand, dem das Wertsein eignet, ist die Ware. Die Analo-
gie zwischen Sitzabstraktion und Tauschabstraktion ist also zwischen Ware und 
Stuhl zu ziehen. 
 
(2) Daran anschließend ist zu fragen, was auf der Seite des Stuhls dem Wert ent-
spricht. Auf den ersten Blick scheint es, dass die Merkmale des Stuhls hier ein 
Analogon bilden. Der Wert wäre dann für die Ware eine Eigenschaft wie das 
Haben einer Lehne ein Merkmal des Stuhls wäre. Allerdings ist diese Parallele 
nur bedingt richtig. Die Struktur auf Seiten der Ware ist komplizierter. Unmittel-
bare Eigenschaft der Ware ist der Preis. Im alltäglichen Handeln reduziert man 
den Gegenstand im Tausch auf seinen Preis. Nur in bestimmten Situationen 
kommt die Rede überhaupt auf den Wert. Wenn man das Gefühl hat, der Preis ist 
nicht angemessen, sagt man: „Das Ding A ist seinen Preis nicht wert.“ Der Wert 
bezeichnet damit eine Ebene, die nur dann ins Spiel kommt, wenn der Preis auf 
irgendeine Art und Weise in Frage steht. Dies kann in der Wissenschaft gesche-
hen oder beim Feilschen. Eine solche Ebene ist bezüglich des Stuhls nicht unmit-
telbar vorhanden. Hat ein Gegenstand, auf dem man sitzen kann, keine Lehne, 
und Paula nennt diesen Gegenstand Stuhl, dann kann man sie korrigieren und 
sagen: „Nein, das ist ein Hocker“. Dies allerdings entspricht dem Fehler, den 
man macht, wenn man von einem Gegenstand als Ware spricht, der keinen Preis 
und keinen Wert hat. 

 
(3) Damit im Zusammenhang steht, dass der Begriff des Werts – ganz zu 
schweigen von seiner inhaltlichen Bestimmung – nicht unmittelbar im Bewusst-
sein vorhanden ist, wenn bewusst getauscht wird. Der Begriff des Preises ist in 
dieser Hinsicht unmittelbarer. 

 
(4) Unabhängig davon, ob und wie man ihre Substanz bestimmt, wird bei der 
Wertabstraktion auf etwas reduziert, was nicht unmittelbares Merkmal des 
Gegenstands selber ist. Simmel formuliert – wenn auch ein wenig schief –, „daß 
der Wert nicht in demselben Sinne an den Objekten haftet wie die Farbe oder die 
Temperatur.“17 Dies hängt wesentlich damit zusammen, dass sich der Wert als 

                                                             
17  Simmel 1900, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

ein interpersonales Verhältnis konstituiert und nicht als Verhältnis zwischen In-
dividuum und Gegenstand.18 
 
(5) Mit diesem interpersonalen Verhältnis verknüpft ist die Frage nach dem 
Wertausdruck. Die Wertabstraktion hat eine andere Form des Ausdrucks als die 
Stuhlabstraktion. Während der Ausdruck der Stuhlabstraktion des Begriff des 
Stuhles ist und dieser Begriff dann vorhanden ist, wenn man den Menschen ein 
Bewusstsein ihres Tuns zuspricht, funktioniert der Ausdruck der Abstraktion auf 
den Wert anders. Ausdrücken lässt sich der Wert einer Ware nur in einer anderen 
Ware. Wert bedeutet immer „soviel Wert wie …“. Im Preis ist dieses Verhältnis 
allerdings nicht mehr unmittelbar sichtbar, der Preis scheint dem Gegenstand 
von Natur aus zuzukommen. Man sagt nicht „soviel Preis wie …“. Der Stuhl 
„braucht“, um sich auszudrücken, nichts anderes als die Sprache, er „braucht“ 
keinen zweiten Stuhl. 

In dieser Hinsicht passt ein anderer Vergleich besser: Wie beim Wert kann 
man sich einen Weg wissenschaftlichen Forschens denken, der bei der abstrak-
testen Bestimmung „Länge“ endet. Diese Länge ist dann wie der Wert erst ein-
mal nur „für uns“. Damit die Länge „für sich“ werden kann, muss man von zwei 
Gegenständen ausgehen, die die Eigenschaft der Länge besitzen und diese mitei-
nander ins Verhältnis setzen. Die Länge entsteht, bzw. – da es sich hier um eine 
natürliche Eigenschaft handelt – wird sichtbar durch die Praxis des Vergleichs, 
welche später dann zur regulierten Praxis des Messens wird. Auch beim Wert ist 
die Ebene der gegenseitigen Vergleichung wesentlich. Die Dimension des Wer-
tes ist natürlich darin verschieden von der der Länge, dass Längen jedem körper-
lichen Gegenstand zukommen, der Wert eines Gegenstandes jedoch Ergebnis 
einer spezifischen menschlichen Praxis ist, also nichts, was dem Gegenstand von 
Natur aus eignet. 
  

                                                             
18  Bezüglich des Preises kann man darüber hinaus sagen, dass seine Qualität eine Grö-

ße ist. Die Reduktion auf den Preis ist eine Reduktion auf eine Quantität. In der 

Rechtsphilosophie trifft Hegel die Bestimmung, dass der Wert die Qualität in die 

Quantität überführe: „Im Eigentum ist die quantitative Bestimmtheit, die aus der 

qualitativen hervortritt, der Wert. Das Qualitative gibt hier das Quantum für die 

Qualität und ist als solches ebenso erhalten wie aufgehoben.“ (HWB 7, S. 136). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 163 

7.3 VERGEGENSTÄNDLICHUNG UND VERKEHRUNG – 
DER WERT ALS REALE ABSTRAKTION 

 
Bislang habe ich mich in der Rekonstruktion des Wertbegriffs auf der Ebene des 
Tauschwerts bewegt. Reale Formen des Werts wurden dabei noch nicht unter-
sucht, auch wenn im Zuge der Entfaltung des Werts zwei Voraussetzungen der 
Marx schen Darstellung eingeholt wurden. Es ist die Existenz mehrerer Waren 
und schließlich eines Tauschsystems dieser Waren, welche die Objektivität des 
Tauschwerts erst garantieren. Eine stabile Form des Werts ergibt sich erst aus 
einem solchen System, noch nicht aus einer bloßen Anzahl der Waren selbst. In 
einem einzelnen Tauschvorgang findet zwar per definitionem eine Reduktion auf 
eine Einheit statt, allerdings ist diese Einheit eine zufällige und verschwindende. 
Spricht man aber von einem System von Tauschakten, heißt dies nicht nur, dass 
regelmäßig und wiederkehrend getauscht wird, sondern auch, dass nicht nur 
zwei, sondern eine genügend große Anzahl von Produkten getauscht werden. Ein 
System von Tauschakten bedarf nun eines allgemeinen Ausdrucks und Trägers 
des Tauschwerts. Als ein solches firmiert das Geld. Es ist „kein Ding, sondern 
eine bestimmte Form des Werts“.19 Dass das Geld existiert und dass durch das 
Geld die Waren einen Preis besitzen, ist einer der faktischen Ausgangspunkte 
der Marx schen Analyse. In der Darstellung geht Marx jedoch nicht vom Geld 
aus, sondern rekonstruiert es, indem er es aus der durch es ausgedrückten Einheit 
– dem Wert – entwickelt. Das Geld ist dabei nicht nur Ergebnis einer Rekons-
truktion, als empirisch-sozialer Gegenstand dient es zugleich der Bestätigung der 
Marx schen Begriffsentwicklung. 

Für die Entfaltung der ökonomischen Formen kann Marx auf das Geld als 
vorher Eingeklammertes problemlos zurückgreifen. Etwas anderes ist es jedoch, 
die Entstehung des Geldes als allgemeinem Äquivalent historisch herzuleiten. 
Die Geldentstehung entzieht sich einer dialektischen Darstellung. Sie wird im 
zweiten Kapitel des Kapital mit dem Begriff der „gesellschaftlichen Tat“ ge-
fasst: „Aber nur die gesellschaftliche Tat kann eine bestimmte Ware zum allge-
meinen Äquivalent machen. Die gesellschaftliche Aktion aller andren Waren 
schließt daher eine bestimmte Ware aus, worin sie allseitig ihre Werte darstel-
len.“20 Es gibt Waren, die sich als Geld besser, andere, die sich schlechter eig-

                                                             
19  MEW 25, S. 870. 

20  MEW 23, S. 101. In Zusammenhang mit der Geldentstehung benutzt Marx im Kapi-

tal das erste Mal den Begriff des Widerspruchs. Er schreibt: „Man sah, daß der Aus-

tauschprozeß der Waren widersprechende und einander ausschließende Beziehungen 

einschließt.“ (ebd., S. 118). Verdeutlicht wird die Textstelle in einem Brief an En-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

nen, prinzipiell aber ist die Auswahl der konkreten Form weder ein willentlicher 
Prozess, noch ergibt er sich aus der Marx schen Begriffsentwicklung: „Das Geld 
entsteht nicht durch Konvention, sowenig wie der Staat.“21 

Der zuerst nur in einer zufälligen anderen Ware Ausdruck findende Wert, so 
das Ergebnis der Wertformanalyse, drückt sich letztlich in einer allgemeinen 
Wertform aus, einer Form, in der alle Waren ihren Wert in einer Ware darstellen 
können. Auch die Ware in dieser Form hat vorerst noch einen doppelten Charak-
ter, besteht aus Gebrauchswert und Tauschwert, allerdings wird dieser Ge-
brauchswert in der Marx schen Analyse zu einer nur noch sekundären Eigen-
schaft, zu einem bloßen Träger von Wert. Zum Wesentlichen wird hier, dass sich 
die ökonomische Dimension des Gegenstandes, die sich, immer nur in einem 
Verhältnis zweier Waren ausdrücken kann („soviel Wert wie …“) in einem 
Gegenstand konzentriert. Der Wert findet seinen Ausdruck in einem eigenen 
Gegenstand: „[D]er Tauschwert der Sache gewinnt eine selbständige Existenz 
außerhalb der Sache.“22 

Diese Art der Vergegenständlichung einer Abstraktion kann man als reale 
Abstraktion bezeichnen.23 Marx greift hier wieder auf das Bild von Art und Gat-
tung zurück, welches aus den Frühschriften vertraut ist: 
                                                                                                                                  

gels: „Aus dem Widerspruch der allgemeinen Charaktere des Werts mit seinem 

stofflichen Dasein in einer bestimmten Ware etc. […] ergibt sich die Kategorie des 

Geldes.“ (MEW 29, S. 315). Das einzige Mal, dass Marx den Widerspruchsbegriff 

im Zusammenhang mit der Wertformanalyse im Kapital verwendet, ist in einem 

Rückblick. Im Geldkapitel schreibt er: „Der der Ware immanente Gegensatz von 

Gebrauchswert und Wert, von Privatarbeit, die sich zugleich als unmittelbar gesell-

schaftliche Arbeit darstellen muß, von besondrer konkreter Arbeit, die zugleich als 

nur als abstrakt, allgemeine Arbeit gilt, von Personifizierung der Sachen und Ver-

sachlichung der Personen – dieser immanente Widerspruch erhält in den Gegensät-

zen der Warenmetamorphose seine entwickelten Bewegungsformen.“ (MEW 23, 

S. 128). Im Wertformkapitel selbst spricht Marx ausschließlich von Gegensätzen 

zwischen Gebrauchswert und Wert bzw. Tauschwert. 

21  MEW 42, S. 98. Kritisch dazu Lange 1978, S. 23f. 

22  MEW 42, S. 129f. Hegel bestimmt das Geld in diesem Sinne als den „materiell exis-

tierenden Begriff“. Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1803/04): Anhang zur Je-

naer Realphilosophie, in: Ders.: Frühe politische Systeme, Frankfurt a.M., Berlin 

und Wien 1974, S. 291–336, hier S. 334. 

23  Der Begriff der realen Abstraktion wird von Simmel in der Philosophie des Geldes 

verwendet: „Daß so nicht nur die Betrachtung der Wirtschaft, sondern die Wirtschaft 

selbst sozusagen in einer realen Abstraktion aus einer umfassenden Wirklichkeit der 

Wertungsvorgänge besteht, ist nicht so verwunderlich, wie es zuerst scheint, sobald 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 165 

„[Die Leinwand in der allgemeinen Wertform erscheint als; M.E.] Gattungsform des Ae-

quivalents für alle anderen Waaren. Es ist als ob neben und außer Löwen, Tigern, Hasen 

und allen anderen wirklichen Thieren […] auch noch das Thier existirte, die individuelle 

Incarnation des ganzen Thierreichs. Ein solches Einzelne, das in sich selbst alle wirklich 

vorhandenen Arten derselben Sache einbegreift, ist ein Allgemeines, wie Thier, Gott 

u.s.w.“24 

 
Mit der Bestimmung des Geldes als einer vergegenständlichten oder realen Abs-
traktion geht ein Prozess einher, den Marx als „Verkehrung“ bezeichnet.25 Man 
kann die Verkehrung in zwei Teilschritten beschreiben. Der erste Teilschritt be-
                                                                                                                                  

man sich klar macht, wie ausgedehnt das menschliche Tun innerhalb jeder seeli-

schen Provinz mit Abstraktionen rechnet.“ (Simmel 1900, S. 57). Diese Verwen-

dungsweise entspricht in etwa dem oben erläuterten Begriff der praktischen Abstrak-

tion. Prominent wird der Begriff der Realabstraktion in bestimmten Kreisen des 

westlichen Marxismus durch Alfred Sohn-Rethel. Dieser vertritt die These, dass sich 

durch die in der geldvermittelten Tauschabstraktion stattfindende Reduktion auf eine 

Quantität erst die Fähigkeit entwickelt habe, in formalen Kategorien zu denken. Vgl. 

Alfred Sohn-Rethel (1978): Warenform und Denkform, Frankfurt a.M.; Ders (1990): 

Das Geld, die bare Münze des Apriori, Berlin. Ähnliche Gedanken entwickeln etwa 

Rudolf-Wolfgang Müller (1977): Geld und Geist. Zur Entstehungsgeschichte von 

Identitätsbewußtsein und Rationalität in der Antike, Frankfurt a.M. und New York 

und Richard Seaford (2004): Money and the Early Greek Mind, Cambridge. Eine 

Anknüpfung im Geiste, die über den Zusammenhang von Rhythmus und universaler 

Geldbenutzung handelt, ist Eske Bockelmann (2004): Im Takt des Geldes. Zur Ge-

nese des modernen Denkens, Springe. Eine Kritik an Sohn-Rethel entwickelt etwa 

Christoph Türcke (2002): Erregte Gesellschaft. Philosophie der Sensation, München, 

S. 225f. 

24  MEGA² II/5, S. 37. Wie weit sich Marx damit von seiner Polemik gegen die Jung-

hegelianer entfernt hat, zeigt folgende Aussage aus der Heiligen Familie: „Gegeben 

sei ein halb Dutzend Tiere, etwa der Löwe, der Haifisch, die Schlange, der Stier, das 

Pferd und der Mops. Abstrahiere dir aus diesen sechs Tieren die Kategorie: das 

‚Tier‘. Stelle dir das ‚Tier‘ als ein selbständiges Wesen vor. Betrachte den Löwen, 

den Haifisch, die Schlange etc. als Verkleidungen, als Inkarnationen des ‚Tiers‘. [...] 

Du siehst, daß das ‚Tier‘, welches im Löwen den Menschen zerreißt, im Haifisch ihn 

verschlingt, in der Schlange ihn vergiftet, im Stier mit dem Horn auf ihn losstößt 

und im Pferd nach ihm ausschlägt, in seinem Dasein als Mops ihn nur mehr an-

bellt“. (MEW 2, S. 79) 

25  MEGA² II/5, S. 634. Die Geldkritik der Millexzerpte blieb bei diesem Verkehrungs-

begriff stehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

steht darin, dass ein Gegenstand nicht in einer bisher herkömmlichen Art und 
Weise gebraucht wird, sondern in einer neuen. Gold etwa wird nicht als 
Schmuck benutzt, sondern als Tauschmittel. Dieser Teilschritt ist notwendige 
Voraussetzung der Verkehrung. Sie selbst tritt dann ein, wenn die neue Verwen-
dungsweise darauf basiert, dass das allgemeine, gemeinsame Moment der ver-
schiedenen Gegenstände, die sich als Waren klassifizieren lassen, selbst Ver-
wendung findet. Das allgemeine Moment der Ware wird zum bestimmenden 
Moment des neuen Gegenstandes Geld. Die allgemeine und abstrakte Wertdi-
mension verkehrt sich in einen konkreten Gegenstand. Geld ist der Gegenstand, 
„in welchem der abstrakte Wert aller Waren wirklich ist“.26 In der zweiten Fas-
sung der Wertformanalyse der Erstauflage des Kapital schreibt Marx: 

 
„Innerhalb des Werthverhältnisses und des darin einbegriffenen Werthausdrucks gilt das 

abstrakt Allgemeine nicht als Eigenschaft des Konkreten, Sinnlich-Wirklichen, sondern 

umgekehrt das Sinnlich-Konkrete als bloße Erscheinungs- oder bestimmte Verwirkli-

chungsform des Abstrakt-Allgemeinen. Die Schneiderarbeit, die z.B. in dem Aequivalent 

Rock steckt, besitzt, innerhalb des Werthausdrucks der Leinwand, nicht die allgemeine 

Eigenschaft, auch menschliche Arbeit zu sein. Umgekehrt. Menschliche Arbeit zu sein gilt 

als ihr Wesen, Schneiderarbeit zu sein nur als Erscheinungsform oder bestimmte Verwirk-

lichungsform dieses ihres Wesens. Dieß quid pro quo ist unvermeidlich, weil die in dem 

Arbeitsprodukt dargestellte Arbeit nur werthbildend ist, soweit sie unterschiedslose 

menschliche Arbeit ist“.27 

 
Man kann diese Überlegung28 wiederum mit der Länge kontrastieren. Auch beim 
Messen der Länge findet unter Umständen eine Verkehrung statt. Auch hier 
entwickelt sich eine Praxis, in der eine allgemeine Dimension Gegenständlich-
                                                             
26  HWB 7, S. 357. 

27  MEGA² II/5, S. 634. Im Anschluss daran gibt Marx noch ein Beispiel: „Diese Ver-

kehrung, wodurch das Sinnlich-Konkrete nur als Erscheinungsform des Abstrakt-

Allgemeinen, nicht das Abstrakt-Allgemeine umgekehrt als Eigenschaft des Konkre-

ten gilt, charakterisiert den Werthausdruck. Sie macht zugleich sein Verständniß 

schwierig. Sage ich: Römisches Recht und deutsches Recht sind beide Rechte, so ist 

das selbstverständlich. Sage ich dagegen: Das Recht, dieses Abstraktum, verwirk-

licht sich im römischen Recht und im deutschen Recht, diesen konkreten Rechten, 

so wird der Zusammenhang mystisch.“ (ebd.). 

28  Es ist zu beachten, dass Marx in diesem Zusammenhang von „erscheinen“ und „gel-

ten“ spricht. Die Analyse einer Gesellschaft benötigt eine Herangehensweise, die 

sich Elemente des Begriffsrealismus ausborgt, allerdings sind diese nach wie vor nur 

realistisch in den Augen der Handelnden, nicht darüber hinaus. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 167 

keit gewinnt. Ein Stück Holz oder Plastik verkehrt sich in ein Lineal, da nur 
noch die abstrakte Eigenschaft „Länge“ für die Benutzerin des Lineals eine Rolle 
spielt. Der sinnlich-konkrete Gegenstand „Lineal“ wird zur Erscheinungsform 
eines Allgemeinen und Abstrakten. Ich kann sagen: „Die Länge verwirklicht sich 
im Lineal“, anstatt: „Die Länge ist eine Eigenschaft dieses Holzstückes“. 

Der wesentliche Unterschied zwischen Geld und Lineal ist, dass die Wert-
form Geld durch die Verkehrung nicht vollständig beschrieben wird. Beim Li-
neal ist die Geschichte hier zu Ende, und der nächste entscheidende Schritt, die 
Verselbständigung dieses Mittels, findet nicht statt. 

 

7.3.1 Zwischenspiel: Der Sieg des Wertes 
über den Gebrauchswert 

 
„Aber die Rüstungen beide vertauschen wir, daß auch die andern/ Schaun, wie wir Gäste 

zu sein aus Väterzeiten uns rühmen./ Also redeten jen’, und herab von den Wagen sich 

schwingend,/ Faßten sie beid’ einander die Händ’, und gelobten sich Freundschaft./ Doch 

den Glaukos erregte Zeus, daß er ohne Besinnung/ Gegen den Held Diomedes die Rüstun-

gen, goldne mit ehrnen,/ Wechselte, hundert Farren sie wert, neun Farren die andern.“29 

 
Diomedes und Glaukos, die sich als Feinde auf dem trojanischen Schlachtfeld 
gegenübertreten, entdecken im Palaver, das dem Zweikampf, wie Homer ihn be-
schreibt, manchmal vorausgeht, eine Verbindung zwischen ihren Geschlechtern. 
Ihre Großväter waren Gastfreunde. Grund genug, den Zweikampf nicht zu be-
ginnen, sondern die Freundschaft zwischen den Familien durch einen Tausch 
ihrer Rüstungen zu erneuern. Der vollzogene Tausch wird vom Autor der Ilias 
folgendermaßen kommentiert: Der Wert der goldenen zum Wert der ehernen 
(bronzenen) Rüstung verhält sich wie der Wert von hundert Rindern zum Wert 
von neun Rindern. Homer appelliert an ein allgemeines Wertmaß und unterwirft 
den subjektiven Tauschvorgang einem objektiven Wertstandard. Nach diesem 
Wertmaßstab handelt Glaukos irrational, da er nur einen Bruchteil seines Einsat-
zes wieder erhält. Doch was geschieht, wenn man Zeus durch Ares ersetzt? Wäre 
nicht die Besinnungslosigkeit, die Zeus als Vertreter der Rationalität des 
Tauschwerts hervorruft, im Falle des Ares gerade ihr Gegenteil, nämlich das ra-
tionale Handeln?30 Ist eine eherne Rüstung im Kampf nicht viel besser geeignet 

                                                             
29  Homer: Ilias, übersetzt von Johann Heinrich Voß, Frankfurt a.M. 1990, Sechster Ge-

sang, S. 230–236. 

30  Zur Rationalität der Götter des Olymp: Hubert Dreyfus (2007): Man, God, and So-

ciety in Western Literature. Seminar an der Universität Berkeley. Podcast unter der 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

als eine goldene? Unabhängig von der Frage, ob Homer diesen Zwiespalt tat-
sächlich ausdrücken wollte31, zeigt sich früh, welche praktischen Konsequenzen 
die von Marx angesprochene Verkehrung haben kann. 

 
 

7.4 DIE VERSELBSTÄNDIGUNG DES WERTS 
 

7.4.1 Der Wert als Vermögen 
 

Mit dem geldvermittelten Tausch ist nicht allein der Vorgang der Darstellung 
und Vergegenständlichung einer Abstraktion verbunden, auch wenn es diese 
Abstraktion auf die soziale Einheit Wert ist, die es Marx überhaupt ermöglicht, 
eine einheitliche Darstellung der kapitalistischen Produktionsweise vorzuneh-
men. Der unmittelbare Zweck des Tausches ist es nicht, etwas auszudrücken. 
Vielmehr steht die Übertragung von Eigentum im Vordergrund.32 Der Wert 
drückt sich nicht nur aus, er ist ein Vermögen, Dinge zu tun. Hegel bestimmt ihn 
als „sich erhaltende Möglichkeit, ein Bedürfnis zu befriedigen“33, und das Geld 
als „die Möglichkeit aller Dinge des Bedürfnisses.“34 Es ist ein Allgemeines, 
welches nicht nur benennt, sondern auch erzwingen kann. Das Heranziehen der 
Funktion des Geldes als Tausch- oder Zirkulationsmittel, die durch den Wert als 
Vermögen garantiert wird, ist wiederum eine Entklammerung, die Marx vor-

                                                                                                                                  
URL: http://webcast.berkeley.edu/course_details.php?seriesid=1906978407, Aufruf 

21.11.08. 

31  Beate Wagner-Hasel verweist auf Untersuchungen von Barbara Patzek, wonach 

„Gold“ und „Bronze“ nicht die Materialien der benutzten Gegenstände bedeuteten, 

sondern der Status der handelnden Personen anzeigten. Die Rüstungen hätten einen 

Glanzwert. Im Tausch der bronzenen gegen die goldene Rüstung finde daher eine 

„Verkehrung von Status und Leistung“ statt. Vgl. Beate Wagner-Hasel (2000): Der 

Stoff der Gaben. Kultur und Politik des Schenkens und Tauschens im archaischen 

Griechenland, Frankfurt a.M., S. 91ff, hier S. 97; Barbara Patzek (1992): Homer und 

Mykene. Mündliche Dichtung und Geschichtsschreibung, München, S. 95. 

32  Sprache hat dieses Vermögen in Bezug auf Gegenstände nur im Märchen: „Sesam 

öffne Dich.“ An diesem wesentlichen Aspekt des Tausches scheitern alle Ansätze, 

die das Geld als wesentlich sprachlich bestimmen wollen. Vgl. Martin Eichler 

(2008): Die Geldbegriffe in der Theorie des kommunikativen Handelns – eine Kri-

tik, unveröffentlichtes Manuskript. 

33  HWB 7, S. 136. 

34  Hegel 1803/04, S. 334. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 169 

nimmt. Durch das Aufgreifen dieser Geldfunktion kann er die begriffliche Ent-
wicklung vorantreiben und die Möglichkeit der Verselbständigung des Geldes 
vom Mittel zum Zweck analysieren.35 Konsequenz dieser Entklammerung ist da-
rüber hinaus, dass nun nicht mehr eine Handlung untersucht wird, die sich zwi-
schen Objekt und Individuum abspielt – so sozial vermittelt dieser Akt selbst 
auch ist –, sondern, dass mit der Übertragung von Eigentum im geldvermittelten 
Tausch von vornherein mehrere Personen gesetzt sind. 

 

7.4.2 Die Schulklasse 
 

Das Geld ist nicht der einzige soziale Gegenstand, der es zu einer Verselbständi-
gung bringen kann. Die bislang diskutierten Beispiele des Stuhls bzw. des Li-
neals zählen jedoch in der Regel nicht dazu. Jedoch bietet sich etwa die Schul-
klasse als Beispiel an. Der Gegenstand Schulklasse entsteht durch eine bestimm-
te Verwaltungspraxis zum Zweck einer guten und effizienten Erziehung. 
„Schulklasse“ ist ein Sammelbegriff für die unterschiedlichen Regeln und An-
weisungen, die zum Alltagshandeln der Lernenden und Lehrenden gehören. Die 
Schulklasse ist ein Begriff, der verschiedene Lebensvollzüge, Beziehungen zwi-
schen Menschen, Verhaltensnormen etc. unter sich hat. Wenn man sagt: „Ich bin 
Schülerin der Klasse 5A“, dann spricht man an, dass zu der und der Zeit diese 
und jene Regeln zu befolgen sind: „Ich habe nicht mehr Klassenkameradinnen 
als x“, „Ich habe Unterricht in einem Klassenzimmer“, „Ich werde von einer 
Lehrkraft unterrichtet“, „Stunden dauern 45 Minuten“ etc. Dies sind Bedeutun-
gen der Schulklasse, die immer dann angesprochen werden, wenn man sagt „Ich 
bin in Klasse 5A“. Die Schulklasse ist jedoch nicht nur ein Sammelbegriff für 
explizite oder implizite Vorschriften. Sie gewinnt darüber hinaus im Denken der 
Lernenden und Lehrenden eine eigene Wirkmächtigkeit. 

Es entstehen Identifikations- und Anerkennungsprozesse, die nur noch ihren 
Ausgang, aber nicht mehr ihre Wirklichkeit in dem Sammelbegriff „Schulklasse 
5 A“ haben. Bedeutet Teilnahme formal nur: Schülerin Clara ist gezwungen, an 
den Praxen der Schulklasse 5 A teilzunehmen, stellt sich dies für die Schülerin 
und schließlich auch in der Beschreibung der Situation anders dar. Die Schülerin 
betrachtet die Klasse 5 A als Objekt, d.h. sie behandelt sie als etwas Reales mit 
verschiedenen Merkmalen. Die Prozesse und Regeln, die eine Klasse ausma-
                                                             
35  Der eigentlichen Analyse der Marx schen Geldfunktionen muss im Zusammenhang 

dieser Arbeit nicht nachgegangen werden. In der ersten Funktion des Geldes ist es 

das „Maß der Werte“. In der zweiten dient es als Zirkulationsmittel bzw. Tauschmit-

tel. In der dritten Bestimmung, „Geld als Geld“, ist Geld nicht Mittel, sondern 

Zweck. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

chen, die ursprünglich ein Primat vor dem Begriff der Schulklasse haben, wer-
den als unter dem Primat der Schulklasse stehend erlebt. Die Schülerin identifi-
ziert sich mit ihrer Klasse, die mit dem Akt der Identifikation Gewalt gewinnt. 
Dabei muss sie nicht einmal selbst eine Identifikationsleistung erbringen. Ab 
einen gewissen Punkt setzt sich die Klasse selbst, indem andere sie für Clara set-
zen. Clara wird das Merkmal zugesprochen, in der Klasse 5A zu sein, und diese 
Klassifikation beginnt, Auswirkungen auf ihr Leben zu besitzen. Wird man in 
die A-Klasse gesetzt, wird man sich die Tradition der „A’s“ aneignen müssen 
und dementsprechend vielleicht in Kampf mit der B-Klasse stehen. Die Allge-
meinheit, entstanden aus einem ganz anderen Zweck, verselbständigt sich. Sie 
reichert sich mit den Erfahrungen an, die die Lernenden, die unter diesen ganz 
zufälligen Merkmalen subsumiert wurden, gemacht haben. Die unter die Klasse 
A Subsumierten machen andere Erfahrungen als die Klasse B. Damit ist die 
Klasse A eine Realität, auch wenn sie nur in der kollektiven Vorstellung besteht. 
Die Klasse wird als etwas Selbständiges betrachtet, das auf Grund dieser vorge-
stellten Selbständigkeit Realität gewinnt und die Realität verändert. 

Die speziellen Prozesse der Identifikation, die den Sammelbegriff „Schul-
klasse“ zu einer realen und handlungswirksamen Allgemeinheit werden lassen, 
sind auf das Geld kaum anwendbar. Es handelt es sich hier um einen Prozess der 
psychologischen Identifizierung mit einem Allgemeinen, der nicht für alle ge-
sellschaftlichen Tatbestände zutrifft, sondern auf Kollektiva wie Klasse, Nation, 
Volk, Dorf, Region etc.36 Die abstrakte begriffliche Bewegung jedoch, nach der 
sich ein Allgemeines als Besonderes ausgibt und zum handlungsbestimmenden 
Moment wird, stimmt mit der Verselbständigung des Geldes überein. 

 

7.4.3 Das Geld als Zweck 
 

Formal ist der begriffliche Übergang vom Geld als Mittel zum Geld als Zweck 
einfach. Er ist durch die im Wertbegriff ausgedrückte Identität des Geldes und 
der Waren begründet. Ein herkömmlicher geldvermittelter Tauschprozess lässt 
sich durch die Formel W(are)-G(eld)-W(are) charakterisieren, die sich – wie 
Marx es ausdrückt – aus zwei Metamorphosen zusammensetzt. Man muss zuerst 
etwas verkaufen (W-G), um dann etwas kaufen zu können (G-W). Man kann be-
sagte Formel formal auch umdrehen und G-W-G notieren.37 

Den Übergang vom Geld als Mittel zum Geld als Zweck kann Marx wiede-
rum über die Auflösung einer Klammer rechtfertigen. Auf realer Ebene muss er 
                                                             
36  Marx bestimmt in diesem Sinne den Staat als „illusorische Gemeinschaftlichkeit“ 

(MEW 3, S. 33). 

37  Vgl. MEW 42, S. 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 171 

dabei zeigen, dass diese Reformulierung keine „willkürliche und sinnlose Abs-
traktion“ darstellt.38 Er muss Handlungsformen aufsuchen, die ihm entsprechen. 
Marx identifiziert zwei solche Handlungsformen: Die erste Gestalt, in der das 
Geld als Zweck auftritt, ist der Schatz. Geld wird dann zum Schatz, wenn der 
Warenkreislauf bewusst nach dem ersten Verkauf abgebrochen wird: 

 
„Mit der ersten Entwicklung der Warenzirkulation selbst entwickelt sich die Notwendig-

keit und die Leidenschaft, das Produkt der ersten Metamorphose, die verwandelte Gestalt 

der Ware oder ihre Goldpuppe festzuhalten. Aus bloßer Vermittlung des Stoffwechsels 

wird dieser Formwechsel zum Selbstzweck. […] Das Geld versteinert damit zum Schatz, 

und der Warenverkäufer wird Schatzbildner.”39 

 
Behandeln Individuen das Geld als Schatz, so ist die damit einhergehende Ver-
selbständigung des Geldes nicht gesellschaftlich zwingend. Schatzbildende 
Charaktere werden häufig als psychisch deformierte Charaktere beschrieben, die 
dem Geiz oder der Bereicherungssucht verfallen sind.40 An einer solch 
individualpsychologischen Erklärungsweise ist Marx nicht interessiert, um-
gekehrt bestimmt er die Bereicherungssucht als Ergebnis des Geldgebrauchs: 
„Das Geld ist daher nicht nur ein Gegenstand der Bereicherungssucht, sondern 
es ist der Gegenstand derselben. Sie ist wesentlich auri sacra fames. […] Das 
Geld ist also nicht nur der Gegenstand, sondern zugleich die Quelle der Bereich-
erungssucht.“41 

Die zweite Handlungsform, die auf die Verselbständigung des Geldes zielt, 
ist die Verwendung des Geldes als Zahlungsmittel. Geld fungiert hier als eine 
Art Schuldschein. Mit dem Zahlungsmittel sind die Charaktermasken des Gläu-
bigers und des Schuldners gegeben und deren Verhältnis ist „minder gemüt-
lich”.42 Die zweite Metamorphose „G-W“ findet beim Zahlungsmittel vor der 
ersten „W-G“ statt. Es werden von noch gar nicht im Besitz des Käufers befind-
lichem Geld Waren gekauft. Die Zahlung des Geldes erfolgt zu einem späteren 
Zeitpunkt, das Geld schließt den Warentransfer ab. Es wird zum letzten Glied 
der Kette und steht nicht mehr wie bei W-G-W in der Mitte.43 Für den Schuldner 
                                                             
38  Ebd., S. 132. Vgl. auch Hartmanns Aussage bezüglich der Formel G-W-G: „Dies ist 

zunächst nur eine im Geld liegende begriffliche Möglichkeit. Der Übergang zum 

Geld als Ziel […] ist damit noch nicht getan.“ (Hartmann 1970, S. 296). 

39  MEW 23, S. 144. 

40  Vgl. Simmel 1900, S. 292–334. 

41  MEW 42, S. 149. 

42  MEW 23, S. 149. 

43  Vgl. MEW 13, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

wird in diesem Vorgang der nachträgliche Erwerb des Geldes, das er braucht, 
um seine Schulden zu bezahlen, zum wichtigsten Moment. Die Verwendung des 
Geldes als Zahlungsmittel beruht nicht auf einer psychologischen Situation wie 
die klassische Schatzbildung. Marx gibt an, dass sie in der „Natur“ bestimmter 
Tauschvorgänge selbst liege. So würden Steuern zu bestimmten Zahlungstermi-
nen fällig, die Miete für bestimmte Objekte erst nach Ablauf einer bestimmten 
Frist gezahlt etc.44 Dennoch setzt sich auch mit dem Geld als Zahlungsmittel 
noch kein gesamtgesellschaftlicher Zwang zur Verselbständigung des Geldes 
durch.45 Diesen gesellschaftlichen Zwang kann Marx mit dem Übergang vom 
Geld zum Kapital wiederum nur rekonstruierend einholen. 

 
 

7.5 DIE VERMEHRUNG DES WERTS – DER BEGRIFFLICHE 
ÜBERGANG VOM GELD ZUM KAPITAL 

 
Begrifflich entwickelt Marx die nächste Wertform, das Kapital, in den Grundris-

sen anhand dreier Momente.46 Das erste Moment nimmt seinen Ausgang bei der 
dritten Form des Geldes als Geld und fragt nach möglichen Konsequenzen dieser 
Bestimmung. Einerseits wird das Geld als das „Dasein des abstrakten Reichtums 
[bestimmt; M.E.], andererseits aber ist jede gegebene Geldsumme quantitativ 
begrenzte Wertgröße.“47 Marx deutet dies als einen Widerspruch48: „Die quanti-
tative Grenze des Tauschwerts widerspricht seiner qualitativen Allgemeinheit, 
und der Schatzbildner empfindet diese Grenze als Schranke“.49 Geld repräsentie-

                                                             
44  Vgl. MEW 23, S. 148–156. 

45  Damit ist auch hier eine der „Grenzen der Dialektik“ erreicht. Historisch muss sich 

aus der Existenz des Geldvermögens das Kapital nicht entwickeln. Vgl. das bereits 

zitierte: „[D]as bloße Dasein des Geldvermögens und selbst Gewinnung einer Art 

supremacy seinerseits reicht keineswegs dazu hin, daß jene Auflösung in Kapital ge-

schehe. Sonst hätte das alte Rom, Byzanz etc. mit freier Arbeit und Kapital seine 

Geschichte geendet“. (MEW 42, S. 413). 

46  Vgl. zum Folgenden generell ebd., S. 160f. Zum Kapital, in dem die begriffliche 

Entwicklung nur noch in Ansätzen vorhanden ist, vgl. MEW 23, S. 147 und 

S. S. 170. Vgl. darüber hinaus Helmut Reichelt (1970): Zur logischen Struktur des 

Kapitalbegriffs bei Karl Marx, Frankfurt a.M. 

47  MEW 13, S. 109. 

48  Der Begriff des Widerspruches wird von Marx bei dieser begrifflichen Rekonstruk-

tion verstärkt eingesetzt. 

49  MEW 13, S. 109. Vgl. auch: MEW 23, S. 147; Urtext, S. 936.  

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 173 

re zwar allen stofflichen Reichtum, es könne diesen Anspruch aber in der Reali-
tät nicht einlösen, weil es stets nur in begrenzten Mengen zur Verfügung stehe. 
Folgen die handelnden Individuen dem Anspruch, müssen sie danach streben, es 
zu vermehren. 

Das zweite Moment fokussiert auf die Existenzweise des Geldes als Dasein 
des abstrakten Reichtums bzw. als „allgemeine Form des Reichtums“.50 Reich-
tum in seiner Abstraktion, d.h. als vergegenständlichter Tauschwert, sei als sol-
cher bloßer Repräsentant aller Gebrauchswerte. Wird er als solcher festgehalten, 
diene er zu gar nichts. Er muss sich – um kein „Hirngespinst“51 zu bleiben – 
verwirklichen.52 Dies geschehe, indem er wieder in die Zirkulation eintrete. In 
der Zirkulation vergehe das Geld jedoch, wenn es ausgegeben werde. Es muss in 
einer spezifischen Ware, einem spezifischen Gegenstand bzw. einer spezifischen 
Tätigkeit verwirklicht werden, um dieses Vergehen wieder aufzuheben: 

 
„Das Geld muß sich als Geld erhalten, sowohl in seiner Form als Geld, wie als Ware; und 

der Umtausch dieser Bestimmungen, der Prozess, worin es diese Metamorphosen durch-

läuft, muß selbst als sein Produktionsprozess erscheinen, als Schöpfer seiner selbst, – d.h. 

Vermehrung seiner Wertgröße. Indem das Geld Ware wird, und die Ware als solche not-

wendig als Gebrauchswert verzehrt wird, vergehn [muß], muß dieses Vergehen selbst ver-

gehn, dieses Verzehren sich selbst verzehren, so daß die Konsumtion der Ware als Ge-

brauchswert selbst als ein Moment des sich selbst reproduzierenden Werts erscheint.“53 

 
Das Geld müsse also gegen eine Ware getauscht werden, die den in ihm enthal-
tenden Wert zu reproduzieren und zu vermehren in der Lage ist. 

Das dritte Moment basiert schließlich auf dem Gedanken, dass Geld an Wert 
verlieren würde, wenn keine Produktion von Gebrauchsgütern stattfände. Auch 
wenn das Geld in Marx  Konzeption selbst eine Ware ist, so besteht sein Ge-
brauchswert jedoch gerade darin, die anderen Waren zu zirkulieren. Ohne die 
Existenz der anderen Waren verliert es dementsprechend seinen Gebrauchswert: 
„Wenn die anderen Reichtümer sich nicht aufhäufen, so verliert es [das Geld; 
M.E] selbst seinen Wert in dem Maß, in dem es aufgehäuft wird. Was als seine 
Vermehrung erscheint, ist in der Tat seine Abnahme.“54 
                                                             
50  MEW 42, S. 160. 

51  Ebd. 

52  Auf diesen Gedanken sind auch andere gekommen: „Erst wenn der letzte Baum ge-

rodet, der letzte Fluss vergiftet, der letzte Fisch gefangen ist, werden die Menschen 

feststellen, dass man Geld nicht essen kann.“ 

53  Urtext, S. 937. 

54  MEW 42, S. 160. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Jedes dieser drei Momente beschreibt – wenn auch auf unterschiedlichen 
Ebenen – ein Motiv zur Akkumulation von Wert: „Das Bereichern ist so Selbst-
zweck. Die zweckbestimmende Tätigkeit des Kapitals kann nur die der Berei-
cherung, d.h. der Vergrößrung, der Vermehrung seiner selbst sein.“55 

Die Vermehrung jedoch lässt sich nicht mehr allein durch den geldvermittel-
ten Tausch hervorbringen. Die zum Zweck der Akkumulation gegen das Geld 
getauschten Waren müssen die Eigenschaft haben, Mehrwert zu produzieren. 
Die Formel, die Marx für diesen Prozess aufstellt, lautet „G-W-G “. Geld wird 
gegen eine Ware getauscht, deren Verkauf mehr Geld einbringt, als für ihren 
Erwerb ausgegeben wurde. Ein einfacher Tausch, der im Marx schen Verständ-
nis auf der Identität der Wertgrößen beruht, ist hierzu nicht in der Lage. Gesucht 
ist eine Ware, die durch ihre Konsumtion Wert produzieren kann. Für Marx ist 
dies die Arbeitskraft.56 Damit wird der Zirkulationsprozess verlassen und der 
Produktionsprozess rückt in den Fokus der Betrachtung. Die drei Bedingungen, 
die auf der Ebene des Geldes als Zweck nicht einlösbar waren, würden durch 
diese erfüllt. Aus Geld wird mehr Geld, das Geld tritt in Zirkulation, es wird 
produktiv konsumiert und es werden Gebrauchsgüter hergestellt.57 

 
Beim Übergang vom Geld zum Kapital werden mehrere Klammern aufgelöst. 
Das Kapital ist zum ersten als ein andauernder Prozess58 bestimmt; als ständige 
Bewegung G-W-G . Um sich zu erhalten, muss es seine Formen Ware und Geld 
ständig durchlaufen und sich durch diese Erhaltung gleichzeitig vermehren: 

 

                                                             
55  Ebd., S. 196. 

56  Die Existenz der Ware Arbeitskraft ist wiederum eine der Grenzen der Marx schen 

systematischen Darstellung. Sie wird als historisches Faktum aufgegriffen und ergibt 

sich nicht aus der Kategorienentwicklung. 

57  Als vierte der Formen des Werts ist an dieser Stelle noch der Zins zu erwähnen. Die 

Form des Zinses bestimmt Marx als „G-G'“. In ihr ist nicht mehr sichtbar, wie sich 

der Wert in Form des Geldes vermehrt, aus Geld wird mehr Geld. In der Form des 

zinstragenden Kapitals sieht Marx den „Fetisch vollendet, der sich selbst verwerten-

de Wert, das geldmachende Geld, und es trägt in dieser Form keine Narben seiner 

Entstehung mehr.“ (MEW 26.3, S. 447). Die Quelle des Profits ist im Zins nicht 

mehr zu erkennen (vgl. MEW 25, S. 406). Wenn die Kategorie des Kapitals noch als 

Verselbständigung und Vermehrung des Werts beschrieben werden konnte, so be-

zeichnet Marx den Zins als die „vollständige Versachlichung, Verkehrung und Ver-

rücktheit des Kapitals.“ (MEW 26.3, S. 448). 

58  Vgl. Lohmann 1991, S. 103. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 175 

„Im Kapital hat das Geld seine Starrheit verloren und ist aus einem handgreiflichen Ding 

Prozess geworden. [...] Es [das Kapital; M.E.] ist Einheit von Ware und Wert, aber die 

prozessierende Einheit beider und weder die eine noch das andere, wie sowohl die eine, 

als das andere.“59 

 

Zum zweiten wird mit dem Übergang von Geld zum Kapital die Ebene der ge-
samtgesellschaftlichen Betrachtung erreicht. Auch wenn diese bezüglich der ein-
fachen Kategorien und Verhältnisse immer schon vorausgesetzt war, kann Marx  
sie nun explizit thematisieren. Zum dritten wird der Produktionsprozess in den 
Blick genommen. Marx analysiert nun nicht mehr die Kategorien der Sphäre der 
Zirkulation, sondern jene der Produktion. Bevor ich mich abschließend mit den 
Handlungszwängen der gesamtgesellschaftlichen Ebene beschäftige, möchte ich 
das komplexe Verhältnis dieser beiden Sphären explizit thematisieren. 

 
 

7.6 DAS VERHÄLTNIS VON 
PRODUKTIONS- UND ZIRKULATIONSSPHÄRE 

 
In der Einleitung zur Kritik der politischen Ökonomie stellt Marx die Frage nach 
den allgemeinen Momenten der Ökonomie. Er stellt Produktion, Konsumtion, 
Distribution und Austausch in ihren allgemeinsten Beziehungen dar. Dabei 
kommt er zum Schluss, dass die Produktion das übergreifende Moment sei. 
„Eine bestimmte Produktion bestimmt […] Konsumtion, Distribution, Aus-
tausch, die bestimmten Verhältnisse dieser verschiednen Momente zueinan-
der.“60 Demgegenüber wird der Austausch als subalternes Moment behandelt. Er 
„erscheint nur unabhängig neben, indifferent gegen die Produktion in dem letz-
ten Stadium, wo das Produkt unmittelbar für die Konsumtion ausgetauscht 
wird.“61 Seine Selbstständigkeit sei nur scheinbar; der Austausch setze die Tei-
lung der Arbeit voraus. Auch seien sowohl seine Intensität, sein Umfang wie 
seine Form durch die Entwicklung und Gliederung der Produktion bestimmt. 

                                                             
59  Urtext, S. 937 und S. 939. Vgl.: „Der Tauschwert ist jetzt also bestimmt als Prozeß, 

nicht mehr als einfaches Ding, für das die Zirkulation nur eine äußerliche Bewegung 

ist oder das als Individuum in einer besondren Materie existiert: als Verhalten zu 

sich selbst durch den Prozeß der Zirkulation.“ (MEW 42, S. 161). Vgl. auch ebd., 

S. 188. 

60  MEW 13, S. 631. 

61  Ebd., S. 630. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Marx schließt: „Der Austausch erscheint so in allen seinen Momenten in der 
Produktion entweder direkt einbegriffen oder durch sie bestimmt.“62 

Es bleiben Ambivalenzen. Nicht eindeutig ist die Verwendung des „er-
scheint“ in der hier zitierten Passage. Marx schreibt einerseits, dass der Aus-
tausch neben der Produktion nur als unabhängig „erscheint“. Ebenso ist aber 
auch die Bestimmung des Austauschs durch die Produktion durch ein „er-
scheint“ charakterisiert. Marx bleibt in seinen allgemeinen Aussagen einigerma-
ßen vage und dies zu Recht. Nicht nur „ist kein Austausch ohne Teilung der 
Arbeit“63, auch ist keine Teilung der Arbeit ohne Austausch. Eine direkte Vor-
rangigkeit des einen vor dem anderen lässt sich nicht ausmachen. Sicherlich ist 
der Austausch im Gesamten der Produktion nachgeordnet, da man sich eine Welt 
vorstellen kann, in der es keinen Austausch gibt, aber nur schwerlich eine, in der 
nur Austausch und keine Produktion vorhanden ist. Die Arbeitsteilung ist aber 
gleichursprünglich zur Form des Austauschs der Produkte, wie Marx selbst an 
anderer Stelle einräumt: „Austausch und Teilung der Arbeit bedingen sich wech-
selseitig.“64 Historisch argumentiert Marx – wie gesehen65 – sogar dafür, dass es 
der Austausch von Luxusgütern ist, welcher die ersten Voraussetzungen für die 
Bestimmung des Werts durch die Produktionskosten schafft. Er ist dafür verant-
wortlich, dass sich die Form des Tauschwerts überhaupt erst herausbildet. 
 
Man kann generell konstatieren, dass in Marx  Werk ein Spannungsverhältnis 
zwischen der Bedeutung der Produktions- und der Bedeutung der Zirkulations-
sphäre existiert. Es findet sich ebenso in der konkreten Analyse der kapitalisti-
schen Produktionsweise. Auch hier wird der Übergang von der Zirkulationssphä-
re zur Produktionssphäre von Formulierungen begleitet, die in ihrem Gesamtein-
druck zwiespältig sind. In Zitaten wie den folgenden wird die Seite der Produk-
tion gestärkt: „Die Zirkulation schafft nicht den Tauschwert, ebensowenig wie 
seine Größe“.66 In den Grundrissen bestimmt Marx die Zirkulation als „das 
Phänomen eines hinter ihr vorgehenden Prozesses.“67 Dort benutzt Marx die Fi-
gur des Rückgangs in den Grund, um den Übergang von der Zirkulation in die 
Produktion zu fassen.68 

                                                             
62  Ebd. 

63  Ebd. 

64  MEW 42, S. 91. 

65  Vgl. Abschnitt 6.1.3. 

66  Urtext, S. 926. 

67  MEW 42, S. 180. Hervorhebung im Original. 

68  Vgl. ebd.  

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 177 

Anhand dieser Aussagen kann meine bisherige Analyse in einigen Punkten 
präzisiert werden. Inhaltlich stellt sich die Frage nach der Bedeutung des geld-
vermittelten Tauschs für die Konstitution des Werts erneut. Sowohl der inhaltli-
che wie der methodische Problemkomplex führen letztlich wieder auf Marx  
subjektives Prinzip zurück (a). Methodisch steht im Besonderen die Figur des 
Rückganges in den Grund quer zur bisherigen Bestimmung der Marx schen Me-
thode der Darstellung des Aufstiegs vom Abstrakten zum Konkreten. Der Be-
ginn des Kapital wäre natürlich de facto noch der Beginn der Darstellung der 
Kritik der politischen Ökonomie; gemäß der Kriterien des Methodenkapitels 
müssten als letzte Grundbegriffe jedoch die Kategorien des Produktionsprozes-
ses gelten (b). 

 
(a) Wenn Marx schreibt, dass die Zirkulation den Tauschwert nicht konstituiert, 
so zielt er damit auf den Inhalt des Tauschwerts und nicht auf seine Form. Im 
Urtext schreibt Marx, dass die Zirkulation dem Preis im Geld „formelles Da-
sein“69 gibt. Er konkretisiert: „Was ihr [der Zirkulation; M.E.] vorausgesetzt ist, 
sind Waren (sei es in der besondren Form, sei es in der allgemeinen des Gelds), 
die die Verwirklichung einer bestimmten Arbeitszeit und als solche Werte 
sind“.70 Im hier zu besprechenden Zusammenhang ist der wesentliche Aspekt, 
dass sich die Reproduktion der Wertformen nur durch den geldvermittelten 
Tausch vollziehen kann.71 Im Austausch findet laut Marx die Reduktion „der 
verschiedenen konkreten Privatarbeiten auf dieses Abstractum gleicher mensch-
licher Arbeit“ statt.72 In diesem Sinn ist er Grundvoraussetzung der kapitalisti-
schen Produktionsweise. Der geldvermittelte Tausch ist ihr totalitätsstiftendes 
und totalitätserhaltendes Moment, da sich nur durch ihn die einheitliche Form 
des Wertes herstellt und reproduziert.73 Die Grenze der Bedeutung der Zirkula-
                                                             
69  Urtext, S. 921. 

70  MEW 42, S. 180. 

71  Der Wert „bedarf […] einer selbständigen Form, wodurch seine Identität mit sich 

selbst konstatiert wird. Eine solche besitzt er nur im Gelde.“ (MEW 23, S. 169). 

72  MEGA² II/6, S. 41. 

73  Georg Lohmann betont die Bedeutung der Zirkulationsbestimmungen: „Es ist die 

Vermittlungsfunktion des Geldes, die erst die Allgemeinheit der Wertform oder der 

Warenform konstituiert.“ Geld sei der „Identitätsbeschaffer des Systems“ (Lohmann 

1991, S. 223). Lohmann geht so weit, dass allein der pure Umfang der Zirkulations-

bestimmungen eine wechselseitige Bestimmung von Basis und Überbau anzeige. 

Die Wertformanalyse richtig gelesen, richte sich gegen die These von Basis und 

Überbau (vgl. ebd., S. 185f). Auf der anderen Seite des Interpretationsspektrums ist 

Helmut Brentel zu verorten. Er vertritt die These, dass die Zirkulation „keine eigen-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

tion liegt dann darin, dass sich aus ihrem Prinzip – dem Äquivalententausch – 
die Produktion von Mehrwert nicht erklären lässt, bzw. dass sie, wie Marx in den 
Grundrissen schreibt, „das Prinzip der Selbsterneuerung“74 nicht in sich trage 
und sich in diesem Sinne ihr „unmittelbares Sein“ als „reiner Schein“ erweise.75 

Die Bedeutung der Zirkulationssphäre spielt sich für Marx auf der Ebene der 
„Ontologie des Scheins“ ab. Die immer wieder zu findende Abwertung der Zir-
kulation beruht darauf, dass der geldvermittelte Tausch eine Vermittlungsform 
des gesellschaftlichen Reichtums darstellt, die Marx als krisenhervorbingend und 
herrschaftlich ablehnt. Demgegenüber ist die Sphäre der Produktion grundlegen-
der, sie ist nicht für die Entstehung der verfälschenden Reichtumsform verant-
wortlich, sondern für die Produktion von Reichtum überhaupt. So kann Marx 
schreiben: „Aller Mystizismus der Warenwelt, all der Zauber und Spuk, welcher 
Arbeitsprodukte auf Grundlage der Warenproduktion umnebelt, verschwindet 
daher sofort, sobald wir zu anderen Produktionsformen flüchten.“76 

In den Manuskripten von 1863-67 geht Marx so weit, die Wertbestimmung 
als Grundlage der zukünftigen Gesellschaft anzuerkennen. Insoweit gehört sie 
zur „Ontologie des Wesens“. Er schreibt: Es „bleibt, nach Aufhebung der capita-
listischen Productionsweise, aber mit Beibehaltung gesellschaftlicher Produc-

tion, die Werthbestimmung vorherrschend, in dem Sinn, daß die Reglung der 
Arbeitszeit und die Vertheilung der gesellschaftlichen Arbeit unter die ver-
schiednen Productionszweige, endlich die Buchführung hierüber wesentlicher 
denn je wird.“77 

 
(b) Dem methodischen Problem, wie sich die Bestimmungen der Zirkulations-
sphäre als „Schein“ mit den Vorgaben des Methodenkapitels vertragen, lässt sich 
m. E. nur durch Hinweis auf die Grenzen der Marx schen Reflexion in dieser 
Schrift entgehen. Marx macht im Methodenkapitel keinen Unterschied zwischen 
den Kategorien der Produktions- und denen der Zirkulationssphäre. Tatsächlich 
finden sich im Kapital – entsprechend der Unterscheidung von Zirkulation und 
                                                                                                                                  

ständige Konstitutionsleistung in der Hervorbringung ökonomischer Gegenständ-

lichkeit“ erbringe (ebd., S. 251): „Preise und Geld sind ihr stets schon vorausge-

setzt.“ (ebd., S. 253). Der Tauschwert habe in Form des Geldes kein selbständiges 

Bestehen: „Wirkliche Selbständigkeit hat der Tauschwert daher nur in diesem pro-

zessualen Formwechsel: als Kapital.“ (ebd., S. 260f). 

74  MEW 42, S. 179. 

75  Ebd., S. 180. 

76  MEW 23, S. 90. 

77  MEGA² II/ 4.2, S. 871. Vgl. auch die bereits zitierte Aussage aus dem Brief an Ku-

gelmann in MEW 32, S. 552. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ENTWICKLUNG DER WERTFORMEN | 179 

Produktion – zwei Anfänge der Kritik der politischen Ökonomie,78 denen sich 
zwei distinkte Fragestellungen zuordnen lassen.79 Ausgehend von der Produktion 
wird in zunehmender Konkretion die Frage nach der Wertsubstanz beantwortet, 
während die Wertformen ausgehend von der Zirkulationssphäre entwickelt wer-
den. In diesem Sinne ist der Gesamtprozess der kapitalistischen Ökonomie die 
Verschränkung zweier Teilprozesse, die sich jeweils auf einfache Kategorien zu-
rückführen lassen und die ihre Einheit im Wertbegriff finden.80 Es gibt also kein 
einfaches Aufsteigen vom Abstrakten zum Konkreten, sondern zwei – zumindest 
relativ unabhängige – Entfaltungsprozesse. Ich hatte in Abschnitt 5.3 von drei 
verschiedenen Perspektiven des Anfangs im Kapital gesprochen, Reichtum, Wa-
re und Wertbegriff. Marx  Darstellung setzt daraufhin mit der Entwicklung der 
Wertformen ein, erst später widmet er sich der Wertsubstanz. Formal lässt sich 
sowohl von Wertsubstanz wie von der Wertform die Darstellung beginnen, die 
überhistorische Bestimmung der Arbeit als wertschaffende würde vielleicht so-
gar diese als Ausgangspunkt der Darstellung prädestinieren. Dennoch setzt Marx 
bei der Wertform an und wählt die Zirkulationsbestimmungen als Ausgangs-
punkt. Man kann zwei Gründe für diesen „Anfang“ angeben: 

Zum einen stellt sich – wie bereits mehrfach betont – nur in der Zirkulation 
die gemeinsame Identität der Wertformen her. Insofern kann Marx die Frage 
nach dem ökonomischen Gesamtzusammenhang nicht über die Kategorien der 
Produktionssphäre beantworten. Zum anderen – und hier wird Marx  Verweis 
auf den „reinen Schein“ relevant – kann Marx die Ideologeme und Handlungs-
zwänge des kapitalistischen Gesamtprozesses durch das anfängliche Aufgreifen 
                                                             
78  In den Grundrissen finden sich Hinweise darauf, dass Marx mit einem Abschnitt 

von der „Produktion überhaupt“ beginnen wollte, der „erste […] Abschnitt des zwei-

ten Abschnitts“ sollte dann „vom Tauschwert überhaupt“ heißen (vgl. MEW 42, 

S. 240). 

79  Auch Fulda macht die Kategorien der Produktionssphäre als die grundlegenden aus 

und stellt die Frage: „Weshalb aber steht am Anfang dieses Buches [des Kapital; 

M.E.] die Analyse der Ware?“ (Fulda 1978, S. 205). 

80  Der Prozess der Konsumtion – auf den ich im Rahmen dieser Arbeit nicht eingehen 

kann – gehört streng genommen auch mit in diese Reihe. Marx sieht auch die Kon-

sumtion im Wesentlichen durch die Produktion bestimmt: „Hunger ist Hunger, aber 

Hunger, der sich durch gekochtes, mit Gabel und Messer gegeßnes Fleisch befrie-

digt, ist ein andrer Hunger, als der rohes Fleisch mit Hilfe von Hand, Nagel und 

Zahn verschlingt. Nicht nur der Gegenstand der Konsumtion, sondern auch die Wei-

se der Konsumtion wird daher durch die Produktion produziert, nicht nur objektiv, 

sondern auch subjektiv. Die Produktion schafft also den Konsumenten.“ (MEW 13, 

S. 624). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

der Zirkulationsbestimmungen von vornherein in seine Darstellung integrieren.81 
Er muss diese Sphäre des Scheins erst darstellen, um sie dann kritisieren zu kön-
nen. Dies zeigt der Übergang vom Geld zum Kapital in exemplarischer Weise. 
Marx kann die Sphäre der Zirkulation als „wahres Eden der angeborenen Men-
schenrechte“82 bestimmen, in der Freiheit und Gleichheit herrschen. Alle Betei-
ligten treten sich als gleiche und freie Warenbesitzer gegenüber, frei in ihrem 
Willen ihre Waren zu kaufen und gleich hinsichtlich des ohne Ansehen der Per-
son bestimmten Wertinhalts. Die Zwänge, denen Arbeitende und Kapitalisten 
ausgesetzt sind,83 werden erst durch die Einbeziehung der Produktionssphäre 
sichtbar. 

                                                             
81  Dies bedeutet jedoch nicht, dass die anfänglichen Kategorien der Zirkulationssphäre 

von Marx deswegen „abstrakt“ genannt würden, weil sie das „Allerfalscheste“ sind 

(Brentel 1989, S. 282). Abstrakte Kategorien sind nicht falsch, weil sie abstrakt sind, 

man begeht nur dann einen Fehler, wenn man sie für konkret hält. 

82  MEW 23, S. 189. 

83  Die konkreten Arbeitsbedingungen der Lohnarbeiter, die Marx im Kapital immer 

wieder benennt – vgl. etwa das 13. Kapitel „Maschinerie und große Industrie“ –, 

sind gegenüber diesen Handlungszwängen kontingenter Natur. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

8.  Die gesamtgesellschaftliche 
Betrachtungsweise 

 
 
 
Der Rekurs auf die gesellschaftliche Ebene ist im Kontext dieser Arbeit vor al-
lem deshalb von Relevanz, da sich nur durch sie der für die Individuen zwingen-
de Charakter des kapitalistischen Gesamtzusammenhanges einholen lässt. Im 
Regelfall sind die Individuen, welche keine Produktionsmittel besitzen, gezwun-
gen, ihre Arbeitskraft zu verkaufen, und jene, die sie besitzen, sie produktiv ein-
zusetzen, d.h. Mehrwert zu erwirtschaften. Erst dieser Zwang erlaubt es, von 
einer gesellschaftlichen Verselbständigung des Wertes zu sprechen, der sich so-
wohl auf individueller Ebene als Zwang auswirkt als auch als gesellschaftliche 
Zielvorstellung des wirtschaftlichen Wachstums beschreiben lässt. Hier kommen 
damit auch die Kriterien eines gelingenden Verhältnisses von Individuen und so-
zialer Form wieder zum Tragen, die im ersten Teil dieser Arbeit entwickelt wor-
den sind. 

Der Zwang zur Produktion von Mehrwert und der Zwang zur Lohnarbeit be-
gründen sich auf unterschiedliche Art und Weise. Die Gestalt des sogenannten 
doppelt freien Lohnarbeiters1 entsteht durch einen gewaltsamen historischen 
Prozess, der die Individuen aus ihren vormaligen sozialen Formen heraussetzt 
und ihnen letztlich nur noch die Möglichkeit eröffnet, ihre Arbeitskraft zu ver-
kaufen (8.1). Der Zwang zur Mehrwertproduktion hingegen ist nicht durch eine 
historische Erzählung einzuholen, sondern steht in direktem Zusammenhang mit 
Marx  Rekonstruktion der Wertformen, in diesem Fall dem Kapital. Wie auch 
bei den bislang untersuchten Gestalten des Werts erreicht Marx die Ebene des 
Kapitals durch das Aufgreifen vorher ausgeklammerter Voraussetzungen. Der 
empirische Begriff, auf den Marx an dieser Stelle zurückgreifen kann, ist der der 
Konkurrenz (8.2). 

                                                             
1  Vgl. MEW 23, S. 742f. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Abschließend ist zu diskutieren, wie sich die gesellschaftlichen Zwänge in 
das Marx sche Bild des ökonomischen Gesamtzusammenhanges einordnen. Mit 
dem Begriff der Totalität wird der Gesamtzusammenhang formal gefasst, anhand 
der Organismusmetapher kann zum einen das normative Moment der 
Marx schen Herangehensweise herausgestellt, zum anderen die Frage nach der 
Zielgerichtetheit des ökonomischen Zusammenhanges diskutiert werden (8.3). 

 
 

8.1 DER ZWANG ZUR LOHNARBEIT 
 

Die Form des Lohnarbeiters fällt aus der Marx schen Rekonstruktion der For-
men des Werts heraus. Sie wird von ihm als notwendiges historisches Faktum 
aufgegriffen und etwa im 24. Kapitel des Kapital exemplarisch in ihrer Entste-
hung nachgezeichnet.2 Marx bezeichnet die Lohnarbeiter als doppelt frei in dem 
Sinn, „daß weder sie selbst unmittelbar zu den Produktionsmitteln gehören, wie 
Sklaven, Leibeigene usw., noch auch die Produktionsmittel ihnen gehören, wie 
beim selbstwirtschaftenden Bauer usw., sie davon vielmehr, frei, los und ledig 
sind.“3 In ihrem Zusammenhang verweisen beide Aspekte auf den „Schein“ der 
Zirkulationssphäre. Die Lohnarbeiter gehen freiwillig ein Vertragsverhältnis ein, 
dass sie prinzipiell jeder Zeit zu verlassen in der Lage sind. Im wörtlichen Sinne 
zwingt sie niemand zur Arbeit. Erzwungen wird dies einzig durch ihre Freiheit 
von den Produktionsmitteln.4 In den Grundrissen fasst Marx dies so: „Im Geld-
verhältnisse, im entwickelten Austauschsystem […] scheinen [die Individuen; 
M.E.] unabhängig […], frei aufeinander zu stoßen und in dieser Freiheit auszu-
tauschen; sie scheinen so aber nur für den, der von den Bedingungen […] abstra-
hiert, unter denen diese Individuen in Berührung treten.“5 

Die Lohnarbeit ist in kapitalistischen Verhältnissen die einzige Möglichkeit 
der eigenen Reproduktion. Ansonsten droht – wie Max Weber formuliert – das 
„Risiko völliger Unversorgtheit“.6 Die Lohnarbeit ist gesellschaftlicher Zwang. 

                                                             
2  Zur sogenannten „ursprünglichen Akkumulation des Kapitals“ vgl. auch Michael 

Perelman (2000): The Invention of Capitalism. Classical Political Economy and the 

Secret History of Primitive Accumulation, Durham and London; Karl Polanyi 

(1944): The Great Transformation. Politische und ökonomische Ursprünge von Ge-

sellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt a.M. 1978. 

3  MEW 23, S. 742. 

4  Vgl. auch Brentel 1989, S. 240. 

5  MEW 42, S. 96f. 

6  Max Weber (1921/22): Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1972, S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 183 

In diesem Sinne schreibt Marx, dass auch in der kapitalistischen Gesellschaft 
„die Individuen nur als bestimmte zueinander in Beziehung“ kommen.7 

Er grenzt diese Form der Bestimmung gegen die vorkapitalistischen, feuda-
len Verhältnisse ab, im Kapitalismus „sind in der Tat die Bande der persönlichen 
Abhängigkeit gesprengt, zerrissen“8. In der Vormoderne, so lässt sich paraphra-
sieren, sind die Individuen in gemeinschaftlichen Verhältnissen bestimmt. Sie 
sind Feudalherr, Bauer, Burgfräulein und nichts über diese Bestimmung hinaus. 
Sie gehen in ihrer Rolle auf, sind also durch die Verhältnisse, die sie in diese Be-
stimmung setzen, determiniert.9 Demgegenüber erscheinen die Arbeiter und – 
wie man hinzufügen kann – auch die Kapitalisten frei. Doch in welcher Hin-
sicht? Sie sind frei bezüglich der Wahl oder des Inhalts ihrer Tätigkeit, nicht je-
doch in Bezug auf die Form der Tätigkeit. Sie können – im Idealfall – wählen, 
was sie arbeiten wollen oder in welchem Industriezweig sie Mehrwert erwirt-
schaften möchten. Sie können jedoch nicht darüber entscheiden, ob sie die Form 
der Lohnarbeit oder die Form des Kapitalerwerbs verlassen möchten. Als 
„Arbeiter“ oder „Kapitalist“ sind sie damit bestimmt. Innerhalb der neuen For-
men „Lohnarbeit“ und „Kapital“ ist eine gewisse Wahlfreiheit möglich, die der 
Bauer, das Burgfräulein oder der Ritter nicht hatten. Zwar hatten die Bauern 
auch als Bauern gewisse Spielräume innerhalb ihrer Bestimmung als Bauer, 
doch diese erweitern sich in einer Hinsicht um die prinzipielle Möglichkeit der 
freien Wahl der Tätigkeit innerhalb der Lohnarbeit. 

 
 

                                                             
7  MEW 42, S. 97. 

8  Ebd. Marx  Intention ist es dabei nicht, die vorkapitalistischen Verhältnisse als rein 

persönliche zu analysieren: „Es ist natürlich die Illusion des ‚rein persönlichen Ver-

hältnisses‘ der Feudalzeit etc. gegenüber keinen Augenblick zu vergessen. 1. dass 

diese Verhältnisse selbst innerhalb ihrer Sphäre einen sachlichen Charakter auf einer 

bestimmten Phase annahmen, wie die Entwicklung der Grundeigentumsverhältnisse 

z.B. aus rein militärischen Subordinationsverhältnissen zeigt; aber 2. das sachliche 

Verhältnis, worin sie zugrunde gehn, hat selbst einen bornierten, naturbestimmten 

Charakter und erscheint daher als persönlich.“ (ebd., S. 98). 

9  „Wenn gesellschaftliche Verhältnisse betrachtet werden, die ein unentwickeltes Sys-

tem des Austauschs, der Tauschwerte und des Geldes erzeugen oder denen einen un-

entwickelter Grad derselben entspricht, so ist es von vornherein klar, dass die Indi-

viduen, obgleich ihre Verhältnisse persönlicher erscheinen, nur als Individuen in 

einer Bestimmung in Beziehung zueinander treten, als Feudalherr und Vasall, 

Grundherr und Leibeigner etc.“ (ebd., S. 96). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

8.2 DAS KAPITAL UND DIE KONKURRENZ 
 

Mit dem Erreichen der Wertform „Kapital“ spricht Marx vom Wert als „automa-
tischem Subjekt“.10 Er geht „beständig aus der einen Form in die andre über, oh-
ne sich in dieser Bewegung zu verlieren“11 und ist „Subjekt eines Prozesses, wo-
rin er unter dem beständigen Wechsel der Formen von Geld und Ware seine 
Größe selbst verändert, sich als Mehrwert von sich selbst als ursprünglichem 
Wert abstößt, sich selbst verwertet. Denn die Bewegung, worin er Mehrwert zu-
setzt, ist seine eigene Bewegung, seine Verwertung als Selbstbewegung.“12 Marx 
kommt in solchen Passagen ohne handelnde Personen aus, an ihre Stelle treten 
automatische Prozesse, in denen die Handelnden nur noch Ausführende sind.13 

Die empirische Antwort auf die Frage nach der Begründung des realen 
Handlungszwanges zur Profit- bzw. Mehrwerterwirtschaftung besteht im Hin-
weisen auf das Verhältnis der Konkurrenz. Sie plausibilisiert den Übergang zur 
Wertform Kapital.14 Da der einzelne Kapitalist mit anderen in Wettbewerb steht, 
ist er gezwungen, nicht nur kostendeckend zu produzieren, sondern gewinnorien-
tiert. Nur so hat er die Sicherheit, gegenüber den Mitkonkurrenten nicht ins Hin-
tertreffen zu geraten. Er ist gezwungen, kostengünstiger als seine Mitbewerber 
zu produzieren – daraus ergibt sich ein Motiv zu Profitmaximierung, welches 
unabhängig von einer persönlichen Bereicherungsabsicht, also einer psychologi-
schen Erklärung, existiert. 

Dem alleinigen Verweis auf den Begriff der Konkurrenz begegnet Marx da-
bei mit Skepsis. An erster Stelle ist sie für ihn ein Oberflächenphänomen.15 Jen-
seits dieser einfachen Antwort kann anhand der Begriffe „Kapital“ und „Konkur-
renz“ das komplexe Wechselspiel von empirischen Phänomenen und theoreti-

                                                             
10  MEW 23, S. 169. 

11  Ebd., S. 168f. 

12  Ebd., S. 169. 

13  Brentel spricht davon, dass die „Subjektmetaphorik […] selbst noch Pointierung und 

Ironisierung der theoretischen Fetischismen der politischen Ökonomie“ sei (Brentel 

1989, S. 282). 

14  Vgl. auch Lohmann 1991, S. 295f. 

15  Bereits in der Heiligen Familie heißt es: „Die Konkurrenz führt das Gesetz durch, 

nach welchem der Wert eines Produktes durch die zu seiner Herstellung notwendige 

Arbeitszeit bestimmt wird.“ (MEW 4, S. 94). In diesem Kontext bestreitet Marx die 

Bestimmung der Wertsubstanz durch die Konkurrenz. Vgl. auch das Kapitel „Der 

Schein der Konkurrenz“, in: MEW 25, S. 860–883, bes. S. 871ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 185 

schen Begriffen im Marx schen Werk noch einmal sichtbar gemacht werden. Ich 
ziehe dazu Passagen aus den Grundrissen und dem Kapital heran: 

 
„Was in der Natur des Kapitals liegt, wird nur reell herausgesetzt als äußere Notwendig-

keit durch die Konkurrenz, die weiter nichts ist, als daß die vielen Kapitalien die imma-

nenten Bestimmungen des Kapitals einander aufzwingen und sich selbst aufzwingen. Kei-

ne Kategorie der bürgerlichen Ökonomie, [auch] nicht die erste, z.B. die Bestimmung des 

Werts, wird daher erst wirklich [anders als] durch die freie Konkurrenz, d.h. durch den 

wirklichen Prozess des Kapitals, der als Wechselwirkungen der Kapitalien aufeinander er-

scheint“.16 

 
Marx operiert hier mit starken Dichotomien. Auf der einen Seite steht das Kapi-
tal, das als „wirklicher Prozess“ gefasst wird, welches eine „Natur“ sowie „im-
manente Bestimmungen“ besitzt und das für das „Wirklichwerden“ der Katego-
rien der bürgerlichen Ökonomie verantwortlich gemacht wird. Demgegenüber 
steht die Konkurrenz, die die Natur des Kapitals als „äußere Notwendigkeit“ 
„reell heraussetzt“ und welche die Erscheinungsform des Kapitalprozesses ist. 
An anderer Stelle heißt es: „[D]ie Konkurrenz herrscht jedem individuellen Ka-
pitalisten die immanenten Gesetze der kapitalistischen Produktionsweise als äu-
ßere Zwangsgesetze auf. Sie zwingt ihn, sein Kapital fortwährend auszudehnen, 
um es zu erhalten, und ausdehnen kann er es nur vermittelst progressiver Akku-
mulation.“17 

Die Konkurrenz herrscht den Kapitalisten etwas auf und zwingt sie zur Kapi-
talausdehnung. Insofern ist die Konkurrenz wirksam. Jedoch sind diese ihre 
„Aktionen“ selbst bedingt. Sie sind nur die Erscheinung der immanenten Gesetze 
der kapitalistischen Produktionsweise. 
 
Unvermittelt gelesen bringen Passagen wie die obigen Marx scheinbar wieder 
nah an die von ihm selbst kritisierte idealistische Philosophie. Ein ominöses Ge-
setz des Kapitals erscheint durch die Konkurrenz. Doch was soll das Kapital an-
deres sein als bestimmte Wechselwirkungen der Individuen aufeinander und ist 
die Konkurrenz nicht eine Kategorie, mit der jene Wechselwirkungen gefasst 
werden? Marx scheint durch obige Formulierungen in einen Idealismus zurück-
zufallen, in der die Formen der kapitalistischen Produktionsweise nicht mehr an 
die Handlungen der Individuen zurückgebunden werden. Seine Formulierungen 
sind Formulierungen der Selbstbewegung des Begriffs. Um diesem Eindruck zu 
                                                             
16  MEW 42, S. 551. Die eckigen Klammern, die den Sinn des Satzes beeinflussen, sind 

Klammern der Herausgebenden. 

17  MEW 23, S. 618. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

entkommen, muss man die mit dem Begriff des Kapitals verbundenen Bestim-
mungen in ihrer Marx schen Verwendungsweise verstehen: 

 
„Begrifflich ist die Konkurrenz nichts als die innre Natur des Kapitals, seine wesentliche 

Bestimmung, erscheinend und realisiert als Wechselwirkung der vielen Kapitalien aufei-

nander, die innre Tendenz als äußerliche Notwendigkeit. (Kapital existiert und kann nur 

existieren als viele Kapitalien, und seine Selbstbestimmung erscheint daher als Wechsel-

wirkung derselben aufeinander.)“18 

 
Man versteht die Marx sche Herangehensweise m. E. nur, wenn man sich auf 
das „begrifflich“ konzentriert. Die innere Natur des Kapitals ist die rational re-
konstruierte, „entwickelte“ , auf den Begriff gebrachte Konkurrenz. Diese inne-19

re Natur ist aber selbst kein letztes, da zum einen nur historisches Gesetz und in-
sofern der „Ontologie des Scheins“ angehörig, zum zweiten immer auch Produkt 
der Marx schen Darstellungsweise. So schreibt Marx, dass die „freie Konkurrenz 
[…] noch nie entwickelt worden [ist; M.E] von den Ökonomen“.20 

Begriffe wie „Gesetz“, „Begriff“ etc. sind durch die Marx sche Kritik an He-
gel hindurchgegangen. Dies verändert den Charakter der Grundbegriffe. Sie sind 
die begriffliche, rationalisierte Darstellungsweise der Produktionsweise. Als sol-
che sind sie – hier kann man die herkömmliche Hierarchie der Begriffe umkeh-
ren – nicht real, sondern nur wirklich. Marx  Aussagen müssen nicht so verstan-
den werden, dass die „innre Natur“ des Kapitals einen prinzipiellen Vorrang vor 
der „Existenz“ der Konkurrenz besitzt. Der Vorrang ergibt sich aus Marx  Ab-
sicht der rationalen Rekonstruktion der ökonomischen Verhältnisse.21 Durch den 
Konkurrenzbegriff werden die Wertformen nicht rekonstruiert. Das gelingt nur 
                                                             
18  MEW 42, S. 327; meine Hervorhebung. 

19  MEW 26.2, S. 100. 

20  MEW 42, S. 327. 

21  Kritisch sieht dies Hartmann: „Die arbeits- und mehrwerttheoretische Erklärung 

scheint rückblickend unvollkommen gegenüber der Konkretion: mußte auf früheren 

Stufen eine Vermehrung des Kapitals durch absoluten und relativen Mehrwert irra-

tional aus der Habsucht verstanden werden oder aus der kategorialen Möglichkeit 

der Akkumulation, dem potenziell unendlichen Charakter des Geldes, eben soweit 

wir noch nicht vom Ende des zu Erweisenden und zu Kritisierenden denken konn-

ten, so erscheint jetzt die Stufe der Konkretion als der eigentliche Grund der Kapi-

talgebarung die Konkurrenz. […] Man kann, mit anderen Worten, fragen, ob das 

transzendentale Prius der inneren Natur des Kapitals nicht auch im Sinne eines Er-

klärungsgrundes negiert ist, dass die […] Natur des Kapitals erst verständlich wird 

aus der konkreten, konkurentiellen Stufe.“ (Hartmann 1970, S. 376f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 187 

mit dem Begriff des Kapitals. Die Konkurrenz ist bestimmt als die Existenzweise 
des Kapitals: „Die freie Konkurrenz ist die Beziehung des Kapitals auf sich 
selbst als ein andres Kapital, d.h. das reelle Verhalten des Kapitals als Kapital.“22 

Die Konkurrenz ist der wissenschaftlich nicht verarbeitete Begriff des Zwan-
ges zur Mehrwerterwirtschaftung, der zugleich die Wertform des Kapitals erst 
plausibilisiert.23 Marx bestimmt die Konkurrenz als zumindest indirekten „Be-
währ“24 der allgemeinen Gesetze. Mit dem auf der Ebene der Existenz und der 
Erscheinung spielenden Konkurrenzbegriff wird des Weiteren auch noch einmal 
Licht auf die Natur der Handlungszwänge geworfen: „In der Konkurrenz er-
scheint [die; M.E.] innre Tendenz des Kapitals als ein Zwang, der ihm von frem-
dem Kapital angetan wird und der es vorantreibt über die richtige Proportion mit 
beständigem Marche, marche!“25 

Wie oben ist hier die Konkurrenz nicht als wirkende Instanz charakterisiert. 
Vielmehr erscheint der Zwang in ihr. Interessant an dieser Stelle ist, dass die in-
nere Tendenz des Kapitals hier nicht als Zwang charakterisiert wird. Zum Zwang 
wird sie erst durch die Konkurrenz. Der Zwang, so kann man schließen, ist eine 
Kategorie, die auf der Ebene der Erscheinung verortet wird.26 Damit lässt sich 
wiederum die Unterscheidung zwischen einer Ontologie des Wesens und einer 
Ontologie der Erscheinung einholen – wobei zu beachten ist, dass der Begriff 
des Wesens hier in zwei verschiedenen Kontexten Verwendung findet. 
                                                             
22  MEW 42, S. 550. Vgl. auch die Bestimmung: „das reale Kapital, d.h. die Konkur-

renz etc.“ (ebd., S. 360). 

23  Die Gegenüberstellung von Begriff bzw. Wesen auf der einen Seite und Existenz 

bzw. Erscheinung auf der anderen lässt sich auf Marx  Doktordissertation zurückbe-

ziehen. Auch dort kommt der Existenzbegriff gegenüber dem des Begriffs zu seinem 

Recht. Allerdings sind über diese Parallele hinaus die Unterschiede beträchtlich. 

Epikurs Bestimmung der Qualitäten des Atoms, die Existenzweise der Atome, sind 

ebenso spekulativ gebildet wie sein Begriff des Atoms. Marx kann hingegen auf 

empirische Phänomene wie das der Konkurrenz zurückgreifen. Auch konstruiert 

Marx keinen unmittelbaren Widerspruch zwischen Begriff und Existenz. Kapital 

und Konkurrenz fallen vielmehr in der gelingenden Theorie zusammen. Marx  sub-

jektives Prinzip zeigt sich erst auf der abstrakteren Ebene, die die Theorie der kapi-

talistischen Produktionsweise selbst als Theorie einer historischen Erscheinung aus-

weist. 

24  MEW 26.2, S. 100. 

25  MEW 42, S. 327. 

26  Oben hieß es: „[D]ie Konkurrenz herrscht jedem individuellen Kapitalisten die im-

manenten Gesetze der kapitalistischen Produktionsweise als äußere Zwangsgesetze 

auf.“ (ebd., S. 613). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Einerseits ist gemäß Marx  subjektivem Prinzip jeglicher gesellschaftlicher 
Zwang in der historischen Perspektive nur scheinbar. Die so eingenommene 
Emanzipationsperspektive erfordert die prinzipielle Rückführbarkeit der gesell-
schaftlichen Formen auf das Handeln der Individuen. Andererseits ist es aber 
auch jenes Handeln, welches gesellschaftliche Verhältnisse produziert, die sich 
in Gesetzesform beschreiben lassen. Für die Darstellung des Zusammenhanges 
von empirischer Ebene und ökonomischem Gesetz benutzt Marx den Unter-
schied von Wesen und Erscheinung. Er benutzt ihn jedoch ebenso, um zu zeigen, 
dass die Gesetze letztlich wandelbar sind und ihr zwingender Charakter nur einer 
für die Individuen ist: 

 
„Der allgemeine Austausch der Tätigkeiten und Produkte, der Lebensbedingung für jedes 

einzelne Individuum geworden, ihr wechselseitiger Zusammenhang, erscheint ihnen als 

fremd, unabhängig, als eine Sache. Im Tauschwert ist die gesellschaftliche Beziehung der 

Personen in ein gesellschaftliches Verhalten der Sachen verwandelt; das persönliche Ver-

mögen ist ein sachliches.“ (MEW 42, 91; meine Hervorhebung) 

 
 

8.3 TOTALITÄT UND ORGANISMUS 
 

Sieht man vom Tauschwert ab, besitzen alle untersuchten Formen des Werts eine 
handlungsbezogene Ebene. Die Formwechsel „W-G-W“, „G-W-G“ und „G-W-G 
können von Individuen vollzogen werden. Allerdings kann schon die Objekti-
vität des in diesen Formwechseln identisch bleibenden bzw. sich vermehren-
den Werts nur durch die Annahme eines untergelegten Systems von Tausch-
akten bzw. – bei „G-W-G “ – eines untergelegten Produktionsprozesses begrün-
det werden. Mit der Wertform Kapital, die Zirkulations- und Produktionsprozess 
integriert, erreicht Marx schließlich explizit die Ebene des gesellschaftlichen Ge-
samtzusammenhanges. 

Ich werde abschließend die Frage diskutieren, mit welchen begrifflichen Mit-
teln Marx diesen Zusammenhang selbst thematisiert und welche Konsequenzen 
dies hat. Ich greife dabei auf die Metapher des Organismus und auf den Begriff 
der Totalität zurück. Letzterer fasst formal den Zusammenhang zwischen den 
ökonomischen Kategorien bzw. Prozessen. Die Organismusmetapher hingegen 
wird von Marx auch in einem normativen Sinn zur Kritik der kapitalistischen 
Produktionsweise gebraucht. 
 
 
 

“

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 189 

8.3.1 Der Totalitätsbegriff  
 

Der Totalitätsbegriff ist neben der Organismusmetapher ein Mittel, das ökono-
mische System in seiner Gesamtheit zu fassen. In den Grundrissen bezeichnet 
Marx die bürgerliche Gesellschaft in einem Atemzug als „Totalität“ und als „or-
ganisches System“.27 Es geht ihm darum, eine Theorie zu entwickeln, in der „die 
Sache in ihrer Totalität (und darum auch die Wechselwirkung dieser verschied-
nen Seiten aufeinander) dargestellt werden kann.“28 

Marx verwendet den Totalitätsbegriff weitgehend als deskriptive Kategorie. 
Eine Totalität ist eine nähere Bestimmung sozialer Verhältnisse. In diesem Sinne 
finden sich bei Marx Totalitäten auf verschiedenen Ebenen des ökonomischen 
Systems. So bildet die Zirkulation eine Totalität, sie ist der „Austausch in seiner 
Totalität betrachtet“29, d.h. die Gesamtheit aller Tauschvorgänge. Auch das öko-
nomische System im Gesamten ist als Totalität darstellbar: „Das Resultat, wozu 
wir gelangen, ist nicht, daß Produktion, Distribution, Austausch Konsumtion 
identisch sind, sondern daß sie alle Glieder einer Totalität bilden, Unterschiede 
innerhalb einer Einheit.“30 

Die spätere Karriere des Begriffes zu einem der normativen Schlagwörter der 
europäischen Linken ist bei Marx noch nicht absehbar.31 Es existieren lediglich 
zwei oder drei Passagen im Werk, die hier hätten traditionsbildend wirken kön-
nen.32 Marx verwendet den Totalitätsbegriff nicht in kritischer Absicht wie spä-
ter dann etwa Sartre, Camus, Levinas oder Adorno.33 Tatsächlich ist eines der 
Hauptmerkmale des Marx schen Totalitätsbegriffes seine Inhaltslosigkeit. Er ist 
eine Reflexionskategorie. 

                                                             
27  Ebd., S. 203. 

28  MEW 3, S. 38. 

29  MEW 13, S. 630. 

30  Ebd. 

31  Zu dieser nach-Marx schen Geschichte vgl. Martin Jay (1984): Marxism and Totali-

ty. The Adventures of a Concept from Lukács to Habermas, Berkeley and Los Ange-

les, bes. S. 26. 

32  Vgl. MEW 42, 396; MEW EB 1, S. 562. 

33  Vgl. Theodor W. Adorno (1969): Einleitung zum „Positivismusstreit in der deut-

schen Soziologie“, in: Gesammelte Schriften Band 8, Frankfurt a.M. 1997, S. 280–

353; Albert Camus (1951): Der Mensch in der Revolte, Reinbek bei Hamburg 1969; 

Emanuel Levinas (1961): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, 

München 1987; Jean Paul Sartre (1960): Kritik der dialektischen Vernunft, Reinbek 

bei Hamburg 1967. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Damit steht Marx in der Tradition der Verwendung des Begriffes bis zum 
19. Jahrhundert. Der Begriff der Totalität ist vom lateinischen „totalitas“ über-
kommen und im Deutschen nicht ohne weiteres zu übersetzen. Je nach Kontext 
lässt er sich mit Ganzheit, Gesamtheit oder Allheit wiedergeben.34 Formal kann 
unter „Totalität“ die Verbindung der Kategorien der Einheit und der Vielheit 
verstanden werden, wobei eine eindeutige Abgrenzung zur Kategorie der Einheit 
selbst nicht ohne weiteres vorzunehmen ist. Mit dem Totalitätsbegriff sind jene 
Fragen umfasst, die sich mit dem Zusammenhang des Vielen mit dem Einen be-
schäftigen, auch wenn der Totalitätsbegriff keineswegs immer Verwendung fin-
det, wenn von diesem Zusammenhang die Rede ist. Bei Verwendung des Totali-
tätsbegriffs wird in aller Regel der Schwerpunkt auf die Einheit gelegt, die Tota-
lität ist die „Einheit der Vielheit“, weniger die „Vielheit der Einheit“. Spricht 
man im weitesten Sinne von Totalität, ist von der Art und Weise des Zusam-
menhanges von Einheit und Vielheit noch nichts gesagt. Eine Totalität fasst kei-
ne Identitätsbestimmungen, sondern „Unterschiede innerhalb einer Einheit“35. 

Die ausführlich diskutierte Unterscheidung von Forschungs- und Darstel-
lungsweise im Marx schen Werk lässt sich auch bezüglich des Totalitätsbegriffs 
anwenden. Marx spricht verschiedentlich davon, dass er einen Gegenstandbe-
reich als „Totalität betrachtet“.36 Dies verweist auf die Bedeutung der reflexiven, 
wissenschaftliche Praxis für Marx , die etwas zu einer Totalität konstruiert. Auf 
der anderen Seite spricht er von „einem schon gegebnen konkreten, lebendigen 
Ganzen.“37 Die wissenschaftliche Konstruktionsmethode muss diesem vorausge-
setzten Ganzen nachspüren. Sie bleibt jedoch notwendigerweise eine „Gedan-
kentotalität“.38 Sie ist „als ein Gedankenkonkretum, in fact ein Produkt des Den-
kens, des Begreifens“.39 Die Totalität ist kein Produkt „des außer oder über der 
Anschauung und Vorstellung denkenden und sich selbst gebärenden Begriffs, 
sondern der Verarbeitung von Anschauung und Vorstellung in Begriffe.“40 

 
Prinzipiell ist der Totalitätsbegriff vage genug, um ihn in dreifacher Hinsicht zu 
differenzieren. Man kann zwischen starken, moderaten und schwachen Totalitä-
                                                             
34  Vgl. Stichwort: Totalität, in: Jürgen Mittelstrass (Hg.): Enzyklopädie Philosophie 

und Wissenschaftstheorie. Band 4, Stuttgart 1996, S. 324. 

35  MEW 13, S. 630. 

36  Siehe etwa das obige Zitat zur Zirkulation. Vgl. auch MEW 25, S. 169; MEW 42, 

S. 144. 

37  MEW 13, S. 632. 

38  Ebd. 

39  Ebd. 

40  Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 191 

ten bzw. Gesamtheiten unterscheiden. Eine schwache Totalität bzw. Gesamtheit 
bezeichnet die (beobachtete) Existenz eines gemeinsamen Merkmals. Totalität 
bedeutet in diesem Sinne die (quantitative) Vollständigkeit der Elemente, die 
dieses Merkmal besitzen. In diesem Sinne lässt sich Aristoteles’ Bemerkung ver-
stehen, sie sei dasjenige „wovon kein Teil fehlt“.41 Allerdings muss unter 
„Merkmal“ nicht zwangsläufig eine positive Eigenschaft der Dinge gefasst wer-
den. Als in Frage stehende Eigenschaft kann auch die Zugehörigkeit zum Gan-
zen selbst gelten. Geht man von Merkmalen dieser Art aus, ist ihre Summierung 
unter dem Kriterium der quantitativen Vollständigkeit nicht möglich, da man 
hier nicht von den einzelnen Dingen auf ein Gemeinsames abstrahiert. Das Gan-
ze ist dann entweder „vor“ oder „mit“ den einzelnen Elementen vorhanden. In 
diesem Fall handelt es sich entweder um eine starke oder eine mittlere Totalität. 
Der Unterschied zwischen schwachen Totalitäten auf der einen Seite und mo-
deraten und starken auf der anderen lässt sich durch die ebenfalls in der Meta-
physik des Aristoteles angesprochene Unterscheidung von pan und hólon ver-
deutlichen.42 Während „hólon“ sich mit „Ganzes“ übersetzen lässt, bedeutet 
„pan“ „Alles“. Ein „Alles“ ist für Aristoteles dadurch ausgezeichnet, dass es 
homogene Teile hat und dass die Lage der Teile bei der Bestimmung des „Alles“ 
keine Rolle spielt. Ein „Ganzes“ hingegen ist durch die Lage der Teile zueinan-
der und/ oder zum Ganzen charakterisiert. Es ist insoweit geordnet.43 Die Unter-
scheidung zwischen starken und mittleren Totalitäten auf der einen Seite und 
schwachen auf der anderen drückt sich also auch sprachlich aus. Man spricht 
dann in der Regel nicht mehr von einer Beziehung zwischen dem Vielen und 
dem Einen, sondern von einer Beziehung von Teil und Ganzem.44 

 
Nach allem, was gesagt wurde, ist deutlich, dass Marx keinen schwachen Totali-
tätsbegriff verwendet. Die einzelnen gesellschaftlichen Beziehungen stehen für 
ihn nicht unverbunden nebeneinander. Im Sinne des moderaten Totalitätsver-
ständnisses spricht Marx hingegen von einem „Gesellschaftskörper […] in dem 

                                                             
41  Aristoteles: Metaphysik. Erster Band, übersetzt von Hermann Bonitz, Hamburg 

1989, S. 239 (1023b). 

42  Ebd., S. 241 (1024a). 

43  Marx stellt in diesem Sinn die „chaotische Vorstellung des Ganzen“ der „reichen 

Totalität von vielen Bestimmungen und Beziehungen“ gegenüber (MEW 13, 

S. 631). 

44  In diesem Sinne definiert die Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie 

Totalität als die „Bezeichnung für eine übersummative Einheit von Vielem im Ver-

hältnis von Ganzem und Teil“ (Mittelstrass 1996, S. 324). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

alle Beziehungen gleichzeitig existieren und einander stützen“,45 bzw. davon, 
dass „im vollendeten bürgerlichen System jedes ökonomische Verhältnis das an-
dere in der bürgerlich-ökonomischen Form voraussetzt und so jedes Gesetzte 
zugleich Voraussetzung ist“.46 Eine solche Konzeption der gesellschaftlichen 
Einheit verweist auf die allseitige Abhängigkeit aller Beziehungen bzw. Verhält-
nisse voneinander. Allerdings widerspricht ein so gefasstes Totalitätsverständnis 
der Marx schen Darstellungsmethode. Weiterhin stellt sich ein Erkenntnispro-
blem: Wenn alle Beziehungen von allen abhängen, dann kann man eine einzelne 
Beziehung x erst dann in ihrer Komplexität beschreiben, wenn man bereits über 
die Beschreibung aller anderen verfügt. Über eine solche Beschreibung verfügt 
man jedoch nicht, wenn besagte Beziehung x – die ja erst beschrieben werden 
soll – noch nicht beschrieben worden ist. Dies führt in einen logischen Wider-
spruch. 
 
Marx  hierarchisierende Darstellung der kapitalistischen Produktionsweise ver-
sucht diesen Schwierigkeiten zu entgehen. Die miteinander verbundenen öko-
nomischen Beziehungen besitzen nicht alle dasselbe reale Gewicht, es gibt wich-
tigere und unwichtigere Beziehungen. Das Bild eines horizontalen Netzes, in 
dem jeder Punkt (jede Beziehung) mit jedem verbunden ist, ist diesem Zustand 
nicht angemessen. Berücksichtigt man die verschiedenen Ausgangspunkte und 
Fragestellungen des Kapital mit der prinzipiellen Unterscheidung in Produkti-
ons- und Zirkulationssphäre, könnte man vielleicht von zwei miteinander viel-
fach verbundenen, umgekehrten Pyramiden sprechen. In diesen bilden jeweils 
wenige Grundbeziehungen die Basis der anderen. Völlig befriedigend ist dieses 
Bild jedoch nicht, da es zum einen den Unterschied von Form und Inhalt nicht 
abzubilden vermag und insofern Marx  subjektivem Prinzip nicht gerecht wird, 
zum zweiten den Abstraktionsgrad der ersten Bestimmungen in der Kategorien-
entwicklung nur unzureichend berücksichtigt. 

Jedenfalls ist die begriffliche Fassung weniger Grundbeziehungen für Marx 
hinreichend, um den Ausgangspunkt einer adäquaten Beschreibung des Gesamt-
zusammenhanges bilden zu können. In diesem Sinne spricht er bereits in den 
Ökonomisch-philosophischen Manuskripten davon, dass „alle nationalökonomi-
schen Kategorien entwickelt werden“ sollen, und zwar so, dass sie „nur einen 

                                                             
45  MEW 4, S. 131. 

46  MEW 42, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 193 

bestimmten und entwickelten Ausdruck [der; M.E.] ersten Grundlagen“47 darstel-
len.48 

                                                             
47  MEW EB 1, S. 521. Vgl. Jaeck 1988, S. 175. 

48  Die Hierarchisierung der ökonomischen Beziehungen hat eine weitere Konsequenz. 

Durch die Annahme einiger grundlegender Prozesse ist die Stabilität des dargestell-

ten Gesamtzusammenhanges plausibler. Er muss nicht zwangsläufig geändert wer-

den, wenn sich einzelne Elemente geändert haben, wie es bei der „flachen“ Variante 

des moderaten Holismus der Fall wäre. 

  Allerdings bleibt die Frage nach der Zeitgebundenheit der Marx schen Theorie ernst 

zu nehmen. Marx koppelt bestimmte Prozesse direkt an die Grundmomente seiner 

Theorie, die heute nicht mehr adäquat gefasst scheinen. Dies gilt besonders bezüg-

lich des Geldes. Wirkliches Geld ist für Marx Metallgeld. Nur als dieses ist die Da-

seinsweise des Geldes seinem Begriff adäquat (vgl. MEW 23, S. 156). Marx 

schränkt diese Aussage zwar durchaus ein: Die Geldware kann in den meisten ihrer 

Funktionen ersetzt werden (vgl. MEW 13, S. 103). Geld mit einem immanenten 

Wert muss für Marx dennoch in den zwei Funktionen Schatz und Weltgeld sein. 

Ohne dies hier diskutieren zu können, scheint de facto die Geldware heutzutage in 

beiden Funktionen ersetzbar – wenn man von ernsthaften Krisen des Souveräns ab-

sieht, in denen die Anleger in das, aber nicht nur in das, „Gold flüchten“. 

  Systematisch interessant ist jedoch die Frage nach dem Wertmaß. Wenn das Geld als 

Wertmaß ideell bleiben kann, so doch nur auf einer realen Grundlage. Das Wertmaß 

muss in der Marx schen Konstruktion zumindest vorgestelltes Gold sein, damit es 

seine Funktion erfüllen kann. Diese Bestimmung ist – und das ist das theoretische 

Problem – wesentlich für Marx  systematische Darstellung der ökonomischen Kate-

gorien. Die Wertformanalyse, die die unmittelbare Voraussetzung der Gelddarstel-

lung liefert, ist ohne die zugrunde liegende Identität des Darstellenden und Darge-

stellten nicht durchführbar. Meines Erachtens hält Marx vor allem aus diesem sys-

tematischen Grund am Warengeld fest. Bei einem bloß repräsentierenden Geld kann 

man in den Situationen des Kaufens und Verkaufens nicht mehr von einem unmit-

telbaren Äquivalententausch ausgehen, d.h. vom Tausch zweier Waren, die auf 

Grund einer gemeinsamen Wertsubstanz gleichzusetzen sind. Will man beim Tausch 

von symbolischem Geld gegen reale Waren noch von einem Äquivalententausch 

sprechen, wären die Mechanismen, die eine solche Äquivalenz bewirken, ungleich 

komplexer. Da nun, allem empirischen Anschein nach, das heutige Geld keine un-

mittelbare Deckung in Waren mehr besitzt, treten begriffliche Darstellung und Rea-

lität in einen offensichtlichen Widerspruch. 

  Es kann an dieser Stelle nur ein Hinweis gegeben werden, wie mit dem Problem 

umgegangen werden kann. Eine an der durch die Wertsubstanz bedingte Iden- 

tität der Wertformen festhaltende Darstellung scheitert offensichtlich am rein 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Letztlich muss jedoch der der hierarchische, moderate Holismus noch weiter 
präzisiert werden, um alle Momente der kapitalistischen Produktionsweise zu 
fassen. Die nun zu diskutierende Organismusmetapher verweist auf die Mög-
lichkeit der Beschreibung des ökonomischen Gesamtzusammenhanges als 
Eigenständigen vor oder neben den ökonomischen Beziehungen. 

 

8.3.2 Die Organismusmetapher 
 

Im Methodenkapitel bezeichnet Marx den ökonomischen Gesamtzusammenhang 
als „lebendiges Ganzes“. In den Grundrissen wird er mit der Metapher des „or-
ganischen Systems“ umschrieben.49 Auch im Vorwort zur ersten Auflage des 
                                                                                                                                  

symbolischen Geld. Man wäre dann zwangsläufig auf andere Formen der 

Darstellung verwiesen. Marx  Entwicklung des Geldes aus dem Wertbegriff könnte 

immer noch als erster Schritt hin zum symbolischen Geld begriffen werden. Sie 

rekonstruiert, wie sich eine wahrnehm- und handhabbare Dimension des Wertes 

durch die Geldware etabliert. Sobald diese jedoch existiert, kann sich das Geld als 

Symbol von der nun schon (implizit) formbesitzenden und bewerteten Welt der 

Waren lösen und ihr einen neuen – nun der Quantitätstheorie entsprechenden – 

Ausdruck verleihen. Diese grundsätzlich neue Situation beschreibt Marx – wie 

gesagt – nicht. Er deutet aber an, dass sie möglich ist: „In der Zirkulation der 

Wertzeichen erscheinen alle Gesetze der wirklichen Geldzirkulation umgekehrt und 

auf den Kopf gestellt. Während das Geld zirkuliert, weil es Wert hat, hat das Papier 

Wert, weil es zirkuliert. Während bei gegebenem Tauschwert der Waren die 

Quantität des zirkulierenden Goldes von seinem eigenen Wert abhängt, hängt der 

Wert des Papiers von seiner zirkulierenden Quantität ab.“ (ebd., S. 106). Man hat es 

nun mit einer doppelt bewerteten Welt zu tun: eine gewissermaßen untergründige 

Welt der Warenwerte und eine diese in der Realität zum Ausdruck bringende Welt 

des Geldes. Wie es prinzipiell möglich ist, dass sich zwei Mengen ohne Beziehung 

aufeinander abbilden lassen, kann man anhand Simmels Philosophie des Geldes 

aufzeigen (vgl. Simmel 1900, S. 139–155). Die Voraussetzungen, die es dazu 

bedarf, sind zwei absolut bestimmte Mengen und ihre diskrete Abzählbarkeit. So 

lassen sich 100 Äpfel und 50 Birnen aufeinander beziehen, indem man sagt: „2 

Äpfel sind eine Birne wert“. Die Beziehung dieser Mengen ist eine externe und 

erklärt die internen Beziehungen der Werte untereinander nicht mehr; diese sind nun 

also vorausgesetzt. Zur Frage der Geldware mit weiterführender Literatur vgl. Ingo 

Stützle (2004): Die Frage nach der konstitutiven Relevanz der Geldware in Marx  

Kritik der politischen Ökonomie, URL: http://www.marx-gesellschaft.de/Texte/ 

0304_St%FCtzle_Geldware.PDF, Aufruf 03.09.2012. 

49  Vgl. MEW 42, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 195 

Kapital verwendet Marx den Organismusbegriff. Er schreibt, „daß die jetzige 
Gesellschaft kein fester Kristall, sondern ein umwandlungsfähiger und beständig 
im Prozeß der Umwandlung begriffener Organismus ist.“50 

Im Einklang mit der auch sonst häufigen Verwendung innerhalb der Geistes- 
und Sozialwissenschaften des 19. und frühen 20. Jahrhunderts benutzt Marx die 
Organismusmetapher in doppelter Absicht. Deskriptiv gelesen, dient sie der 
theoretischen Annäherung an die Funktionsweise des ökonomischen Systems. 
Der normative Aspekt, den die Marx sche Begriffsverwendung transportiert, ist 
hingegen ein kritischer und damit unterscheidet er sich von den meisten zeitge-
nössischen Autoren. Dasjenige, was als Organismus beschrieben wird, ist zum 
einen kein Organismus im vollen begrifflichen Sinne, zum zweiten – und das 
kennzeichnet die transformative Marx sche Absicht – soll es aufhören, ein Orga-
nismus zu sein. Die Marx sche Fassung des Organismusbegriffs steht damit – im 
Unterschied zum Begriff der Totalität – in der Tradition, die sich kritisch mit den 
normativen Implikationen von Gesamtzusammenhängen auseinandersetzt und 
die sich im 20. Jahrhundert am Begriff der Totalität abarbeitet. 
 
Die historische Form „kapitalistische Produktionsweise“ ist für Marx nur zu be-
greifen, wenn man sie in ihrer spezifischen Zweckbestimmtheit auffasst. Dies ist 
ein entscheidender Aspekt der Marx schen Herangehensweise. Ein „lebendiges“ 
System zu beschreiben, bereitet einem mechanistischen, kausalen Theoriever-
ständnis Schwierigkeiten, da für eine vollständige Beschreibung eines solchen 
Zusammenhangs auch finale Bestimmungen nötig sind. Diese Zweckbestim-
mung lässt sich mit physikalischen Methoden nicht analysieren. Marx borgt sich 
dementsprechend an dieser Stelle auch keine Begriffe aus der Physik, er borgt 
sich einen Begriff der Biologie.51 Das Ziel des spezifischen Organismus „kapita-
listische Produktionsweise“, wie Marx es analysiert, besteht im bloßen Wachs-
                                                             
50  MEW 23, S. 16. 

51  Marx reflektiert selbst auf diesen Zusammenhang. Er zitiert zustimmend einen Re-

zensenten des Kapital: „Mit einem Wort, das ökonomische Leben bietet uns eine 

[…] der Biologie analoge Erscheinung […]. Die alten Ökonomen verkannten die 

Natur ökonomischer Gesetze, als sie dieselben mit den Gesetzen der Physik und 

Chemie verglichen.“ (ebd., S. 26). Die heutige Ökonomie verfährt im Gegensatz zu 

Marx nach Methoden der Physik. Vgl. Becker/ Ritsert 1989; Philip Mirowski 

(1989): More Heat Than Light. Economics as Social Physics, Cambridge. Cornelius 

Castoriadis vertritt wiederum die Auffassung, Marx Leitwissenschaft sei die Che-

mie. Vgl. Cornelius Castoriadis (1975): Wert, Gleichheit, Gerechtigkeit, Politik. 

Von Marx zu Aristoteles und von Aristoteles zu uns, in: Ders.: Durchs Labyrinth. 

Seele, Vernunft, Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1981, S. 221–277, hier S. 224. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

tum.52 Das ökonomische System „will“ wachsen. Außerhalb der Metapher for-
muliert: Marx nimmt an, dass das ökonomische System als Ganzes nur be-
schreibbar ist, wenn die permanente Vermehrung der spezifischen Reichtums-
form „Wert“ in die begriffliche Rekonstruktion des kapitalistischen Produktions-
form integriert wird. In der Rekonstruktion der Wertformen erreicht Marx diese 
Ebene mit dem Begriff des Kapitals, das sich nur erhalten kann, wenn es sich be-
ständig ausdehnt und damit einer Art Zweckgerichtetheit unterliegt. Damit er-
scheint der Gesamtzusammenhang als eigenständiger neben seinen ökonomi-
schen Beziehungen. 

Die Zielgerichtetheit des Gesamtzusammenhanges ergibt sich zwingend we-
der – um es noch einmal zu wiederholen – aus den Grundbegriffen der Zirkulati-
ons- noch aus denen der Produktionssphäre. Empirisch wird er erst durch die 
Existenz einer umfassenden Konkurrenz angezeigt. Der Zwang zur Mehrwerter-
wirtschaftung für den einzelnen Kapitalisten drückt sich gesellschaftlich im 
Wachstum des gesellschaftlichen Reichtums aus. Der „Wachstumszwang“ ist 
damit Ausdruck eines spezifischen ökonomischen Verhältnisses. Es ist den öko-
nomischen Verhältnissen nicht vorgängig, vielmehr ihr Ergebnis. Dennoch wird 
er unabhängig von diesen formuliert. 
 
Tatsächlich scheint der Zwangscharakter des Gesamtzusammenhanges in Dis-
kussionen über die Funktionalität des ökonomischen Systems zu Teilen an-
erkannt zu sein. Seit Adam Smith sind viele der Verteidigungsstrategien des ka-
pitalistischen Wirtschaftens defensiver Natur. Sie behaupten die Vernünftigkeit 
der kapitalistischen Vergesellschaftung trotz des durch den Zweck der Vermeh-
rung des abstrakten Reichtums gesetzten Zwanges. So sind es bei Smith die posi-
tiven Effekte, die eine solche Zweckbestimmung auch mit sich bringt, die ihn 
den Kapitalismus verteidigen lassen.53 Ähnlich ist es bei Hayek, der annimmt, 
                                                             
52  Vgl. etwa: „Der ganze Charakter der kapitalistischen Produktion ist bestimmt durch 

die Verwertung des vorgeschoßnen Kapitalwerts, also in erster Instanz durch die 

Produktion von möglichst viel Mehrwert.“ (MEW 24, S. 83). 

53  Smith spricht nicht von einem Zwang, dem die Kaufleute ausgesetzt sind, wenn sie 

nach der Vermehrung ihres privaten Kapitals streben. Er ist aber der Ansicht, dass 

durch die Vermehrung des privaten Kapitals positive Effekte auf das Allgemeinwohl 

entstehen. Insofern verteidigt er nicht das Gewinnstreben an sich, sondern den un-

beabsichtigten Effekt, der durch diesen Gewinn entsteht: „As every individual, 

therefore, endeavours as much as he can, both to employ his capital in the support of 

domestic industry, and so to direct that industry that its produce maybe of the great-

est value; every individual necessarily labours to render the annual revenue of the 

society as great as he can. He generally, indeed, neither intends to promote the pub-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 197 

dass sich die bestmögliche Wissens- und Wohlstandsproduktion nur durch eine 
Marktvergesellschaftung erreichen lässt54, oder bei Habermas, der die Position 
vertritt, dass die Funktionalität der Zwecksetzung den negativen Aspekt der 
Fremdbestimmung durch nicht selbst gesetzte Imperative aufhebt.55 

 
Die deskriptive Ebene des Organismusbegriffs wird von Marx kritisch gewen-
det.56 Er setzt dabei an drei Momenten an. Zum einen kritisiert er die falsche 
Verwendung der Organismusmetapher im Sinne eines harmonischen Zusam-
menspiels von Teil und Ganzem (a), zum zweiten erlaubt der Bedeutungsumfang 
des Begriffes „Organismus“ eine intrinsische Kritik des Zweckes „Wachstum“ 
(b), zum dritten wird der Begriff des Organismus in einer transitorischen Absicht 
selber in Frage gestellt (c). 
 
(a) Neben vielen anderen gebraucht etwa Adam Müller in konservativ romanti-
scher Absicht den Begriff des Organismus, um die Möglichkeit eines gesell-
schaftlichen Zustands der Harmonie zu formulieren.57 Die einzelnen Glieder des 
Staates sollen durch die Verwendung des Begriffes in ihrem konfliktfreien Mit-
einander gefasst werden. Die Individuen sind als Glieder des Organismus einem 
Ganzen untergeordnet; Herrschaft wird so von vornherein affirmierbar. Im All-
                                                                                                                                  

lic interest, nor knows how much he is promoting it. […] [H]e is in this, as in many 

other cases, led by an invisible hand to promote an end which was no part of his in-

tention. Nor is it always the worse for the society that it was not part of it. By pursu-

ing his own interest, he frequently promotes that of the society more effectually than 

when he really intends to promote it.” (Smith 1776, S. 423). 

54  Vgl. etwa Hayek 1988, S. 3. 

55  Habermas verweist auf die Notwenigkeit von Steuerungsmedien in den von ihm als 

System gedachten politischen und wirtschaftlichen Bereichen der Gesellschaft. Die 

Moderne sei durch eine gestiegene Systemkomplexität gekennzeichnet, die nur 

durch Medien wie Macht und Geld in Funktion gehalten werden könne. Dabei sind 

die systemischen Zwecksetzungen (die Imperative) in Kauf zu nehmen. Vgl. Ha-

bermas 1981. 

56  In der Kritik des Hegel schen Staatsrechts verwendet Marx den Organismusbegriff 

in einem affirmativen Sinne. Er bezieht sich dabei jedoch auf die Analyse des 

gegenwärtigen Staates. „Es ist ein großer Fortschritt, den politischen Staat als Orga-

nismus, daher die Verschiedenheit der Gewalten nicht mehr als organische [soll 

wohl heißen: „mechanische“; M.E:], sondern als lebendige und vernünftige Unter-

scheidung zu betrachten.“ (MEW 1, S. 210). 

57  Vgl. Adam Müller (1816): Versuch einer neuen Theorie des Geldes, Leipzig und Al-

tenburg, S. 261ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

gemeinen wird die Organismusmetapher – in ihrer affirmativen Verwendung – 
auf den Begriff des Staates bezogen, der die Einheit seiner Elemente in seiner 
Souveränität handelnd zum Ausdruck bringen soll. Den harmonischen Zustand 
eines Organismus kann man unter Verwendung eines medizinischen Vokabulars 
auch als Zustand der Gesundheit bezeichnen. Der disharmonische Zustand wäre 
dann der der Krankheit. In Marx  Kritik der politischen Ökonomie erhält sich der 
Organismus jedoch nur durch seine beständige Krankheit – durch seine Krisen. 
Mit dem Begriff des Organismus im Einklang – und von affirmativen Verwen-
dungen des Begriffs ebenfalls gern unterschlagen – ist der Marx sche Gedanke, 
dass Organismen sterben müssen, dass also der Kapitalismus auf eine letzte Kri-
se hinausläuft.58 Vielleicht verweisen Überlegungen solcher Art in ihrem Er-
kenntnisgehalt auf nicht mehr als auf die Gefahren der Verwendung von Meta-
phern in sozialwissenschaftlichen Kontexten. Sie entbehren in ihrer konkreten 
Gestalt jedoch nicht einer gewissen Ironie, da jene, die den Begriff des Organis-
mus verwenden, nicht wissen, von welchem Gegenstand sie Gebrauch machen. 
 
(b) Der zweite kritische Aspekt der Marx schen Verwendung der Organismus-
metapher liegt in der Auseinandersetzung mit dem Zweckbegriff. Man kann hier 
zur Verdeutlichung auf die aristotelische Unterscheidung von Ökonomie und 
Chrematistik zurückgreifen. Aristoteles stellt in seiner Politik die Frage nach 
dem vernünftigen Handeln des Einzelnen in der Sphäre des Erwerbs und kommt 
zu dem Schluss, dass das Wirtschaften immer eingebunden sein soll in den Ge-
samtbereich des menschlichen Lebens. Der Erwerb von Gütern oder Reichtü-
mern untersteht selbst anderen Zwecken.59 Die Chrematistik als die Kunst des 
Gelderwerbs birgt die Gefahr, dass sie zum letzten Zweck wird. Als Problem für 
eine gelingende menschliche Existenz erweist sich dies dann, wenn der Zweck 
des Gelderwerbs nicht wieder rückgebunden werden kann an die Gesamtheit der 
Lebenszwecke; wenn er sich an ihre Stelle setzt. Wie gesehen, übernimmt Marx 
den Aspekt der Verkehrung vom Mittel zum Zweck sowohl in Bezug auf den 
Handlungszwang für den einzelnen Kapitalisten als auch in seiner gesellschafts-
theoretischen Argumentation bezüglich des allgemeinen Wachstumszwanges. 

Darüber hinaus ist der Zweck des Gelderwerbs – bzw. der systemische Impe-
rativ des Wachstums – kein Zweck im vollen begrifflichen Sinne. Zur vollen Be-
stimmung eines Zweckes gehört die Möglichkeit seiner abschließenden Verwirk-
lichung. Mit dem stetigen Wachstum an Kapital kann aber kein Zustand verwirk-
                                                             
58  Generell gilt, dass die Beschreibung eines Organismus als reibungsloses Zusammen-

spiel der Organe ein Idealbild ist. Es existieren Organe, die ihre Funktionen eher 

schlecht als recht erfüllen, solche, die ihre Funktion verloren haben etc. 

59  Aristoteles: Politik, übersetzt von Olof Gigon, München 1973, S. 1256a–1258b. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE GESAMTGESELLSCHAFTLICHE BETRACHTUNGSWEISE | 199 

licht werden. Es erfüllt damit das Kriterium des schlecht unendlichen, unab-
schließbaren Prozesses. Dieser wird von Hegel in der Enzyklopädie unter dem 
Stichwort der „schlechten“ oder „negativen Unendlichkeit“ bestimmt als „die 
Negation des Endlichen, welches aber ebenso wieder entsteht, somit ebensosehr 
nicht aufgehoben ist – oder diese Unendlichkeit drückt nur das Sollen des Auf-
hebens des Endlichen aus.“60 

 
(c) Zum dritten kann Marx durch die Verwendung der Organismusmetapher 
noch einmal auf den fremdbestimmenden Charakter des ökonomischen Gesamt-
zusammenhanges hinweisen. Es ist sinnvoll, dies gegen einen seiner junghege-
lianischen Weggefährten – gegen Moses Hess – zu situieren. In der bereits er-
wähnten Schrift Über das Geldwesen61 wird die Organismusmetapher affirmativ 
verwendet. Hess kritisiert dort aufs schärfste den Individualismus und bringt die-
sen in direkte Verbindung mit dem bloß äußeren Vermittler Geld, das das unmit-
telbare, natürliche und lebendige Zusammenspiel der Menschen verhindere. 
Hess fordert „eine vernünftige, organische menschliche Gesellschaft mit man-
nichfaltigen, harmonisch zusammenwirkenden Producionen“62 und verdammt 
den gegenwärtigen Zustand in dem „[d]as Individuum zum Zweck erhoben, die 
Gattung zum Mittel herabgewürdigt“63 werde. 

Auch wenn Marx  Sprache in den Frühschriften den Romantizismen von 
Hess manchmal nahe kommt, so sind doch die wesentlichen Unterschiede deut-
lich. Bei Marx findet sich keine Kritik des Individuums als Zweck, vielmehr kri-
tisiert er es gerade in seiner Bestimmtheit als Mittel bzw. Funktionsträger.64 Die 
Position des vernünftigen Allgemeinen – die Einheit des Organismus – blieb in 
den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten leer. Vielmehr wird sie gerade 
als notwendige Vielheit gesetzt. Indem Marx die Idee einer funktionalen Be-
stimmung der Individuen zurückweist, kann er den Begriff des Organismus kri-
tisch wenden, da dieser eine solche funktionale Zuordnung einfordert. 

                                                             
60  HWB 8, § 94. Vgl. auch MEW 42, S. 127. 

61  Vgl. Abschnitt 3.2.1. 

62  Hess 1845, S. 332. 

63  Ebd., S. 333. 

64  Dennoch gibt es Stellen in Hess’ Text – gerade was die Kritik an der falschen Ver-

mittlungsleistung des Geldes betrifft –, die auch bei Marx stehen könnten: „Wir 

werden unser Leben nicht mehr vergebens außer und über uns suchen. Kein fremdes 

Wesen, kein drittes Mittelding wird sich mehr zwischen uns eindrängen, um uns äu-

ßerlich und scheinbar zu vereinigen, zu ‚vermitteln‘, während es uns innerlich und 

wirklich trennt und entzweit.“ (ebd., S. 347). 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

9.  Danksagung 

 
 
 

Viele haben mich im Laufe des Schreibens dieser Arbeit in unterschiedlichen 
Hinsichten unterstützt. An erster Stelle möchte ich meinen beiden Betreuern 
danken. Meinem Erstbetreuer Prof. Dr. Pirmin Stekeler-Weithofer danke ich für 
seine stets offene Bürotür, für die Lektüre des Manuskripts sowie für die Mög-
lichkeit, in seinem Oberseminar vortragen zu dürfen. Prof. Dr. Christoph Türcke 
hat mich entschieden dazu motiviert, nach dem Magister überhaupt mit der Pro-
motion anzufangen. Auch ihm danke ich für die Lektüre des Manuskripts, sowie 
für die verschiedenen Vortragsmöglichkeiten, die er mir eröffnete.  

Mein Dank geht an Prof. Dr. Andreas Luckner, in dessen Kolloquium an der 
Universität Stuttgart ich frühe Gedanken dieser Arbeit vortragen durfte und an 
die Organisatoren der 7th Pavia Graduate Conference in Political Philosophy, bei 
der ich die Möglichkeit hatte, Aspekte der Arbeit vorzustellen. 

Besonders zu Dank verpflichtet bin ich Prof. Dr. Richard Raatzsch und 
Prof. Dr. Raymond Geuss. Richard Raatzsch bestärkte mich entschieden in der 
Idee, ein Trimester an der Philosophischen Fakultät der Universität Cambridge 
zu verbringen, mit Raymond Geuss durfte ich dort wöchentlich Kapitel der 
Arbeit diskutieren. Er brachte mir in seiner unnachahmlich hilfsbereiten und 
doch nachhaltigen Art die Vorteile des englischen Promotionssystems nahe. Aus 
meinem Aufenthalt in Cambridge ergab sich auch die Möglichkeit an einem, von 
den beiden Genannten wesentlich mitorganisierten, Kolloquium teilzunehmen. 
Dort hatte ich wiederholt die Gelegenheit, Abschnitte der Arbeit vorzustellen. 
Ich danke den Teilnehmenden des Kolloquiums – Manuel Dries, Lorna Finlay-
son, Fabian Freyenhagen, Prof. Dr. Michael Hampe, Jörg Schaub und Christian 
Skirke – ganz besonders herzlich für die engagierten Diskussionen. 

Weiterhin möchte ich meinen Leipziger Freunden danken, die Teile oder so-
gar die ganze Arbeit gelesen haben. Vielleicht drückt sich ihr gedanklicher Ein-
fluss aus jahrelangen Diskussionen in dieser Arbeit unbewusst noch stärker aus 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

als in ihren faktischen Korrekturen: Lutz Fiedler, Hannes Gießler, Sebastian Vo-
igt, Roman Yos und Robert Zwarg. 

Herzlich Danke sagen möchte ich auch meiner Lektorin Susan Wille für ihre 
tolle Arbeit und transcript für die Veröffentlichung des Buches. 

Ein großes Dankeschön gilt auch meinen Eltern Prof. Dr. Klaus-Dieter Eich-
ler und Dr. Uta Eichler, die mich während des Schreibens der gesamten Arbeit in 
vielfältiger Hinsicht unterstützt haben. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

10.  Literaturverzeichnis 

 
 
 
Das Jahr der zitierten Ausgabe findet sich, soweit vom Jahr der Erstveröffentli-
chung abweichend, hinter dem Verlagsort. 
 
Texte von Marx und Engels werden nach folgenden Ausgaben zitiert: 
 
Marx-Engels Werke (MEW), Berlin 1953ff. 
Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA²), Berlin 1975ff. 
Karl Marx/Friedrich Engels/Joseph Weydemeyer (1845f): Die Deutsche Ideolo-

gie. Artikel, Druckvorlagen, Entwürfe, Reinschriftfragmente und Notizen zu 
I. Feuerbach und II. Sankt Bruno, Marx-Engels Jahrbuch 2003, Berlin 2003. 

Karl Marx (1859): [Fragment des Urtextes von „Zur Kritik der politischen Öko-
nomie“], in: Ders: Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie (Rohent-
wurf), Berlin 1953, S. 871–947; zitiert als Urtext. 

Karl Marx (1867): Das Kapital. Band 1, Tokio 1959. 
 
Texte von Hegel werden nach folgenden Ausgaben zitiert: 
 
Hegel Werke in zwanzig Bänden (HWB), Frankfurt a.M., 1969ff. 
Friedrich Wilhelm Hegel (o. J): Einleitung in die Geschichte der Philosophie, 

Hamburg 1959. 
Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1803/04): Anhang zur Jenaer Realphilosophie, 

in: Ders.: Frühe politische Systeme, Frankfurt a.M., Berlin und Wien 1974, 
S. 291–336. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Theodor W. Adorno (1951): Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädig-
ten Leben. Gesammelte Schriften Band 4, Frankfurt a.M. 1998. 

— (1962): Über Marx und die Grundbegriffe der soziologischen Theorie. Aus 
einer Seminarmitschrift im Sommersemester 1962 von Hans-Georg Back-
haus, in: Backhaus 1997a, S. 501–513. 

— (1969): Einleitung zum „Positivismusstreit in der deutschen Soziologie“, in: 
Gesammelte Schriften Band 8, Frankfurt a.M. 1997, S. 280–353. 

Alfred Amonn (1927): Objekt und Grundbegriffe der theoretischen National-
ökonomie, Leipzig und Wien. 

Emil Angehrn (1986): Sein und Haben. Zum normativen Fundament der Ent-
fremdungskritik, in: Angehrn/Lohmann 1986, S. 125–148. 

Emil Angehrn/Georg Lohmann (Hg.): Ethik und Marx. Moralkritik und normati-
ve Grundlagen der Marxschen Theorie, Königstein 1986. 

Aristoteles: Politik, übersetzt von Olof Gigon, München 1973. 
—: Metaphysik. Erster Band, übersetzt von Hermann Bonitz, Hamburg 1989. 
Andreas Arndt (1985): Karl Marx. Versuch über den Zusammenhang seiner 

Theorie, Berlin 2012. 
Hans-Georg Backhaus (1970): Zur Dialektik der Wertform, in: Alfred Schmidt 

(Hg.): Beiträge zur marxistischen Erkenntnistheorie, Frankfurt a.M. 1970, 
S. 128–152. 

— (1984): Zur Marxschen „Revolutionierung“ und „Kritik“ der Ökonomie: die 
Bestimmung ihres Gegenstandes als Ganzes „verrückter Formen“, in: Back-
haus 1997a, S. 299–334. 

— (1986): Zum Problem des Geldes als Konstituens oder Apriori der ökonomi-
schen Gegenständlichkeit, in: Backhaus 1997a, S. 335–398. 

— (1997a): Dialektik der Wertform. Untersuchungen zur marxschen Ökonomie-
kritik, Freiburg im Breisgau. 

— (1997b): Zur logischen Misere der Nationalökonomie, in: Backhaus 1997a, 
S. 431–500. 

— (1997c): Zuvor: Die Anfänge der neuen Marx-Lektüre, in: Backhaus 1997a, 
S. 9–40. 

— (1998): Über die Notwendigkeit einer Entpopularisierung des Marxschen Ka-
pitals, in: Christoph Görg/Roland Roth (Hg.): Kein Staat zu machen. Zur 
Kritik der Sozialwissenschaften, Münster 1998, S. 349–371. 

— (2000): Über den Doppelsinn der Begriffe „Politische Ökonomie“ und „Kri-
tik“ bei Marx und in der „Frankfurter Schule“, in: Stefan Dornuf/Reinhard 
Pitsch (Hg.): Wolfgang Harich zum Gedächtnis. Zweiter Band, München 
2000, S. 10–213. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 205 

— (2002): Zum widersprüchlichen und monströsen Kern der nationalökonomi-
schen Begriffsbildung, in: Fetscher/Schmidt 2002, S. 111–131. 

Hartwig Bartling/Franz Luzius (2002): Grundzüge der Volkswirtschaftslehre. 
Einführung in die Wirtschaftstheorie und Wirtschaftspolitik. 13. Auflage, 
München. 

Michael Bauer (Hg.): Wirtschaft heute, Bonn 2006. 
Egon Becker/Jürgen Ritsert (1989): Womit man in der Nationalökonomie rech-

nen muss, in: Dies: Drei Beiträge zur fröhlichen Wissenschaft, Frank-
furt a.M., S. 4–45. 

Werner Becker (1972): Kritik der Marxschen Wertlehre. Die methodische Irra-
tionalität der ökonomischen Basiskategorien des „Kapital“, Hamburg. 

Diethard Behrens (Hg.): Geschichtsphilosophie oder Das Begreifen der Histori-
zität, Freiburg im Breisgau 1999. 

Seyla Benhabib (1986): Normative Voraussetzungen von Marx  Methode der 
Kritik, in: Angehrn/Lohmann 1986, S. 83–101. 

Eske Bockelmann (2004): Im Takt des Geldes. Zur Genese des modernen Den-
kens, Springe. 

Andreas Böhm (1998): Kritik der Autonomie. Freiheit und Moralbegriff im 
Frühwerk von Karl Marx, Bodenheim. 

Eugen von Böhm-Bawerk (1896): Zum Abschluss des Marxschen Systems, in: 
Friedrich Eberle (Hg.): Aspekte der Marxschen Theorie. Zur methodischen 
Bedeutung des dritten Bandes des „Kapital“, Frankfurt a.M. 1973, S. 25–
129. 

Hartmut Böhme (1997): Das Fetischismuskonzept von Karl Marx und sein Kon-
text, in: Berliner Debatte Initial, 8. Jg., Heft 1/2, 1997, S. 8–24. 

— (2006): Fetischismus und Kultur. Eine andere Theorie der Moderne, Reinbek 
bei Hamburg. 

Eberhard Braun (1992): Aufhebung der Philosophie. Marx und die Folgen, 
Stuttgart. 

Helmut Brentel (1989): Soziale Form und ökonomisches Objekt. Studien zum 
Gegenstands- und Methodenverständnis der Kritik der politischen Ökono-
mie, Opladen. 

Dieter Brümmerhoff (2000): Volkswirtschaftliche Gesamtrechnungen. 6. Aufla-
ge, München und Wien. 

Albert Camus (1951): Der Mensch in der Revolte, Reinbek bei Hamburg 1969. 
Manuel Castells (1996): Der Aufstieg der Netzwerkgesellschaft. Das Informa-

tionszeitalter I, Opladen 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Cornelius Castoriadis (1975): Wert, Gleichheit, Gerechtigkeit, Politik. Von Marx 
zu Aristoteles und von Aristoteles zu uns, in: Ders.: Durchs Labyrinth. Seele, 
Vernunft, Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1981, S. 221–277. 

Hyondol Choe (1997): Ideologie. Eine Geschichte der Entstehung des gesell-
schaftskritischen Begriffs, Frankfurt a.M. u.a. 

Alain de Libera (1998): Der Universalienstreit von Platon bis zum Ende des Mit-
telalters, München 2005. 

Christoph Deutschmann (1995): Geld als soziales Konstrukt. Zur Aktualität von 
Marx und Simmel, in: Leviathan. 23. Jg., Heft 3, 1995, S. 376–393. 

— (2001): Die Verheißung des absoluten Reichtums, Frankfurt a.M. 
Jacques Derrida (1992): Über das Preislose oder der price is right in der transak-

tion, o. O, b-books 1999. 
— (1993): Marx  Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die 

neue Internationale, Frankfurt a.M. 2004. 
Hermann Diels/Walter Kranz (Hg.): Die Fragmente der Vorsokratiker. 3 Bände, 

Zürich 1951. 
Hubert Dreyfus (2007): Man, God, and Society in Western Literature.  

Seminar an der Universität Berkeley. Podcast unter der URL: 
http://webcast.berkeley.edu/course_details.php?seriesid=1906978407,  
Aufruf 21.11.08. 

Terry Eagleton (2012): Warum Marx recht hat, Kindl-Ausgabe, Berlin 2012. 
Alexander Ebner (2007): Joseph A. Schumpeter und die Geschichte der ökono-

mischen Analyse, in: Schumpeter 1965, IX–XL. 
Martin Eichler (2006): „Gesellschaftliche Bewegung der Sachen“ oder „Verselb-

ständigung verrückter Formen“? Erkenntniskritische Anmerkungen zu den 
Beiträgen Ingo Elbes im CEE IEH #128 und #129, in: CEE IEH, Nummer 
130, 2006, URL: http://www.conne-island.de/nf/130/23.html, Aufruf 
20.06.2012. 

— (2008): Die Geldbegriffe in der Theorie des kommunikativen Handelns – eine 
Kritik, unveröffentlichtes Manuskript. 

— (2011): Geld und Gerechtigkeit, in: Oliver Decker/Christoph Türcke/Tobias 
Grave (Hg.): Geld. Kritische Theorie und Psychoanalytische Praxis, Gießen 
2011, S. 157–172. 

— (2012): Das Denken der Gabe in Anschluss an Nietzsche und Marx, in: André 
Reichert/Jaime de Salas/Ulrich Johannes Schneider (Hg.): Nietzsche und die 
Postmoderne, Leipzig 2012, S. 41–68. 

Ingo Elbe (2006a): Helmut Reichelts Geltungstheorie. Ein Beitrag zur rationalen 
Rekonstruktion des „Verhängnisses“?, in: CEE IEH, Nummer 128, 2006, 
URL: http://www.conne-island.de/nf/128/20.html, Aufruf 20.06.2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 207 

— (2006b): Methodische Abstraktion und objektive Semantik. Bemerkungen zu 
Dieter Wolfs Rekonstruktion der Werttheorie, in: CEE IEH, Nummer 129, 
2006, URL: http://www.conne-island.de/nf/129/15.html, Aufruf 20.06.2012. 

— (2008): Marx im Westen. Die neue Marx-Lektüre in der Bundesrepublik seit 
1965, Berlin. 

Iring Fetscher/Alfred Schmidt (Hg.): Emanzipation und Versöhnung, Frank-
furt a.M. 2002. 

Kurt Flasch (2000): Das philosophische Denken im Mittelalter. Von Augustinus 
bis Machiavelli, Stuttgart. 

Helmut Fleischer (1969): Marxismus und Geschichte, Frankfurt a.M. 
Hans Friedrich Fulda (1978): Dialektik als Darstellungsmethode im „Kapital“ 

von Marx, in: ajatus, Heft 37, Helsinki 1978, S. 180–216. 
Ferdinando Galiani (1751): Über das Geld, herausgegeben von Werner Tabarelli, 

Düsseldorf 1999. 
Raymond Geuss (1981): Die Idee einer kritischen Theorie, Bodenheim 1996. 
Johann Wolfgang Goethe/Friedrich Schiller (1797): Xenien. URL: http://www. 

digbib.org/Friedrich_von_Schiller_1759/Xenien_.pdf, Aufruf: 21.06.2010. 
Gerhard Göhler (1980): Die Reduktion der Dialektik durch Marx. Strukturver-

änderungen der dialektischen Entwicklung in der Kritik der politischen Öko-
nomie, Stuttgart. 

Lucien Goldmann (1955): Der verborgene Gott, Neuwied und Darmstadt 1973. 
Friedrich von Gottl-Ottlilienfeld (1923): Die wirtschaftliche Dimension. Eine 

Abrechnung mit der sterbenden Wertlehre, Jena. 
Stephan Grigat (2007): Fetisch und Freiheit. Über die Rezeption der Marxschen 

Fetischkritik, die Emanzipation von Staat und Kapital und die Kritik des 
Antisemitismus, Freiburg im Breisgau. 

Rainer Hank (2004): Die ökonomische Kränkung, in: Merkur, Jg. 58, Heft 9/10, 
2004, S. 895–906. 

Klaus Hartmann (1970): Die Marxsche Theorie. Eine philosophische Untersu-
chung zu den Hauptschriften, Berlin. 

Friedrich A. von Hayek (1988): Die verhängnisvolle Anmaßung. Die Irrtümer 
des Sozialismus, Tübingen. 

Hartmut Hecht (2001): Marx  frühe Leibniz-Exzerpte als Quelle seiner Dialek-
tik, in: Berliner Debatte Initial, Jg. 12, Heft 4, 2001, S. 27–37. 

Martin Heidegger (1924): Der Begriff der Zeit. Gesamtausgabe. Band 64, 1–104. 
Michael Heine/Hansjörg Herr (2000): Volkswirtschaftslehre. Paradigmenorien-

tierte Einführung in die Mikro- und Makroökonomie. 2. Auflage, München 
und Wien. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Michael Heinrich (1991): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der 
politischen Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassi-
scher Tradition. 1. Auflage, Hamburg. 

— (1999a): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politischen 
Ökonomie zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradi-
tion. 2. Auflage, Münster 2006. 

— (1999b): Geschichtsphilosophie bei Marx, in: Behrens 1999, S. 127–139. 
Horst-Jürgen Helle (1986): Simmel über Marx. Eine Kontroverse über die Me-

thode der Makroökonomie, in: Annali di Sociologica/Soziologisches Jahr-
buch 1, 1986, S. 193–210. 

Marcel Hénaff (2002): Der Preis der Wahrheit. Gabe, Geld und Philosophie, 
Frankfurt a.M. 2009. 

Christoph Henning (2005): Philosophie nach Marx. 100 Jahre Marxrezeption 
und die normative Sozialphilosophie der Gegenwart in der Kritik, Bielefeld. 

— (2010): Natur und Freiheit im Perfektionismus. Zum Verständnis der Natur 
des Menschen in progressiven Traditionen, in: Deutsche Zeitschrift für Phi-
losophie, Band 58, Heft 5, 2010, S. 759–776. 

Moses Hess (1845): Über das Geldwesen, in: Ders.: Philosophische und Sozia-
listische Schriften 1837–1850. Eine Auswahl, Berlin 1980, S. 329–347. 

Günther Hillmann (1966): Marx und Hegel. Von der Spekulation zur Dialektik, 
Frankfurt a.M. 

Jan Hoff/Alexis Petrioli/Ingo Stützle/Frieder Otto Wolf (Hg.): Das Kapital neu 
lesen. Beiträge zur radikalen Philosophie, Münster 2006. 

Jan Hoff (2009): Marx global. Zur Entwicklung des internationalen Marx-
Diskurses seit 1965, Berlin. 

Klaus Holz (1993): Historisierung der Gesellschaftstheorie. Zur Erkenntniskritik 
marxistischer und kritischer Theorie, Pfaffenweiler. 

Homer: Ilias, übersetzt von Johann Heinrich Voß, Frankfurt a.M. 1990. 
Axel Honneth (2001): Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der 

Hegelschen Rechtsphilosophie, Stuttgart. 
Edmund Husserl (1913): Logische Untersuchungen. Zweiter Band. Untersu-

chungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis, Halle. 
Christian Iber (2005): Grundzüge der Marxschen Kapitalismustheorie, Berlin. 
— (2006): Die Bedeutung der Differenz in der Entwicklung der Wertformen 

zwischen der ersten und zweiten Auflage des Kapital, in: 
Hoff/Petrioli/Stützle/Wolf 2006, S. 189–199. 

Joachim Israel (1972): Der Begriff Entfremdung. Makrosoziologische Untersu-
chungen von Marx bis zur Soziologie der Gegenwart, Reinbek bei Hamburg. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 209 

Hans-Peter Jaeck (1988): Genesis und Notwendigkeit. Studien zu Marxschen 
Methodik der historischen Erklärung, Berlin. 

Rahel Jaeggi (2005): Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen 
Problems, Frankfurt a.M. 

Wolfgang Jahn u.a.: (Hg.): Der zweite Entwurf des „Kapitals“. Analysen, As-
pekte, Argumente, Berlin 1983. 

William James (1901): Die Vielfalt religiöser Erfahrung. Eine Studie über die 
menschliche Natur, Frankfurt a.M. und Leipzig 1997. 

Martin Jay (1984): Marxism and Totality. The Adventures of a Concept from 
Lukács to Habermas, Berkeley and Los Angeles. 

Kunihiro Jojima (1985): Ökonomik und Physik. Eine neue Dimension der inter-
disziplinären Reflexion, Berlin. 

Immanuel Kant (1781/87): Kritik der reinen Vernunft, Kant-Werke Band 3 und 
4, Frankfurt a.M. 1997; zitiert als KdrV. 

— (1785/86): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, in: Kant-Werke Band 7, 
Frankfurt a.M. 1997, S. 9–102. 

Dennis Kirchhoff/Alexander C. Reutlinger (2006): Vorarbeiten zu einer rela-
tionslogischen Rekonstruktion der marxschen „Wertformanalyse“, in: 
Hoff/Petrioli/Stützle/Wolf 2006, S. 200–227. 

Panajotis Kondylis (1987): Marx  Dissertation und der Ausgangspunkt seiner 
geistigen Entwicklung, in: Ders.: Marx und die griechische Antike. Zwei 
Studien, Heidelberg, S. 7–40. 

Jürgen Kuczynski (1975): Wilhelm von Humboldt als Wissenschaftspolitiker 
und Wissenschaftsorganisator, in: Ders.: Studien zu einer Geschichte der Ge-
sellschaftswissenschaften. Zweiter Band, Berlin 1975, S. 89–124. 

Robert Kurz (2012): Geld ohne Wert. Grundrisse zu einer Transformation der 
politischen Ökonomie, Berlin. 

Stephan Krüger (2007): Konjunkturzyklus und Überakkumulation. Wert, Wert-
gesetz und Wertrechnung für die Bundesrepublik Deutschland, Hamburg. 

Ernst Michael Lange (1978): Wertformanalyse, Geldkritik und die Konstruktion 
des Fetischismus bei Marx, in: Neue Hefte für Philosophie, Heft 13, 1978, 
S. 1–46. 

— (1980): Das Prinzip Arbeit. Drei metakritische Kapitel über Grundbegriffe, 
Struktur und Darstellung der „Kritik der politischen Ökonomie“ von Karl 
Marx, Frankfurt a.M. 

Emanuel Levinas (1961): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exterio-
rität, München 1987. 

Georg Lohmann (1991): Indifferenz und Gesellschaft, Frankfurt a.M. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Anthony A. Long/David N. Sedley (1987): Die hellenistischen Philosophen. 
Texte und Kommentare, Stuttgart und Weimar 2006. 

Klaus Lichtblau (2004): Wert/Preis, in: Historisches Wörterbuch der Philoso-
phie. Band 12, Basel 2004, S. 586–591. 

Urs Lindner (2011): Epistemologie, Wissenschaft und Ethik. Zum Kritikbegriff 
der Marxschen politischen Ökonomie, in: Sven Ellmers/Ingo Elbe (Hg.): Die 
Moral in der Kritik. Ethik als Grundlage und Gegenstand kritischer Gesell-
schaftstheorie, Würzburg 2011, S. 87–118. 

Jean-François Lyotard (1974): Ökonomie des Wunsches. Economie libidinal, 
Bremen 1984. 

Franz von Magnis (1975): Normative Voraussetzungen im Denken des jungen 
Marx (1843–1848), Freiburg im Breisgau und München. 

Andrea Maihofer (1992): Das Recht bei Marx. Zur dialektischen Struktur von 
Gerechtigkeit, Menschenrechten und Recht, Baden-Baden. 

Fritz K. Mann (1970): Einführung des Herausgebers, in: Schumpeter 1929, VII–
XXVIII. 

Franz Mehring (1918): Karl Marx. Geschichte seines Lebens, Leipzig. 
Günther Mensching (1983): Nominalistische und realistische Momente des 

Marxschen Arbeitsbegriffs, in: Christoph Türcke u.a. (Hg.): Krise und Kritik. 
Zur Aktualität der Marxschen Theorie, Lüneburg 1983, S. 58–76. 

Günther Mensching (1992): Das Allgemeine und das Besondere. Der Ursprung 
des modernen Denkens im Mittelalter, Stuttgart. 

István Mészáros (1973): Der Entfremdungsbegriff bei Marx, München. 
Thomas Meyer (1973): Der Zwiespalt in der Marx schen Emanzipationstheorie. 

Studie zur Rolle des proletarischen Subjekts, Kronberg. 
Philip Mirowski (1989): More Heat Than Light. Economics as Social Physics, 

Cambridge.  
Ludwig Mises (1922): Die Gemeinwirtschaft. Untersuchungen über den Sozia-

lismus, Jena. 
Adam Müller (1816): Versuch einer neuen Theorie des Geldes, Leipzig und Al-

tenburg. 
Rudolf-Wolfgang Müller (1977): Geld und Geist. Zur Entstehungsgeschichte 

von Identitätsbewußtsein und Rationalität in der Antike, Frankfurt a.M. und 
New York. 

Alfred A. Oppolzer (1974): Entfremdung und Industriearbeit. Die Kategorie der 
Entfremdung bei Karl Marx, Köln. 

Ovid: Metamorphosen, übersetzt von R. Suchier und bearbeitet von E. Gottwein, 
URL: http://www.gottwein.de/Lat/ov/met01de.php#Weltzeitalter, Aufruf 
23.08.2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 211 

Hanno Pahl (2008): Das Geld in der modernen Wirtschaft. Marx und Luhmann 
im Vergleich. Frankfurt a.M. und New York. 

Barbara Patzek (1992): Homer und Mykene. Mündliche Dichtung und Ge-
schichtsschreibung, München. 

Franz Petry (1918): Der soziale Gehalt der marxschen Werttheorie, Reprint der 
Schwarzen Presse 1972. 

Michael Perelman (2000): The Invention of Capitalism. Classical Political 
Economy and the Secret History of Primitive Accumulation, Durham and 
London. 

Thieß Petersen (2003): Karl Marx  Vorstellungen vom „guten Leben“, in: Hin-
tergrund, 16. Jg., Heft 1, 2003, S. 31–42. 

Ingo Pies/Martin Leschke (Hg.): Karl Marx  kommunistischer Individualismus, 
Tübingen 2005. 

Wolfgang Pohrt (1976): Theorie des Gebrauchswerts, Berlin 1995. 
Karl Polanyi (1944): The Great Transformation. Politische und ökonomische Ur-

sprünge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt a.M. 1978. 
Karl R. Popper (1945): Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Band II. Falsche 

Propheten. Hegel. Marx und die Folgen, Tübingen 1992. 
Moishe Postone (1996): Zeit, Arbeit und gesellschaftliche Herrschaft, Freiburg 

im Breisgau 2003. 
David Priestland (2009): Weltgeschichte des Kommunismus. Von der Französi-

schen Revolution bis heute, Bonn 2010. 
Birger P. Priddat (2008): „Reiche Individualität“. Karl Marx  Kommunismus als 

Konzeption der „freien Zeit für freie Entwicklung“, in: Ders. (2008): Karl 
Marx. Kommunismus als Kapitalismus 2ter Ordnung: Produktion von Hu-
mankapital, Marburg, S. 25–62. 

Michael Quante (2009): Karl Marx. Ökonomisch-Philosophische Manuskripte. 
Kommentar, Frankfurt a.M. 

Nadja Rakowitz (2000): Einfache Warenproduktion. Ideal und Ideologie, Frei-
burg im Breisgau. 

Helmut Reichelt (1970): Zur logischen Struktur des Kapitalbegriffs bei Karl 
Marx, Frankfurt a.M. 

— (1995): Theoriekonstruktion und Subjektivität des jungen Marx, in: Heinz 
Eidam/Wolfdietrich Schmied-Kowarzik (Hg.): Kritische Philosophie gesell-
schaftlicher Praxis. Auseinandersetzungen mit der Marxschen Theorie nach 
dem Zusammenbruch des Realsozialismus, Würzburg 1995, S. 97–114. 

— (2002): Die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie. Überlegungen zum 
Problem der Geltung in der dialektischen Darstellungsmethode im „Kapital“, 
in: Fetscher/Schmidt 2002, S. 142–189. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

— (2008): Neue Marx Lektüre. Zur Kritik der sozialwissenschaftlichen Logik, 
Hamburg. 

Roman Rosdolsky (1968): Zur Entstehungsgeschichte des Marxschen „Kapital“. 
Der Rohentwurf des „Kapital“ 1857–1858. Zwei Bände, Frankfurt a.M. 

Peter Ruben (1969): Natur und Naturwissenschaft in der Entstehung der marxis-
tischen Philosophie, in: Peter Ruben: Philosophische Schriften. Online-
Edition, Berlin 2006, URL: www.peter-ruben.de, Aufruf 20.08.2012. 

— (1996): Zum Verhältnis zwischen Ökonomie und Philosophie in der DDR 
und seiner Vorgeschichte. In: Camilla Warnke/Gerhard Huber (Hg.): Zur 
Kritik der deutsch-deutschen Ökonomie: Konzeptionen, Positionen und Me-
thoden wirtschaftswissenschaftlicher Forschung in Ost und West, Marburg 
1996, S. 209–240. 

Isaak Iljitsch Rubin (1924): Studien zur Marxschen Werttheorie, Frankfurt a.M. 
1973. 

Paul A. Samuelson/William D. Nordhaus (1987): Volkswirtschaftslehre. Grund-
lagen der Makro- und Mikroökonomie. Band 1. 8. Auflage, Köln. 

Rolf Sannwald (1956): Marx und die Antike. Phil. Diss. der Universität Basel, 
Einsiedel. 

Jean Paul Sartre (1960): Kritik der dialektischen Vernunft, Reinbek bei Hamburg 
1967. 

Hans Ernst Schiller (2004): Individuum, in: Wolfgang Fritz Haug (Hg.): Histo-
risch-Kritisches Wörterbuch des Marxismus. Band 6.2, Hamburg 2004, 
S. 947–969. 

Alfred Schmidt (1971): Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx. 3. Aufla-
ge, Frankfurt a.M. und Köln 1978. 

Volker Schürmann (1993): Praxis der Abstrahierens. Naturdialektik als rela-
tionsontologischer Monismus, Frankfurt a.M., Berlin u.a. 

Joseph A. Schumpeter (1929): Das Wesen des Geldes, Göttingen 1970. 
— (1942): Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, Bern 1950. 
— (1965): Die Geschichte der ökonomischen Analyse, Göttingen 2007. 
Thomas Lutz Schweier (1999): Geschichtliche Reflexion bei Marx, in: Behrens 

1999, S. 149–176. 
Richard Seaford (2004): Money and the Early Greek Mind, Cambridge. 
William Shakespeare (1606–09): Timon von Athen, übersetzt von Dorothea 

Tieck, in: Sämtliche Werke in vier Bänden. Band 4, Berlin 1975, S. 916–
993. 

George Bernard Shaw (1889): Wie man den Leuten die Werttheorie aufherrscht, 
in: Eduard Bernstein (Hg.): Dokumente des Sozialismus. Hefte für Geschich-

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LITERATURVERZEICHNIS | 213 

te, Urkunden und Bibliographie des Sozialismus. Band 2, Stuttgart 1903, 
S. 80–87  

Georg Simmel (1900): Die Philosophie des Geldes, Frankfurt a.M. 1989. 
Adam Smith (1776): An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Na-

tions, New York 1937. 
Alfred Sohn-Rethel (1978): Warenform und Denkform, Frankfurt a.M. 
— (1990): Das Geld, die bare Münze des Apriori, Berlin. 
Ulrich Steinvorth (1977): Eine analytische Interpretation der Marxschen Dialek-

tik, Meisenheim. 
Pirmin Stekeler-Weithofer (2005): Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels 

System als Formanalyse von Wissen und Autonomie, Frankfurt a.M. 
Stichwort elend, in: Friedrich Kluge (2002): Etymologisches Wörterbuch der 

deutschen Sprache. 24 Auflage, Berlin, 240. 
Stichwort: genetisch, in: Brockhaus Conversation-Lexikon für gebildete Schich-

ten. 9. Auflage Leipzig 1843–1848, S. 59. 
Stichwort: Totalität, in: Jürgen Mittelstrass (Hg.): Enzyklopädie Philosophie und 

Wissenschaftstheorie. Band 4, Stuttgart 1996, S. 324. 
Stichwort: Wachstum, in: Gabler Verlag (Hg.): Gabler Wirtschaftslexikon, URL: 

http://wirtschaftslexikon.gabler.de/Archiv/54614/wachstum-v4.html, Aufruf 
15.07.2012. 

Ingo Stützle (2004): Die Frage nach der konstitutiven Relevanz der Geldware in 
Marx  Kritik der politischen Ökonomie, URL: http://www.marx-
gesellschaft.de/Texte/0304_St%FCtzle_Geldware.PDF, Aufruf 03.09.2012. 

Edgar Thaidigsmann (1978): Falsche Versöhnung. Religion und Ideologiekritik 
beim jungen Marx, München. 

Edward P. Thompson (1967): Time, Work-Discipline, and Industrial Capitalism, 
in: Past & Present, No. 38, 1967, S. 56–97. 

Christoph Türcke (2002): Erregte Gesellschaft. Philosophie der Sensation, Mün-
chen. 

Beate Wagner-Hasel (2000): Der Stoff der Gaben. Kultur und Politik des Schen-
kens und Tauschens im archaischen Griechenland, Frankfurt a.M. 

Max Weber (1921/22): Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen 1972. 
Bernhard Williams (2002): Wahrheit und Wahrhaftigkeit, Frankfurt a.M. 2003. 
Hans-Ulrich Wöhler (Hg.): Texte zum Universalienstreit. Zwei Bände, Ber-

lin 1992. 
Dieter Wolf (2002): Der dialektische Widerspruch im Kapital. Ein Beitrag zur 

Marxschen Werttheorie, Hamburg. 
Frieder Otto Wolf (2006): Marx  Konzept der „Grenzen der dialektischen Dar-

stellung“, in: Hoff/Petrioli/Stützle/Wolf 2006, S. 159–188. 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 | VON DER VERNUNFT ZUM WERT 

Allan W. Wood (1986): Marx  Immoralismus, in: Angehrn/Lohmann 1986, 
S. 19–35. 

Jindrich Zelený (1962): Die Wissenschaftslogik bei Marx und das „Kapital“, 
Frankfurt a.M. 1968. 
 

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis in Hermeneutik,
Poststrukturalismus und Pragmatismus

Juni 2015, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

August 2015, ca. 450 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik – wozu und wie weiter?

Mai 2015, ca. 320 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Angelo Maiolino
Politische Kultur
in Zeiten des Neoliberalismus
Eine Hegemonieanalyse

2014, 448 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-2760-2

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur

September 2015, ca. 300 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Marc Rölli (Hg.)
Fines Hominis?
Zur Geschichte
der philosophischen
Anthropologiekritik

April 2015, 234 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839428030 - am 14.02.2026, 09:50:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839428030
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover Von der Vernunft zum Wert
	Inhalt
	1. Einleitung
	2. Marx' Dissertation – Auf der Suche nach dem „Land der Vernunft“
	2.1 Marx' Epikur
	2.2 Der Marx'sche „Gottesbeweis“

	3. Die Frühschriften – Vom „Land der Vernunft“ und seinen „lügenden Nebelbänken“
	3.1 Marx' Verständnis des gesellschaftlichen Seins
	3.2 Die Kriterien des gelingenden Verhältnisses
	3.3 Erste Annäherung an den Marx'schen Abstraktionsbegriff
	3.4 Der neue Gegenstandsbereich und Marx' „Skeptizismus“

	4. Marx' Methode(n)
	4.1 Die Forschungsweise
	4.2 Die Darstellungsweise

	5. Der Wertbegriff und der Anfang des Kapital
	5.1 Die Manuskriptlage der Schriften zur Kritik der politischen Ökonomie
	5.2 Skizze des Wertbegriffs
	5.3 Marx' subjektives Prinzip und der Anfang des Kapital

	6. Die Wertsubstanz und die abstrakt-menschliche Arbeit
	6.1 Die Rechtfertigung der Wertsubstanz
	6.2 Georg Simmels nicht bestimmbare Wertsubstanz
	6.3 Die Wertsubstanz als Ausdruck des Freiheitsgrades in der ökonomischen Theorie

	7. Die Entwicklung der Wertformen
	7.1 Von der wissenschaftlichen zur praktischen Abstraktion
	7.2 Der Wert als praktische Abstraktion
	7.3 Vergegenständlichung und Verkehrung – Der Wert als reale Abstraktion
	7.4 Die Verselbständigung des Werts
	7.5 Die Vermehrung des Werts – Der begriffliche Übergang vom Geld zum Kapital
	7.6 Das Verhältnis von Produktions- und Zirkulationssphäre

	8. Die gesamtgesellschaftliche Betrachtungsweise
	8.1 Der Zwang zur Lohnarbeit
	8.2 Das Kapital und die Konkurrenz
	8.3 Totalität und Organismus

	9. Danksagung
	10. Literaturverzeichnis

