
4. Ergebnisteil

ImfolgendenKapitelwirdEinblick indieErgebnissedermitderDokumentarischen

Methode ausgewerteten narrativ-biographischen Interviews gegeben. Die Ergeb-

nispräsentation folgt dabei einer groben Untergliederung in drei Teile. So erfolgt

zunächst eine Falldarstellung zweier ausgewählter Fälle aus dem Sample. Im An-

schluss daran werden die aus den Orientierungsrahmen der Einzelfälle gebildeten,

sinngenetischen Typen vorgestellt und eine Annäherung an eine konjunktiven Er-

fahrungsräume derMänner imRahmen der soziogenetischen Typenbildung geleis-

tet.1 Wie bereits angekündigt, werden die Konzepte der Caring Masculinities zu-

sammen mit der Synthese aus denen der hegemonialen Männlichkeit und männli-

cher Herrschaft in den folgenden Ausführungen als heuristisches Modell bzw. Re-

flexionsfolie herangezogen.

Ein Ausblick auf die drei wichtigsten, aus der Fallanalyse und Typenbildung

gewonnenen Ergebnisse zeigt, dass Männlichkeitskonstruktionen von migranti-

schen Männern und Vätern vielfältig sind. Sie sind auf dem gesamten Spektrum

von traditionellen bis progressiven Männlichkeiten und traditionellen bis neuen

Vaterschaftskonzepten zu verorten.Die Ergebnisse signalisieren zweitens, dass das

Vaterschaftserleben dermigrantisiertenMänner teilweisemassiv von ihren Rassis-

muserfahrungen gekennzeichnet ist. Deshalb kann drittens die These formuliert

werden, dass es sich beim Konzept von Caring Masculinities bzw. in dessen Modus

Operandi von neuer Vaterschaft um eine Form des (weißen) Privilegs handelt.

Um den Auswertungsprozess und den Erkenntnisgewinn nachvollziehbar und

transparent zu argumentieren,wurden zunächst für die exemplarische Falldarstel-

lung2 zwei Fälle ausgewählt, die eine hohe Prägung durch Rassismuserfahrungen

1 Es sei nochmals darauf hingewiesen, dass weder die Falldarstellungen noch die Typiken ei-

nen Anspruch auf Verallgemeinerbarkeit oder Allgemeingültigkeit erheben, sondern Aus-

drücke der sozialen Wirklichkeit darstellen, die Teil und Abbild der gelebten Realität sind

(vgl. Fuhs 2012, S. 91).

2 Das Ziel der Fallbeschreibungen besteht dabei darin, die »Gesamtgestalt« (Bohnsack 2021,

S. 143) des Falles darstellen. Der den Fall konstituierende Orientierungsrahmen soll rekon-

struiert und in seiner prozesshaften Entfaltung nachvollziehbar gemacht werden (vgl. ebd.,

S. 145).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

aufweisen (4.1). Im Folgenden werden daher zunächst die beiden Fälle von Deniz

(4.1.1) und Onur (4.1.2) vorgestellt. Die Darstellung orientiert sich dabei an den Ver-

gleichsdimensionen der soziodemographischen Daten, Männlichkeit, Vaterschaft,

Care und natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit3. Am Ende dieses Teilkapitels wer-

den die Fälle zusammenfassend kontrastiert (4.1.3). Im darauffolgenden Kapitel

werden die drei Typen vorgestellt, die im Rahmen der sinngenetischen Typenbil-

dung der Basistypik Männlichkeit gebildet werden konnten (4.2). Die Darstellung

von Typ I: Idealist (4.2.1), Typ II: Pragmatiker (4.2.2) und Typ III: Traditionalist

(4.2.3) erfolgt ebenfalls entlang der Vergleichsdimensionen, die die Falldarstellun-

gen strukturieren. Die Typen werden am Ende ebenfalls kurz zusammengefasst

und einander gegenübergestellt (4.2.4). Im Anschluss daran werden die Ergebnisse

der Annäherung an eine soziogenetische Typenbildung vorgestellt (4.3). Hierbei

wird zunächst auf die Typik der Rassismuserfahrungen eingegangen (4.3.1), um

anschließend einen Ausblick auf eine Migrations-, Alters- und Geschlechtstypik

zu geben (4.3.2). Auch die Ergebnisse dieses Kapitels werden abschließend kurz

zusammengefasst (4.3.3).

4.1 Ausgewählte Falldarstellungen

Die Falldarstellung soll einen detaillierten Einblick in zwei ausgewählte Fälle aus

dem Sample ermöglichen, die inmaximalemKontrast zueinanderstehen und dem-

entsprechend auch unterschiedlichen Typiken zugeordnet werden können (Typ I:

Idealist und Typ III: Traditionalist).Mit Blick auf die soziodemographischen Daten

weisen beide Fälle auf den erstenBlick viele Gemeinsamkeiten auf. Somigrieren so-

wohl die Eltern vonDeniz als auch die vonOnur imZuge der Gastarbeiter:innenan-

werbung seitMitte der 1950er Jahre aus der Türkei nachDeutschland.BeideMänner

sind in Deutschland geboren und weisen nur einen geringen Altersunterschied von

vier Jahren auf.Deniz undOnur sind beide verheiratet und leben zusammenmit ih-

ren Familien. Jedoch bestehen auch großeUnterschiede zwischen beiden Fällen: Sie

unterscheiden sich mit Blick auf die in der vorliegenden Untersuchung relevanten

Vergleichsdimensionen und vor allemhinsichtlich ihrer handlungsleitendenOrien-

tierungen. Damit stehen sie in maximalem Kontrast zueinander.

3 Es soll an dieser Stelle darauf aufmerksam gemacht werden, dass im Rahmen der Auswer-

tung aus formalen Gründen von den Vergleichsdimensionen im Singular gesprochen wird.

Dies schließt auf einer inhaltlichen Ebene jedoch nicht aus, dass die einzelnen Kategorien

wieMännlichkeit oder auch natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit mehrfache Ausprägungen

und/oder Zugehörigkeiten beinhalten, die im Ergebnisteil sichtbar gemacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 129

4.1.1 Deniz

Soziodemographische Daten

Zum Zeitpunkt des Interviews ist Deniz 45 Jahre alt, verheiratet und Vater einer

dreizehnjährigen Tochter, die eine Privatschule besucht. Sein höchster Bildungsab-

schluss ist derAbschlussderRealschule,d.h.er verfügtüber keinenberufsbildenden

oder akademischen Abschluss. Nach verschiedenen beruflichen Stationen arbeitet

er als Trainer in der Erwachsenenbildung. Seine Ehefrau ist selbstständige Gastro-

nomin und die Ernährerin der Familie.WieDeniz hat auch sie einen türkischenMi-

grationshintergrund.Deniz’ Elternmigrieren 1971 im Zuge der Gastarbeiter:innen-

anwerbung aus der Türkei nach Deutschland, wo der Vater in Vollzeit in einer Fa-

brik, die Mutter in Teilzeit als Reinigungskraft arbeitet. Deniz wird in Deutschland

geboren und ist nach dem Tod seines älteren Bruders der Älteste von drei Kindern.

Die Familie lebt zunächst in einem Vorort einer Großstadt, in die die Familie um-

zieht, als Deniz ca. dreizehn Jahre alt ist.

Männlichkeit

Deniz’ Konstruktion von Männlichkeit orientiert sich in Bezug auf seine Familie

stark am Konzept von Caring Masculinities, das heißt, dass er Dominanz ablehnt

und gleichzeitigWerte der Fürsorge in seinen Entwurf vonMännlichkeit integriert.

Er hält nicht an der Ernährer- bzw. Versorgerrolle fest, bzw. erachtet diese Rollen

als nicht konstitutiv für seine Männlichkeit. Dies entspricht ebenso seiner starken

Orientierung an Idealen wie Gleichberechtigung und Demokratisierung. Zugleich

zeigt er vor allem hinsichtlich seiner Bildungs- und Berufsbiographie dominantes

Verhalten und ›Machertum‹ als eher traditionelle Elemente einer hegemonialen

Männlichkeit.

Schon früh in seinem Leben stellt Deniz unter Beweis, dass er ein ›Macher‹ ist.

An einer frühen Erinnerung an seine Grundschulzeit, in der es um den Religions-

unterricht geht, lässt sich Deniz’ Orientierung an Selbstbestimmung und Durch-

setzungsfähigkeit deutlich erkennen.Dieses Narrativ zeigt darüber hinaus die Ver-

flechtung des Erlebten mit einer Erfahrung des Otherings. Mit Leiprecht (2016) ist

OtheringalsMerkmal vonRassismuszuverstehen,welches ›Andere‹ sozialmarkiert

und diese in ein »dichotomes Verhältnis zu einemnicht-markierten Eigenen [setzt,

JB]« (ebd.,S. 227).Genauergeht eshierumdieasymmetrischeMachtverteilungzwi-

schen der ›europäischen Kultur‹ und den ›anderen Kulturen‹.4

4 Erstere dabei gilt als »›von Natur aus fortschrittlich‹, ›modern‹, ›zivilisiert‹, ›rational‹ und

›männlich/dominant‹ [während Letztere als, JB] ›in ihrem Entwicklungspfad erstarrt‹, ›unzi-

vilisiert‹, ›irrational‹, ›traditionell‹ und ›weiblich/unterworfen‹ [gelten, JB]« (Siouti et al. 2022,

S. 8).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Weil Deniz in einem »konservative[n] Ort« (Z. 274) aufwächst, ist er »der einzige

in [s]einer Jahrgangsstufe, der nichDeutsch [ist, JB]« (Z. 275f.). Dahermuss er wäh-

rend des Religionsunterrichts »immer auf den Flur« (Z. 278f.), was er als »prägend«

(ebd.) erlebt undwas ihn »angekotzt [hat, JB]« (Z. 281).Wenn er das Klassenzimmer

nach dem Unterricht wieder betritt, besitzen alle Kinder »Lichtbilder« (Z. 282), die

»Engel« (Z. 284) oder das »Jesuskind« (ebd.) abbilden. Irgendwann hat Deniz genug

davon, immer auf demGang zu sitzen und keine Lichtbilder zu haben,weswegen er

die Kirche neben seiner Grundschule aufsucht und vorgibt, die Erlaubnis seiner El-

tern zumMinistrieren eingeholt zu haben (vgl. Z. 286ff.). Die Unterschrift auf dem

vom Pfarrer ausgehändigten »Zettel« (Z. 289) fälscht er und ministriert daraufhin

für eine gewisse Zeit. Dies ermöglicht ihm die Teilnahme am Religionsunterricht

sowie das Ansammeln der »meisten Lichtbilder« (Z. 295) in der Klasse. In diesem

kurzen Abschnitt zeigt sich einprägsam, dass Deniz schon als Kind selbstbestimmt

und durchsetzungsstark auftritt. Er identifiziert die ›Veranderung‹ durch die Do-

minanzgesellschaft sowie die daraus resultierende Benachteiligung und findet ei-

nen Lösungsweg, den er erfolgreich umsetzt. Doch Deniz zeigt sich nicht nur risi-

kofreudig, indem er sich über den Pfarrer und seine Eltern hinwegsetzt. Vielmehr

übertrumpft er mit dem Besitz der meisten Lichtbilder sogar die anderen Kinder.

Dies kann als klassische Form eines ernsten Spiels des Wettbewerbs gedeutet wer-

den, welches Deniz gewinnt und damit symbolisches Kapital anhäuft. Gleichzeitig

dient sein Verhalten der Herstellung von Zugehörigkeit im Klassenverbund.

Weiterhin erzählt Deniz in einer kurzen Passage von seiner Zeit auf der Real-

schule, auf der er sich selbst anmeldet und die er ohne die Unterstützung seiner El-

tern absolviert. Sonimmt seinVater nur »ein einzigesMal« (Z. 584) an einemEltern-

abend teil. Durch denWunsch des Vaters, dass Deniz ein Studium aufnimmt, lässt

er sich »in die Situation drängn […]weil=ich=gesagt=hab so,dir zeig ich=s so ich geh

auf die FOS« (Z. 595f.). DochDeniz erkennt: »hey ne ich s-des=is=nichts=meins« (Z.

597f.) und gibt in der Abiturprüfung leere Blätter ab. Auch in diesem Narrativ lässt

sich deutlich Deniz’ Orientierung an Selbstbestimmung und Durchsetzungsfähig-

keit erkennen, die klassisch-konstitutiveMomente von hegemonialerMännlichkeit

darstellen. Zudem interpretiert er die hohen Bildungsaspirationen des Vaters als

kompetitiveHerausforderung,die er auchannimmt (»dir zeig ich=s«).Letztlich ent-

scheidet er sich aber doch für einen anderen – seinen eigenen – Weg. Ein positi-

ver Horizont besteht für Deniz damit im Treffen eigener Entscheidungen und der

Emanzipation von Erwartungen oderWünschen anderer.

Eine weitere, stark ausgeprägte Orientierung besteht in Deniz’ politischer Hal-

tung, die ebenfalls konstitutiv für seine Männlichkeitskonstruktion ist. Mit 16 Jah-

ren beginnt er sich im Rahmen einer Jugendgruppe »politisch zu sozialisiern« (Z.

89). Sein politisches Verständnis beschreibt er wie folgt:

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 131

»[U]nd genau des war dann quasi meine, durchgezogene Linie die nach wie

vor heute noch gilt also so politisch aktiv zu sein, politische Verantwortung zu

übernehm, Sachn zu hinterfragn, gesellschaftskritisch zu sein, in Teiln pro-

gressiv glaub ich, oder in groß-großn Teiln progressiv und, schon immer mit

der Fragestellung, wie würd ich eigentlich Gesellschaft gestaltn, wie würd ich

eigentlich Zusammenlebn gestalten und brauchts diesen ganzen Müll den wir

hier produziern überhaupt, des war so meine, quasi Linie, die sich bis heute

durchzieht und, von der ich enorm zehre« (Z. 89–96).5

Diese Orientierung entsteht also schon früh und zieht sich als »Linie«, von der er

»enormzehrt«,bis heutedurch.6 SeinpolitischesVerständnis beschreibt er als »pro-

gressiv« und betont die (Eigen-)Verantwortung, aktiv zu sein und die Gesellschaft

zu gestalten. Er strebt danach, Gegebenes zu hinterfragen und zu kritisieren. Dies

zeigt sich vor allem auch im Verlauf seiner Erwerbsbiographie. Durch sein politi-

sches Verständnis und sein ›Machertum‹ bzw. seine Durchsetzungsfähigkeit steigt

er trotz fehlender formaler Qualifikation bei einer Autovermietung auf und ist »am

Schluss verantwortlich für=n Geschäftszweig, deutschlandweit« (Z. 647f.). Wegen

der hohen Arbeitsbelastung erleidet er einen Herzinfarkt und gibt seine Leitungs-

position auf, um »erstma n Jahr nichts [zu machen, JB]« (Z. 654), außer seine Frau

in und mit ihrem Geschäft zu unterstützen. Da er schon während seiner Zeit bei

der Autovermietung Fortbildungen und Trainings für die Mitarbeitenden gibt, er-

hält er ein Stellenangebot als Trainer in der Erwachsenenbildung mit dem Schwer-

punkt »Interkultur« (Z. 567). Deniz tritt diese an und entwickelt im Rahmen sei-

ner Arbeit »Sachn […] in RichtungDiversitätsentwicklung Antidiskriminierung« (Z.

574f.), ist »ganz viel unterwegs, mach[t] ganz viele Trainings […] ganz viele Vorträ-

ge und […] ganz viele Keynotes« (Z. 586f.). Dies bietet für ihn die Möglichkeit, in

demBereich zu arbeiten, in demer »sowieso schon immer, ehrenamtlich unterwegs

war« (Z. 589). Zugleich ist er damit sehr erfolgreich: Er wird als Experte für Diver-

sitätsfragenwahrgenommen,was er auch durch die dreifacheWiederholung »ganz

viele« betont. Durch seine positiven Horizonte, sich Inhalte autodidaktisch anzu-

eignen und sich nicht durch Formalitäten von Zielen abbringen zu lassen, gelingt es

5 Die Transkription erfolgte nach unveröffentlichten Transkriptionsrichtlinien (von Prof.in Dr.in

Wiebke Waburg und Dr. Volker Mehringer (Universität Augsburg)). Zur besseren Nachvoll-

ziehbarkeit der wörtlichen Zitate sollen die wichtigsten Transkriptionsregeln kurz erläutert

werden: Fett gedruckt sind Worte, die besonders betont werden, kursiv gedruckt sind sol-

che, die langezogen gesprochen werden. Das Gleichheitszeichen zeigt an, dass Wörter zu-

sammenhängend gesprochen wurden. Kommata stehen für kurze Pausen, ansonsten sind

Pausen in ihrer Dauer in Klammern angegeben. (Leere) Klammern zeigen an, dass das Ge-

sprochene nicht oder nicht eindeutig verstanden werden konnte.

6 Wörter oder Satzteile, die mit doppelten Anführungszeichen aber nicht mit Zeilenangaben

versehen sind, entstammen den vorher abgedruckten Passagen aus den Interviews.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

ihm, seine Lohnarbeitmit seinen politischen Interessen zu verbinden und dabei er-

folgreich zu sein. In Bezug auf seine Bildungs- und Berufsbiographie resümiert er:

»genau, jetzt is=es rund gewordn hab=nich studiert genau, hab nich studiert hab

auch keine Ausbildung gemacht, genau« (Z. 590f.). Damit kann er einerseits auch

ohne formale Bildungsabschlüsse für sich verbuchen, eine fundamentale Anforde-

rung an hegemoniale Männlichkeit erfüllt zu haben, nämlich die Verknüpfung von

Männlichkeit mit Beruf und Karriere.

Andererseits gilt es zu betonen, dass Beruf und Karriere für Deniz keine ver-

gleichbar identitätsstiftende Funktion haben wie für andere Männer. Dies zeigt

sich unter anderem daran, dass Deniz’ Frau mit ihrer Selbstständigkeit die Rolle

der Familienernährerin erfüllt. In folgender Passage beschreibt Deniz, wie es dazu

kommt:

»[U]nd hat des dann mit Geburt von [Tochter] auch bleibn lassn, und n Jahr spä-

ter hatte sie die Gelegenheit sich selbstständig zu machn und hat die Gelegen-

heit dann auchwahrgenomm, genau (ham=dann) zusamm ihr=n Ladn aufgebaut

ich hab sie unterstüt-versucht zu unterstützn genau und jetzt is sie selbststän-

dig hat n, tolln Betrieb glaub ich zumindest sagn des die Mitarbeiterinnen von

ihr, (die=hat=da) ne Eisdiele und nDönerladn im [Supermarkt] […] genau, ja und

dort is sie drin hat ne Eisdiele hat nDönerladn, zehn Angestellte dis=passt, (dis)

macht ihr glaub ich auch Spaß genau und, und sie s-s-sie bringt quasi die Bröt-

chen nachhause und ich darf mich austobnmit mit Kultur und mit Ding, genau«

(Z. 797–716).

Als die gemeinsame Tochter ca. ein Jahr alt ist, ergibt sich die Möglichkeit, dass

Deniz’ Frau sichmit einer »Eisdiele« und einem »Dönerladn« selbstständigmachen

kann.Deniz »versucht [sie dabei, JB] zu unterstützn«.Mittlerweile hat sie zehnMit-

arbeitende, die finden, dass es sich um einen »tolln Betrieb« handelt. Deniz glaubt,

dass auch seine Frau »Spaß« an der Arbeit hat. Er profitiert insofern davon, dass sie

die »Brötchen nachhause« bringt und er sich mit »Kultur und mit Ding« austoben

darf. Schon früh in der Eingangspassage erzählt Deniz, dass er »ganz viel Kultur ge-

macht [hat, JB] immer, äh=war immer kulturinteressiert« (Z. 97).Dadurch,dass sei-

ne Frau die Rolle der Brotverdienerin einnimmt, kann er sich also in diesemBereich

»austoben«.Dies spiegelt deutlich sein Strebennach Selbstverwirklichungunddem

Ausleben von Interessen und seinen Idealen wider. Sich mit seinem Beruf oder der

Erwerbsarbeit zu identifizieren, stellt jedoch keinen positivenHorizont für ihn dar.

Auch fühlt er sichdurchdie unkonventionelleRollenverteilung zwischen seiner Frau

und ihmnicht ›entmännlicht‹.DieOrientierung an seinen Idealen scheint fürDeniz

bedeutsamerzuseinalsdie andenklassisch-konstruktivenElementenvonhegemo-

nialer Männlichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 133

Dies zeigt sich auch im Umgang mit seiner Tochter. Obwohl er in der Erzäh-

lung immerwieder als Beschützer seinesKindes auftritt, ist anzunehmen,dass dies

nicht nur auf eine Orientierung an traditioneller Männlichkeit, sondern auch auf

die von ihmgemachten Rassismuserfahrungen zurückzuführen ist.Denizmuss(te)

nicht nur selbst Rassismuserfahrungenmachen, sondern verfügt auch qua intellek-

tueller Beschäftigung, politischem Verständnis und beruflicher Entwicklung über

(theoretische)Wissensbestände und Expertise zumThema Rassismus. Ihm ist klar,

dass ermit seiner Familie in einer rassistischenGesellschaft lebt,weswegenerweiß,

dass es ihm nicht gelingen kann, seine Tochter vor diesen Erfahrungen zu bewah-

ren.Gleichzeitig zeigt sich im Interview immerwieder, dass er trotz diesesWissens

danach strebt, sein Kind davor zu schützen, was auf ein geringes Enaktierungspo-

tential verweist (vgl. Kleemann et al. 2013, S. 161). Beispielhaft zeigt sich dies, als er

als Bezugsperson und Unterstützter auftritt, während seine Tochter beimÜbertritt

von der Grund- auf die weiterführende Schule Rassismus erfährt.7 Das folgende Zi-

tat spiegelt Deniz’Wissen und Bewusstsein über das Phänomen Rassismus wider:

»[D]es is alles strukturell bedingtwo,Menschen einfach in Situationen gezwängt

werden, wo sie eigentlich nich hingehörn, genau, sie sprechn aber gut Deutsch

ne und, ach ham sie des studiert so und wenn ich dann in Seminarn bin, könn sie

desüberhaupt so, genau solche Sachn tagtäglichoder,Racial Profiling zumOpfer

zu falln kontrolliert zu werdn ständig konfrontiert zu werdn als Experte für Erdogan

und so weiter und sofort also des is all des was jedn Tag oder was mittlerweile

ne Lebensrealität is vonmir und vonmeiner Frau und natürlich auch prägt und,

war auch schonmit so=n Gedanke ebn, zuerst einmal äh-von dieser vo-von dieser

Lebensrealität meine Tochter wegzuhalten« (Z. 844–853).

Deniz weiß um die »strukturelle« Verankerung von Rassismus und gibt Beispiele

dafür, wie den Kommentar, dass er »gut Deutsch« spreche, »Racial Profiling8 zum

Opfer zu falln«, oder als »Experte für Erdogan« gelesen zu werden. Dies stellt eine

»Lebensrealität« für seine Frau und ihn dar, die »prägt«, und von der sie die Tochter

»wegzuhalten« versuchen. Hier zeigt sich der Anspruch, sein Kind zu beschützen,

zu bewahren und rassistische Gefahren abzuwehren.

In Bezug auf seine Frau und auf seine Tochter zeigt sich Deniz als Repräsen-

tant von Caring Masculinities. Das oben abgedruckte Zitat zur Selbstständigkeit

seiner Frau macht deutlich, dass Deniz nicht nur für sich selbst, sondern auch für

7 Dies soll an dieser Stelle nicht weiter vertieft werden, da hierauf im Rahmen der sinn- und

soziogenetischen Typenbildung (vgl. Kap. 4.2 und 4.3) genauer eingegangen wird.

8 Racial Profiling beschreibt eine rassistische Vorgehensweise der Polizei, Kontrollen von Per-

sonendurchzuführen, ohne dass diese sich durch ihr Verhalten verdächtigmachen. Vielmehr

wird sich dabei auf das phänotypische Erscheinungsbild von Personen als Legitimation be-

rufen (vgl. Cremer 2017, S. 405ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

seine Fraumöchte, dass diese sich selbst verwirklichen kann,weswegen er sie beim

Übergang in die Selbstständigkeit unterstützt, obwohl die Tochter zu diesem Zeit-

punkt erst ca. ein Jahr alt ist.9 Auchwenn imInterviewoffenbleibt,wer sich indieser

Zeit um das Kind kümmert, wird doch sichtbar, dass nicht geschlechterstereotype

Sichtweisen aufMutter- undVaterschaft dasAuslebendieserRollen fundieren, son-

dern dass das Streben nach Selbstverwirklichung geschlechtsstereotypen Rollenzu-

schreibungen vorgeordnet wird. Dass sich das Ausleben der Elternrollen nicht an

einem klassischen Verständnis orientiert, zeigt sich auch in folgendem Abschnitt:

»[A]lso wir (hattn) irgendwie ne harsche Auseinandersetzung mit [Tochter]

und meine Frau und ich, und, und Auseinandersetzung meint wir ham halt echt

heftig diskutiert und wir sind alle so, Ding emotional und diskutiern dann auch

Ding, und ham schon so ne Streitkultur für uns etabliert und, meine Frau hat

gesagt, [ahmt seine Frau nach] [Tochter] sag mal bist du blöd, ja und=[Toch-

ter]=hat=gsagt=ich nich aber anscheinend ihr und dann war=s sofort von mir

der Ding, sag mal wie redest du so, ja, wo ich aber sofort merke ey, wart mal

kurz also, is sie jetzt gleichwertiger Partner in diesem Haushalt oder nich ja,

zählt sie oder zählt sie nich=und wenn sie zählt und du nimmst dir des Recht

zu sagn, ey sag mal bist du blöd i-schte-steht ihr des Recht auch zu so und an

solchen Sachn merkst du deine Schrankn und musst dich natürlich revidiern

(weil=sie=dann=sagt) wart=mal kurz, wieso sagst du des dann so und du dann

schon merkst, äh-ja natürlich hat sie recht und dann ebn wirklich den Schritt

zurück zu machn und nich zu sagn so jetzt spiel ich meine Papakarte oder meine

Mamakarte und sag, ich darf des du nich sondern zu sagn es tut mir leid [Tochter]

aber könn=mer uns drauf einigen dass=wa uns des gegenseitig nich an Kopf

werfen so« (Z. 994–1010).

Während einer »harsche[n] Auseinandersetzung« mit ihrer Tochter, fragt Deniz’

Frau die Tochter, ob sie »blöd« sei, woraufhin diese antwortet »ich nich aber an-

scheinend ihr«. Deniz weist sie daraufhin zurecht, indem er sie fragt »sag mal

wie redest du«. Im nächsten Moment erinnert sich Deniz an sein Ideal, dass in

der Familie alle als »gleichwertige[] Partner in diesem Haushalt« gelten und zäh-

len. Dementsprechend hat auch seine Tochter das Recht, so mit ihren Eltern zu

sprechen. Deniz stößt an seine Grenzen und tritt, indem er nicht die »Papakarte«

spielt, einen Schritt zurück. Deniz orientiert sich also nicht an einer ›natürlichen‹

Hierarchie in der Familie oder am Bild des Pater Familias, sondern begreift alle

(Kern-)Familienmitglieder als genuin gleichberechtigt. Zudem bezeichnet er seine

Familie sowie sich selbst als »emotional« und gesteht seiner Tochter zu, dass sie

9 Wie Keller und Körner (2023) feststellen, war im Jahr 2022 nur rund jede achte Mutter (13 %)

erwerbstätig, wenn das jüngste Kind im Haushalt jünger als ein Jahr war (vgl. ebd., S. 92).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 135

im Recht ist, als er sich an seine die klassischen Elternrollen überwiegenden politi-

schen Ideale erinnert. Er übernimmt Verantwortung und entschuldigt sich für sein

Verhalten. Die innerfamilialen Beziehungen und Rollen sind damit geschlechter-

unabhängig an Gleichberechtigung und Demokratisierung orientiert. Damit weist

Deniz einerseits eine starke Orientierung an CaringMasculinities auf, andererseits

orientiert sich seine Männlichkeitskonstruktion (scheinbar widersprüchlich) auch

an traditionell-konservativen Elementen einer hegemonialen Männlichkeit wie

Dominanz und der Ernährer- bzw. Beschützerfunktion.10

Vaterschaft

Auch mit Blick auf Vaterschaft ist Deniz’ Orientierung an (politischen) Idealen wie

Gleichberechtigung und Demokratisierung zu verzeichnen. Zudemmöchte er eine

Bezugsperson für sein Kind sein und kann als neuer Vater charakterisiert werden,

was sich insbesondere in seiner Verrichtung von Care-Arbeit zeigt.

Für Deniz und seine Frau ist die Entscheidung, Kinder zu bekommen, keine

selbstverständliche. Vielmehr haben sie »ganz lange drüber nachgedacht, keine

Kinder zu bekomm« (Z. 123f.), was eine politisch motivierte Überlegung darstellt.

So können sie lange nicht für sich beantworten, ob sie »gewährleisten [können,

JB], dass unsere Kinder oder unsere Kind frei is« (Z. 126). Als seine Frau ungeplant

schwanger wird, beginnt Deniz sich aus philosophischer Perspektive mit der Frage

zu beschäftigen, »Was bedeutet eigentlich n Kind und welche Herrschaftszwänge

herrschen und wie kann man des auflösn« (Z. 154f.). Seine Vaterschaft beschreibt

Deniz als »Herausforderung« (Z. 1205), die nicht vorstellbar ist (vgl. Z. 1207). In

einer etwas längeren, äußerst dichten Passage beschreibt Deniz seine Vaterrolle

und sein Erziehungsverständnis sehr anschaulich:

»[Tochter] sagt immer du bist kein normaler Papa ja, und ichweiß nichwas für=n

Normalitätsverständnis sie darunter verortet aber ich glaube dass es ganz ganz

viel damit zu tun hat weil sie natürlich merkt, [holt Luft] welchn,Machtasymme-

trien und welchn Verständnissen von Familie von Vater vonMutter von Kindsein,

Mitschülerinnen unterworfen sind also [Tochter] ruft an und sagt ich bin jetzt in

der Stadt und, dann is gut und, merkt halt schon dass ihre Freundinnen anrufen

Papa Papa darf ich in die Stadt so und dieses Dilemma merkt die schon und, ich

weiß nich ob sie=s braucht aber des verortet sie für sich glaub ich schon als un-

normal, und ähm, also wichtig is für mich dass meine Tochter is=n Individuum,

ja, und ähm das hält mir immer so, also es gibt von Hegel so=n, so=n schön so=n

schön, Text so=n kleinen, da geht=s um, ähm n Kind dis die Treppe hochlaufnwill

und der Vater verbietet dass des Kind die Treppe hochläuft, und Hegel stellt die

10 Dieses vermeintliche »Orientierungsdilemma« (Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021, S. 373)

wird in Kap. 5.2. ausführlich reflektiert und an aktuelle (theoretische) Diskussionen in der

kritischen Männlichkeitenforschung rückgebunden.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Frage ähm, ähm worum=s denn geht also geht=s um die Gefahr der-dis Kind aus-

gesetzt is dann kann der Vater dochmitgehn und dafür sorgen dass diese Gefahr

gebannt is oder geht es darum, den Willn des Kindes zu brechn so, nämlich zu

sagn, ich habe entschiedn,meinWille is du gehst da nich rauf und den hast du zu

akzeptiern und damit, dein Willn durchzustreichn so, und, des war für mich so=n

so=n wichtiger, wirklich so=n wichtiger Satz zu sagn wart mal, genau dis gilt für

meine Tochter, und sie hat ihrnWilln und so lang ich denWilln, in Anführungs-

zeichn, n-ihr nicht auseinander-legen kann in der Form, schau mal des und des

und des und des und des, stimmt nich weil, hm hm hm hm hm hm hm und da-

her, würde ich, und dann auch nicht zu verbietn weil Verbot is=n, is=n wahnsin-

nig schreckliches Ele-schreckliches Mittel, so, nicht zu verbietn sondern zu sagn

so jetzt entscheide mal auf der Grundlage so des, des is so mein Ansatz und des-

wegn hab ich vorhin versucht, zu sagn so, ich sehe mein, meine Vaterrolle, nich

als ichweiß schonwas fürmeine Tochter gut is sondern, als, natürlich kannm jun-

genMädchenmit dreizehn odermit vierzehn noch nicht alles, so präsent sein an,

Entscheidungsgundlagn die vielleichtwichtigwärn und genau da in dieser Form,

genau so zu interveniern und zu sagn so hier hättest du nochmal Grundlagn, die

vielleicht deine Entscheidung, in nem ganz andern Licht beziehungsweise auf ner

ganz andern Basis falln lässt ab-falln fälln kannst beziehungsweise, ganz anders

darstelln deine Entscheidung so, und so seh ich meine Rolle und, des rückt-aber

des, des is ne Rolle und die is, klar äh zeitlich abgesteckt ja, nämlich, so lange,

so lange sie=s braucht oder immer dann wenn sie=s braucht und sonst nich« (Z.

931–965).

Deniz gibt seine Vaterrolle zu Beginn aus der Sicht seiner Tochter wieder, die ihn

nicht als ›normalen‹ Vater sieht.Er geht davon aus, dass seine Tochter bei ihrenMit-

schülerinnensieht,welchen»Machtasymmetrien«und»VerständnissenvonFamilie

vonVater vonMutter vonKindsein« diese unterworfen sind.Seine Tochtermuss, im

Unterschied zu ihren Freundinnen,nicht fragen, ob sie in die Stadt gehen darf, son-

dern einfach nur Bescheid geben. Ein wichtiger Grundsatz für ihn ist, dass er sei-

ne Tochter als Individuum sieht, die ihren eigenenWillen hat. Inspiriert von einem

Text vonHegel gesteht er seinerTochter zu, ihreneigenenWillendurchzusetzen,so-

lange er ihr ihn »nicht auseinander-legen kann« also argumentieren kann, warum

sie etwasnicht tun soll oder etwas,das sie für richtig oderwahrhält, »nicht stimmt«.

Dementsprechend lehnt er Verbote stark ab. Seine Vaterrolle sieht er nicht darin,

zu wissen was für seine Tochter gut ist, sondern darin, ihr »Entscheidungsgrund-

lagn« zu geben, damit sie ihre Entscheidungen »auf ner ganz andern Basis fälln

[kann, JB]«.SeineVaterrolle ist zudemzeitlichbegrenzt,nämlichnur solange siedas

braucht »oder immer dannwenn sie=s braucht und sonst nich«. Sichtbar wird, dass

fürDeniz in derNormalkonstruktion vonFamilie und indendamit einhergehenden

›natürlichen‹ Hierarchien,Machtasymmetrien und der Erziehungspraktik, Verbote

auszusprechen, negative Horizonte bestehen, von denen er sich bewusst abgrenzt.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 137

Er strebt vielmehr danach, seine Tochter als Individuum anzuerkennen, die ihren

eigenenWillen hat, eigene Entscheidungen trifft und der er lediglich temporär mit

seinen Argumenten und Perspektiven unterstützend zur Seite stehen kann – was

wiederum kongruent mit seinem an seinen Idealen ausgerichteten Orientierungs-

rahmen ist. Deniz’ Versuch, seiner Tochter »Hilfestellung zu gebn und nich mehr«

(Z. 212) ist etwas, das er selbst nicht durch seine Eltern erfahren hat. Er beschreibt

seinen eigenen Vater als jemanden, der, »wenn er gesagt hat jetzt is Schicht, dann

war auch Schicht imSchacht« (Z. 218f.).Deniz reflektiert sich dagegen als Vater und

fragt sich in den entsprechenden Situationen, »mit welchem Recht willst du jetzt

den Willn von ihr, brechn zurückweisen in seine Schranken verweisen« (Z. 221f.).

Dies erklärt sichDeniz einerseits als Resultat seiner eigenen Sozialisation, anderer-

seits aber auch durch den »Anspruch [seiner Tochter, JB] an ihre Sozialisation« (Z.

225). Auch in diesem Auszug zeigt sich, dass Deniz seine Tochter als gleichberech-

tigte Person innerhalb des Erziehungsgefüges begreift, die ihren Erziehungs- bzw.

Sozialisationsprozess selbstständig mitgestaltet. Deniz denkt, dass seine Tochter

und er sich »wohl mit der Rolle« (Z. 1064) fühlen. Wie sie sich in zwanzig Jahren

dazu äußert, kann er nicht vorhersehen, aber er ist sich sicher, dass es »ganz ganz

viele Punkte, gebn [wird, JB], wo wir, eben nich einer Meinung sind und Sachn an-

ders verstehen so, und auch dann eventuell nich aushandeln könn« (Z. 1068f.). Dies

akzeptiert er (»is halt so« (Z. 1070)) undmöchte trotzdem ihrenWillen und ihre Ent-

scheidungen respektieren, auch wenn das bedeutet, dass sie »getrennte Wege« (Z.

1071) gehen und seine Tochter es so macht »wie [sie, JB] des für richtig [hält, JB]«

(Z. 1072). Seine Vaterrolle betreffend hält er, seine nicht anwesende Tochter direkt

adressierend, fest: »Ich als Vater muss drauf schaun dass dir ebn Leib und Leben

nichts passiert dass du dich nich in nen unnötiges Risiko begibst« (Z. 1073f.). Dies

macht zunächst den Anschein, als wäre die Vaterrolle auf ein Minimum reduziert.

Denizkonzipiert seineRolle jedoch sehroffen,dynamischund flexibel.Wie sichdies

auf seine konkreten Erziehungspraktiken auswirkt, wird im Folgenden anhand von

beispielhaften Erzählungen verdeutlicht.

Wenn seine Tochter Fragen an ihn hat, will er diesen mit »Ernsthaftigkeit« (Z.

1052) begegnen und führt dies wiederrum auf seine politische Haltung zurück:

»[D]es [ist, JB] eben von meim politischen Bewusstsein auch geprägt […] nämlich

zu sagn hey und jeder zählt ne und wieso solln und wieso soll ne Person mit ihren

Wünschnnicht zumZugkomm« (Z. 1054ff.).Auchdurch seineErziehungspraktiken

lebt Deniz also seine politischen Überzeugungen aus. Dafür ist er nicht nur bereit,

sich selbst und sein Handeln in Frage zu stellen, sondern begreift die Interaktionen

mit seiner Tochter als Lerngelegenheiten für beide Seiten:

»[D]aranwächstduund ichmein es echt ernstdaran sindwir schon gewachsn also

auch Sachn, erklärn zu könn, nich komplizierte Fachsprache zu benützn, einfache

Sprache zu benützn dass es nachvollziehbar-blei-nachvollziehbar bleibt, auf die

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

eigene Sprache aufzupassn, und auf der andern Seite, schon so des was sie auf-

schnappt an, an Rassismus an Sexismus so was siemitbringt schon nochmal, ihr

so aufzuschlüssln dass sie sagt hey, i-i-stimmt ich will da nich mitmachn so, dis

is-natürlich is des ne Aufgabe so, und des is auch ne Aufgabe im wahrsten Sinne

also du g-gibst schon ganz ganz viel von dir auf ne und ich glaube, und äh dieses

Aufgaben dieses eben zurücksteckn als Vater da zu sein und nich jetzt, deinen indi-

viduellnWünschn nachgehn zu könn oder nachgehn zuwolln zumindestens für=n

bestimmtn Zeitabschnitt« (Z. 1037–1047).

Deniz und seine Frau begreifen die Interaktionmit ihremKind alsMöglichkeit, dar-

an zu »wachsen«. Auch wenn die Tochter Rassismen oder Sexismen »aufschnappt«

und »mitbringt«, besteht die Aufgabe der Eltern darin, ihr diese »aufzuschlüssln«,

sodass sie sagt »ichwill da nichtmitmachn«.Mit dieser Aufgabe gibtDeniz zugleich

viel von sich selbst auf. Als Vater muss er »zurücksteckn« und kann oder will seinen

»individuellenWünschn«, zumindest für eine begrenzte Zeit, nicht nachgehen. An-

hand der Erziehungspraktiken lässt sich nachvollziehen, dass diese neben der Ori-

entierung an der Individualität der Tochter und dem Respektieren ihres eigenen

Willens auch Werte wie Rassismus- und Sexismuskritik beinhalten, die wiederum

an Gleichberechtigung und Demokratisierung ausgerichtet sind. Ein Erziehungs-

ziel ist damit, dass die Tochter die an sie herangetragenen Rassismen und Sexis-

men nicht reproduziert. Deniz macht durch verschiedene Beispiele erkennbar, wie

sich dies im Rahmen der Erziehung niederschlägt. Er erzählt von einer Situation,

in der seine Tochter die »erstn Fragn« (Z. 197) zumThema »Jungs« (Z. 196) stellt. Die

Eltern achten dabei bewusst darauf zu sagen, dass »die Option […] nicht nur Jungs

[sind, JB]« (Z. 198).Dies ist für die »Community« (Z. 199) aus derDeniz kommt, »un-

vorstellbar« (Z. 200). Wenn sie mit Freunden aus der Community zusammen sind

und davon erzählen, bekommen sie Rückmeldungen wie »dis könnt ihr doch echt

nichmachn« (Z.202) unddassmanderTochter dieseOption »nich aufmTab-Tablett

präsentiern [muss, JB]« (Z. 203f.). Obwohl seine Tochter die Montessorischule11 be-

sucht, stellt Deniz fest, dass seine Tochter von »extrem konservative[n]« (Z. 205) El-

tern und deren Kindern umgeben ist. Die Tochter reagiertmit »Kontra« (Z. 208) auf

die Aussage ihrer Eltern, »obwohl sie genau weiß was wir meinen« (ebd.): »spinnt

ihr wieso ne Frau ich bin doch ne Frau« (Z. 207). In diesem Abschnitt tritt nun auch

Deniz Frau deutlich in Erscheinung, die in dieser Frage dieselben Werte wie Deniz

11 Deniz zeigt sich dem Regelschulbetrieb und dem deutschen Bildungssystem gegenüber

ganz generell sehr kritisch. So soll die Tochter eigentlich schon mit der Einschulung auf ein

Montessori-Grundschule gehen, bekommt aber keinen Platz und »war dann […] die ersten

vier Jahre im Regelbetrieb« (Z. 160), was er als regelrechten »Kampf« (Z. 161) beschreibt, da

»dieser ganzeWissensdurst diese ganze Neugier von nem Kind, des in die Schule kommt […]

vernichtet [wird, JB]« (Z. 162f.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 139

vertritt. Die Eltern emanzipieren sich mit ihren Überzeugungen zudem auch da-

von, was ihre Community als Konsens formuliert. Konservatismus bildet hier ei-

nen negativen Horizont für Deniz, während er nach Progressivität, Liberalität und

Gleichberechtigung strebt. Den Widerstand seiner Tochter kann Deniz einordnen

und versteht dies als normalen Akt der Rebellion eines Kindes gegen seine Eltern.

Neben denBeispielen, die er anführt, umzu zeigen,welcheWerte die Eltern der

Tochter zu vermitteln versuchen, schildert Deniz im folgenden Auszug eine Situa-

tion, in der er von seiner Tochter den Impuls bekommt, sein Verhalten zu hinterfra-

gen.Als sie imKindergarten ist, fragt sie ihn,warumsiemit demAutoundnichtmit

demFahrrad zumBäcker fahren.Damit versteht er, »was für=nScheiß« (Z. 1239f.) er

macht. Er nimmt diesen Impuls als Anlass zur Reflexion und ändert daraufhin sein

Verhalten.Während er vorher »nur« (Z. 1243) Auto fährt, fährt er jetzt viel Fahrrad,

nutzt öffentliche Verkehrsmittel und läuft viel (vgl. Z. 1243f.). Sein Anspruch ist es

dabei, sich nicht »selbst in die Tasche zu lügen« (Z. 1245f.), indem er Umweltschutz

predigt und trotzdemüberallmit demAuto hinfährt (vgl. ebd.).Deniz erkennt seine

Tochter also als gleichwertiges Gegenüber an, von dem er lernen kann, seine politi-

schen Überzeugungen tatsächlich in die Praxis zu transferieren.Weiterhin begreift

er Kinder nicht als Kinder, sondern als »denkende Individuen die Verantwortung

übernehm« (Z. 1258),wie sichbspw.anderBewegungFridays forFuture zeigt.Deniz

grenzt sich ab von einer Sichtweise, die Kindern das eigenständigeDenken oder die

Übernahme von Verantwortung abspricht. Damit vertritt er ein kompetenz- und

ressourcenorientieres Bild von Kindern, das einmal mehr seine politischen Ideale

und deren Verflechtung mit seinem Vaterschaftskonzept und seinem Erziehungs-

und Bildungsverständnis spiegelt.

Care

Die Orientierung an seinen politischen Idealen findet man auch in Deniz’ Hand-

lungspraktiken, die Care-Arbeit betreffen. Er übernimmt Verantwortung und ver-

richtet sowohl Organisations- als auch Haushalts- und Erziehungsaufgaben. Be-

sonders ersichtlich wird dies am Beispiel der hauptverantwortlichen Kommunika-

tion mit den Schulen, als der Übertritt seiner Tochter von der Grund- in die wei-

terführende Schule ansteht. Deniz ist in diesen Fragen der Hauptansprechpartner

seines Kindes und wird auch von den Schulen als solcher wahrgenommen.12

Auf die immanente Nachfrage, wie Deniz seine Vaterrolle beschreiben würde,

entfaltet er eine mit Beispielen angereicherte Argumentation über die Organisati-

on des Zusammenlebens der Familie. Deniz’ Konzept von Vaterschaft bzw. Familie

beschreibt er mit dem Bild des Zusammenlebens (»wir lebn zusammen« (Z. 966)).

12 Wie schon im Unterkapitel zu Vaterschaft, soll dies an dieser Stelle nicht weiter vertieft wer-

den, da hierauf im Rahmen der sinn- und soziogenetischen Typenbildung (4.2 und 4.3) ge-

nauer eingegangen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Diese »Konstellation« (Z. 967) wird dadurch getragen, dass seine Frau und er die »fi-

nanziellen Kosten tragen« (Z. 968), weil ihre Tochter das »nicht kann« (Z. 969) und

»sich mit etwas anderem beschäftigen soll« (ebd.). Darüber hinaus fällen sie »wirk-

liche Entscheidungen« (Z. 971) zusammen, die sich nicht nur darauf beziehen, wo-

hin sie in den Urlaub fahren, sondern wie sie die Wohnung einrichten, wofür sie

Geld ausgeben,wo sie sich engagieren,was sie in ihrer Freizeitmachen undwie viel

Zeit sie zusammen verbringen, bzw. wie viel Zeit jede:r individuell verbringt (vgl.

Z. 971ff.). Diese Entscheidungen werden gemeinsam diskutiert und die Tochter hat

»genauso ein Stimmrecht« (Z. 976) wie die Eltern. Entscheidungsfindungen folgen

der Prämisse, dass »jeder sein kann« (Z. 989). Dieser Prozess stellt eine Herausfor-

derung dar und »verlangt […] ganz ganz viel sich selbst in Frage stelln« (Z. 991f.) und

»gelingt auch sicherlich nicht immer« (Z. 992f.). Markant zeigt sich hier, dass das

Zusammenleben ›basisdemokratisch‹ organisiert ist, da alle Familienmitglieder ein

gleichberechtigtes Stimmrecht haben und die Mehrheit entscheidet. Dass die Aus-

handlungsprozesse viel Zeit und Energie kosten, wird von allen in Kauf genommen

und die elterliche Entscheidungsmacht nicht ausgenutzt.Damit leitet die Orientie-

rung an politischen Idealen nicht nurDeniz’Handeln, sondern auch das seiner Frau

undTochter.Diesbildet alsodasFundamentdesZusammenlebens.WieCare-Arbeit

konkret zwischen den Familienmitgliedern ausgehandelt und aufgeteilt wird, zeigt

sich in folgender Passage:

»Also in der Regel ist es so, dass wir alle dass wir alle kurz vor sieben wach sind

und dann fängt des erste Aushandeln an nämlichwer, kommtwie in die-also ich

fahr, quasimein Weg is an der Schule vorbei von [Tochter], und vor allm ab April

radl ichund [Tochter] hat halt nich immerBockunddann, geht-ist die erste Frage-

stellung so, fahrn wir öffentliche Verkehrsmittel ich fahr Rad so und wie kommst

du, [Frau] kannst du [Tochter] fahrn so und des=is des erste aushandln und, wird

wirklich jedn Tag in der Früh neu verhandelt, so beziehungsweise am Abend vor-

her wenn ma wenn ma Lust und Muße habn und uns irgendwie sehn, sag=mal

so morgen so weiß einer wie=s Wetter wird so, wer radelt wer radelt nich so ge-

nau, des=is=des=erste und meine Frau is halt, dadurch dass sie ebn selbstständig

is immer in der glücklichen Situation dass sie sagn kann so j-jetzt geh ich so und

dadurch (2) hat sie für sich des so eingerichtet, dass sie Vormittags dort is dass sie

ganz ganz viel Sachndie siemacht fertigmacht unddann, ebnheimgehtoder sich

mit Freundinnentrifft oder in die Stadt geht genauunddann fängt des zweiteAus-

handeln an [Tochter] hat aus so, geht [Tochter] in die Stadt so bin ich in der Stadt

kommt sie zu mir geht sie zu, Ding oder, geht sie mit Freundinnen und sie spielt

Theater oder geht sie-muss sie zum Theater so, kommt sie alleine hin abends

meistens kann sie nich allein zurück sower holt sie, so, [holt Luft] dieses aushan-

deln, genau und dann, stehn halt immer so, wirklich organisatorische Fragn an

wie, wer kocht, was essen=wawer kauft ein, genau das Ganze, soWäsche is in der

Waschmaschine tu doch bitte aus=mWaschmaschine in den Trockner rein leg sie

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 141

zusamm so, diese Sachn (werfen) wir uns halt zu, und, oftmals gibt=s Situationen

wo ich sag hey ich hab überhaupt keine Lust oder meine Frau sagt hey, ich hab

kein Bock so, und dann müss=mer halt schaun wie mer=s machn und [Tochter]

springt da echt gerne und oft ein nämlich immer in der Rolle zu sagn so, ich hab

eigentlich nichts ich könnte dis so und dann über-b-bleibt=s halt ihr überlassn

ob sie=s machen will oder nichmachnwill so und siemacht=s also wirklich des is

überhaupt nich dumusst jetzt desmachn dumusst jetzt das=machn=sondern sie

räumt die Spülmaschine ein die räumt aus die kümmert sich um ihre eigeneWä-

sche, dass des in Schrank kommt, die-die macht ihr eigenes Zimmer, selbststän-

dig immer dann wenn sie Bock drauf hat, sauber, so und d-d-des funktioniert«

(Z. 1104–1133).

AlsAntwort aufdie exmanenteNachfragezumAblaufdesAlltags erzähltDeniz,dass

die Familie um kurz vor sieben Uhr aufsteht und dann das »erste Aushandeln« be-

ginnt, das sich darum dreht, wer wie wohin kommt. Dies wird jeden Morgen neu

verhandelt,manchmal auch schonamvorigenAbend, je nach »Lust undMuße«bzw.

wenn die Familienmitglieder sich »irgendwie sehn«. Durch ihre Selbstständigkeit

ist seine Frau in der »glücklichen Situation dass sie sagen kann so j-jetzt geh ich«.

Vormittags ist sie in ihrem Betrieb,macht »ganz ganz viel Sachn […] fertig« und hat

dann Freizeit. Das »zweite Aushandeln« beginnt, wenn die Tochter aus der Schule

kommt und bezieht sich darauf, wie sie ihre Freizeit verbringt oder wer sie bspw.

vom Theaterspielen abholt. Auch organisatorische Fragen, die sich bspw. auf das

Kochen, Einkaufen und Wäschewaschen beziehen, werden ausgehandelt. Oftmals

haben Deniz oder seine Frau »kein Bock« und dann »müss=mer halt schaun wie

mer=s machen«, oder aber die Tochter springt ein. Dennoch bleibt es ihr überlas-

sen, »ob sie=s machen will oder nich machn will«. Obwohl es ihr die Eltern nicht

vorgeben, räumt sie die Spülmaschine ein und aus oder kümmert sich selbstständig

um ihr Zimmer. Damit ist der Alltag von Aushandlungsprozessen bestimmt, die es

ermöglichen, dass die Bedürfnisse aller Familienmitglieder berücksichtigt werden

können. Feste Aufgabenverteilungen oder Arrangements bestehen nicht, was der

Familie größtmögliche Flexibilität erlaubt. Besonders interessant ist das Bild, dass

Deniz von seiner Frau zeichnet. Da sie die Familienernährerin ist und zur Arbeit

muss, scheint sie sich den Aushandlungen zu einem bestimmten Zeitpunkt entzie-

hen zu dürfen.Es entsteht der Eindruck,dassDeniz auch amNachmittag bezüglich

der Freizeitgestaltungmehr imAustauschmit seiner Tochter steht,möglicherweise

auch mehr Zeit verbringt als die Mutter. Die Rolle der Mutter erinnert hier auf den

ersten Blick an einen traditionellen Vater, der hauptsächlich mit der Erwerbsarbeit

beschäftigt ist und vor allem am Abend in Erscheinung tritt, wenn es darum geht,

die Tochter z.B. vomTheater abzuholen.Was die organisatorischen Fragen betrifft,

bleibt offenwiegenau sichdieMutterundDenizdieHaushaltsaufgaben teilen,da er

vor allem davon erzählt, wie seine Tochter sich imHaushalt einbringt. Festgehalten

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

werden kann jedoch, dass es sich bei Deniz’ Frau scheinbar nicht um eineGate-Kee-

perinhandelt,da alle Familienmitglieder alleHaushaltsaufgaben verrichtenkönnen

und auch verrichten. Gleichzeitig bestätigt dies dieThese, dass sich Deniz’ Entwurf

vonMännlichkeit in erster Linie an CaringMasculinities orientiert und Deniz auch

als neuer Vater gelten kann. Auch die Art und Weise wie Deniz hier erzählt, deutet

darauf hin, dass die Aushandlungsprozesse zwar anstrengend, das Familienklima

aber gleichzeitig locker und entspannt ist. Es ist in Ordnung, auch mal keine Lust

zu haben. Zudem scheint sich die Freiheit und Selbstbestimmung, die der Tochter

in ihren Entscheidungen zugestanden wird, positiv auf ihre intrinsische Motivati-

on, sich am Haushalt zu beteiligen, auszuwirken. Deniz beschreibt seine Tochter

als »enorm selbstständig« (Z. 1142), auch was ihre Freizeitgestaltung betrifft, in der

sie sichmit »ganz ganz viele[n] Sachn« (Z. 1143) beschäftigt.Auch emotionale Arbeit,

die einenBestandteil vonCare-Arbeit darstellt,wird innerhalb der Familie gleichbe-

rechtigt aufgeteilt. Abends lässt die Familie »den Tag Revue passieren« (Z. 1146) und

sie leihen sich »gegenseitig […] einfach so nOhr« (Z. 1146f.),wasDeniz als wichtigen

Bestandteil des Abends bewertet.Weiterhin stellt er fest, dass diese FormundOrga-

nisation des Zusammenseins und -lebens schon seit 26 Jahren mit seiner Frau eine

»gute Marschroute« (Z. 1077) darstellt und es für ihn »ebn nicht drum [geht, JB] in

Rolln zu denkn sondern wir leben zusamm, ja« (Z. 1079f.). Dies ist nicht »auferlegt«

(Z. 1081), sondern weil »wir (des=jetzt=im=Moment) so wähln,wolln« (Z. 1081f.). Als

Vater sieht er sich »gar nich so als Papa sondern als Mitbewohner dieser dieser WG

[…] und ich glaub, meine Frau sieht des auch so« (Z. 1097). Ein negativer Horizont

besteht für Deniz darin, in starren (Geschlechter-)Rollen zu leben, die die Gestal-

tung des Familienlebens vorgeben. Vielmehr strebt er danach, bedürfnisorientiert

und gleichberechtigt zu leben. Das Zusammenleben bezeichnet er, ähnlich zu sei-

nem Konzept von Vaterschaft als »pure Herausforderung« (Z. 1227). Statt in »Ehe-

mann Ehefrau Kindrollen« (Z. 1231) zu denken« präferiert er das »WG Verständnis«

(ebd.),weil es viel »erleichtert« (Z. 1232) und auch ermöglicht, dass »bissl purer Ego-

i-purer Egoismus für uns d-für uns alle drin [ist, JB]« (Z. 1233f.). Deniz grenzt sich

einmalmehr von einer konservativen Sicht auf Familie ab und sucht stattdessen die

Herausforderung des familiärenWG-Lebens, das auch symbolisch für die in der Fa-

milie hoch bewertete Intellektualität steht.

Natio-Ethno-Kulturelle Zugehörigkeit

Deniz’ Sicht auf die Kategorie natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit ist von einer im

Lebenslauf gewachsenen Metaperspektive geprägt, die kulturelle Zuschreibungen

verweigert, ein dynamisches Kulturverständnis sowie eine hohe Ambiguitäts-

toleranz aufweist. Was im folgenden Unterkapitel gezeigt werden soll, ist, dass

Deniz stellenweise starre Zuschreibungen vornimmt, mit denen er versucht, sein

Aufwachsen nachvollziehbar zu machen. Sein Blickwinkel ist vor allem durch eine

frühe Erfahrung geprägt, die das Aufwachsen in einem kleinen Vorort bzw. den

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 143

späteren Umzug in die benachbarte Großstadt betrifft. Dieses Narrativ erfolgt

sehr früh in der Eingangspassage und hat eine hohe biographische Relevanz für

Deniz. Deniz’ Sozialisation wird durch ein kleines »Örtchen« (Z. 15) und die »ein-

heimische Community« (Z. 16) geprägt, die nur aus Deutschen besteht. Seine in

»Anführungszeichn Muttersprache« (Z. 17f.) lernt Deniz mit sieben, weil er durch

die Erwerbstätigkeit beider Elternteile »nur deutschsprachig aufgewachsn« (Z.

18f.) ist. Deniz wächst bei einer »Pflegemama« (Z. 20) auf, die er auch als »Nach-

barin« (Z. 21) oder »Oma« (ebd.) bezeichnet, »die des nich beruflich gemacht hat«

(Z. 20). Sein Aufwachsen ist von einem »Zwiespalt« (Z. 23) geprägt, »bei dem auf

der einen Seite die »deutsche Kultur […] Lebensart Lebensrealität [und auf der

anderen seine Familiemit, JB] ihrn Regeln […] gesellschaftlichen Tabus […] Ritualen

[…] Vorgehensweisen« (Z. 25ff.) stehen, die die Rückkehr in die Türkei erleichtern

sollen (vgl. Z. 28). Deniz bezeichnet dies als »extremes Spannungsfeld« (Z. 30f.),

was auch darin besteht, dass »du so-, Zuhause was anderes hast als in deiner

Freizeit« (Z. 30f.). Seine Freunde haben im Unterschied zur Familie »ne ganz an-

dere Art und Weise […] zu leben […], zu verstehn mit Sachen umzugehn« (Z. 32).

In dieser Passage kann zunächst der Eindruck entstehen, dass Deniz in starren

Kulturkategorien denkt, da er bspw. von der ›deutschen Kultur‹ spricht. Durch die

Anführungszeichen, in die er den Begriff Muttersprache setzt, deutet sich aller-

dings seine Kritik an diesem Konzept an. Plausibel scheint die These, dass Deniz

hier auf eine doppelseitige Unterstellung rekurriert: Zum einen beinhaltet diese,

dass Muttersprachler:innen ›ihre‹ Sprache perfekt beherrschten und zum anderen,

dass mehrsprachige Personen nicht (entwicklungs-)fähig seien, ein solches mut-

tersprachliches Level ebenfalls zu erreichen (vgl. Knappik 2016, S. 230). In dieser

Passage erzählt er ebenfalls, erst mit sieben Deutsch gelernt zu haben (»hab dann

mit siebn Deutsch gelernt« (Z. 22)), was widersprüchlich erscheint. Letztlich kann

und soll jedoch nicht geklärt werden, welche Sprache Deniz zuerst beherrscht, da

es im Rahmen der Dokumentarischen Methode nicht darum geht, ›Wahrheiten‹

zu überprüfen (vgl. Przyborski und Wohlrab-Sahr 2021, S. 364). Die Sequenz kann

vielmehr aufgrund ihrer sprachlichen Dichte und Bedeutungsverschiebungen als

Ausdruck von Ambivalenz von Zugehörigkeitsgefühlen zwischen einer ›türkischen‹

und ›deutschen Identität‹ gedeutet werden. Da beide Elternteile erwerbstätig sind,

ist die Familie auf ›externe Kinderbetreuung‹ angewiesen.13 Diese wird von der

»Nachbarin«, die für die Kinder zur »Pflegemama« bzw. zur »Oma« wird, geleistet.

13 Lange Zeit wurde in der Forschungslandschaft zu den sog. Gastarbeiter:innen ignoriert, dass

nicht nur Männer angeworben wurden und auch nicht nur Männer erwerbstätig waren (vgl.

z.B. Lutz und Huxel 2018, S. 77; vgl. ausführlich zur Geschichte von Frauen als Gastarbeiterin-

nen: Mattes 2005, S. 26ff.). Dementsprechend waren viele Familien auf die Kinderbetreuung

durch Verwandte im Herkunftsland angewiesen (vgl. Herwartz-Emden und Waburg 2008,

S. 14).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Die verschiedenen Bezeichnungen können auf die unterschiedliche Nähe-Distanz-

Regulationen verweisen, die Deniz und seine Geschwister in den Beziehungen zu

der Nachbarin und ihren Eltern aushandeln mussten. Die Betreuungsperson und

die Freund:innen aus der frühen Kindheit stellen für Deniz die Vertreter:innen der

›deutschen Kultur‹ dar, während seine Familie die ›türkische Kultur‹ symbolisiert.

Da Deniz letztere unter anderemmit Regeln und Tabus beschreibt, alsomit Begrif-

fen die (für ihn) eher negativ konnotiert sind, kann hier der Eindruck entstehen,

dass er ein stereotyp-pauschalisierendes Bild von der ›türkischen Kultur‹ hat, das

er ablehnt. Die starke Zerrissenheit, die er erlebt, drückt sich in der Dopplung der

Synonyme aus, die er für diesen Zustand wählt: Zwiespalt bzw. extremes Span-

nungsfeld. Diese Situation beginnt sich,mit einem einschneidenden Erlebnis, dem

Umzug von dem Vorort in eine Großstadt, zu ändern:

»[W]ir=hatten=dann=so=n Bruch (2) am ersten August=äh=sechsundachtzig,

warum weiß ich des so wir sin nämlich von [Ort] in die [Stadt] gezogn und plötz-

lich war in meim ganzen Umfeld, Kinder von, damals in Anführungszeichen

Gastarbeiterfamilien, aus Jugoslawien aus Italien aus Griechenland aus der

Türkei ä-et cetera, und plötzlich war, mein Umfeld komplett divers und ich war

natürlich in meiner Sozialisation komplettweiß sozialisiert war so=n so=n Bruch

der, nicht nur bei mir sondern auch so bei der Familie bei mein Eltern zu nem

Bruch geführt hat nämlich, die warn auch nur in nem deutschen Umfeld, und

warn jetzt plötzlich in Anführungszeichen mit ihresgleichen konfrontiert und,

musstn natürlich, in ner gewissen Form, nochmal, des wie sie gelebt habn die

ersten sechzehn Jahre in Deutschland n bisschen in Frage stelln revidiern in

Teiln auch, zurückschraubn oder über Bord werfen hm, war spannend, genau zu

dieser Zeit hat mein Vater beschlossn so wir sind jetzt in Deutschland und wir

leben in Deutschland und ich geh auch nich mehr zurück« (Z. 44–57).

Deniz beschreibt den Umzug als »Bruch« und setzt zum einzigenMal im Interview

eine konkrete Zeitmarke, indem er das genaue Datum nennt. »Plötzlich« ist sein

Umfeld geprägt von Kindern aus »in Anführungszeichen Gastarbeiterfamilien«,

die aus Jugoslawien, Italien, Griechenland und der Türkei kommen. Dadurch, dass

Deniz Umfeld auf einmal »komplett divers« und er selbst »komplett weiß soziali-

siert« war, entsteht ein Bruch für ihn und seine Familie. Seine Eltern sind bis dato

auch nur von einem »deutschen Umfeld« umgeben und sind »jetzt plötzlich in An-

führungszeichen mit ihresgleichen konfrontiert«. Deniz bewertet diese Zeit in der

Retrospektive als spannend, da sein Vater zu dieser Zeit beschließt, dass die Familie

nicht in die Türkei zurückkehrt. Durch die doppelte Bezeichnung des Erlebten als

»Bruch« wird die Relevanz des Umzugs aber auch der Entscheidung des Vaters,mit

der Familie in Deutschland zu bleiben für Deniz überdeutlich. Auch in diesem Ab-

schnitt benutzt er zwei Mal die »Anführungszeichen«, um »Gastarbeiterfamilien«

und die »ihresgleichen« der Eltern zu beschreiben. Damit zeigt er die Kritik an den

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 145

Begriffen an, die die beschrieben Menschen homogenisieren und Zuschreibungen,

Stereotype und Vorurteile verfestigen. Später im Interview kommt Deniz nochmal

auf diese Situation zu sprechen. Bezeichnend ist, wie er demUmzug empfindet:

»[I]ch und mein Bruder ham da echt Tränen, geweint wir wolltn da nich weg al-

so unser ganzes Umfeld und so und, des neue Umfeld war halt komplett anders

(also=so) rausgerissen alles Deutsch Tobi Matthias Christian ähm, wie hieß sie, äh

Sonja äh (2) […] und es war halt komplett weiß und dann kommst du, boom in

ne-die pure Diversität« (Z. 362–368).

Die deutschen Vornamen stehen metaphorisch für das weiße Umfeld, das mit ei-

nem großen Knall (»boom«) auf- und abgelöst wird.Mit diesem, durch den Umzug

bedingten, Umbruch und der Entscheidung, in Deutschland zu bleiben, beantragt

der Vater die deutsche Staatsbürger:innenschaft für sich und seine Familie. Deniz

erzählt, dass sie in seinem Freundeskreis die »ersten warn« (Z. 64), die deutsche

Staatsbüger:innen und damit »nichmehr Türken« (ebd.) sind.Dies führt »natürlich

zu Konflikten« (Z. 65). So wurde der Familie vorgeworfen, ihr Vaterland zu verraten

und »nich stolz Türken zu sein« (Z. 66). Deniz konstatiert, dass ihn dieser Konflikt

prägt:

»[D]es hat natürlich schongeprägt so, in ner Formgeprägtwo ich sagenwürde, ich

bin echt dankbar ich bin echt dankbar und=ich=glaub meine Geschwister sind=s

auch, äh weil die natür-also jeder hat dis natürlich für sich selbst v-anders veror-

tet, jeder is anders damit umgegang aber, so diesn so diesn extremenNationalis-

mus oder dieses ich bin stolz irgendwer zu sein, [atmet ein] obwohl ich gar nichts

dafür kann und so, das hat überhaupt nicht Einzug erhalten in der Familie es war,

war echt, auch gut, weil mir des Freiheiten gegeben hat Freiheiten gegeben hat

wovon ich glaub ich heute, […] als Vater und so, zuhause einfach Sachen anders

gestalte wie wie vor, zwanzig Jahren oder dreißig Jahrenmeine family« (Z. 67–77).

Nationalismus oder der Stolz darauf, »irgendwer zu sein«, hat keinen Einzug in

die Familie gehalten, wofür Deniz dankbar ist. Dies verschafft ihm und seinen Ge-

schwisternmehr Freiheiten oderMöglichkeiten des individuellenUmgangs, als sei-

ne Familie diese hatte. Deniz grenzt sich von dem Konzept Nation14 und National-

stolz ab und betont einmal mehr seinen positiven Horizont, Dinge selbstbestimmt

und eigenverantwortlich entscheiden zu können. Diese Entwicklung führt zu sei-

nem heutigen Kulturverständnis: »[I]ch glaube, Personen sind, Abbild, von Struk-

turn und von Verständnissn die gewachsn sin, und des is n koloniales Verständnis

14 Allemann-Ghionda (2011) weist darauf hin, dass Nation zwar ein politisches Konstrukt, in

seiner Wirkmächtigkeit jedoch nicht zu unterschätzen ist: Obwohl Grenzen »imaginiert[]«

(ebd., S. 444) sind, erzeugen und perpetuieren sie kulturelle Unterschiede (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

des gewachsn is in Europa, eurozentrisch beansprucht für sich Wissn beansprucht

für sichKulturdefiniern zukönn« (Z.896ff.).Eindeutig erkennbarwirdDeniz struk-

tureller und historisch-reflektierender Zugang zu den machtvollen Zuschreibun-

gen, die unter ›Kultur‹ subsumiert werden. Er positioniert sich hier kritisch und re-

flektiert gegenüberKolonialismusundEurozentrismus.DasDilemma seinerEltern

und der gesamten Generation, »zwischen zweiWeltn sein und zwischn, nirgendwo

dazuzugehörn aber überall dazugehörn wolln« (Z. 463f.), hat er für sich aufgelöst

und identifiziert sich als einziger imSample als nicht-weiß (vgl. Z. 736; 863ff.).Nicht

zuletzt hat er gelernt, Widersprüche auszuhalten, die seine Zugehörigkeit betref-

fen. In der Eingangspassage erzählt er von einem »Widerspruch den ich heute noch

nicht verorten kann« (Z. 98) undder darin besteht, dass er 25 Jahre lang »türkischen,

traditionellen Volkstanz« (Z. 99) getanzt hat. Dieser war nicht beschränkt auf »ir-

gendein«, sondern er »beherrscht[t] achtzehn Regionen in der Türkei so, und von

dem her hab mich da, wirklich fit gemacht und des war so meins so« (Z. 100f.). Da-

mit erinnert Deniz’Mehrfachzugehörigkeit an das Konzept der Hybridität, das von

Mecheril (2011) durchzweiPunkte charakterisiertwird: zumeinenweist esdieÜber-

schreitung bzw. Zurückweisung binärer Unterscheidungen zurück, zum anderen

ist ihmWiderstand inhärent, da sich Hybridität dem »universellen Anspruch binär

unterscheidender Schemata [widersetzt, JB] […] [und, JB] die hegemoniale Praxis

der dominanten Kultur unterwandert und unterläuft« (ebd., S. 538).15

Wie oben beschrieben, versucht Deniz als Kind, Zugehörigkeit herzustellen, in-

dem er sich anpasst und bspw.ministriert, um nichtmehr vomReligionsunterricht

ausgeschlossenwerden zu können undwie die anderenKinder Lichtbilder zu besit-

zen.Während er im Kindesalter, wenn auch nur für kurze Zeit oder nur punktuell,

versucht Anpassungsleistungen an die Dominanzgesellschaft zu erbringen, finden

sich in Erzählungen aus demErwachsenenalter keine weiterenHinweise darauf. In

einem kurzen Abschnitt, der sich erneut um das Aufwachsen in dem kleinen Vor-

ort dreht, beschreibt Deniz, dass die Familie dort von allen akzeptiert wird: »[W]ir

ham dort gewohnt und warn natürlich von dieser kompletten Straße, akzeptiert al-

so wir=warn,wenn Grillfest war wennDing die Kiddies warn bei uns also auf-kom-

pletten Kiddies warn bei uns wir warn bei denen so, war wirklich so ne, also da war

dieser Unterschied eben nicht, äh Deutsch zu sein überhaupt nicht zugegen« (Z.

335ff.). Möglicherweise erwirbt Deniz auch durch die Sozialisation in einem weißen

Umfeld einen ›weißenHabitus‹ bzw.kannKapitalien akkumulieren,die ihmein Pas-

sing16 ermöglichen. Mit Ahmed (2005) kann unter Passing verstanden werden, »als

15 Das Konzept der Hybridität geht ursprünglich auf den postkolonialen Denker Homi Bhabha

zurück (vgl. Dietze 2013, S. 479).

16 Dieses Konzept ist vor allem in der Geschlechterforschung geläufig, kann jedoch auch auf an-

dere Bereiche wie Religion oder Rasse übertragen werden (vgl. Ahmed 2005, S. 270). Für den

Akt des Passing erzeugt »Rasse als gesellschaftsordnendes Prinzip […] die konzeptualisierte

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 147

jemand anders zu passieren, […] wahrgenommen zu werden oder auch irgendwo

durchzukommen« (S. 270). Eine andere Deutungshypothese dessen ist, dass Deniz

sich als sich politisierender Jugendlicher und später als Erwachsener aufgrund sei-

ner machtkritischen, politischen Ideale und seinem Wissen über Rassismus sowie

aufgrund seiner Mehrfachzugehörigkeiten bewusst oder unbewusst gegen aktive

Anpassungsstrategien entscheidet.

Zusammenfassung

Deniz ist zum Zeitpunkt des Interviews 46 Jahre alt und Vater einer 13-jährigen

Tochter. Er ist Sohn türkischer Gastarbeiter:innen, die zu Beginn der 1970er Jahre

nach Deutschland migrieren. Die alle Vergleichsdimensionen durchdringende

Orientierung und damit der Orientierungsrahmen besteht in der Ausrichtung

an politischen Idealen. Diese umfassen Werte wie Systemkritik, Progressivität,

Gleichberechtigung, Demokratisierung, die Verantwortung und der Wille, Ge-

sellschaft zu gestalten, Freiheit, Selbstbestimmung und Ambiguitätstoleranz.

Dementsprechend ist seine Männlichkeitskonstruktion stark am Konzept der Ca-

ringMasculinities orientiert. Zugleich zeigt er gerade hinsichtlich seiner Bildungs-

und Berufsbiographie ›traditionell-männliche‹ Verhaltensweisen, die auf eine

gleichzeitige Orientierung an hegemonialer Männlichkeit verweisen. Deniz erfüllt

die Anforderungen an neue Vaterschaft, was sich ebenfalls an seiner Beteiligung

an Organisations-, Erziehungs- und Haushaltsaufgaben zeigt. In Bezug auf den

Umgang mit seiner natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit bzw. den ihm zuge-

schriebenen Migrationshintergrund zeigt er sich (macht-)kritisch reflektierend

und verweigert die Reproduktion von Zuschreibungen.

4.1.2 Onur

Soziodemographische Daten

Onur ist zum Zeitpunkt des Interviews 42 Jahre alt, verheiratet und Vater von drei

Kindern. Onurs Ehefrau, die während Interview ebenfalls anwesend ist, arbeitet in

Teilzeit im Einzelhandel. Wie Onur hat auch sie einen türkischen Migrationshin-

tergrund. Die älteste Tochter ist 16 Jahre alt und besucht die Realschule. Die mitt-

lere Tochter ist 13 Jahre alt und besucht ein Gymnasium. Das jüngste Kind ist der

vierjährige Sohn, der in den Kindergarten geht. Onur schließt die Hauptschule ab

und macht dann eine Ausbildung zum Gas-Wasser-Installateur, um im Anschluss

die Meisterschule zu absolvieren. Seither arbeitet er im gleichen Betrieb in Vollzeit

in einer Position alsMeister.Onurs Elternmigrieren zu Beginn der 1970er Jahre aus

Aufteilung in unterschiedliche Räume und Sphären.Werwo hineinpasstwird ausmachtvoller

Perspektive vermeintlich eindeutig festgelegt« (ebd., S. 272, H.i.O.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

der Türkei nachDeutschland.Während seinVater in der Türkei die Polizeischule be-

sucht, absolviert er in Deutschland eine Ausbildung als Maurer und arbeitet fortan

in demBeruf.17 Onur ist in Deutschland geboren, hat einen älteren Bruder und eine

jüngere Schwester. Er wächst mit seiner Familie in einem Viertel einer Großstadt

auf, in dem viele »Ausländer« (Z. 34) leben.

Männlichkeit

In Bezug auf Männlichkeit orientiert sich Onur an dem Idealbild hegemonialer

Männlichkeit. Er weist eine überaus hohe Identifikation mit seiner Erwerbsarbeit

auf und versteht sich als Ernährer und Versorger der Familie, was als Kernelement

hegemonialer Männlichkeit gesehen werden kann. Zugleich orientiert Onur sich,

geradewas seine Bildungs- und Berufsbiographie betrifft, stark an denmännlichen

Personen in seinem Umfeld. Dies kann anhand des Narrativs über Onurs Schul-

laufbahn aus der Eingangspassage gezeigt werden: Onur besucht bis zur sechsten

Klasse eine »Mischmasch Ausländer Schule« (Z. 51), bis er für dreieinhalb Jahre auf

die Realschule wechselt. Hier besteht er eine Prüfung nicht, weswegen er zurück

auf die Hauptschule wechseln muss. Nach seinem Abschluss absolviert er eine

Ausbildung als Gas-Wasser-Installateur (vgl. Z. 52ff.). In der Berufsschule zeigt er

gute Leistungen, hat sogar das »Gefühl […] einer der besten in der Klasse [zu sein,

JB]« (Z. 57f.). Mit 15 oder 16 Jahren hat er allerdings einen »Durchhänger« (Z. 58). Er

verbringt viel Zeit mit Mitschüler:innen, »die au net so (2) äh, Meinesgleichn warn

[weil sie, JB] Blödsinn gmacht ham« (Z. 60). Retrospektiv reflektiert er »dis war

halt, die falsche Richtung und dann hab i alles versaut« (Z. 62). Sein Bruder besucht

ebenfalls die Realschule, ›zieht sie durch‹ und weicht damit mit seiner weiteren

Bildungs- und Berufsbiographie deutlich von Onur ab (vgl. Z. 63ff.). Onur sagt über

seinen Bruder: »also, die Bildung was er-was er hat also, [lachend] brauch mer ga

net drüber redn« (Z. 65). Diese sehr dichte Passage ist aus sequenzanalytischer

Perspektive besonders interessant, da Onur anschaulich von seiner Schullaufbahn

erzählt, die er sich durch den ›falschen Umgang‹ »versaut« (Z. 62) hat. Seine Mit-

schüler:innen üben einen ›schlechten Einfluss‹ auf ihn aus,was er daran festmacht,

dass diese nicht ›seinesgleichen‹ sind, da sie sich »vom Gedanken her« von ihm

unterscheiden. Hier kündigt sich eine der für den Fall kennzeichnenden Orien-

tierungen an: Onurs Orientierung an ›richtigem‹ und ›falschem‹ Verhalten. Er

strebt danach, ›das Richtige‹ zu tun und wird durch den Einfluss Anderer in die

›falsche Richtung‹ gelenkt. Dies zeigt sich eben exemplarisch in der Retrospektive

auf seine, aus Onurs Sicht, misslungene Schulkarriere. Gerade im Vergleich zu

17 Onur erzählt über die Bildungs- bzw. Berufsbiographie seiner Mutter lediglich, dass sie die

Schule irgendwann abbricht (»die hat au damals war=s ja so dass ma in bestimmten Klassn

einfach abgebrochen hat« (Z. 399f.)). Ob und in welchemRahmen dieMutter in Deutschland

erwerbstätig ist, bleibt offen.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 149

seinem Bruder wird ersichtlich, dass Onur hohe Bildungsaspirationen hat. Der

Satzabbruch »also, die Bildung was er-was er hat also, [lachend] brauch mer ga net

drüber redn und ich hab halt, nur äh,« zeigt dies augenfällig.Weiter erzählt er, dass

er auf dem Weg ins Jugendhaus an einem Schaufenster mit einem Aushang, dass

»Lehrlinge gesucht« (Z. 79) werden, vorbeikommt. Er bewirbt sich, absolviert eine

dreitägige Probearbeit und wird eingestellt (vgl. Z. 83f.). Seit »siebenundzwanzig

Jahren« (Z. 85) arbeitet er nun »im gleichen Betrieb« (ebd.), wo er »sehr zufrieden«

(Z. 86) und auch »dankbar« (ebd.) ist. Er erfährt auf seiner Stelle viel Unterstützung

(»wo es geht« (Z. 87)). Zudem beendet er die Meisterschule erfolgreich und besetzt

nun einen »Meisterposten« (Z. 89). Er konkludiert: »also mir jetz-mir geht=s gut

in der Hinsicht« (Z. 89f.). Eine Lesart dieser Erzählung könnte sein, dass Onur

diese Form des Narrativs wählt, um zu verdeutlichen, dass er ›das Schlimmste‹ in

letzter Sekunde abwenden konnte und es dank harter und guter Arbeit doch noch

geschafft hat, einen ›ordentlichen‹ Beruf zu ergreifen und sich sogar zum Meister

zu qualifizieren. Symbolisches Kapital bzw. soziale Anerkennung erhält er auch

über seine langjährige Betriebszugehörigkeit. Damit sind auch traditionelle Werte

wie Disziplin, Zuverlässigkeit und Loyalität verknüpft. In einer weiteren Passage,

in der es um die Bildungs- und Berufsbiographie seines Bruders geht, findet Onurs

Idealbild vonMännlichkeit seinen Ausdruck:

»[A]lso mein Bruder der wie gesagt der hat (2) [holt Luft] drei ja=dann war=er,

Fachoberschule und abgschlossn=irgendeine Hochschule und=sonst=was und

der hat sich wirklich weitergebildet=der=hat=s=äh=äh Ausbildung als Kommuni-

kationselektroniker gmacht hat sei Techniker da gmacht, immer weiter und dann

äh-hat er wirklich äh=auch=äh sehr viel Glück ghabt mit seim Chef, [holt Luft]

und, [schnalzt], der hat ihn sehr viel unterstützt und dann hat er s-a-auf seinMeis-

ter gmacht, seine Diplomarbeit hat er gmacht, sei Bachelor, (was=weiß=i) sein

Master, (und=zwar) is=er grad auch dabei sei äh Doktorarbeit zu machn in seim

Beruf aber=der=hat sich jetzt äh, is ja=jetzt ganz andere Br-anche der=is=jetzt

[schnalzt] wie heißt=s ähm, Qualitätsingenieur bei [Autohersteller] (also=der=is)

der, is wirklich von der Elitetruppe ganz obn, und der is einfach der End Prüfer,

und der ch-checkt alles durch [leiser] dann geht=s also der is wirklich tip also der

wie gesagt der is jetzt auch w-, jaMitte vierzig, und der, der is einfach wahnsinnig

was so Bildung, der is=einfach nur, [holt Luft] der will einfach diesen Doktorarbeit

macht er nur dass er einfach vor seinen Namen diesen, DR Punkt stehn hat ja

[lacht] dis macht er einfach nur und wirklich, der is, wirklich d-ein Topmann in

seinem Beruf, und der macht des auch gut und, natürlich auch die Bezahlung, top

bezahlt« (Z. 246–262).

Die Bildungsbiographie von Onurs Bruder ist durch verschiedene Stationen, wie

durch eine Ausbildung als Kommunikationselektroniker, den Besuch einer Fach-

oberschule,durchWeiterbildungenalsTechnikerundMeister,dasAbsolviereneines

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Bachelor- und Masterstudiengangs sowie durch das Verfassen einer Doktorarbeit

geprägt. Heute arbeitet der Bruder als Qualitätsingenieur bei einem großen Auto-

hersteller und gehört damit zur »Elitetruppe ganz obn«. Onur belegt seinen Bruder

mit bestimmtenPrädikatenwie »tip«, »wahnsinnigwas soBildung [anbelangt, JB]«.

Ermacht seinen Job gut undwird »top bezahlt«.Damit ist der Bruder ein »Topmann

in seinemBeruf«.DieBildungs-undBerufsbiographie vonOnursBruder beschreibt

einen erfolgreichen Bildungsaufstieg18. Der Bruder wird im Laufe seiner Karriere

denhöchsten akademischenGrad erlangenundarbeitet darüber hinaus in einer ho-

hen Position mit guter Bezahlung bei einem traditionsreichen und bekannten Un-

ternehmen, dass ein für die deutsche Kultur(-geschichte) wichtiges Gut – Autos –

produziert. Aus Onurs Sicht hat sein Bruder es ›geschafft‹, seine Bewunderung für

ihn wird überdeutlich. Mit der Bezeichnung ›Topmann in seinem Beruf‹ zeigt sich

deutlich die Idealisierung der Verknüpfung vonMännlichkeit und Erwerbstätigkeit

im Sinne der hegemonialen Männlichkeit bzw. der Transnational Business Mascu-

linity. Markant wird hier von Onur formuliert, dass nicht nur der Beruf, sondern

auch der berufliche Erfolg den Kern industriegesellschaftlicher Männlichkeit aus-

machen (vgl.Meuser 2009,S. 82).DassOnurnur sehr kurzund fragmentarischüber

seine Schwester spricht – obwohl auch diese die allgemeine Hochschulreife erlangt

hat (vgl. Z. 285) – spiegelt seine Orientierung an männlichen Vorbildern in seinem

Umfeld wider. Damit ein »Mann wahrhaft zumMann« (Bourdieu 1997, S. 189) wer-

den kann, ist er auf die Anhäufung von symbolischem Kapital durch die soziale An-

erkennung anderer angewiesen.

Obwohl formal nicht vergleichbar erfolgreich wie sein Bruder, erfüllt Onur über

Umwege ebenfalls die Anforderungen an industriegesellschaftliche Männlichkeit.

Onurs Erwerbstätigkeit hat eine hohe identitätsstiftende Funktion für ihn (»wenn

i nochmal auf die Welt kommen würde i mach den gleichn Beruf nochmal also ich

18 Unter einem Bildungsaufstieg wird in Anlehnung an King (2006) »der statistisch weniger

wahrscheinliche Fall des im Verhältnis zur Herkunftsfamilie weiterreichenden Bildungs-

erfolgs« (S. 27) verstanden. Ein Bildungsaufstieg bedeutet für ein Individuum, das (Bil-

dungs-)Milieu der Herkunftsfamilie zu verlassen und damit einhergehend eine Distanzie-

rung zu sozialen (Familien-)Beziehungen und soziokulturellen Praktiken zu erfahren. Für

Kinder aus Arbeiter:innenfamilien mit und ohne Migrationshintergrund ist festzuhalten,

dass diese im Vergleich zu autochthonen Kindern aus Akademiker:innenfamilien sehr viel

mehr gesellschaftliche, soziale, institutionelle und psychosoziale Hürden nehmen müssen.

Für Kinder mit Migrationshintergrund ergibt sich zudem oft ein besonderer Druck aus den

Erwartungen der Eltern an ihren Bildungserfolg, die verwirklicht werden sollen, um den fa-

milialen Status zu verbessern und »den Erfolg des familialen Migrationsprojekts zu bestä-

tigen« (ebd., S. 35). Zugleich sind sie sowohl im aber auch außerhalb des Bildungssystems

verschiedenenDiskriminierungs- undRassismuserfahrungen ausgesetzt, die auchdurch den

Bildungserfolg nicht kompensiert werden können (vgl. ebd., S. 28ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 151

liebe einfach [lacht] also=des is für mich ge-gemacht« (Z. 516ff.)).19 Darüber hinaus

istOnursMännlichkeitskonstruktion alsmitRassismuserfahrungen verschränkt zu

analysieren und zu verstehen:

»[U]nd i hab niewirklich, also [klopft drei Mal auf den Tisch] wirklich toi toi toi nie

irgendwie, [schluckt] so Beanstandungen ghabt nichts mit=den Kunden komm

ich super klar, egal wo ich bin des=is=immer so a Sache bei Kundn natürlich bisch

du überall und Neukundn und, man is halt nunmal äh Ausländer und man hat

ja viele Vorurteile also i mein is halt so weil i hab ja au Vorurteile also, is ja nicht

so und dann äh, der erschte Blick is immer und da merk ich scho da die denken

[leiser] also=kann=der=überhaupt=was also mh dann schaut ma von Kopf bis Fuß

erschtmal an und dann dann, innerhalb halber Stunde krieg i alles in Griff also

dann, hab ich die alle so weit dass dass dann [lachend] wirklich nur Lob ausgs-

prochn wird [lacht] [holt Luft] da bin ich gut sagt ja auch mei Chef also, (heu-ha-

ha ja pf) nie so a schwierige Situation ghabtwo i, ja ratloswar und hab dacht (also)

wie komm i jetzt zurecht also (einfach) glatt glaufn also mein Leben selber wirk-

lich, was i auf die Beine gstellt hab muss i sagn wirklich, a-i bin stolz auf mich« (Z.

553–566).

Onur kommt bis dato mit Kund:innen »super klar«, obwohl es »immer so a Sache«

ist, da »man« nun mal »Ausländer« ist und »man […] ja viele Vorurteile« hat, wovon

er sich selbst nicht ausnimmt. Am ersten Blick der Kund:innen merkt er, dass die-

se seinem Können nicht vertrauen (»also=kann=der=überhaupt=was«) und ihn von

Kopf bis Fuß mustern. Innerhalb kürzester Zeit ›kriegt er aber alles in den Griff‹,

sodass ihm nur noch Lob ausgesprochen wird. Dass er seine Arbeit gut macht, be-

stätigt auch sein Chef und dementsprechend erlebt er bis heute keine Situation, die

ihn »ratlos« macht. Er konkludiert, dass sein Leben »glatt glaufn« und er stolz auf

sich und auf das ist, was er auf »die Beine gstellt [hat, JB]«. Die Erwerbsarbeit stellt

für Onur also einerseits eine Möglichkeit dar, anderen zu beweisen, dass er ›trotz

seinesMigrationshintergrunds‹ ein guter Arbeiter ist. Andererseits ist es gerade die

für ihn (identitätsstiftende) Erwerbsarbeit, durch die er immer wieder in Situatio-

nen gerät, in denen er rassistische Diskriminierung20 erfährt und sich beweisen

muss, was einen hohen Performancedruck auslöst. Wie sehr Onurs Selbstwert an

die erfolgreiche Bewältigung seiner Arbeit geknüpft ist zeigt sich auch daran, dass

er trotz siebenundzwanzigjähriger Berufstätigkeit und -erfahrung danach strebt,

19 Die Passage über Onurs Haltung zur Erwerbsarbeit und deren Interpretation wird an dieser

Stelle nicht weiter vertieft, da diese im Rahmen der sinngenetischen Typenbildung (4.2.3)

genauer dargestellt wird.

20 Wenn eine Person eine Ungleichbehandlung als durch eine Gruppenzuschreibung (wie in

diesem Fall bspw. ›Ausländer‹) motiviert wahrnimmt, wird von rassistischer Diskriminierung

gesprochen. Entscheidend ist, dass das Erleben von Diskriminierung in der Perspektive der

betroffenen Person entsteht (vgl. El-Mafaalani et al. 2017, S. 178).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

von den Kund:innen und dem Chef gelobt zu werden. Sein Chef scheint für Onur

eine wichtige Größe in der Bewältigung seines (Berufs-)Lebens zu sein und tritt im

Interview immer wieder als Bezugsperson auf. Auch in der Passage zum Werde-

gang seines Bruders erzählt Onur, dass dieser, genauso wie er selbst, während der

Ausbildung ›Glückmit demChef‹ sowie viel Unterstützung erfahren hat.Was genau

Onur darunter versteht, bleibt ungeklärt. Eine Lesart dieses Narrativs könnte darin

bestehen, dass Onur aufgrund der vielfachen Rassismus- und Diskriminierungser-

fahrungen imLaufe seinesLebens internalisierte,dass ein sozialerAufstiegohnedie

Hilfe undAnerkennung eines derDominanzgesellschaft zugehörigenMannes nicht

möglich ist.Auch dieGeste, dreiMal aufHolz zu klopfen deutet an,dassOnur etwas

abzuhalten versucht, worauf er als Individuum nur bedingt Einfluss hat. Zwar ver-

sucht er, sich über gute und harte Arbeit auch vor Rassismus und Diskriminierung

zu schützen, jedochmuss er sich immerwieder neu beweisen und ist zusätzlich auf

die Unterstützung seines Chefs angewiesen.

Onurs Männlichkeitskonstruktion ist also in erster Linie an die Identifikation

mit seinem Beruf geknüpft, was einer traditionell-konservativen Orientierung an

hegemonialer Männlichkeit entspricht. Diese Orientierung geht auch mit einer

Kategorisierung von Handlungen und Verhalten in ›richtig‹ oder ›falsch‹ überein.

›Richtiges‹, ›gutes‹ Handeln sowie ›richtige‹ Normen und Werte sind die tradi-

tionellen, die sich schon seit Generationen bewahrheiten. Damit übereinstimmt

ebenfalls die Orientierung an männlichen Bezugspersonen in seinem Umfeld, wie

an seinem Bruder, seinem Chef oder seinem Vater.

Vaterschaft

Onur sieht seine Vaterrolle in erster Linie geprägt durch die Verantwortung als Ver-

sorger und Ernährer und orientiert sich dabei wiederum an seinem eigenen Vater.

Für seine Kinder hat er hohe Bildungsaspirationen und übernimmt die Funktionen

als Bezugsperson und Ansprechpartner bei Problemen. Die Familie hat generell ei-

nen hohen Stellenwert für Onur.

Zunächst war der Übergang zur Vaterschaft bei Onur kein leichter. Auf die ex-

manenteNachfrage,wie er die Ankündigung des ersten Kindes erlebt, spricht Onur

von einer »Umstellung« (Z. 700), die nicht leicht für ihn war und die er »gar net ge-

schnallt« (ebd.) hat. Vielmehr dauert es »ewig« (Z. 702), dass »im Kopf irgendwas

passiert is« (ebd.). Die innere Stimme sagt ihm, dass er jetzt Vater ist, ein »kleines

Kind« (Z. 703) und damit eine »ganz andere Verantwortung« (Z. 704) hat. Onur ist

mit der Situation überfordert (»wie soll i mi reagiern« (Z. 705)), und kann sich nur

eingeschränkt freuen (»ok ich hab mich gefreut natürl- aber nicht so« (Z. 706), »dis

Kind is halt da, was=soll=ma=machen« (Z. 707)). Obwohl er bei allen Geburten sei-

ner drei Kinder dabei ist, stellt sich bei seinem ersten kein Gefühl wie »super« (Z.

709) oder »geil« (ebd.) darüber ein, dass er Vater geworden ist. Er muss nicht wei-

nen (»nicht angefang irgendwie zuheuln oder sowas« (Z. 709)), sondern bleibt »ganz

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 153

trockn« (ebd.) und kehrt am nächsten Tag in seinen normalen Alltag zurück (vgl. Z.

707ff.). Als die Tochter ca. ein Jahr alt ist, kann er sich »wirklich äh, freun« (Z. 712).

Nach der Arbeit will er seine Tochter so schnell wie möglich sehen (vgl. Z. 712ff.).

Dies stellt sich allerdings »sehr sehr spät« (Z. 716) ein – im Vergleich zur zweiten

Tochter, wo das Gefühl ein »anderes« (Z. 717) und »einfach da« (ebd.) ist und auch

imVergleich zumdritten Kind, das nicht geplant war (vgl. Z. 718).Da es sich bei sei-

nem dritten Kind um »n Jungen au noch« (Z. 719) handelt, freut Onur sich »wahn-

sinnig« (Z. 720). Onur argumentiert in dieser Passage, warum er so lange braucht,

sich auf die neue Rolle als Vater einzustellen. Zunächst einmal ist ermit der Situati-

on überfordert und irritiert darüber, dass sich die erwarteten Gefühle seiner Toch-

ter gegenüber nicht einstellen. Es mutet fast despektierlich an, wie er laut darüber

nachdenkt, dass es eineMöglichkeit gewesen wäre, zu weinen.Das Empfinden und

Zeigen einer solchenEmotion scheint inOnursMännlichkeitskonstruktionunmög-

lich.Möglicherweise stellt es einerseits eineBewältigungsstrategie dermassiv über-

fordernden Situation dar, direkt am nächsten Tag zur alten Ordnung überzugehen,

die die Übernahme von Sorgearbeit ausschließt. Andererseits stellt Onurs Verhal-

ten eher die Regel als die Ausnahme dar: Die meisten Väter nehmen (freiwillig oder

unfreiwillig) während der Schwangerschaft und Geburt lediglich eine »Nebenrol-

le« (vgl. Kassner et al. 2022, S. 41) ein, die den Übergang in die neue Lebensphase

erschwert.21 Deutlich wird in dieser Passage darüber hinaus Onurs positiver Hori-

zont, der sich auf die Verantwortungsübernahme als Vater bezieht. Da die Verant-

wortung in einem traditionell-konservativen Verständnis aber in erster Linie in der

Sicherung des Familieneinkommens besteht, ist es nicht überraschend, dass Onur

am nächsten Tag in seinen (Berufs-)Alltag zurückkehrt. Erkennbar wird auch, dass

es Onur über den Zeitverlauf gelingt, mehr (liebevolle) Emotionen zuzulassen und

sich schneller auf die Kinder einzustellen. DasWahrnehmen und Zulassen von Ge-

fühlen jenseits vonWut undAggressionwird von Jungen undMännern über die An-

eignung eines männlichen Habitus und insbesondere über die Teilnahme an den

ernsten Spielen desWettbewerbs verlernt, die eine Orientierung amAußen und am

Handeln erfordern (vgl. Böhnisch undWinter 1993, S. 129f.).Mit seiner traditionell-

konservativen Orientierung geht auch eine Orientierung Onurs an Heteronorma-

tivität einher, die sich im Interview immer wieder, an dieser Stelle aber vor allem

durch seine besondere Freude über die Geburt eines Sohnes ausdrückt. Auf die ex-

manente Frage nach der Beschreibung seiner Vaterrolle wird erneut die Orientie-

rung an männlichen Bezugspersonen ersichtlich. In Bezug auf Onurs Vaterschaft

stellt sein eigener Vater ein »Vorbild« für ihn dar:

21 DieWichtigkeit der Einbindung von Vätern als eigenständiger Elternteil für die Realisierung

einer neuen Vaterschaft von Anfang an (vgl. Kassner et al. 2022, S. 41f.) zeigt sich nicht zuletzt

auf politischer Ebene in der Diskussion umdie zweiwöchige bezahlte Freistellung von Vätern

nach der Geburt, die in Deutschland ab 2024 gewährt werden soll (vgl. Hoyer 2023, o.S.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

»Also, Vaterrolle wenn i sag, [holt tief Luft] ich, nimm=mir, immer mein Vater als

Voll-als Vorbild also für mich ok die Erziehung muss da also, muss schaun dass

i-äh also Ausbildung, Schule vor allm also, die Bildung vor allm, allgemein, und

des muss alles passen also wir sind immer wirklich dahinter also egal was is, egal

was sie brauchen für die Schule ok [holt Luft] äh ok v-, viel komm=ma ja mit den

Hausaufgaben komm i jetzt langsam nicht mehr zurecht weil, meine Tochter is

auf=m=äh, Gymmi beide, und ok die große is wieder zurück auf der Realschule ge-

nau und dann, da komm i netmit (bei) so kleinste, B-Br-Bruchaufgaben da hab i

scho, Problemenatürlich äh,wir helfn dafür soweit=s geht unddann, kriegn=s halt

Nachhilfe und alles wir si-wir sind echt dahinter also es is nicht so dass die neue

Generation a-auch viel mehr auf die Kinder dann, eingeht, als wie die, die erschte

Generation sag i mal d-w-des sind unser ein und alles, unsere Kinder, also wenn

ich jetztwie gesagtwenn ich jetztmei-Vater an-äh-schau undder hat ja allesMög-

liche gmacht und=äh die Kinder, auchwenn er nichtmehr da is,mei Vater dass wir

was von ihm habn also der wird sie imGrab glaub ich tausendMal umdrehnwenn

er-wenn erweiß ok, ich war da für meine Kinder und dann, ham=s nix davon also

dem-der will, wirklich was erben und, also dis=is, dis=is bei den Türken so wenn

ich Kinder hab und die ham nix von mir also wirklich nichts, war halt mei Vater

und=dann später dass uns b-besser äh geht gut geht und da- [holt Luft] also der

wird alles machn dass dass jedes, also gu-äh-so gutes Anteil bekommt an, keine

Ahnung finanziell weiß ich nich um dis geht=s ihm, undmir geht=s genauso, also

ich würd wirklich alles machn für meine Kinder auch f-wenn ich nich da bin also

wirklich ansparn, [schnalzt] dassmeine Kinder dann, wenn ich da bin später, dass

da-äh-dass die dann sagn könn ok des hab i vonmeimVater noch bekommen auch

in Lebenszeiten natürlich Unterstützung ohne Ende, wo=s geht und dann später

auch, des is sehr sehr wichtig, also wirklich da, da bin ich wirklich irgendwie, des

frisstmi auf, wenn des tutmi echt belastenwenn i wenn i dannwirklich komplett

pleite bin und sag ok, i-irgendwann schtirbsch weg und dann, hasch nix und Kin-

der ham au nix und, [holt Luft] und ich will nicht hörnwie=mein=Chef=jeds=Mal

i=hab=ja=von=meim=Vater=nix=kriegt und hin und her dis, [holt Luft] und der ich

[holt Luft] ich sag=s ihm des geht bei uns net, des klappt net also imuss, schaun

dass i irgendwas fürmeineKinder dann hinterlasse also des is doch, nichmöglich

und bei den Türken vor allm ich äh kenn das nur von den Türken dass die wirklich

[holt Luft], alles für die Kinder tun« (Z. 722–752).

Onur nimmt sich seinen Vater bezüglich seiner eigenen Vaterrolle als Vorbild. Er

muss (zusammen mit seiner Frau) sicherstellen, dass Erziehung, Schule und Aus-

bildung für die Kinder »passen«. Onur bemerkt, dass er mit den Hausaufgaben der

Kinder langsamnichtmehr zurechtkommt,da die Töchter dasGymnasiumbzw.die

Realschule besuchen.Daher bekommen sieNachhilfe.Die Kinder stellen bereits für

seine Elterngeneration das »[E]in und [A]lles« dar. Schon sein bereits verstobener

Vater hat »alles Mögliche gmacht«. Er würde sich »tausend Mal [im Grab, JB] um-

drehn«, wenn er wüsste, dass er zwar für seine Kinder da war, ihnen aber nichts

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 155

vererben konnte. Dies ist, so Onur, bei »den Türken so«. Der Vater würde alles tun,

dass es seinen Kindern später »gut geht« und jedes Kind seinen »Anteil« bekommt.

Auch Onur würde alles für seine Kinder tun, womit er insbesondere das (An-)Spa-

ren meint, sodass die Kinder sagen können »ok des hab i von meim Vater noch be-

kommen«. Auch zu »Lebzeiten«will Onur seinenKindern »Unterstützung ohne En-

de« bieten und »später auch«. Es belastet ihn sehr, »frisst [ihn regelrecht, JB] auf«,

wenn er sich vorstellt, mittellos zu sterben und den Kindern nichts zu hinterlas-

sen. Er »will nicht hörn« wie sein Chef immer wieder erzählt, dass dieser von sei-

nem Vater »nix=kriegt« hat, denn »des geht bei uns net, des klappt net«. Er »muss

schaun«, dass er den Kindern etwas hinterlässt. Onur kennt es »nur von den Tür-

ken«, dass diese »alles für die Kinder tun«. ImRahmendieser Passage, die aufgrund

ihrer hohen Dichte als Fokussierungsmetapher gelten kann, entfaltet Onur die den

Fall prägendenOrientierungen. Zunächst bezieht sich dies auf die Orientierung am

eigenenVater, der eine Vorbildfunktion fürOnur einnimmt.Onurs Vater erfüllt sei-

ne Verantwortung als Vater und als ›Türke‹, seinen Kindern ökonomisches Kapital

zu vererben und alles für seine Kinder zu tun.22 Dies ist wiederum kongruent mit

der Orientierung an Traditionen und auch damit, dass diese Form der Fürsorge be-

reits durchdieElterngeneration erfolgt ist.Wiehochder emotionale undfinanzielle

Druck ist, zeigt sich markant in der Sequenzanalyse der Passage. Die Vorstellung,

dieser Verantwortung nicht nachkommen zu können, belastet ihn enorm.Dies fin-

det ebenfalls Ausdruck darin, dass es fürOnur schier unerträglich ist zu hören, dass

der Vater seines Chefs, der ebenfalls eine wichtigemännliche Bezugsperson für ihn

darstellt, (finanziell) nicht für ihn (vor-)gesorgt hat. Sein Vater ist aber nicht nur in

finanzieller Hinsicht ein Vorbild für Onur, sondern erfüllt auch die Funktion des

Ansprechpartners und Unterstützers und ist für Onur die primäre Bezugsperson:

»[A]lso,mit=meimVa-Vater konnt ich die Sachn, a bissl besser also konnt ich besser

aussprechen des Ganze also was ich- auch wenn=s mir schlecht ging also da bin ich

nicht zu meiner Mutter immer grannt sondern, mein Vater war immer für mi-uns

da« (Z. 183ff.). Onurs Erklärung dafür, dass er sich dem Vater besser öffnen kann,

besteht darin, dass der Vater immer für ihn und seine Geschwister da war, außer-

dem ruhiger ist und auch über »mehr Bildung« als Onurs Mutter verfügt (vgl. Z.

398f.). Erneut wird der positive Horizont der guten (Aus-)Bildung ersichtlich, die

sich auch auf seine Kinder bezieht und der auch von seiner Frau geteilt wird. In ei-

nem Abschnitt, in dem es um Onurs Wünsche für die Zukunft geht, nennt er unter

22 Onur bezieht sich hier auf ein Erlebnis, von dem er in der Eingangspassage erzählt. Mit 19

Jahren kommt er mit 1500 Mark Schulden aus dem Urlaub zurück und will bei der Bank ei-

nen Kredit über 2000 Mark aufnehmen. Der Bankberater ist irritiert, da auf seinem Konto

46000 Mark sind. Es stellt sich heraus, dass sein Vater das Kindergeld seit der Geburt für je-

des einzelne Kind angespart hat (vgl. Z. 152ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

anderem die Ausbildung seiner Kinder (»dass ma wirklich alle, [holt Luft] die Aus-

bildung abschließen wirklich äh dann, einfach äh selber sich, äh zurechtfinden im

Leben« [Z. 993f.]). Onurs Frau stimmt darauf ein und führt fort:

»F.: Guten Job natürlich (2) ich tu jetzt schon zum Beispiel den Mädels, des so ein-

flößn dass se einfach so=n Job annehmen wo sie auch, wenn sie Kinder=aben-

a-a Kinder haben dann irgendwann mal später arbeiten können also, so Lehrerin

oder was weiß i, kannst ja locker arbeitn wenn=d, des Kind dann im Kindergartn

is oder Krippe kannst no arbeitn also, dass sie einfach auf den, selber auf den Bei-

nen stehn und auf keinen angewiesen sind, auch wenn=s n,

O.:                                                                                  L Ja des vor allm

F.: N dannmal nMann habn und des läuft net [holt Luft] und, klar können=se sich

scheiden lassn sonst, nicht wie alle Türkn nein des musst du durchhalten oder so

aber, mh einfach dass se was auf die Beine stelln« (Z. 995–1004).

Onur validiert die Haltung seiner Frau, die einen »[g]uten Job« für die Kinder wich-

tig findet. Dieser Job soll den »Mädels« die Vereinbarkeit von Beruf und Familie ga-

rantieren. Als Lehrerin könnten sie bspw. »locker« arbeiten, wenn das Kind fremd-

betreut wird. Onurs Frau ist es wichtig, dass ihre Kinder auf eigenen Beinen ste-

hen und »auf keinen angewiesen sind«. An dieser Stelle bestätigt Onur die Aussa-

ge seiner Frau und betont durch seine Ergänzung »des vor allm« die Wichtigkeit

der (finanziellen)Unabhängigkeit seiner Töchter.Seine Frau elaboriert ihreHaltung

weiter und ergänzt, dass es auch wichtig ist, dass die Kinder etwas »auf die Beine

stelln«, sodass sie sich scheiden lassen können, falls die Ehe nicht »läuft«. Im Ge-

gensatz zu »alle[n anderen, JB] Türken« ist sie nicht der Meinung, dass ihre Kinder

eine nicht-funktionierende Ehe aushalten müssen.Wie bereits angesprochen, zei-

gen sich hier nicht nur die hohen Bildungsaspirationen der Eltern, die bspw. ein

Lehramtsstudium für die Kinder vorsehen, sondern auch das Konzept der Hetero-

normativität, das eine heterosexuelle Orientierung und die traditionell-konservati-

ve Form der Ehe als Gestaltung der Partnerschaft für die Kinder vorsieht.

Care

Onur übernimmt, jenseits seiner Funktion als Bezugsperson, wenig Care-Arbeit.

Insbesondere für organisatorische und haushaltsbezogene Aufgaben ist seine Frau

allein zuständig. In Erziehungsaufgaben fungieren die Eltern jedoch als Team. Ihre

Erziehung orientiert sich an konservativen Werten, deren Begründungslogik sich

an der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit orientiert. Auf die exmanente Nach-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 157

frage nach der Aufteilung von Aufgaben in Haushalt und Erziehung entfaltet sich

eine Diskussion zwischen Onur und seiner Frau23:

»I.: Mich würd nochmal intressiern wie teilt ihr euch denn so Aufgaben auf in

Haushalt und Erziehung wie macht ihr des, mit den Kids wie macht ihr des

O.: Mh=ja [F. schmunzelt] ja i binmehr immer wenn,

F.:                                                                                   L Er is nur am Arbeiten [lacht]

O.: Undwenn ich dabin hab ich immerZeit eigentlich für, da spielmamal ne Stun-

de oder sowas,mi=mKleinenund=wenn=die=Mädls=irgendwelche=Fragn=au am

Wochenende simmer immer=hamma immermachmawirklich so kleineAusflü-

ge da bin ich immer da und wenn mer raus wolln irgendwie=da=bin=i=da=aber=

wenn äh, größtenteils macht=s meine Frau eigentlich=immer, aber so, mit den

Ki-

F.: Also Kochen mach ich (      ) keine Ahnung [lacht]

O.:                                                        L Also Haushalt, ja kochen tu i ab und zu au malmei

aber i

F.:                                                                                                         L Ja dis, dis gibt=s bei uns, ja,

dis, dis gibts bei uns Türkn nicht, gibt=s einfach nicht is einfach so, fertig

O.: Naja aber wir sind, lass mi bissle Türke sein hier, ok [alle lachen]

F.: Gibt=s einfach nicht und ähm, auch wenn du-arbeit-auch wenn die Frau arbei-

tet, muss sie kochen muss sie putzen muss sie wasch-Wäsche waschen, dis is

einfach so, klar tut er mal mithelfen mal staubsaugen oder Müll raus was weiß i

[O. lacht leise] pf keine Ahnung

O.: [Leiser] Kömm=ma=jetzt, mal aufwiegen [F. und I. lachen]

F.: Aber, so im großen Ganzen macht=s schon die Frau ja=und, [räuspert sich]

also=ich=kenn=jetzt keine türkische Frau die jetzt Vollzeit arbeitet, des au net

geht keiner eigentlich voll arbeiten, [räuspert sich] und so bleibt halt eben der

Frau dann Zeit um des Ganze zu erledigen weil derMann geht ja Vollzeit arbeiten

und des is dann natürlich, joa [lacht]« (Z. 829–854).

Auf die exmanente Frage der Interviewerin, beginnt Onur mit den Worten zu rin-

gen. Seine Frau unterbricht ihn und formuliert ihre Sicht auf die Dinge pointiert:

»Er is nur am Arbeiten«. Daraufhin elaboriert Onur, dass er »immer Zeit« für sei-

ne Kinder hat, wenn er da ist. Dann spielt er »mal ne Stunde« mit dem Sohn oder

ist für »Fragn« der Töchter ansprechbar. Am Wochenende machen sie kleine Aus-

flüge. Größtenteils jedoch, resümiert er, »macht=s meine Frau eigentlich=immer«.

Seine Frau ergänzt, dass sie für das Kochen verantwortlich ist. Onur positioniert

sich antithetisch, indem er für sich beansprucht auch ab und an zu kochen. Dar-

aufhin proponiert seine Frau die Begründung für diese Aufteilung, die in der natio-

23 An dieser Stelle schaltet sich Onurs Frau das erste Mal aktiv in das Interview ein. Möglicher-

weise ist dies dem Umstand geschuldet, dass die Interviewerin durch ihre Frage suggeriert,

die Eltern würden sich Care-Arbeit teilen.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

ethno-kulturellen Zugehörigkeit bzw. im zugeschriebenen Migrationshintergrund

besteht. Onur bezieht sich wieder antithetisch auf seine Frau, indem er sagt: »Na-

ja, aber wir sind, lass mi bissle Türke sein«. Onurs Frau wiederholt ihre Erklärung

daraufhin (»Gibt=s einfach nicht«) und führt fort, dass (türkische) Frauen – auch

wenn sie erwerbstätig sind– inderVerantwortung stehen zukochen,zuputzenund

zu waschen. Onur hilft mit, in dem er »mal« staubsaugt oder den Müll rausbringt.

Durch seinen gegenläufigen Beitrag hält Onur nurmit geringemWiderstand dage-

gen (»Kömm=ma=jetzt,mal aufwiegen«). Onurs Frau konkludiert, dass »im großen

Ganzen« die Frau für den Haushalt verantwortlich ist. Sie kennt »keine türkische

Frau«, die Vollzeit arbeitet, weswegen die Frauen Zeit haben, um »des Ganze zu

erledigen«. Im Rahmen der Sequenzanalyse zeigt sich anhand Onurs initialer Re-

aktion (»Mh=ja«), dass er erst kurz überlegen und innehalten muss, während seine

Frau bereits schmunzelt. Da Onur in der gesamten Passage wenig klare Worte fin-

det, kann vermutet werden, dass die Frage der Interviewerin einen Reflexionspro-

zess bei ihm über seine tatsächliche Beteiligung an Care-Arbeit auslöst. Mit einer

weiteren Lesart kann davon ausgegangenwerden, dassOnur sich durchaus über in-

nerfamiliale Sorgearbeitsarrangement bewusst ist, durch das öffentliche Sprechen

imRahmen der Interviewsituation jedochGefühle wie Schuld und Scham ausgelöst

werden, da er durch die Anwesenheit seiner Frau nicht sozial erwünscht antworten

kann.24 Dies könnte auch dadurch verstärkt werden, dass seine Frau die von vie-

lenMüttern nahezu allein getragene Belastung durch Care-Arbeit explizit benennt.

Onur tritt demgegenüber eher als ›Freizeitpapa‹ auf, der vor allem amWochenen-

de Zeit mit seiner Familie verbringt. Ein geringes Enaktierungspotential kann aus

dempositivenHorizont ›immer da zu sein‹ aber gleichzeitig aufgrund der Erwerbs-

tätigkeit ›nur‹ »mal ne Stunde« mit dem Sohn zu spielen zu können, herausgelesen

werden.Die elterlichenRollen sind also klassisch definiert undmit geschlechterste-

reotypen Aufgaben besetzt –was einmal mehr auf die ›türkische Herkunft‹ zurück-

geführt wird. Deutlich wird hier, dass Onurs Verständnis von Vaterschaft und der

Beteiligung an Erziehungsaufgaben davon geprägt ist, eine Bezugsperson für seine

Kinder zu sein. Dies ist allerdings nicht gleichbedeutend damit, möglichst viel Zeit

mit denKindern zu verbringen.Vielmehrmöchte er als Ansprechpartner gelten, so-

bald Probleme auftreten. So ist er in Erziehungsaufgaben involviert, wenngleich er

in dieser Rolle vor allem im Team mit seiner Frau auftritt. Dies zeigt sich an einer

etwas längeren Passage, in der es zunächst darum geht, dass die ältere Tochter ihre

gymnasiale Laufbahn durch ihr pubertäres Verhalten »versaut[e]«:

24 Interessant ist diese Passage auch imHinblick auf Intervieweffekte (vgl. Kap. 3.3.2). Onur liest

die Interviewerin als weiblich und damit möglicherweise als eine ›Verbündete‹ seiner Frau,

was ihn vielleicht verunsichert. Das gemeinsame Lachen der beiden Frauen auf Onurs Vor-

schlag, die Care-Arbeiten aufwiegen zu können, kann tatsächlich als Solidarisierung und eine

hohe Indexikalität aufgrund der weiblichen Geschlechtszugehörigkeit interpretiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 159

»I.: Und so Erziehungsaufgabenwie macht ihr des, keine Ahnung, die=Kids habn

irgendwelche Probleme, gibt=s da

F.:                                                                                                                                      L Jaja wird schon

besprochn

O.: Mhm, also eigentlich zusammen immer (2) meine große Tochter die hat jetzt

(einfach), gottseidank is des jetzt rummit der Pubertät glaub oder

F.: Net ganz

O.: (    ) aber, //F.: Katastrophe [lacht]// war=se wirklich kaum ansprechbar und

dann ham=mer wirklich aber au Abstand glassn einfach ihre Ruhe glassen mal,

und des hat-

F.: L Die hockt, oben im Zimmer nur (               ) runter [lacht]

O.:                                                                         L Des hat mi bissi gstört dass sie eigentlich,

dass sie eigentlich nie da war so richtig für sie auch aber-d-äh, von ihr is es ja

auch nich so kommen also sie hat mir ja auch nich, hat ja mich auch=nich ge-

sucht dass irgendwie, da hab ich wirklich drei vier Monate, ham=mer wirklich=s,

[schluckt] nötigste halt mit ihr so besprochn, aber, sie wollte einfach sie wollte

au Abstand und dann ham=mer gsagt lass mer sie einfach in Ruhe (2) es, es hat

mich bisschen gestört aber, mittlerweile geht=s wieder, die war ja au aggressiv

und dann, wie=gesagt Pubertät is i weiß net, die Eltern sind scheiße die wissn ja

gar nix die=sind ja bissle zurückgebliebn (                                   )

F.: L (                                     ) nein, und ich darf gar nix (                   ) nix [I. lacht]

O.:                                                                                           L Obwohl sie, ok=äh alles dürfen wir

auch nicht erlauben

F.: Durch die Pubertät hat sie ihr Gymnasium versaut im Endeffekt, kein Bock

mehr ghabt zu le-lernen, aber wozu braucht=s eigentlich Gymnasium, sie will

ja sowieso Polizistin werden und und da braucht man nur mittlere Reife reicht

scho, so hat=s dann

O.: L Obwohl sie sehr sehr fleissig war also wirklich

F.: Und so hat=s dann, aber jetzt is sie natürlich ah (2) auch selber enttäuscht

O.:                                    L Is ihr bewusst ja was was los-was Sache ist jetzt

F.: Jetzt is sie enttäuscht dass sie des nicht durchgezogen hat ( ) aber ja is zu spät

einfach kann=ma nix mehr machen und [räuspert sich] ja sowas bewältigen wir

eigentlich zusammen

O.: Ja und=s klappt auch=halt relativ gut also, mir=ham=ja=immer a Lösung also

wenn was, nit, passt, dann, schau=mer dass ma a gemeinsame Lösung dann findn

und dann, [holt Luft] läuft des, läuft ganz-ganz gut soweit ja

F.: Also bei uns, dürfen die Töchter auch raus [lacht leise] [I lacht] dis is nich so

nega- wie des alle immer so rumtun [lacht] [holt Luft] die dürfen au selber weg

auch in die Stadt was weiß i bei Freundn übernachtn oder sowas also es is jetzt

wirklich nich so dass bei uns n-, so krass alles abläuft aber, klar würd ich jetzt

nicht dass sie da hin und her mit sechzehn (oder) mit fuchzehn so wie=s, [holt

Luft] viele, d-eutsche Familien sag=mer mal so, [leise] in also mit Anführungs-

zeichen ähm, mit da n Freund dann hier mal n ( ) Freund da dann hier ins [leise]

Be-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

da d-des gibt=s natürlich bei uns Tür- natürlich net dis is bei uns einfach Gang

und Gäbe [lauter] gibt=s einfach nicht (2) des wird auch so bleibn also

O.:                                                                                                                                                  L Des sind

einfach ja halt deswegen, mhm wird=auch=in=hundert=Jahrn=noch so sein« (Z.

855–897).

Die Interviewerin stellt eine exmanente Nachfrage zum Umgang mit Erziehungs-

aufgaben, woraufhin Onurs Frau proponiert, dass diese gemeinsam besprochen

werden, was Onur validiert. Er proponiert gleichzeitig ein neues Thema, nämlich

dass die Pubertät der Tochter nun »gottseidank« vorbei ist und beendet die Aussage

fragend, an seine Frau gewandt (»glaub oder«). Seine Frau verneint dies jedoch,

woraufhin Onur erzählt, dass die Tochter »kaum ansprechbar« war, was seine Frau

wiederum validiert (»Katastrophe«). Onur erzählt, dass es ihn zu dieser Zeit stört,

dass seine Tochter »nie da war so richtig«. Sie hat ihn »nicht gesucht«, weswegen

die Eltern einige Zeit nur das Nötigste mit ihr besprechen. Da die Tochter Abstand

will, aggressiv ist und die Eltern als »scheiße« und »zurückgeblieben« empfindet,

entschließen sich die Eltern dazu, sie in Ruhe zu lassen. Die Tochter, so ergänzt

Onurs Frau, ist der Meinung, nichts zu dürfen. Onur reagiert darauf, indem er

sagt, dass sie ihr »auch nicht [alles, JB] erlauben« dürfen. Onurs Frau wiederum

proponiert ein neuesThema, indem sie erzählt, dass die Tochter durch die Pubertät

das Gymnasium »versaut[e]«, da sie »kein Bock« mehr hatte, zu lernen, was Onur

validiert. Seine Frau ergänzt, dass die Tochter jetzt »natürlich« auch »selber ent-

täuscht« ist. Onur konstatiert, dass ihr nun bewusst ist, »was Sache ist«. Onurs

Frau konkludiert dasThema, indem sie Onur nochmals validiert und bestätigt, dass

sie »sowas« in der Regel zusammen »bewältigen«. Onur validiert dies wiederum

und ergänzt, dass dies »relativ gut« klappt und sie immer »a gemeinsame Lösung«

finden. Daraufhin proponiert Onurs Frau ein neuesThema, indem sie erzählt, dass

bei ihnen die »Töchter auch raus [dürfen, JB]« und es nicht so ist, »wie des alle

immer so rumtun«. Die Töchter dürfen selbstständig in die Stadt gehen oder bei

Freund:innen übernachten. Jedoch würde sie nicht akzeptieren, dass die Töchter

mit 15 oder 16 Jahren wechselnde Partner haben, wie es in »viele[n], d-eutsche[n]

Familien« ist. So etwas gibt es bei »uns Tür-[ken, JB]« nicht und »des wird auch so

bleibn«. Onur stimmt ein: »auch=in=hundert=Jahren=noch«. Sichtbar wird, dass

es eine hohe Übereinstimmung der Eltern gibt, was Erziehungsfragen betrifft.

Sie verstehen sich als ›Erziehungsteam‹ und streben (bei Problemen) das Finden

gemeinsamer Lösungen an, was einen geteilten positiven Horizont darstellt. Dass

Onurs Frau näher an den Kindern und ihrem jeweiligen Entwicklungsstand ist,

zeigt sich in ihremKommentar, der sich auf Onurs Fehleinschätzung zumEnde der

Pubertät der Tochter bezieht. Über das widerständige und die Eltern ablehnende

Verhalten zeigt sich Onur irritiert, bisweilen verletzt, da er (zumindest vorüber-

gehend) keine Bezugsperson (mehr) für sie darstellt. Dass die Tochter die Eltern

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 161

als »zurückgeblieben« wahrnimmt und das Gefühl hat, »gar nix« zu dürfen, kann

als Hinweis auf den Konservatismus der Eltern gedeutet werden. Dieser entfaltet

sich, wenn es darum geht, dass die Kinder aus der Sicht der Eltern Freiheiten

haben, indem sie altersgemäße Dinge wie ›bei Freundn übernachten‹ oder ›in die

Stadt‹ gehen dürfen.Geht es um romantische Paarbeziehungen, sprechen sich aber

beide Eltern dafür aus, nicht »alles« zu erlauben, was wiederum auf die ›türkische

Herkunft‹ zurückgeführt wird. Besonders interessant ist die Vehemenz, mit der

von beiden Eltern daran festgehalten wird, dass die ›Dinge so bleiben wie sie sind‹.

Nicht nur Deniz, sondern auch seine Frau orientieren sich also an Tradition und

Konservatismus.

Nicht zuletzt bezieht sich Onurs Beschützerrolle als Vater und die Zusammen-

arbeit in Erziehungsfragenmit seiner Frau ebenfalls auf die Rassismuserfahrungen

seiner Kinder, wie sich in folgendem Auszug zeigt:

»[A]lsomeinemeineKi-ähmeineTöchterhamau inderSchule vom Lehrer erfahr-

also hörn müssen ob die für Erdogan=irgendwie sind oder äh-also wirklich,mei-

ne-meine Toch-die große wie-al-welche Klasse warn die siebte oder so, da kommt

se irgendwie dann ham=mer glei angrufen natürlich ham gsagt was des sein soll

also ob des wirklich so Stoff für denUnterricht is einfach Erdogan also die solln ir-

gendwasmachn, was=weiß=ich [zu seiner Frau] (war)Mathe oder Englisch ge, die

Lehrerin, war Englischlehrerin ge //F.: ne, glaub nich, irgendwas anderes// sag=i

des hat doch mit Englischunterricht nix zu tun, und solche Sachn dis nervt ein-

fach« (Z. 384–391).

Onur erzählt,dass seine ältereTochter inderSchuledurchdie Lehrkraft dazuaufge-

fordert wurde, ihre Position zu Erdogan preiszugeben, worüber Onur sich empört.

Daraufhin rufendieEltern sofort inder Schule anund fragen »wasdes sein soll« und

ob Erdogan wirklich Unterrichtsstoff ist. Er resümiert, dass solche »Sachn« einfach

nerven.Onurbeschützt seineKinder, indemerdie Schule bzw.die Lehrerindeutlich

in ihre Schranken weist, indem er betont, dass das Unterrichtsfach nicht in Bezie-

hung zur politischen Gesinnung der Familie steht. Zudem wird der positive Hori-

zontderZusammenarbeit vonOnurundseiner FraumitBlick aufErziehungsfragen

erneut sichtbar.

Natio-Ethno-Kulturelle Zugehörigkeit

Onur kann mit Blick auf natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit als Vertreter eines

statischenKulturverständnisses gesehenwerden,da er klareKategorisierungenvon

›Deutschen‹ und ›Türken‹ vornimmt und diese einander laufend gegenüberstellt.

Die Frage nach seiner Zugehörigkeit erlebt er als Dilemmasituation, da ihm die Zu-

gehörigkeit zur Dominanzgesellschaft über die Lebensspanne hinweg immer wie-

der abgesprochen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

FürdieseVergleichsdimension ist besonders interessant,dassOnurals ersteRe-

aktionundals einziger Interviewpartner aufdenEinstiegsimpuls von seiner frühes-

ten Rassismuserfahrung erzählt:

»Ja (2) o-o also Lebensgeschichte äh f (2) äh=f ich fangmal da anwo ichmich, ein-

fach äh f (an) des was ich erinnere sag=i=mal [lacht, holt Luft] also, ich kann wirk-

lich, Zeitpunkt ab-äh wo ich im Kindergartn war, da äh des kann ich mich er-äh

an des kann ich mich halt erinnern, und da was mich wirklich äh bis heute noch

eigentlich nich vergessen kann, [schnalzt] was man wirklich, da war=s halt, eim

gar nicht bewusst dass ma in so=m fremdn Land lebt also dass dass des nicht gut

also wirklich ich fühl mich wirklich deutsch und, mir geht=s gut und meine Frau

(also)meineKinder, die fühln sichwohl [holt Luft] bloß,wo ich alsKind, imKinder-

gartn war da hab ich erst-, dis=erschte Mal gmerkt dass ich einfach, doch anders

bin [holt Luft] und war=mit meim Bruder, wir warn zusamm und, und äh warn

die einzign glaub ich äh, die damals, [leise] was=weiß=ich des war, Anfang acht-

ziger Jahre oder sowas [holt Luft, schluckt] als Kind, also, i denk [laut] i weiß net

wie viele Ausländer damals im Kindergartn warn äh ich kann mich wirklich n-ur,

einfach so bissl dumpf, äh dran erinnern, und wir warn die einzign Türkn glaub

ich, und dann ha-gab=s irgendwann mal Mittagessen, dann ham alle Kinder ir-

gendwie so, wirklich so, Wiener-äh-würschtl bekommen, und dann ha-at es, also

wirklich äh=i=hab=dacht Alter hey hoffentlich krieg-äh-krieg i au mal n Würscht-

le irgendwannmal und=dann=is=äh-hamwirwirklich so Käsese-äh-Käsebrötchen

bekommen und dann hab ich dacht [leiser] hey was is des jetzt [lacht] wieso darf

ich des nicht essen und dann hammer halt nachgefragt und die äh, die Erzieherin

hat halt gmeint ja halt wir dürfen des nicht hin und her und dann hab ich auch na-

türlich meine Eltern gleich davon erzählt und dann äh=hab=i=dacht, ja gut, und

dann ging=s immer so weiter, im-äh also wir ham immer dis, immer was anderes

bekomm zum Essen und dis hat mich wirklich gestört damals und dis hat wirklich

dis a-und=dis, wie gesagt also da war ich noch klein ich kann, an gar nichts mehr,

also anm-m a Zeit wo=äh was=weiß=i da war i vier fünf keine Ahnung, bis auf die

Situation also=äh, alles andere hab i vergessen« (Z. 8–33).

Onur beginntmit seiner Erzählung ab demZeitpunkt, ab demer sich an etwas erin-

nert. Dieser bezieht sich auf eine Situation im Kindergarten, die er bis heute nicht

vergessen kann. Zu diesem Zeitpunkt ist ihm (noch) nicht bewusst, dass er in ei-

nem »fremden Land« lebt. Er schiebt ein, dass er sich »wirklich deutsch« und auch

seine Frau und Kinder sich wohl fühlen. Im Kindergarten bemerkt er zum ersten

Mal, dass er »doch anders« ist. Sein Bruder und er sind Anfang der 1980er »die ein-

zign Türkn« im Kindergarten. Als es eines Tages Mittagessen gibt und alle anderen

Wiener Würstchen bekommen, denkt Onur: »hoffentlich krieg-äh-krieg i au mal n

Würschtle irgendwannmal«. Stattdessen bekommen sein Bruder und er Käsebröt-

chen. Onur fragt erst sich und dann die Erzieherhin »hey was is des jetzt […] wie-

so darf ich des nicht essen«, worauf diese antwortet »ja halt wir dürfen des nicht

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 163

hin und her«. Zuhause erzählt Onur seinen Eltern davon, aber es »ging immer so

weiter«. Obwohl nicht von Onur als solche benannt, beschreibt seine früheste und

prägendste Erinnerung aus dem Kindergarten eine Erfahrung des Otherings. Als

muslimisch gelesenes Kind bekommt er anderes Essen als die anderen, wodurch er

›verandert‹ wird – was er trotz seines jungen Alters bewusst wahrnimmt und was

in ihm die Erkenntnis auslöst, dass er in einem fremden Land lebt. Dies beschäftigt

ihn so sehr,dass er sichdamit an seineElternwendet.ObdiesedasGesprächmit der

Institution suchen, geht nicht aus dem Interview hervor. Festgehaltenwerden kann

jedoch,dass sich diese Erfahrung, von außen ›anders gemacht‹ zuwerden, fürOnur

noch oft wiederholt, was er als störend empfindet. Auch aus sequenzanalytischer

Perspektive ist diese Passage aufgrund ihrer Dichte, der Formulierungen und Satz-

abbrüchebesonders interessant.Das ›Anderssein‹ ist eineZuschreibung vonaußen,

die an einer vermeintlichen Nationalität, Religion oder kulturellen Zugehörigkeit

festgemacht wird.Dieser Zuschreibungsprozess bleibt für das Kind undurchdring-

bar, führt daher zu einer großen Verletzung, Ohnmachtserfahrung und zu Hilflo-

sigkeit. So beschreibt er bspw., dass es »einem« nicht bewusst ist, dass »man« in

einem »fremden Land« lebt. Onur entpersonalisiert die Erzählung möglicherwei-

se, um sich emotional zu distanzieren. Die Erfahrung ist so prägend, dass er sich

scheinbar überhaupt (nicht mehr) mit Deutschland identifizieren kann, was sich in

der Bezeichnung »fremde[s] Land« zeigt, obwohlOnur inDeutschland geboren und

aufgewachsen ist. Zudem zeigt sich die Einprägsamkeit und auch in seiner Schil-

derung, die Situation bis heute nicht vergessen zu können. Durch die Wiederho-

lung des Adverbs »immer« zeigt Onur die Erfahrung der permanenten Wiederho-

lung der Diskriminierungserfahrung an (»dann ging=s immer so weiter, im-äh also

wir ham immer dis, immer was anderes bekomm zum Essen«). Gleichzeitig betont

er, dass er sich wirklich deutsch fühlt und seine Frau und Kinder sich wohl fühlen.

Hier drückt sich eine positive emotionale Verbundenheit zu Deutschland und dem

›Deutsch sein‹ aus25. Hier kündigt sich das hohe Konfliktpotenzial, das Onur in Be-

zug auf die Frage nach Zugehörigkeit erlebt, bereits an. Onurs Zerrissenheit wird

durch weitere Rassismuserfahrungen, die sich über die Lebensspanne hinweg zie-

hen, befeuert. So erzählt er im Verlauf des Interviews von einer weiteren, für ihn

sehr prägenden Situation:

»[U]nd die Kinder ham wirklich gar nich geschnallt dass die wirklich, wie bei mir

also ich-hab hör des ja auch meine Freunde von meine Freunde dass [holt Luft]

25 Dabei kann es sich ebenso um einen Intervieweffekt handeln, nämlich den durch die Inter-

viewerin als Vertreterin der Dominanzgesellschaft verspürten Druck, sich mit Deutschland

identifizieren zu müssen, um somit bspw. ›Integrationswillen‹ zu beweisen oder dem Bild

des ›Mustermigranten‹ zu entsprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

wirklich nich sch-äh, schnalln, dass sie in-nem fremden, Land leben also dis is ei-

gentlich fremd ja net fremd sondernw-womahalt Kind is, dis is einfach gar nicht,

das Land äh, was uns gehört einfach=mal sag ich mal so, was unser Land is, dass

ma einfach äh=a Fremder is, und d-äh egal wo=s jetzt=is diese Dinger ham mer

immer egal, was des, also weil=s g=äh, wir ham ja früher ham=mer Fussball äh

gspielt äh, bis in dieNacht äh, und dann ham=mer irgendwannmal n Bus verpasst

dann ham=mer gsagt komm, die Zeit verbring mer bis der nächste Bus kommt

da=war=ma=sechzehn siebzehn oder sowas dann=geh=ma=in=so=ne=Kneipe

rein dis=war=n=auch=lauter, da war=ma, zu acht oder sowas sind=mer in so a

Kneipe nei, hamwirklich nur Kakao getrunkn und dann ham sich die Leutewoah,

[holt Luft] über uns los=glassen alsowirklich, die warn knallhart ham-allesMög-

liche ham=mer uns sagn lassn also=wirklich wir müssn alles hörn über Türkn

über Ausländer (ham=mer=gsagt) nix wie raus hier, aber=aber dis, aber unser,

da-damals hat=mer so heiße Schokolade getrunkn aber=des=ham=se=gekriegt

(volle Ke-äh) und dann aber, des war echt böse, solche Sachn, passiert nich oft

aber, [leise] is halt, schade //F.: [leise] Gibt halt immer solche Leute// dass mer

nicht dazu gehörn äh wiss mer auch jetzt langsam, isch=scho=gut« (Z. 612–629).

Wie er selbst verstehen auch seine Freundenicht,dass sie in einem»fremden,Land«

leben,dasnicht »[ihnen, JB] gehört«.Man ist (undbleibt) ein Fremder.Onur erzählt,

wie er als Siebzehnjähriger abends nach dem Fußballspielen mit seinen Freunden

in eine Kneipe geht, umKakao zu trinken, da sie die Zeit, bis der nächste Bus fährt,

überbrücken möchten. Als sie die Kneipe betreten, werden sie von den Leuten dort

übel beschimpft (»dann ham sich die Leute woah, über uns los=glassen also wirk-

lich«).Die Leute dort sind »knallhart« und sagen »allesMögliche« über »Türkenüber

Ausländer«, sodass die Gruppe entscheidet: »nix wie raus hier«. Onur konkludiert,

dass so etwas zwar »nich oft« passiert aber dass das »echt böse«war und er es »scha-

de« findet. Seine Frau kommentiert, dass es »solche Leute« immer gibt. Onur endet

damit, dass sie langsam begriffen haben, »dass [sie, JB] nicht dazu gehören«. Onur

macht als Jugendlicher erneut eine schwerwiegende Rassismuserfahrung, die das

Gefühl verstärkt, in einem ›fremden‹ Land zu leben und nicht dazuzugehören.Hier

rekurriert er nun darauf, dass es sich bei demFremdheitsgefühl in seinemFall nicht

um ein Einzelschicksal handelt, sondern dass seine Freund:innen dieses Gefühl tei-

len.26DieGruppemöchte sich die Zeit vertreiben,möglicherweise auchSchutz (z.B.

vor Kälte) suchen und gerät dabei in eine Situation, in der sie rassistisch angegrif-

fen wird. Obwohl Onur zu diesem Zeitpunkt bereits deutlich älter ist, drückt sich

26 Es kann davon ausgegangenwerden, dass es sich bei seinen Freund:innen ebenfalls vor allem

ummigrantisierte Jugendliche handelt. Onur erzählt zum einen davon, in einem Viertel mit

vielen ›Ausländern‹ aufgewachsen zu sein (vgl. Z. 34), zum anderen berichtet er, »nur auslän-

dische Freunde« (Z. 559) und »nur a=paar äh deutsche Freunde so« (Z. 560) gehabt zu haben.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 165

in dieser Passage erneut das Gefühl von Verletzung und Ohnmacht aus, dass er be-

reits in seiner Erfahrung im Kindergarten beschreibt. Mit dem Bild der Jugendli-

chen, die lediglich eine heiße Schokolade trinkenmöchten, zeichnet er ein dem öf-

fentlichenDiskurswidersprechendesBild von jungenmigrantisiertenMännern,die

vor allem imZusammenhangmitGewaltundKriminalitätwahrgenommenwerden,

was wiederum auf ihre ›Kultur‹ zurückgeführt wird. Von seiner Gruppe geht jedoch

keinerlei Gefahr aus, sodass der Schmerz über die rassistische Gewalt umso größer

scheint. Im Rahmen seiner Konklusion spricht er darüber hinaus von einem gene-

ralisierten »mer«, also von einem ›wir‹, dass neben der Erfahrung seiner Freund:in-

nen, nicht zugehörig zu sein, auch seine Familie einschließen könnte (»dass mer

nicht dazu gehörn äh wiss mer auch jetzt langsam, isch=scho=gut«). Dies ist vor al-

lem vor demHintergrund des Kommentars seiner Ehefrau anzunehmen (»Gibt halt

immer solche Leute«). Damit verweisen beide auf einen konjunktiven Erfahrungs-

raum.GleichzeitigwerdenOnurs große Frustration undResignation darüber sicht-

bar, die sich im letzten Satz ausdrücken. Es kann dieThese formuliert werden, dass

Onur viele Otheringerfahrungenmachenmuss(te), die immer wieder dazu führen,

dass er sich der Dominanzgesellschaft nicht zugehörig fühlt oder das Gefühl hat,

sich nicht zugehörig fühlen zu dürfen. Es deutet sich an, dass Onur noch lange an

demWunsch festhält, sichderDominanzgesellschaft zugehörig zu fühlenundnicht

akzeptierenwill, dass ihm seine Selbstdefinition immerwieder abgesprochenwird.

Diese Erfahrung zieht sich durch Onurs Leben, wie an mehreren Textstellen im In-

terview sichtbar wird: So blickt er auf seine Kindheit zurück und resümiert: »Des

ha-kriegt ma auch leider hab ich als Kind auch, viel mitbekommen ein-fach, dass

ich nich dazugehöre oder obwohl mer will, dis is äh hört sich bissel blöd an aber

[holt Luft]« (Z. 41ff.). Gleichzeitig verweist diese Aussage auf ein geringes Enaktie-

rungspotential, denn Onur strebt nach Zugehörigkeit, die ihm aber im außen im-

merwieder abgesprochenwird.Zugleich zeigt sichdie Schwierigkeit, diewiederum

auf die Männlichkeitskonstruktion verweist, über die Schmerzhaftigkeit dieser Er-

fahrungen zu sprechen.27 Dass es sich »bissel blöd« anhört kann nicht zuletzt auf

die Erfahrung der Abwehr und Relativierung von Rassismuskritik durch Angehöri-

ge der Dominanzgesellschaft hindeuten.28 Dass Onur auch als Erwachsener immer

wieder in solche Situationen gerät, zeigt sich an folgendem Zitat:

»[I]ch hab mal mit, ja mit unserm Dozenten, da=war=ma=im Urlaub also, Meis-

terschule, der hat mich gfragt wo i wo i in Urlaub war hab i gsagt in der Türkei,

hab ihmhalt erzählt wo i war hin und her, [holt Luft] und=dann=hat=er=gsagt=ja=

27 Das Sprechen über diese Erfahrungen kann für Onur auch durch die Anwesenheit der Inter-

viewerin zusätzlich erschwert werden, da diese als der Dominanzgesellschaft zugehörig ge-

lesen werden kann.

28 Vgl. dazu Kap. 4.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

wenn=s=dir=so=schön=gefällt=wenn=s=wirklich=so=schön=is=dann=geh=geh

=halt=für=immer=zurück=sag=i, u-d-d-ha-e=und=dann also des find ich wirk-

lich, wirkli einfach so du, darf ich nich mal sagen dass Türkei schön is ok

(dis=halt) is halt-ha a schönes Land aber deswegen will ich ja nich zurück

was=soll=i=sagn=dass=da einfach alles sch-alles scheiße is ich sag auch dass in

der Türkei viele sch-äh (  ) viele Seiten hat wo wirklich beschissn is, aber da wo ich

a-äh-wo-ich-d-w-der=hat=mich=gfragt=wie=äh=mei=Urlaub=war=hab=ich=gsagt

=super, super Gegend super schön, alles ok, ja=dann=geh=halt=wieder=zurück

und wenn=s der Italiener sagt, wenn der Italiener sagt hey Italien=is=n=äh=is=n

schönes Land und dann sagn die, ja, des is a wunderschönes Land, da kommen

se mit so nem (  ) also (ja) des find ich, a-na Türkn die w-äh sind ja auch nich so

gerne angesehn also beim, bei vieln Sachn (2) hab ich dis Gefühl« (Z. 649–662).

Als Onur seinem Dozenten in der Meisterschule erzählt, dass er im Urlaub in der

Türkei war, entgegnet ihm dieser, dass Onur »für immer« zurück gehen soll, wenn

es dort wirklich so schön ist. Onur ist entrüstet darüber und fragt sich, ob er »nich

mal« sagen darf, dass die Türkei ein schönes Landund ob er stattdessen lieber sagen

soll, dass in der Türkei »alles scheiße« ist. Erwill lediglich von seinemUrlaub erzäh-

len, aber nicht, weil er »zurück« gehen will. Wenn »der Italiener« sagt, dass Italien

ein schönes Land ist, »sagn die«, dass Italien tatsächlich ein »wunderschönes Land«

ist. »[B]ei vieln Sachn« sind die »Türken […] nich so gerne angesehn«, so Onur. In

dieser sprachlich sehr auffälligen Fokussierungsmetapher wird einerseits Onur ho-

he emotionaleBetroffenheit und seinUnverständnis über dieseUnterstellung sicht-

bar. Andererseits verweist er hier auf einen weiteren Aspekt, der im Fall von musli-

misch gelesenen Personen zum Tragen kommt: den antimuslimischen Rassismus.

Mit Attia (2009) lässt sich darunter die Konstruktion und Essentialisierung ›der:des

Anderen‹ alsMuslime oder islamisch fassen.Der Begriff verweist auf die diskursive

Verschränkung des Islam bzw. der islamischen Religionszugehörigkeit mit Kultur,

Gesellschaft und Politik (vgl. ebd., S. 55; vgl. dazu auch: Attia 2017, S. 181ff.).DieHo-

mogenisierung und Stereotypisierung aller als muslimisch bzw. türkisch gelesenen

Personen zeigt sich inOnursNarrativen darin, dass diesen oftmals unterstellt wird,

sich mit dem Koran (vgl. Z. 590ff.) oder der Politik Erdogans (vgl. Z. 384ff.) ausken-

nen und sich dafür rechtfertigen zumüssen.

Die wiederkehrende Aufforderung ›zurückzugehen‹, führt bei Onur dazu, dass

er sich »ein paar Mal« (Z. 312) überlegt, »Deutschland [zu, JB] verlassen« (Z. 312f.).

Gleichzeitig stellt er sich dabei »immer=die=Frage« (Z. 313) nach demWarum, da es

ihm und seiner Familie in Deutschland »doch wirklich blendend« (Z. 314) geht. Die

Türkei ist »wirklich fremd für uns« (Z. 314f.), soOnur.Nachfolgend argumentiert er,

warumdie Türkei ein fremdes Land für ihn und eine Rückkehr damit nichtmöglich

ist. Sich etwas in der Türkei aufzubauen, ist für ihn und seine Familie unmöglich,

da die »Bevölkerung da unten« (Z. 319)« eine »ganz andere Einstellung« (Z. 319) hat.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 167

Zudem kann man sich nicht mit den »Leuten […] verständigen« (Z. 320), denn das

von den »Türken hier« (Z. 321) gesprochene Türkisch gleicht einer »Umgangsspra-

che« (Z. 322).Außerdem,erzähltOnur, »fehlt« inderTürkei die »ganzeDisziplin« (Z.

329). Markant zeigt sich, dass Onur den Druck spürt, sich für seine Entscheidung,

in dem Land, in dem er geboren und aufgewachsen ist, leben zu wollen, rechtferti-

gen zu müssen.29 Zugleich wird sein statisches Kulturverständnis von ›deutscher‹

und ›türkischer‹ Kultur und die (aufoktroyierte) Idee, sich für eine Seite ›entschei-

den zu müssen‹ erkennbar. Die Dilemmasituation für Onur besteht darin, dass er

sich einerseits durchaus als ›deutsch‹ identifiziert (»ich fühlmichwirklich deutsch«

Z. 13), andererseits eben auch als ›Türke‹, was sich z.B. in seinem Bestreben, den

Kindern etwas zu hinterlassen, in seiner Legitimation des Erziehungsstils oder in

der klassischen Rollenverteilung zwischen seiner Frau und ihm zeigt. Die ›Selbst-

ethnisierung‹ von Menschen mit Migrationshintergrund, wie sie sich in Onurs Äu-

ßerungenüber ›dieTürken‹ zeigt,deutetHa (2000) alsReaktionauf ›Fremdethnisie-

rung‹ bzw. als »Reaktion auf das Scheitern [ihrer, JB] Assimilierungsbestrebungen«

(vgl. ebd., S. 378), die sich bspw. auf die Anpassung an die herrschenden Standards

in Kultur und Sprache sowie das Streben nach weißen Schönheitsidealen beziehen,

und sich gleichzeitig in einer »sozio-ökonomische Anspruchslosigkeit« (ebd.) und

dem Verzicht auf politische Teilhabe äußern (vgl. ebd.). Da der Weg über die As-

similation nicht funktioniert, wird versucht, »Kontinuität durch das unerschütter-

liche Festhalten am eigenen Ursprung herzustellen« (ebd., S. 379). In rassistischen

Gesellschaften wird dadurch ein »positives Selbstbild [ermöglicht, JB], indem die

eigene ethnische Herkunft vom Zeichen der Minderwertigkeit und Unterlegenheit

zum identitätsstiftenden Privileg umgewertet wird« (ebd.).30

Seine traditionell-konservative Orientierung begründet Onur also mit seiner

natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit bzw. den Zuschreibungen zu dieser. Onur

verfügt über keine Strategie, diese Dilemmasituation aufzulösen, und lebt daher in

einer ständigen Zerrissenheit. Als Strategie, sich anzupassen bzw. Zugehörigkeit

herzustellen, lässt sich allerdingsnochmals auf seinenBeruf verweisen.Durch seine

Kompetenzen und seine langjährige Berufserfahrung begegnen ihm Kund:innen,

die der Dominanzgesellschaft angehören, mit Respekt und Anerkennung. Nicht

zuletzt wegen seiner Bedeutung als Bewältigungsstrategie ist sein Beruf in hohem

Maße identitätsstiftend für Onur.

29 Auch der Rechtfertigungsdruck kann durch die Person der Interviewerin verstärkt worden

sein.

30 Diese Dynamik wird von Mecheril und Rangger (2022) mit den Begriffen ›Kulturalisierung‹,

›kulturalisierende Essentialisierung‹ bzw. ›Selbstessentialisierung‹ gefasst. Diese wird dann

zum Problem, wenn sie dem »Denken in Essenzen verpflichtet« (ebd., S. 109) bleibt und dies

bekräftigt. Gleichzeitig ist diese Praxis als eine der Selbstermächtigung zu begreifen und

muss in ihrer Ambivalenz verstanden werden (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Zusammenfassung

Onur ist zum Zeitpunkt des Interviews 42 Jahre alt und Vater von drei Kindern,

die 16, 13 und vier Jahre alt sind. Er ist Nachfahre türkischer Gastarbeiter:innen,

die zu Beginn der 1970er Jahre nach Deutschland migrieren. Die alle Vergleichsdi-

mensionen durchziehende Orientierung und damit der Orientierungsrahmen be-

steht in der Ausrichtung an Tradition und Konservatismus, was sich vor allem in

seiner Befürwortung traditionell-konservativer Normen und Werte äußert. Dem-

entsprechend orientiert sich Onurs Männlichkeitskonstruktion mit der Betonung

von Erwerbsarbeit und stark am Idealbild hegemonialer Männlichkeit. Dies wirkt

sich auchauf seinVaterschaftskonzept aus,was in erster Linie durchdieRolle als Er-

nährer und Versorger der Familie geprägt ist. Folglich übernimmt er jenseits seiner

Funktion als Bezugsperson für die Kinder und ›Mitentscheider‹ in Erziehungsfra-

gen kaumCare-Arbeit, insbesondere kaumorganisatorische oder haushaltsbezoge-

ne Aufgaben. Mit Blick auf seine natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit kann Onur

als Vertreter eines statischen Kulturverständnisses gesehen werden, der die Frage

seiner Zugehörigkeit als Dilemmasituation erlebt.

4.1.3 Kontrastierung der Fälle Deniz und Onur

Die zusammenfassende Gegenüberstellung der beiden Fälle erfolgt entlang dersel-

benDimensionen,die dieGrundstruktur der Falldarstellungen bilden.Mit Blick auf

die soziodemographischen Daten gleichen sich die Fälle von Deniz und Onur stark.

Sie sind ungefähr gleich alt (Deniz ist 45, Onur 42 Jahre alt), sind beide gegenge-

schlechtlich verheiratet und haben mit ihrer Ehefrau ein, bzw. mehrere leibliche(s)

Kind(er). BeideMänner haben eine Tochter im selben Alter (13 Jahre). Sowohl Deniz’

als auchOnursEltern sind inden frühen 1970er Jahren ausder Türkei nachDeutsch-

landmigriert.BeideMänner sind inDeutschland geborenund aufgewachsen.Wäh-

rend Deniz vor dem Umzug in die Großstadt in einem Vorort mit ›weißem Umfeld‹

aufwächst, verbringt Onur bereits seine Kindheit und Jugend in einem Viertel mit

hohemMigrationsanteil. Beide verfügen nicht über eine akademische Ausbildung.

Deniz höchster formaler Bildungsabschluss ist der Realschulabschluss. Über Um-

wege und viele bildungs- und berufsbiographische Stationen arbeitet er heute als

Trainer in der Erwachsenenbildung. Onur hingegen beendet die Hauptschule und

macht eine Ausbildung zumGas-Wasser-Installateur. Später absolviert er dieMeis-

terschule und arbeitet zum Zeitpunkt des Interviews seit 27 Jahren im selben Be-

trieb. Jenseits dieser Gemeinsamkeiten stehen die Fälle in einem maximalen Kon-

trast zueinander, der aus ihren Orientierungsrahmen hervorgeht. Bei Deniz wird

dieser durch die Ausrichtung an seinen politischen Idealen und bei Onur durch die

Ausrichtung an Tradition und Konservatismus geprägt.

InBezug auf ihreMännlichkeitskonstruktionen stehen sichDeniz als Repräsen-

tant von Caring Masculinities mit seiner Ausrichtung an Demokratisierung sowie

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 169

Gleichberechtigung und Onur mit seinem Streben nach hegemonialer Männlich-

keit und dem starken Fokus auf die Erwerbsarbeit diametral gegenüber. Obwohl

auch Deniz mit Blick auf seine Männlichkeitskonstruktion traditionelle Elemente

einer hegemonialen Männlichkeit wie Dominanz und ›Machertum‹ aufweist, hält

er nicht an der klassischen Versorger- bzw. Ernährerrolle fest, was sich bspw. daran

zeigt, dass seine Frau die Haupternährerin der Familie ist. Im Gegensatz dazu ist

die Rolle des ›Brotverdieners‹ sowohl für Onurs Männlichkeits- als auch für seine

Vaterschaftskonstruktion fundamental. Onur definiert sich über seinen Beruf und

seinen beruflichen Erfolg.

Sowohl Deniz als auch Onur wollen bezüglich ihrer Vaterschaft gleichermaßen

Bezugspersonen und Ansprechpartner für ihre Kinder sein. Bei Deniz äußert sich

dieser Anspruch so, dass er viel Zeit mit seinem Kind verbringt, seine (neue) Va-

terrolle offen und dynamisch konzipiert und seine Tochter als eigenständiges, frei-

es und selbstbestimmtes Individuum sieht. Dies wirkt sich konkret auf seine Er-

ziehungspraktiken aus, indem er bspw. den Fragen seiner Tochter mit Ernsthaftig-

keit begegnenwill und sich von ihrenPerspektiven und ihrer Lebenswelt inspirieren

lässt. Deniz lehnt Verbote ab und möchte seine Tochter dabei unterstützen, ihren

eigenen Weg zu gehen. Onur hingegen füllt sein Verständnis von sich als Bezugs-

person für seine Kinder anders aus.Er begreift sich in erster Linie als Versorger und

Ernährer der Familie und sieht seine größte Verantwortung darin, das Familienein-

kommen sicherzustellen, bzw. den Kindern etwas zu hinterlassen. Er vertritt einen

eher autoritativen Erziehungsstil und hat hohe Bildungsaspirationen für seine Kin-

der. Onur will darüber hinaus Ansprechpartner bei Problemen für seine Frau und

Kinder sein. Nach Feierabend und amWochenende verbringt er seine Freizeit mit

der Familie, die einen hohen emotionalen Stellenwert für ihn hat.

Die Verteilung von Care-Arbeit betreffend orientiert sich Deniz konsequent an

seiner politischen Überzeugung, was dazu führt, dass die Organisation des Alltags

sehr ernst genommen und aufgeteilt wird. Entscheidungen werden ausgehandelt

und auf einer ›Vernunftgrundlage‹ gemeinsam und gleichberechtigt getroffen. In

Onurs Fall ist seine Frau nahezu für alle Care-Arbeit allein verantwortlich. Die klas-

sische Rollenverteilung des Ehepaars wird auf die ›türkische Herkunft‹ zurückge-

führt und nicht weiter in Frage gestellt. Die an konservativenWerten ausgerichtete

Erziehung begreift das Paar allerdings als Teamarbeit.Was beide Fälle darüber hin-

aus eint, ist das breite Spektrum an Rassismuserfahrungen, die die beidenMänner

während ihres Aufwachsens, aber auch im Erwachsenenalter machen. Beide beob-

achten dies auch bei ihren Kindern, weswegen sie darauf bedacht sind, ihre Kinder

sogutwiemöglichdavor zu schützen.Dies stellt ebenfalls einen integralenBestand-

teil der Erziehungspraktiken bei beiden Vätern dar.

Hinsichtlich der natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit der beiden Männer

lässt sich festhalten, dass Deniz in seiner Orientierung eine Metaperspektive ein-

nimmt, indem er die Reproduktion kultureller Zuschreibungen verweigert und

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

eine hohe Ambiguitätstoleranz aufweist. Für Deniz scheinen seine intellektuelle

Beschäftigung mit Politik und Philosophie sowie seine berufliche Tätigkeit Be-

wältigungsstrategien seiner frühen biographischen Erfahrung des Aufwachsens

im ›Zwiespalt‹ und im Umgang mit den zahlreichen Rassismuserfahrungen dar-

zustellen. Er kann die strukturelle und historische Verankerung von Rassismus

als Privatperson reflektieren und hat sich dies auch zur beruflichen Ressource

gemacht.Dagegenweist Onur ein statisches Verständnis von Kultur auf, das sich in

seiner starren Gegenüberstellung von ›Deutschen‹ und ›Türken‹ widerspiegelt. Er

erlebt die Positionierung zu seiner kulturellen Zugehörigkeit alsDilemmasituation,

da er sich einerseits ›deutsch‹ fühlt – was ihm von Angehörigen der Dominanz-

gesellschaft immer wieder abgesprochen wird – andererseits steht er aber auch

in der Tradition ›türkischer Normen und Werte‹. Seine harte Erwerbsarbeit pro-

fessionell und tadellos zu verrichten, setzt Onur als Strategie ein, um von der

Dominanzgesellschaft anerkannt zuwerden. Er nimmt diese beiden Aspekte seiner

Identität, als miteinander unvereinbar wahr, was zu einer großen Spannung führt.

Es zeigt sich, dass der kollektive Erfahrungsraum, als Kinder von Gastarbeitenden

inDeutschland geboren zuwerden und aufzuwachsen, vonDeniz undOnur sowohl

Gemeinsamkeiten als auch Unterschiede in der Bewältigung dieser Situation mit

sich bringt.

4.2 Sinngenetische Typenbildung: Basistypik Männlichkeit

Auf Grundlage der erzählten Handlungspraxis in den biographisch-narrativen

Interviews konnten »zentrale Orientierungsfiguren oder (Sinn-)Muster« (Nentwig-

Gesemann 2013, S. 297) rekonstruiert und fallintern bzw. fallübergreifend vergli-

chen, spezifiziert und abstrahiert werden. Damit kann jeder einzelne sog. Typ oder

Typus von den anderen differenziert werden (vgl. ebd.). Wie bereits beschrieben,

konnten aus den Orientierungsrahmen der sechs Fälle insgesamt drei Typen gebil-

det werden, die damit die auf das Erkenntnisinteresse der Arbeit zurückgehende

Basistypik Männlichkeit bilden (vgl. Bohnsack et al. 2019, S. 32). Dazu wurden die

Ergebnisse der reflektierenden Interpretation der sechs Interviews in vier Ver-

gleichsdimensionen (Männlichkeit, Vaterschaft, Care und Natio-Ethno-Kulturelle

Zugehörigkeit) strukturiert und systematisiert. So ergaben sich drei Ausprägungen

der Basistypik: Typ I: Idealist, Typ II: Pragmatiker, Typ III: Traditionalist. Es wird

jedoch unter Rückbezug auf die Methodologie der Dokumentarischen Methode

davon ausgegangen, dass diese nicht nur die individuellen Habitus der interview-

ten Männer, sondern eben auch die kollektiven Habitus repräsentieren. Dies ist

als Reflexionsfolie mitzudenken, auch wenn im Folgenden die Typen im Singular

bezeichnet werden. Damit einhergehend ist zu problematisieren, dass aufgrund

des kleinen Samples lediglich ein Fall dem Typus des Idealisten (Typ I) zugeordnet

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 171

werden konnte. Zudem konnte der Anspruch an eine mehrdimensionale Typologie

imRahmen der vorliegenden Arbeit aus Zeitgründen (und dementsprechend einem

kleinen Sample) nicht erfüllt werden.31

Sinn- und soziogenetische Typenbildung (Teil I)

31 Vgl. dazu Kap. 3.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Sinn- und soziogenetische Typenbildung (Teil II)

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 173

4.2.1 Typ I: Idealist

Männlichkeit

Obwohl der Idealist wegen seiner starken Orientierung an Gleichberechtigung und

Demokratisierung als Vertreter von Caring Masculinities bezeichnet werden kann,

weist er in Bezug auf seine Männlichkeit gleichzeitig klassische hegemoniale Kon-

struktionselemente wie Dominanz, ›Machertum‹ undDurchsetzungsvermögen so-

wie die Beschützerfunktion innerhalb der Familie auf. Gleichzeitig hält er nicht an

der Ernährer- und Versorgerrolle fest oder definiert sich (ausschließlich) über die

Erwerbsarbeit. Bestenfalls kann der Idealist seine Überzeugungen auch in seiner

Berufstätigkeit ausleben.

In folgendem Auszug, in dem es um eine Phase beruflicher Umorientierung

geht, werden zum einen die dem männlichen Geschlecht typischerweise zuge-

schriebenen Verhaltensweisen besonders deutlich (in westlichen Gesellschaften

wird vonMännern erwartet »aggressive, tough-minded, taciturn, rational, analytic

and promiscuous« (Connell und Pearse 2015, S. 42) zu sein). Zum anderen zeigt

sich hier das auffälligste Charakteristikum des Idealisten: Der hohe Stellenwert

und die alles leitende Orientierung an seinen Idealen. Hier geht es um eine Phase

in Deniz’ Leben, in der er aufgrund der überraschenden Insolvenz des vorherigen

Arbeitgebers arbeitslos wird und sich neu orientieren muss:

»[G]enau, bin dann hin und dann, wollt ich mich quasi arbeits-suchend meldn

und bin dann rein=zu=der=Dame und n die hat mir dann so=n Stapel Papiere

in die Hand gegebn, und=hat=gesagt ausfülln, und dann bringen und dann

hab=i=mir=dacht=ne=ihr=könnt=mich=mal bin runter in den-in die, in die Job-

börse, hab da n bisschen geschaut und hab dann ne Anzeige entdeckt ähm,

[Autovermietung], suchn jemandn äh den se einstelln, quasi Kaufmann für Büro-

kommunikation, heute, ne und ich hatte ja nich, ich hatte keine Lehre gemacht,

hab einfachMittel-, bin dann hin und, bin dann direkt hin so z-quasi die warn am

[Ort] bin hin und=hab=gsagt so ich hab die Stelle so, Ding, [ahmt Mitarbeiterin

nach] ja schickn se Bewerbung sag=i was für ne Bewerbung=ihr=habt=doch die

Stelle ausgeschriebn so, ne, ja=ok dann hat=sie=gsagt komm sie nächsteWoche

da kommt unsere Distriktleiterin und ähm, ähm, Ding und hat dann n paar

Sachn notiert Schulabschluss und was weiß ich was, [holt Luft] und ich war da

in dem Gespräch und war total geil, sie ham keine Bewerbungsunterlagn seh

ich gerade ne hab ich nich, so, und=was ham sie gemacht und dann, sind=ma

irgendwie auf, (2) äh ich hatte nOhrring damals dann=hat=sie=gesagt würdn sie

den Ohrring abnehm, während der Arbeit, sag ich ne den nehm ich ab wenn ich

den abnehmen will aber nich weil sie des sagn, ne und dann=hat=se=gsagt ah ok,

sie sind dann doch schon so, aufmüpfig, dann=sag=ich ja kommt aus, aus meim,

aus meim politischen Verständnis und dann sim=mer irgendwie in Politik und

sie war ne ausgemachte Hegelianerin ne und ham dann quasi, ne dreiviertel

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Stunde über Hegel gesprochn und, bin dann raus und, war noch nicht zuhause

und hattn angerufen so=jetzt=könn=se=anfang hab dann dort angefang« (Deniz,

Z. 620–643).

Deniz setzt sich über die Aufforderung der Mitarbeiterin des Arbeitsamts, einen

»Stapel Papiere« auszufüllen hinweg und ermächtigt sich der Situation. Er recher-

chiert nach Jobs undfindet ein Angebot einer Autovermietung,das ihm, trotz seiner

fehlenden formalenQualifikation,passendscheint.Anstatt sichandieVorgabendes

Bewerbungsprozesses zuhalten, sucht er dieAutovermietungdirekt auf und fordert

ein persönliches Gespräch ein, das für ihn »total geil« verläuft. Auch in diesem Ge-

sprächhält er sichnicht andie Formaliaundverneint die Frage,ob er seinenOhrring

in der Arbeitszeit herausnehmen würde. Als Legitimation seiner ›Aufmüpfigkeit‹

führt er sein politischesVerständnis an.Deniz’ selbstbewusstes undwiderständiges

Auftreten erinnert einerseits an hegemoniale Männlichkeit, andererseits zeigt sich

an diesemNarrativ deutlich, dassDeniz in erster Linie nach seinenÜberzeugungen

handelt und auch bereit ist, dafür negative Konsequenzen in Kauf zu nehmen.

Gleichzeitig lässt sich der Idealist als Repräsentant von Caring Masculinities

beschreiben. Dies zeigt sich vor allem an einigen Stellen im Interview, in denen

Deniz von seiner Involvierung in den Übertrittsprozess von der Grund- in die wei-

terführende Schule seiner Tochter erzählt. Während beide Eltern den Übertritt in

eineMontessorischule befürworten, entscheidet sich die Tochter für ein »Elitegym-

nasium« (Z. 757). Deniz sucht daraufhin das Gespräch mit einer Lehrerin aus der

Grundschule, die ihm versichert: »kein Problem, schafft sie locker« (Z. 769). Einige

Zeit später rät dieselbe Lehrerin der Tochter, sich das Gymnasium ›aus dem Kopf

zu schlagen‹. Deniz sucht daher erneut das Gespräch mit der Lehrerin, zu dem er

seine Tochtermitnimmt und sich über den aktuellen Notenstand der Tochter infor-

mieren lässt. Diese verspricht, im Laufe der nächstenWochenmündliche Noten zu

vergeben, anhand derer sich die Schüler:innen verbessern können – so auch Deniz

Tochter. Als Notenschluss ist, kommt seine Tochter nachhause und berichtet keine

mündliche Note von der Lehrerin erhalten zu haben, woraufhin Deniz erneut das

Gespräch sucht (vgl. Z. 771ff.). Deniz weist sie auf ihr Versprechen hin aber die Leh-

rerin entgegnet »ja hab ich gesagt, ja das stimmt auch aber ich hab entschiedn die

[Tochter] sollte nich auf=s Gymnasium gehn« (Z. 795f.). Die Lehrerin revidiert ihre

vormalige Einschätzung und vertritt nun die Meinung, dass die Tochter das Gym-

nasiumnicht schaffenwird (vgl.Z. 798).Die Tochter ist trotz dieser Empfehlung fest

entschlossen, den Probetag im gewünschtenGymnasium zu absolvieren und zu be-

weisen, »dass sie des kann« (Z. 803).Deniz’ Tochter besteht denProbetag,weswegen

er zu einem Gespräch mit der Vertrauenslehrerin des Gymnasiums gebeten wird:

»[U]nd dann bin ich an die Schule, ne dann hat mich dis Gymnasium angerufn

dis [Gymnasium] die Vertrauenslehrerin, und um nen Gespräch gebetn und ich

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 175

hab mir gedacht so ich muss jetzt nochmal hin weil Probetag und irgendwie

muss noch ne Formalie erfüllt werdn so was weiß ich ne Unterschrift oder so

und=dann=so=ok und dann war ich dort so im-im-m Sekretariat angemeldet hab

kurz gewartet die Dame is gekomm wir sind dann in ein Besprechungszimmer,

und dann saß sie vormir, so [macht Lehrerin nach] (2) mich nich angeschaut, und

dis erste was sie gesagt hat, sie wissn ja die [Tochter] hat den Probetag geschafft,

mhm, aber bei Eltern bei äh-äh migrantischen Familien wo, kein Deutsch Mut-

tersprachler is empfehln wir nicht auf=s Gymnasium zu gehn, so, und schaut

mich nich an, hab=ich=gesagt=so also erstens schaun sie mich an wenn sie mit

mir redn ne zweitens,merken sie irgendwas anmeiner Sprache (2) so wie komm

sie auf die Idee-ja des=is erfahrungsgemäß und die Kinder schaffn=s nich, weil

die Eltern nich helfen könn, dann=sag=ichalso=wart=mal=kurz sie kenn nicht

meinen meine Bildungsbiographie sie kenn nicht die Bildungsbiographie mei-

ner Frau so, wie komm sie auf die Idee, ja ne und wir müssen diese wirmüssen

diese Empfehlung aussprechen hab=ich=gsagt ok des Gespräch is beendet, die

[Tochter] kommt auf diese Schule, und fertig so, und, ob sie des schafft oder

nich schafft ist nicht ihre Entscheidung fertig und bin dann natürlich raus, total

angefressn ja und, weil des ebn struktureller Rassismus is« (Deniz, Z. 811–832).

Wider Erwarten wird Deniz nicht wegen fehlender Formalitäten zumGespräch ge-

beten. Die Lehrerin des Gymnasiums rät vielmehr davon ab, dass Deniz’ Tochter

trotz bestandenen Probetags das Gymnasium besucht. Dies empfehlen die Lehre-

rin, bzw. die Schule »migrantischen Familien wo ähm, kein DeutschMuttersprach-

ler is« generell, da die Kinder es aufgrund mangelnder Unterstützung der Eltern

erfahrungsgemäß nicht schaffen würden. Deniz’ Wut und Entrüstung über diese

Empfehlung zeigen sich deutlich. Die Lehrerin weicht nicht nur seinem Blick aus,

sondern reproduziert Stereotype und Stigmata, denen Menschen mit Migrations-

hintergrund immer wieder ausgeliefert sind. So nimmt die Lehrerin an, dass sie al-

lein aufgrund des zugeschriebenen Migrationshintergrundes Rückschlüsse auf die

»Sprache« und »Bildungsbiographie« der Eltern ziehen kann.Dass KindernmitMi-

grationshintergrund häufig keine Gymnasialempfehlung ausgesprochen wird, ist

lange bekannt. Dies wird zumeist auf die den Familien mit Migrationshintergrund

schwerer zugänglichen verschiedenen Kapitalsorten (ökonomisch, sozial, kulturell)

zurückgeführt (vgl. z.B. Braun undMehringer 2010, S. 74f.). Deniz erkennt und be-

nennt die Verweigerung der Übertrittsempfehlung seiner Tochter für das Gymna-

sium als »strukturelle[n] Rassismus«. Prägnant wird an dieser Textstelle die inter-

sektionaleVerschränkungvonRassismus(erfahrungen)undMännlichkeit(en) sicht-

bar. Deniz’ scharfe und bestimmende Äußerungen sowie sein dominantes Auftre-

ten könnten hier abseits der Lesart eines hegemonialen Habitus als Reaktion auf

die Diskriminierung und Marginalisierung sowie als Aufbäumen gegen die erleb-

te Ohnmacht gedeutet werden. Zugleich zeigt sich in diesem Absatz, dass Deniz als

Repräsentant vonCaringMasculinities gelten kann,da er die Verantwortung für die

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Kommunikationmit der Schule übernimmt und hier als Bezugsperson seiner Toch-

ter fungiert, die er in ihren Entscheidungen unterstützt. Dies resultiert möglicher-

weise auchausderRollenverteilung,die inDeniz’Familie gelebtwird:Deniz’Frau ist

selbstständig und erfüllt die Funktion der Familienernährerin (vgl. Z. 708ff.). Deniz

respektiert darüber hinaus die Entscheidungsautonomie seiner Tochter und tritt

für ihrenWunsch,aufsGymnasiumzugehen, ein.Er bindet seineTochter in dieGe-

spräche an den Schulen ein und nimmt sie als gleichberechtigte Partnerin in ihrer

Beziehung ernst, was wiederum aus seinen politischen Überzeugungen resultiert.

Der Idealist stellt einen Vertreter von CaringMasculinities dar, der seineMänn-

lichkeit – neben klassisch-hegemonialen Elementen – entlang seiner politischen

Ideale wie Gleichberechtigung und Demokratisierung konstruiert.

Vaterschaft

Auch in Bezug auf seine Vaterschaft ist die ausgeprägte Orientierung des Idealisten

an (politischen) IdealenwieGleichberechtigungundDemokratisierungzuverzeich-

nen. Er lässt sich als neuer Vater charakterisieren und möchte eine Bezugsperson

für sein(e) Kind(er) darstellen.

Die dominierende Orientierung des Idealisten zeigt sich in Deniz’ Fall an fol-

gender Sequenz, in der es um die Art undWeise geht, wie seine Familie ihr Zusam-

menleben gestaltet:

»[W]enn [Tochter] mit zwanzig auch noch bei uns wohn will, auch dann lebn wa

aber zusamm und dann lebn wa aber zusamm und genau, und dann muss des

Leben hier halt organisiertwerdn und des we-glaub-ich-den wirklich ne, Organi-

sationsfrage eben worauf lass ich mich einworauf lass ich mich nich ein und was

bedeutet eswenn ichmichnichtdrauf einlassnwill, nämlich zu sagndann, die an-

dernmüssn sich dann aufmich einlassn sondern=sagn=dann=müss=dann=mach-

i alsomachn die auch so, es=gibt ganz viele Sonntage wo jeder, irgendwasmacht

von uns und dann gibt=s ganz viele Sonntage oder, ganz viele Feiertage oder ganz

viele Tagewowir zusamm sind,woma sagn hey jetztm-wollnma aber einfach zu-

samm wasmachn so und dann handeln=ma halt aus was ma machn wolln und,

kann sein dass des eben nich des is, was wa, für heute uns geplant hattn aber,

auch damit kann ich mich arrangiern und, muss halt fürmich dann abwägn will

ich des heute oder hab ich da Lust oder kann ich mich drauf einlassn, genau, und

das machen=wa echt also des is, oftmals schwierig weil=s halt, manchmal lang

dauert ja, aber ähm, wir fahrn gut damit genau so würd ich meine Rolle, als Papa

und, gar nich so als Papa sondern als Mitbewohner dieser dieserWGsehn« (Deniz,

Z. 1082–1097).

Auch wenn Deniz’ Tochter älter ist, muss das Zusammenleben der Familie organi-

siertwerden.Die »Organisationsfrage«bezieht sich vor allenDingendarauf,worauf

sich die Familienmitglieder einlassen wollen und worauf nicht. So ist es in der Fa-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 177

milie bspw. nicht gesetzt, dass Sonn- und Feiertagemiteinander verbracht werden.

Verbringt die Familie gemeinsame Zeit,wird flexibel ausgehandelt, was siemachen

möchten. Jedes Familienmitgliedmuss für sich abwägen: »[W]ill ich des heute oder

hab ich da Lust oder kann ich mich drauf einlassn«. Dieser Aushandlungsprozess

stellt sich oftmals schwierig dar und kann lange andauern. Jedoch resümiert Deniz,

dass die Familie gut damit fährt. Er legt seine Vaterschaft abschließend damit dar,

dass er sich nicht so sehr als »Papa«, sondern vielmehr als »Mitbewohner« einer

»WG« sieht. Deniz lehnt die Orientierung der Organisation des familialen Zusam-

menlebens an festen Vorgaben oder traditionellen Rollenverständnissen ab. Viel-

mehr organisiert sich die Familie ›basisdemokratisch‹ und bedürfnisorientiert.Un-

abhängig von den klassischen Eltern- oder Kinderrollen und den damit einherge-

henden innerfamilialen Hierarchien zählen in Deniz’ Familie das Individuum und

individuelle Bedürfnisse. Mit der Metapher der ›WG,‹ in der alle gleichberechtigt

sind, zeichnet Deniz ein Bild davon, wie sich seine Orientierung an seinen Idealen

im Familienalltag niederschlägt. Mit einem Wort bezeichnet er seine Vaterschaft

als »pure Herausforderung aber, nicht nur Vaterschaft, sondern auch mit jeman-

dem zusammenleben, is genau die gleiche Herausforderung bei uns is es halt bloß

sodass jetzt noch jemanddazugekommis so« (Z. 1227ff.).Übereinstimmendmit der

obigen Passage zum (Schul-)Übertritt seiner Tochter spiegelt sich die Orientierung

an Gleichberechtigung und Demokratisierung wider, die eine den Eltern gleichge-

stellte Position der Tochter im Familiengefüge fundiert.

Dennoch resultiert die Orientierung an den Idealen nicht in einer Negation von

klassischenErziehungsaufgabendurchden Idealisten,wie sich in folgender,dichter

Sequenz zeigt. Deniz erzählt von einer Situation, in der seine Tochter ihn fragt, wie

»des mit den Tagn [abläuft, JB]«:

»[I]ch wachse enorm weil du natürlich, schon mit Sachn konfrontiert wirst wo du,

wo du schluckst, also, ich hab sie mal von der Schule abgeholt und stehn an der

Verkehrsampel und so war=s für mich dieses einschneidende [lachend] Erlebnis

eswar dawar siegerade zwölf gewordn, und stehn so an derAmpel, und äh ich hab

halt konzentriert auf die Verkehrsampel geschaut und aufDing und dann sagt se,

du Papa ich möcht mal fragn, sag ma wie l-läuft denn des mit den Tagn ja, und

ich hab, [schluckt] echt geschluckt also so puhfff, ja und hab mich umgedreht

und sie hat=s sie hat=s gemerkt und hat selber gesagt Papa, alles cool, alles cool

ich möcht dich hierbei jetzt nich, in die Bredouille bring [lachend] ich fragMama

so wo ich dann sag ja und wo ich dann schon sag du [Tochter], ich kann dir dazu

nur, technisch was sagn so, is nichmeine Lebensrealität und was des bedeutet,

womit du dann zu kämpfn hast, worauf du, plötzlich acht gebn musst oder nich

acht gebn musst des kann ich dir nich sagn ich kann dir=s ich kann dir=s nur be-

schreibn und, des is ne Lebensrealität von derMama und dannmusst du glaub ich

des mit ihr auskartln und gar nich weil ich mich drückn will aber, des sind dann

schon so Situationen die dir dann, weißt=du w-weil man ja oft dazu neigt ähm, ja

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

klarweiß ich des ja, des is halt äh, deineRegel die bekommst du alle vierWochn,

ja hat den und den Hintergrund ja, aber zu sagn ich kann dafür nich sprechn so,

des is schon so ne Situation die ich mit [Tochter] gelernt habe nämlich zu sagn,

ich kann=s dir nich beantwortn und des gar nich als, wie steh ich denn dann da

als Papa sondern zu sagn hey und wenn mir dann gelegen is dann müssen wir-

dannmuss ichmich genauso wie [Tochter] drum kümmern so, dass ich des kann«

(Deniz, Z. 1011–1033).

Deniz wächst durch seine Vaterschaft und die Konfrontation mit seiner Tochter in

Situationen wie dieser. Jedoch muss er zunächst schlucken und scheint überfor-

dert,weswegenseineTochter ihnvonderBeantwortungderFrage freispricht.Deniz

kann zu dieser Frage nur »technisch« Stellung beziehen, da diese nicht seine »Le-

bensrealität«, sondern die derMutter berührt. Erwill sich zwar nicht vor der Beant-

wortung der Frage drücken, aber er »kann dafür nich sprechen«.Mit seiner Tochter

lernt er zuzugeben, etwas nicht zu wissen, ohne dass ihn dies als »Papa« infrage-

stellt. Vielmehrmuss er sich »drum kümmern so, dass [er, JB] des kann«. Deniz be-

greift seine Vaterschaft als Lerngelegenheit, in der er ›enorm wächst‹. Seine Toch-

ter und er pflegen ein enges (Vertrauens-)Verhältnis,welches es ihr ermöglicht, sich

mit intimen Fragen an ihren Vater zu wenden. An dieser Form der Beziehungsge-

staltung zeigt sich deutlich, dass der Idealist neue Vaterschaft und Caring Mascu-

linities zugleich repräsentiert, was sich nicht zuletzt in der Infragestellung von als

›typischmännlich‹ kodierten Verhaltensweisen ausdrückt – inDeniz’ Fall im Einge-

stehen und Kommunizieren seiner Unwissenheit und Unsicherheit. Deniz nimmt

zudem eine wertschätzende und ressourcenorientierte Perspektive auf Kinder ein,

indem er konstatiert, dass diese »denkende Individuen sind, dass sie ebn Verant-

wortung übernehmwiemit fridays for futuremit Engagement gegenRassismuswo

du dir halt denkst,wieso soll des ne Lebensrealität von Kindern sein genau, und des

is total spannend ich genieß es voll« (Z. 1258ff.).

Der Typus des Idealisten repräsentiert neue Vaterschaft. Der Dreh- und Angel-

punkt ist dabei die Orientierung an Idealen wie Gleichberechtigung und Demokra-

tisierung. Der Idealist möchte eine Bezugsperson darstellen und nimmt eine res-

sourcenorientierte Perspektive auf sein(e) Kind(er) ein.

Care

Auch in den konkreten, direkte und indirekte Care-Arbeit betreffendenHandlungs-

praktiken des Idealisten findet sich seineOrientierung an (politischen) Idealenwie-

der. Die Verrichtung von sowohl Haushalts- als auch von Erziehungsaufgaben stellt

für ihn eine Selbstverständlichkeit dar, die nicht infrage gestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 179

In einer Passage über den Ablauf des Familienalltags erzählt Deniz, dass sämt-

liche Absprachen innerhalb der Familie jeden Tag neu ausgehandelt werden.32 Das

»erste Aushandeln« (Z. 1105) bezieht sich darauf, dass besprochen wird, welches Fa-

milienmitgliedwie in die Arbeit oder zur Schule kommt undwer das Kind begleitet.

Das »zweite Aushandeln« (Z. 1117) beginnt, wenn die Tochter aus der Schule kommt

und es um ihre Freizeitgestaltung geht. Auch hier geht es bspw. um Fragen,wer die

Tochter wo hinfahren oder abholen kann. »[O]rganisatorische Fragen« (Z. 1121), die

die Mahlzeiten der Familie, das Einkaufen oderWäsche waschen betreffen, werden

ebenfalls immer neu ausgehandelt.Hierbei ist es in Ordnung,wenn seine Frau, sei-

ne Tochter oder er selbst mal »kein Bock« (Z. 1126) haben. Die Tochter agiert bereits

sehr selbstständig und bringt sich zu großen Teilen in den Haushalt ein. Der All-

tag der Familie ist damit von flexiblen Aushandlungsprozessen bestimmt, die sich

an denBedürfnissen der einzelnen Familienmitglieder orientieren und feste Aufga-

benverteilungen ablehnen. Da Deniz’ Frau die Familienernährerin ist und zu gere-

gelt(er)en Zeiten in die Arbeit gehen muss, entzieht diese sich den (teilweise lang-

wierigen) Aushandlungsprozessen manchmal (vgl. Z. 1104ff.). Deniz scheint einen

Großteil des Aushandlungsprozesses mit der Tochter abzuwickeln und stark in die

Organisation der Familie sowie in Haushalts- und Erziehungsaufgaben eingebun-

den zu sein, wie sich bereits im Narrativ über die Kommunikation mit der Schule,

die Deniz hauptverantwortlich übernimmt, zeigt.

In einemweiteren Auszug aus der Eingangspassage, in der es um seine Tochter

geht, spiegelt sich wider, inwiefern die idealistisch motivierten Aushandlungspro-

zesse auch (die Vorstellung von) Erziehung fundieren:

»[A]lso durch diesn Freiraum den sie a in der Schule hat und b auch Zuhause hat

Sachn selbst zu entscheidn und ob=s sie=s machn will oder nichmachn will, hat

natürlich ne extrem ähm (2) wie würd ich sagn, ne extrem kritische Person auch

aus ihr gemacht also die, die [räuspert sich] die wenn sie für sich wenn sie-wenn

Sachn für sie keinen vernünftigen Sinn, ergebn, sie nich bereit is sich dem äh zu

unterwerfn so, also eigentlich alles ziemlich gut gelaufn aus meiner Perspekti-

ve und, was wir schon merkn isch=s jetzt natürlich mit dreizehnmit vierzehn so

dieseWidersprüchedie einfach, in der Sozialisation n jugendlichesMädchen auf-

macht, gegenüber ihren Eltern, also, unabhängig davon wie viel Freiheitn sie hat

oder nich hat verortet sie sich natürlich anders und so dieses rebellische is jetzt

da, die letztn zwei Jahre sind schon, dass=sie=schon unsereGrenzn nochmal auf-

zeigtnämlich in der Form so,wie viel lässtmandenndann zu also die Frage iswirk-

lich, permanent da und wir versuchen=s halt so zu lösen dass wir sagn alles was

32 DadieAufteilung vonHaushaltsaufgaben im InterviewmitDeniz nur an einer Stelle im Inter-

view explizit beschrieben wird und diese bereits im Rahmen der Falldarstellung ausführlich

vorgestellt und interpretiert wurde, wird hier nur eine kurze Zusammenfassung ebendieser

aufgeführt (vgl. dazu Kap. 4.1.1).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

nicht unbedingt, in Anführungszeichen für sie neGefahr und damein ich gar nich

so später hat sie dann keinBeruf oder was weiß ich sondernwirklich ne Gefahr für

Leib, und Lebn, is, is ok ne, darf sie entscheidn und, ich merk aber des reicht ihr

nich also, so dieses-diesen-Gren-diese Grenzn aus probiern dieses herausfordern

is schon da [lachend] sie tut sich natürlich schwer weil, wir des halt nich als Her-

ausforderung sehn sondern ja dannmach halt so und des reicht ihr nich weil sie

ja diese Reibung auch, vermut ich zumindestens diese diese diese Reibung auch

braucht« (Deniz, Z. 175–195).

Der Freiraum,Entscheidungen selbst zu treffen,macht aus seiner Tochter eine »ex-

trem kritische Person«, die sich nur unterwirft, wenn »Sachn« einen vernünftigen

Sinn für sie ergeben.Dies bewertet Deniz positiv.Gleichzeitig bemerken die Eltern,

dass die pubertierende Tochter sich seit einiger Zeit trotz ihrer vielen Freiheiten ge-

gendieElternaufzulehnenbeginnt.Damit stellt sich fürdieElterndieFrage,was sie

alles zulassen sollen. Der Lösungsversuch besteht darin, der Tochter die Entschei-

dungsmacht für alles, was keine Gefahr für »Leib, und Lebn« darstellt, zu übertra-

gen.Die Tochter tut sich schwer damit, dass dies für ihre Eltern keineHerausforde-

rung darstellt. Sie testet die Grenzen aus und fordert ihre Eltern heraus. Erkennbar

wird die konsequente Orientierung der Erziehung an politischen Idealen: So stellt

es bspw. aufgrund von Deniz’ Systemkritik keine ›echte‹ Gefahr dar, »kein Beruf«

zu haben.33 Das Freiheitsstreben und Werte wie Selbstbestimmung und Gleichbe-

rechtigung des Idealisten sind der Orientierung an festen Hierarchien oder Regeln

übergeordnet und werden stärker gewichtet. Auch wenn die Auseinandersetzung

mit der Tochter große Anstrengungen erfordert,wählt Deniz nicht denWeg des ge-

ringstenWiderstands, der darin bestehen würde, die »Papakarte« (Z. 1008) zu spie-

len. Vielmehr priorisiert er die Orientierung an seinen Idealen.

Für den Idealisten stellt die Verrichtung von Care-Arbeit in Form von Organi-

sations-,Haushalts- und Erziehungsaufgaben eine Selbstverständlichkeit dar. Dies

ist wiederum auf seine Ideale zurückzuführen, die die konkreten Praktiken zudem

durchziehen.

Natio-Ethno-Kulturelle Zugehörigkeit

Eine metaperspektivische Sichtweise auf das Thema Kultur ist kennzeichnend für

den Idealisten. Er verweigert kulturelle Zuschreibungen und steht für ein dynami-

33 Diese Haltung ist vermutlich auch durch die Berufs- und Bildungsbiographien seiner Frau

und seiner selbst geprägt. Beide gehen nicht den vorgegebenen und klassischen Bildungs-

weg und sind trotzdem erfolgreich und können sich im Rahmen ihrer Tätigkeiten verwirkli-

chen. Deniz’ höchster Bildungsabschluss ist sein Realschulabschluss. Über berufliche Umwe-

ge arbeitet er heute als Trainer in der Erwachsenenbildung. Deniz’ Frau hat zwar das Abitur,

aber bricht ihr Studiumspäter ab, um sich nach einer beruflichenZwischenstation imBereich

der Gastronomie selbstständig zu machen (vgl. dazu Kap. 4.1.1).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 181

sches Kulturverständnis. Zugleich verfügt er über eine ausgeprägte Ambiguitätsto-

leranz im Umgangmit der Frage nach seiner Zugehörigkeit.

Die Fähigkeit, Widersprüche auszuhalten, erlernt Deniz im Laufe seines Le-

bens.34 Sein Aufwachsen ist davon geprägt, dass er in einem konservativen, mehr-

heitlich weißen Vorort groß wird (vgl. Z. 274f.). Zusätzlich sind beide Elternteile

erwerbstätig, weswegen eine »Nachbarin« (Z. 21), die Deniz auch als »Pflegemama«

(Z. 20) oder »Oma« (Z. 21) bezeichnet, für die Betreuung der Kinder hinzugezogen

wird. Die Betreuungsperson und seine Freund:innen aus der frühen Kindheit stel-

len für Deniz Vertreter:innen der ›deutschen Kultur‹ dar, während seine Familie die

›türkische Kultur‹ symbolisiert (vgl. Z. 14ff.). Dies resultiert darin, dass er sich in

einem »Zwiespalt« (Z. 23) befindend aufwächst, den er erst später zu überwinden

lernt. Sein heutiges Verständnis von Kultur spiegelt sich darin wider, dass Deniz

Personen als »Abbild[er], von Strukturn und Verständnissen« (Z. 896f.) begreift,

die von einem eurozentristischen »kolonialen Verständnis« (Z. 898) geprägt sind,

welches für sich beansprucht, »Kultur definieren zu könn« (Z. 899).Damit zeigt sich

Deniz’ intellektuell-theoretischer und machtkritischer Zugang zu diesem Thema.

Dementsprechend verortet er dasDilemma »nirgendwo dazuzugehörn aber überall

dazugehörn wolln« (Z. 463f.) in der Generation seiner Eltern, welches er scheinbar

für sich selbst aufgelöst hat. Er identifiziert sich zudem als einziger Mann im

Sample als nicht weiß (Z. 736, 836ff.). Aufgrund seines ›Nicht-weiß-Seins‹ macht

er immer wieder Rassismuserfahrungen.35 So auch, als er sich nach einer Auszeit

beruflich neu orientieren will. Deniz konzipiert und führt bereits seit einigen

Jahren auf kommunaler Ebene »n Haufn Projekte zu Diversität« (Z. 728) durch, als

ihm eine Stelle in diesem Bereich angeboten wird. Obwohl er sich aufgrund seiner

Erfahrung und Expertise gute Chancen ausrechnet, bekommt er die Stelle nicht,

sondern »die hat n Weißer gekriegt« (Z. 737). Deniz konstatiert: »klar war, dass sie,

ne deutsche Person nehm und niemandn mit Migrationshintergrund« (Z. 752f.).

Dieses Erlebnis repräsentiert für ihn strukturellen Rassismus:

»[U]nd plötzlich wird des halt zu nem zu nem Bestandteil von dir dass du sagst

auf die Stelle brauch ich mich nich zu bewerbn egal ob ich qualifiziert bin, ich

werde nich genomm, es wird ein Weißer bevorzugt und, in den meistn Fälln is

34 Da diese Entwicklung bereits im Rahmen der Falldarstellung ausführlich vorgestellt und in-

terpretiert wurde, wird hier nur eine kurze Zusammenfassung eben dieser aufgeführt (vgl.

dazu Kap. 4.1.1).

35 Im Rahmen der sinngenetischen Typenbildung werden die Rassismuserfahrungen der Fälle

von Deniz (Typ I: Idealist) und Onur (Typ III: Traditionalist) nur kurz thematisiert. Diese sind

genauer in den jeweiligen Falldarstellungen nachzulesen (vgl. dazu Kap. 4.1.1; 4.1.2). In den

Ansätzender soziogenetischenTypenbildungwerdendie Rassismuserfahrungender verblei-

benden vier Fälle (aus Typ II: Pragmatiker und Typ III: Traditionalist) genau beleuchtet, um

Redundanzen zu vermeiden (vgl. dazu Kap. 4.3.1).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

es so und dann fängst du an dich zurückzuschraubn dich zurückzunehm so, dich

äh zu begnügn mit weniger mit nicht dran zu komm und so weiter und so fort

genau (2) und des mein ich mit strukturellm Rassismus der mich, nach wie vor

noch begleitet« (Deniz, Z. 869–875).

Der Begriff des strukturellen Rassismus wird oftmals mit dem der strukturellen

Diskriminierung gleichgesetzt. Bei letzterem handelt es sich um ein hochkom-

plexes und schwer zu durchdringendes Phänomen, unter dem »Praktiken der

Herabsetzung, Benachteiligung und Ausgrenzung [gefasst werden, JB], die ge-

gen Angehörige bestimmter Gruppen bzw. Gruppen gerichtet sind« (Gomolla 2016,

S. 73).Entscheidenddabei ist, dass »Mechanismen institutionellerDiskriminierung

unabhängig von individuellen Vorurteilen oder negativen Absichten operieren und

aufrechterhalten werden können […] sie kann sogar im Handeln wohlmeinender

Akteure zustande kommen« (Gomolla 2017, S. 134). Einerseits drückt sich in Deniz’

Feststellung seine große Frustration über die sich wiederholende Benachteiligung

aus, die er an dieser Stelle sprachlich auch als konjunktiven Erfahrungsraum aus-

drückt.DasWissen und die Reflexionsfähigkeit über Rassismus scheinen für Deniz

andererseits eine Bewältigungsstrategie seiner Rassismuserfahrungen darzustel-

len.Generell scheint die intellektuelle Beschäftigungmit seinen politischen Idealen

Deniz darüber hinaus zu befähigen, den Zugehörigkeitskonflikt zu bewältigen und

die ihm inhärentenWidersprüche in seine Identität zu integrieren.

Zusätzlich verweistDeniz auf die intersektionale Verschränkung vonDifferenz-

kategorien, indem er auf die zusätzliche Benachteiligung durch seine fehlende for-

male Qualifikation in seinem Beruf aufmerksam macht. So verdienen seine Kol-

leg:innen aufgrund ihres Studiumsmehr, obwohl Deniz »inhaltlich den Ton angibt«

(Z. 843).Wenn er Seminare leitet,wird ihmoft rückgemeldet, dass er »gut Deutsch«

(Z. 846) spricht und gleichzeitig wird ihmmit großemMisstrauen begegnet, weil er

kein Studium vorweisen kann (»und, ach ham sie des studiert so undwenn ich dann

in Seminarn bin, könn sie des überhaupt« (Z. 847f.)). Gleichwohl kann Deniz sei-

ne Berufstätigkeit als Bewältigungsstrategie seiner Diskriminierungserfahrungen

nutzen, weswegen er sich privilegiert fühlt:

»Und ich glaub deswegen bin ich auch co-find ich=s so cool dass ich in demBereich

jetzt arbeite also weil ich des natürlich ständig A anprangern kann und B Wege

und Möglichkeiten und Tools aufzeigen kann wie=s eben anders auch sein kann

und, da natürlich jetzt ganz ganz viel Erfahrung, habe ganz ganz viel äh, Know-

How habe ganz ganz viel Sachn entwickelt habe für mich und mit andern, Kolle-

ginnen zusammen, neue Ansätze entwickelt habe und n-nachdem ich Betroffener

bin natürlich auch mir leicht tu jetzt, mit solchn Sachn umzugehn, Sachn in Frage

zu stelln auch aufzulösn des=is natürlich cool, ja, die Möglichkeit hat nich jeder

und daher wieder weiß und elitär also bin ich, ja, muss man, muss man so sehn

ha-ich hab schon, natürlich bin ichbetroffn aber auf der andern Seite hab ich auch

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 183

Zugänge ja, Zugänge die, beispielsweise n Geflüchteter nich hat also auch des

muss man sich eingestehn« (Deniz, Z. 913–924).

In seinemBereich kannDeniz dieseMissstände »anprangern« undWegeundWerk-

zeuge aufzeigen, wie es »anders auch sein kann«. Viel Erfahrung, Know-How, die

Offenheit fürNeuesundnicht zuletzt dieErfahrungalsBetroffenerhelfen ihm,Din-

ge »in Frage zu stelln auch aufzulösn«. Dies bezeichnet er als »weiß und elitär«, da

andere dieseMöglichkeit nicht haben. So hat er z.B. imVergleich zu einemGeflüch-

teten »Zugänge«, die er nutzen kann. Einmal mehr zeigt sich die hohe Bedeutung

seines Idealismus fürDeniz: SeineErwerbsarbeit nutzt er zusätzlich,umdieGesell-

schaft zu gestalten und um Strukturen zumehr Gleichberechtigung zu verändern.

Seine Ideale dienen dem Idealisten dazu, einen metaperspektivischen Zugang

auf Kultur einzunehmen, Zuschreibungen abzulehnen und Widersprüche auszu-

halten. Scheinbar ermöglichen sie ihm nicht zuletzt die Bewältigung von Diskrimi-

nierungserfahrungen und die Auflösung des für viele migrantische bzw. migranti-

sierte Menschen hochkonflikthaften Erlebens der Frage nach Zugehörigkeit.

4.2.2 Typ II: Pragmatiker

Männlichkeit

Der Pragmatiker ist in Bezug auf seine Männlichkeitskonstruktion ambivalent: Ei-

nerseits weist er Elemente eines traditionell-konservativen Entwurfs von hegemo-

nialerMännlichkeit auf.Andererseits zeigt er Verhaltensweisen,die ihn zugleich als

Vertreter vonCaringMasculinities erscheinen lassen. ImGegensatz zumIdealisten,

bei demesdie (politischen) Ideale sind,die seinenEntwurf als Repräsentant vonCa-

ringMasculinities fundieren, ist es beim Pragmatiker der Pragmatismus, der seine

handlungsleitende Orientierung darstellt.

Wolfgang ist einer der Pragmatiker. Er definiert sich einerseits als ›Macher‹,

als jemand, der Dinge durchzieht, und hart im Nehmen ist. Dies zeigt sich an der

folgenden Passage, in der Wolfgang über seine Ausbildung in einer Autowerkstatt

spricht:

»[D]iese drei Jahre warn irgendwie, also jetzt net unbedingt die schönste Zeit für

mich, aber i hab=s durchzogn, weiß au net i war-i bin halt so a Typ wenn i was

anfang dannmach i=s fertig [klatscht in die Hände] irgendwie und des hatmi aber

jetzt wenn i immer so zurückdenk, wahnsinnig viel gebracht in meim Leben also

ich bin dadurch, härter gwordn auch de-grad wenn=sWinter war, hat der zu mir

gsagt jetzt tut=ser erstmal schneeschippen der hat da überhaupt keine Gnade

[holt Luft] wir=warn, total nasse Haare uns=hat=s=gfrorn war dem scheißegal,

wir ham=s gmacht ham=s durchzogn, [holt Luft] und, [klatscht] eigentlich bin ich

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

dankbar für diese Erfahrungen=die=i=in=meim=Lebn=gmacht=hab« (Wolfgang,

Z. 130–138).

Obwohl ihn die Ausbildung nicht besonders interessiert (»scheißegal mach ich, ich

hatte keine Ahnung von Autos keine Au-wirklich, null, aber egal i hab des gmacht«

(Z.118f.)) und der Chef hartmit den Angestellten umgeht, ›zieht er sie durch‹.Durch

diese Erfahrungwird er härter,was ihm »wahnsinnig viel gebracht« hat. Abgesehen

von der Erwerbsarbeit prägen seine beiden Leidenschaften, dieMusik und der Fuß-

ball,Wolfgangs Leben. Da er beiden intensiv nachgeht, ist er immer viel unterwegs

und sehr eingespannt, worauf er irgendwann »kein Bock« mehr hat: »[J]a war, n ja

au ne spannende Zeit also des immer unterwegs zu sein des hat mir immer gefalln

erst B-Band, dannmit=m Fußball und dann irgendwann hat i dann kein Bockmehr

[leiser]weil=dann=hab=i=gsagt jetzt hab iBockauf Familie« (Z.467ff.).Hier kündigt

sich die Begründungslogik seines handlungsleitenden Pragmatismus an:Wolfgang

hat sein ›Leben gelebt‹ – hat sich beruflich verwirklicht, seine Leidenschaften und

Interessen ausgelebt. Erst dann kann er sich demFamilienlebenwidmen. In folgen-

demAuszug spricht er über die täglicheRoutine,die beinhaltet,dass er seineKinder

jedenMorgenmitdemFahrradzumKindergartenbringt.Danach fährt erweiter ins

Büro undnutzt diese Zeit als »täglicheMeditation« (Z. 671f.). »[J]a da fahr ich undda

muss i an nix denken und ich genieß das voll aber i muss ganz ehrlich sagn um drei

schau i scho wieder auf die Uhr, dann is Feierabend damit ich heim kann, ummei-

ne Kinder zu sehn und, des is für mich schon ne ganz große Erfüllung« (Z. 672ff.).

Es scheint, als könnte Wolfgang es nicht erwarten, zu seinen Kindern nachhause

zu kommen und Zeit mit ihnen zu verbringen. Die Tatsache, sein ›Leben gelebt‹ zu

haben, erlaubt es ihm nun, voll in der Familie aufgehen zu können. Pointiert lässt

sichmit Helfferich (2012) sagen: »[M]en have to bemen before they can start a fam-

ily« (ebd., S. 160). Damit ist seine Entscheidung für ein Leben, in demnichtmehr er

selbst, sondern seine Familie an erster Stelle steht, eine pragmatische. Nachdem er

nicht nur eine wichtige Bezugsperson für seine Kinder darstellt, sondern sich auch

fürsorglich zeigt und sich in Care-Arbeit einbringt, stellt er einen Vertreter von Ca-

ringMasculinities dar.

Auch Timothee kann als Repräsentant von Caring Masculinities gelten, wenn-

gleich auch er sich dabei in erster Linie am Pragmatismus orientiert. So berichtet

er, dass hauptsächlich er für das Kochen verantwortlich zeichnet. Allerdings ordnet

er die Sorgearbeit der Erwerbsarbeit nicht über: Nachdem er in seinem ehemaligen

Job sowieso erst nachmittags zur Arbeit geht, kocht er mittags. Doch auch nach ei-

nem Jobwechsel arbeitet er viel von zuhause, weswegen er auch heute noch in der

Hauptverantwortung für das Kochen ist (vgl. Z. 1627ff.). Seine Haltung zu Sorgear-

beiten, die denHaushalt betreffen, scheint sehr pragmatisch.Um seine hohe Betei-

ligung an Care-Arbeit (besser) in seine Konstruktion von Männlichkeit integrieren

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 185

zu können, rahmt er seineArgumentation zusätzlich als kompetitivenVergleich. Im

folgenden Auszug spricht Timothee darüber, wie er es erlebt,Windeln zu wechseln:

»[I]ch hab viele Freunde die dann irgendwie dann ähm n Kind habn und dann

sagen oah die Windeln stinkn ich kann ihm die Windeln nich wechseln weil sie

stinkt [holt Luft] und dann is das Kind halt irgendwie drei Monate alt und kriegt

noch und kriegt nochMuttermilch und da stinkt das doch nich also wart mal ab

bis du dem Fisch gegeben hast ja dann hast du=n anderes Problem ja [holt Luft]

unddas sindhalt so Sachndabin ich halt, w-weniger empfindlich für sowas ja also

ichmach das dannweil es halt so is dannmach ich das [holt Luft] beschwermich

aber jetzt nich da-darüber dass es stinkt dass es stinktwissenwir alle das=is=klar

aber m-w-w-deswegen wechsel ich ja trotzdem dieWindel ja deswegen hab ich

da so ne ganz andere Einstellung dazu« (Timothee, Z. 1555–1564).

Während sich viele Freunde von ihmweigern, ihren Kindern dieWindeln zu wech-

seln, weil diese stinken, ist Timothee »weniger empfindlich für sowas«. Er »mach[t,

JB] dasdannweil es halt so is«undbeschwert sichnichtdarüber.Daranzeigt ernicht

nur seinepragmatischeOrientierung, sondernauch,dass erdasVerrichten vonSor-

gearbeit, wie bspw. das Windeln wechseln, als ernstes Spiel des Wettbewerbs für

sich umdeutet. Er ist nicht so ›zimperlich‹ wie andere Väter, sondern packt an und

tut, was getan werden muss. Ob Timothee von seinen Freunden dafür tatsächlich

symbolisches Kapital, also soziale Anerkennung, erhält, bleibt an dieser Stelle of-

fen. Festgehalten werden kann aber, dass diese Rahmung es Timothee ermöglicht,

sich in seiner Männlichkeit gegenüber anderenMännern aufzuwerten.

Auch Niam lässt sich dem Typus des Pragmatikers zuordnen. Seine Männlich-

keitskonstruktion entfaltet sich vor allem entlang der Metapher des Kampfes, der

ebenfalls den traditionellen Elementen von hegemonialerMännlichkeit zugeordnet

werden kann. Niam kämpft sowohl mit seinen Eltern36, als auch im Sport und ge-

gen die Krankheit seiner Frau. Sport spielt schon immer eine große Rolle in Niams

Leben.So hat bspw.das gemeinsame Fußballspielenmit denKindern aus derNach-

barschaft schon früh einengroßenStellenwert für ihn (vgl.Z. 498ff.).NachderTren-

nungvoneinerEx-Freundinmusser seineWutkanalisierenundbeginntzusammen

mit seinem Bruder im jungen Erwachsenenalter professionell zu kickboxen (vgl. Z.

567ff.). Die Brüder kämpfen sich sogar so weit hoch, dass sie im Kader Deutsch-

lands bzw. imKader eines Bundeslandes spielen.Niam lebt also einerseits die erns-

ten Spiele des Wettbewerbs in ihrer Reinform. Andererseits kämpft er zusammen

mit seiner Frau den Kampf gegen ihre chronische Erkrankung. Im folgenden Aus-

zug spricht er darüber, dass er sich für sich und seine Familie, aber vor allem für

seine Frau, Gesundheit wünscht. Er begründet dies wie folgt:

36 Darauf wird später genauer eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

»[W]eil=s schon einfachm-m die Familie schon, stark beeinträchtigt [holt Luft]

weil sie ja schon einfach (2) mpf würd ich sagen desmeiste schmeißt, und wenn

sie halt einfach ausfällt [holt Luft] da gab=s ne Zeit, genaudes is vielleicht noch zu

erwähnen da gabs ne Zeit wo man nich wusste was sie hatte also die [holt Luft]

hat dann angefangen Schmerzen zu bekommen und konnt des Bein nich mehr

bewegen [holt Luft] und konnt nichmehr aufstehen also auch soweit dass ich sie

wenn sie [holt Luft] zum Pieselnmusste aufs Klo getragen hab dass sie=dass sie

pieseln kann und [holt Luft] des ging glaub ich über ein Jahr da war die [Tochter]

grad, [schluckt] n Jahr alt und dann war sie hiermal neWoche im Krankenhaus

da mal ne Woche im Krankenhaus und keiner wusste [holt Luft] was sie hatte«

(Niam, Z. 1151–1160).

Was sich hier zeigt ist, dassNiam–zumindest in der Vergangenheit – extensiv Sor-

gearbeit für seineFrauundTochter leistet.SeineFraukannaufgrundeiner zunächst

nicht diagnostizierten Krankheit teilweise nicht mehr gehen, sodass er sie auf die

Toilette tragen muss. Bis zur Diagnose folgen einige Krankenhausaufenthalte, in

denen Niam hauptverantwortlich für seine einjährige Tochter ist. Niam erhält in

dieser Zeit zwar viel Unterstützung von seiner Schwiegermutter (vgl. Z. 1175), den-

noch kann er »fast n Jahr nich [arbeiten, JB]« (Z. 1172). Generell leistet er auch heute

noch in Bezug auf seine Kinder viel Care-Arbeit, wie sich später noch zeigen wird.

In Bezug auf die Aufgabenverteilung zwischen seiner Frau und ihm äußert er sich

folgendermaßen:

»[W]obei=s n-nich klassisch isweilwir weil wir da eher altertümlich sind sondern

weil=s halt einfach praktischer is [holt Luft] weil sie des halt einfach gut kann die

Sachen Kochenwürd ich mirwünschen dass ich öfter kochemir macht des Spaß

aber es passt halt einfach zeitlich [holt Luft] oft nicht reinweil ja ich bin dann halt

für grillen zuständig solche Sachen also es is schon, es is schon, würd ich sagen

dass unser Familienbild schon eher klassisch aber (2) m wir fahren damit beide

sehr gut und ähm es is auch glaub ich des was wir beidewollen ohne jetzt irgend-

wie konservativ zu sein oder so« (Niam, Z. 1076–1083).

Die Rollenverteilung zwischen seiner Frau und sich bezeichnet er als »klassisch«.

Dies resultiert jedoch nicht daraus, dass das Paar »altertümlich« ist, sondernweil es

»halt einfach praktischer« ist undweil »[Niams Frau, JB] des halt einfach gut kann«.

Beide »fahren« gut damit undbefürwortendiesesModell, jedochnicht,weil sie kon-

servativ sind.Wie auch beiWolfgangundTimothee folgt die Aufgabenverteilung bei

Niam und seiner Frau einer pragmatischen Logik.

Die Vertreter des Typus Pragmatiker grenzen sich bewusst vom Konservativis-

mus ab und hinterfragen die von ihnen gelebten Rollenmodelle, auch wenn es nicht

WertewieGleichberechtigung sind,die ihrHandeln in erster Linie leiten.Als Legiti-

mation für ihr Handeln führen sie ihren Pragmatismus als Orientierung an, egal in

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 187

welcheRichtungdas Pendel schwingt: FürWolfgangwar es für seinenÜbergang zur

Vaterschaft fundamental, sich vorher ›auszuleben‹.Timotheegelingt es,die von ihm

verrichtete Sorgearbeit neben seiner pragmatischen Orientierung über die kompe-

titive Komponente der ernsten Spiele desWettbewerbs in seine Männlichkeitskon-

struktion zu integrieren. Auch Niam integriert seine Fürsorge mittels seines Prag-

matismus in seine Männlichkeitskonstruktion. So sind die Pragmatiker zwischen

hegemonialer Männlichkeit und CaringMasculinities zu verorten.

Vaterschaft

Die Orientierung an Pragmatismus ist ebenfalls in Bezug auf Vaterschaft hand-

lungsleitend. Fälle, die dem Typus des Pragmatikers zugeordnet werden können,

vereint darüber hinaus, dass sie viel Verantwortung innerhalb der Familie über-

nehmen und sich an den Bedürfnissen ihrer Kinder orientieren. Sie stellen Bezugs-

personen für ihre Kinder dar und bringen sich in hohem Maße in Care-Arbeit ein.

Damit können sie zugleich als neue Väter gelten.

ImFall vonWolfgang zeigt sich zunächst die engeVerzahnung vonMännlichkeit

und Vaterschaft. In folgender Passage bezieht er sich darauf, dass die Vaterschaft

ein »Weichei« aus ihm gemacht hat:

»[A]lso ich könnt=ma=mei Lebn ohne meine Kinder und meine Frau gar nim-

mer vorstelln dis is, is meine Erfüllung muss i echt sagn ja kam au genau

zur richtigen Zeit (2) ich bin aber seit ich Vater gewordn bin bin i n Weichei

gwordn weil=also plötzlich macht ma sich über Sachn Gedankn, die ma vor-

her=nich=gmacht=hat=also, [holt Luft] also meine Kinder habn mir eins gelehrt

dass ich nicht der wichtigste Mensch auf der Welt bin es gibt jetzt drei, drei

Menschen die wichtiger sind=im-im Leben als wie ich ja, aber ich versuch des au

net zu übertreibn es gibt ja au Eltern, also jetzt grad wo=mer, wenn=ma Vater

wird, so in=ner=neuen=Rolle und mir-mir sind immer diese Eltern so aufn Sack

gangn, die ständig nur über ihre Kinder erzähln, des hab i versucht immer zu

vermeiden, [holt Luft] natürlich kommt ma da au an ( ) des-des lässt sich gar

net richtig vermeiden aber [holt Luft] ich versuch mit dem Ganzn, möglichst

unaufgeregt und normal umzugehn, gelingt mir nicht immer aber ich versuchs

jedenfalls« (Wolfgang, Z. 675–687).

Wolfgang bezeichnet seine Familie hier als seine »Erfüllung« und betont einmal

mehr, dass seine Vaterschaft genau zur richtigen Zeit kam. Jedoch ist er dadurch

zum»Weichei gewordn«, da er sich plötzlichGedanken umDingemacht, die vorher

nicht relevant für ihn waren. Durch seine Kinder hat er gelernt, dass nicht er selbst

der wichtigste Mensch »auf der Welt« ist, sondern seine Frau und Kinder. Eltern,

die nur über ihre Kinder sprechen, wertet er vor seiner eigenen Vaterschaft ab. Als

Vater merkt er jedoch, dass sich dies kaum vermeiden lässt. Es gelingt ihm nicht

immer, »normal« und »unaufgeregt«mit seiner Vaterschaft umzugehen.Die Vater-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

schaft als neue Lebensphase ermöglicht es Wolfgang somit offenbar, Emotionen,

die in der Konstruktion des Ideals hegemonialer Männlichkeit nicht vorgesehen

sind,wahrzunehmen und zuzulassen.37 Durch die Externalisierung, also durch das

Verlernen der Wahrnehmung von Emotionen jenseits von Wut und Aggression als

Teil des Erwerbs einesmännlichenHabitus (vgl.BöhnischundWinter 1993,S. 129f.),

istWolfgang dies vorher nicht oder nur eingeschränktmöglich.Die vorher gelernte

Abwertung des Weiblichen38 zeigt sich jedoch noch immer in dem Begriff »Weich-

ei«, oder auch im Narrativ über die Eltern, die ständig über ihre Kinder sprechen

bzw. im aufgeregten, ›hysterischen‹ oder ›unnormalen Umgang‹ mit Elternschaft.

Die Transition zur Vaterschaft zeigt sich bei Wolfgang also vor allem im Umgang

mit seinen Gefühlen (für die Kinder). Auf die Nachfrage nach der Beschreibung

seiner Rolle als Vater antwortet er:

»[E]s=is halt immer schwer dis=über sich selber soDinge zu sagen alsowenn jetzt,

des=müsstesch eigentlichmei Frau fragen aberwahrscheinlichwürd-würd=se sa-

gen, dass ich n super Vater bin weil natürlich wie ich vorher scho gsagt hab die

die die Kinder kriegn von mir alle Aufmerksamkeit, die se, benötigen, und, Lie-

be im Überschuss also, ich bin auf jeden Fall immer da wenn se mich brauchn

des wissn se auch, wir=ham=a=sehr s-s-son Vertraunsverhältnis, da n großes und,

[holt Luft] dis Gute is auch, ich versuch dene immer zu sagn hey lügt=s mi net an

sagt=s mir lieber die Wahrheit und des machen die dann auch irgendwie« (Wolf-

gang, Z. 775–782).

Wolfgangs Frau würde über ihn sagen, dass er ein »super Vater« ist, da er seinen

Kindern Aufmerksamkeit und Liebe im »Überschuss« bietet. Er ist immer da,wenn

sie ihn brauchen. Sie pflegen ein »Vertraunsverhältnis«, was sich zum Beispiel dar-

in äußert, dass die Kinder Wolfgang in der Regel nicht anlügen. Das Interesse an

einer eigenständigen und engen Beziehung zu den Kindern, das typisch für neue

Väter ist, demonstriert sich im Fall vonWolfgang sehr eindrücklich.Nachdem neue

Vaterschaft gesamtgesellschaftlich als (neues) Ideal wahrgenommen werden kann,

37 Dies erinnert stark anOnurs Übergang zur Vaterschaft, der in Kapitel 4.1.2 aufgearbeitet wur-

de.

38 Interessanterweise kann davon ausgegangen werden, dass »when fathers are active in infant

care, boys develop an intimate knowledge of masculinity, which makes them less likely to

devaluate the feminine, whereas when fathers are rarely around, boys lack a clear sense of

masculinity and construct their identities in opposition to things feminine by devaluing and

criticizing women« (Coltrane 2004, S. 226). Für Wolfgangs Fall ist kennzeichnend, dass sein

Vater die Familie in einer ›Nacht-und-Nebel-Aktion‹ verlässt und nach Griechenland zurück-

kehrt, woraufhin die Mutter und die beiden Kinder auf einen Schlag auf sich gestellt sind.

Dadurch muss Wolfgang schon früh viel Verantwortung für seinen kleinen Bruder überneh-

men undwird für ihn zu einer Vaterfigur (vgl. Z. 567ff.). Dies kann einen Erklärungsansatz für

die Verhaltensweise Wolfgangs darstellen.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 189

ist es Wolfgang durch das Ausfüllen seiner Vaterrolle, das er mit dem antizipierten

Prädikat seiner Frau als »super« bezeichnet,möglich, seineVaterschaft zumernsten

Spiel des Wettbewerbs zu machen und symbolisches Kapital anzuhäufen. Interes-

sant ist darüber hinaus, dass die Mutter offenbar ebenfalls das Konzept der neuen

Vaterschaft befürwortet und ihrenMann darin positiv bestärkt.

In Timothees Fall zeichnet sich ab, dass die Pragmatiker ihre Vaterschaft

verantwortungsbewusst gestalten und ihre Rolle in Bezug auf Thematiken wie

Gleichberechtigung innerhalb ihrer Partnerschaft reflektieren. Timothee sieht

seinen »Auftrag als Vater ob jetzt mit Migrationshintergrund oder nicht« (Z. 1223f.)

darin, seinen Kindern »Werte mitzugeben« (Z. 1225), die »gesellschaftlich akzep-

tiert« (ebd.) sind.Dazu zählt für ihn die Ablehnung von Sexismus undHomophobie

(vgl. Z. 1226f.) und dass es für seinen Sohn »normal is, dass irgendwie n Schwar-

zer mit ner Weißen zusammen is und umgekehrt« (Z. 1228f.). Diese Werte, die

wiederum Ausdruck von Caring Masculinities sind, haben für Timothee universell

Gültigkeit. Doch sein Pragmatismus ist zweifellos die leitende Orientierung in

Bezug auf seine Vaterschaft. Dies zeigt sich exemplarisch an folgendem Auszug,

in dem es darum geht, wie Timothee damit umgeht, dass sein Kind aufgrund der

häufigen Schließungen von Kindertagesstätten und Kindergärten während der

Covid-19-Pandemie viel zuhause ist, während er selbst ebenfalls anwesend ist, aber

imHomeoffice arbeitet:

»[N]aja wenn=s nicht anders geht dann is halt des Kind halt da ne ich hab auch

schon hiermitKunden telefoniert und [Sohn] hat halt hier rumgespielt und dann

hab ich denen halt gleichm-zu Beginn des Telefonats gesagt ja ich bin imHome-

office [holt Luft] nicht=e-rschrecken wenn da irgendwie n Kind im Hintergrund

is des is halt mein Sohn ja also [holt Luft] is mittlerweile auch in der Gesellschaft

angekommen sowas ja also ich hab jetzt bis jetzt kein Kunden gehabt der ge-

sagt hätte ne ich leg jetzt auf ich kann nicht mit ihnen telefoniern […] ähm so Ge-

schichten also, [schluckt] dass man halt einfach damit äh-ähm damit umgehen

kann oder einfach s-sagt ok [holt Luft] ich hab keine andereWahl=es=is=halt so,

ne ich bin halt eher der Pragmatiker und sag ok, is nun mal mein Kind was soll

ich jetzt mit dem Kindmachn ja und nur die Verantwortung auf dieMutter abzu-

wälzen is halt irgendwie auch nich so die feine Art«(Timothee, Z. 1585–1599).

Wenn es nicht anders geht, ist das »Kind halt da«, während er arbeitet. Timothee

weist Kund:innen zu Beginn eines Telefonats darauf hin, dass sein Sohn imHinter-

grund ist und konstatiert, dass dies mittlerweile in der Gesellschaft angekommen

ist. Er bezeichnet sich selbst als »Pragmatiker«, der in einer solchen Situation »kei-

ne andereWahl« hat.Die Verantwortung auf dieMutter allein abzuwälzen ist für Ti-

mothee »nich so die feine Art«.Hier wird deutlich, wie eine pragmatische Orientie-

rungmit einer fürsorglichenMännlichkeit verschränkt sein kann, auch wenn diese

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

auf den erstenBlick eher handlungsbezogen und lösungsorientiert, als durchWerte

motiviert, erscheint. Nachdem Timothee sich ebenfalls an Gleichberechtigung und

Demokratisierung orientiert, kommt es für ihn nicht in Frage, seiner Frau allein die

Betreuung für das Kind zu überantworten, die darüber hinaus ebenfalls erwerbs-

tätig ist. Somit übernimmt er die Betreuung zuhause, auch wenn die Situation für

seine Erwerbsarbeit nicht optimal ist.

Im Fall von Niam lässt sich das Streben nach Verantwortungsübernahme und

der Rolle als Bezugsperson im Rahmen seiner pragmatischen Orientierung für die

Kinder ebenfalls belegen. Niam spricht bspw. in einer Passage davon, dass er viel

mit seinen Kindern macht und gerne mit ihnen spielt, was aber unter der Woche

nur abends möglich ist (vgl. Z. 891ff.). Abends ist er von der Arbeit »durch« (Z. 894)

und auch seine Frau und die Kinder sind »durch« (ebd.) vom Tag. Insofern sind die

Akkus von allen in »Situationen wo [sie, JB] zusammenkommen« (Z. 895f.) meis-

tens schon fast aufgebraucht.DieWochenendenempfindet er als »schöner« (Z.897),

weil er »von früh bis spät« (Z. 898) mit seinen Kindern »Sachen machen« (Z. 898)

kann. Hier kann zunächst der Eindruck entstehen, dass Niam vor allen Dingen als

›Freizeitpapa‹ agiert. Dagegen spricht jedoch Niams Involvierung in Care-Arbeit,

wie noch gezeigt wird. Darüber hinaus lässt sich in Niams Fall die Orientierung an

denBedürfnissenderKinder beobachten,wie in folgender Passage deutlichwird, in

der er darüber spricht, dass die Kinderplanung zwischen seiner Frau und ihm aus

wirtschaftlichen Gründen abgeschlossen ist:

»[A]lso zwei reichen ich mein man muss auch die wirtschaftliche Seite sehn wir

sin ja von [Ort], die Wohnung die wir sehr geliebt haben umgezogen in quasi, n

kleineresDorfmit einemZimmermehr klar dieWohnung is, wunderschön is neu

gebaut worden Zweitausendachtzehn oder Zweitausendneunzehn Zweitausend-

neunzehn, ja is halt=dann-sin=mer aber nur hingezogen weil wir noch=n Kind be-

kommen weil mir oder uns des schon wichtig is dass jedes Kind sein Zimmer hat

jetzt grade wenn=s auch Junge undMädchen sind dann nochmehr noch n Kind

würde heißen nochmal umziehen« (Niam, Z. 918–926).

Niam erzählt, dass die Familie aus einerWohnung, die sie sehr liebte, in eineWoh-

nungmit einemzusätzlichenZimmer in einem»kleinere[n]Dorf« zog–»aber nur«,

weil sie ein weiteres Kind bekamen und es den Eltern wichtig ist, dass die Kinder

eigene Zimmer haben – gerade, wenn es sich um einen Jungen und ein Mädchen

handelt. Niam und seine Frau entscheiden sich offenbar bewusst und nach Abwä-

gung einiger Faktoren für oder gegen Kinder. Der finanzielle Aspekt scheint dabei

großen Einfluss zu nehmen. Maßgeblich ist, dass ein bestimmter Lebensstandard

für die Kinder gewährleistet werden kann. In einem Fortsatz dieses Narrativs wird

darüber hinaus Niams Konzept von Vaterschaft deutlich:

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 191

»[N]och=n Kind auch aus finanzieller Sicht also wär für mich gar keine Option

weil ich kann, oder ich will nicht noch mehr arbeiten weil dann hab ich-klar ich

könnt irgendwelcheNebenjobsmachen um des zu finanzieren aber ich-mein ich

bin ja Vater und ich will Zeitmit den Kindern verbringen [holt Luft] und bin aber

auch noch der [Niam] und möchte auch noch Sachen machen die mir Spaß ma-

chen undmöchte=ja=noch=nebenher=auch=äh=Zeitmitmeiner Frau verbringen

und ja und des würde mit drei Kindern momentan einfach nich gehn deswegen

sin=mer da abgeschlossen« (Niam, Z. 937–945).

Ein weiteres Kind würde für Niam noch mehr Arbeit bedeuten, um die Familie fi-

nanziell versorgen zu können. Als Vater will Niam aber Zeit mit den Kindern ver-

bringen,möchte darüber hinaus Zeit für sich selbst undmit seiner Frau haben,was

mit drei Kindern nichtmehrmöglich wäre.Niam sieht seine Verantwortung als Va-

ter also einerseits in seinerRolle als ›Brotverdiener‹, der der Familie einen bestimm-

ten Lebensstandard garantieren muss. Andererseits strebt er danach, viel Zeit mit

seinen Kindern zu verbringen, was wiederum als Hinweis auf sein Streben nach

neuer Vaterschaft gelten kann.

Die Vertreter des Typus Pragmatiker orientieren sich daran, ihre Vaterschaft

aktiv, verantwortungsbewusst und reflektierend zu gestalten. Der Pragmatismus

dientdabei alsBindeglied, indemereineGleichzeitigkeit von scheinbarunvereinba-

ren Orientierungen – an hegemonialer Männlichkeit, an Caring Masculinities und

an neuer Vaterschaft – ermöglicht.

Care

Auch was Care-Arbeit anbelangt, orientiert sich der Pragmatiker, mit unterschied-

lichenBegründungslogiken, amPragmatismus.WertewieGleichberechtigung sind

wichtig für ihn, weswegen er innerhalb der Familie viel Verantwortung übernimmt

und dabei stark auf die Bedürfnisse seiner Kinder eingeht, für die er eine Bezugs-

person darstellt.

Im Fall von Wolfgang gehört es zu seinen Care-Aufgaben, seine Kinder täglich

zum Kindergarten zu bringen (vgl. Z. 379), die Einkäufe zu besorgen (vgl. Z. 712)

und »wenn irgendwas zum machen is dann mach ich des halt hier« (Z. 715f.). Ins-

gesamt, so Wolfgang, teilen seine Frau und er sich »schon sehr viel auf« (Z. 717),

auch wenn Wolfgang eine coronabedingte Re-Traditionalisierung der Verteilung

von Sorgearbeit feststellt: Durch das viele Homeoffice lebt seine Frau »so wie die

Fraun vor zwanzig Jahrn« (Z. 720f.).Damit rekurriert er auf das Bild der klassischen

Hausfrau. Dies könnte darauf hindeuten, dass seine Frau (als Lehrerin) zwar wäh-

rend der Lockdownsweiterhin berufstätig war, die zuhause anfallende Betreuungs-

und Sorgearbeit jedoch zusätzlich zu ihrer Erwerbsarbeit verrichtete. Dass die Co-

rona-Pandemie Ungleichheiten in der Verteilung von Care-Arbeit zwischen Frauen

und Männern (noch weiter) verschärft(e), ist inzwischen zahlreich nachgewiesen

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

worden (vgl. z.B. Kohlrausch und Zucco 2020, S. 4; Barker et al. 2021, S. 26ff.).

Beim Blick auf die konkreten Haushaltstätigkeiten sticht Wolfgangs Orientierung

an pragmatischen Gesichtspunkten ins Auge: Er verrichtet diejenige Arbeit, die

ihm Spaß macht, wie bspw. das Kochen (vgl. Z. 699). Wäsche zu waschen macht er

hingegen »gar net gern desmacht sie dann« (Z. 709).Damit wählt er seine Aufgaben

nach einem hedonistischen Prinzip. Dass Männer sich bei Hausarbeit die ›Rosinen

herauspicken‹, stellten schon Zulehner undVolz (1998) in ihrer einschlägigen Studie

zum Einstellungswandel von Männern heraus (vgl. ebd., S. 22). Wie bereits er-

wähnt, ist auch das (Lebens-)Alter für Wolfgangs Fall ein kennzeichnender Faktor.

Nicht nur musste er ein gewisses Alter erreichen, um Vater werden zu können,

gleichzeitig strengt ihn das Vatersein in Verbund mit der Verrichtung von Care-

Arbeit aufgrund seines Alters besonders an. Wolfgang beschreibt den Alltag wie

folgt:

»Manchmal ganz schön anstrengend also wie=gsagt ich bin ja au nimmer

der jüngste und, ehrlich=gsagt=also nächstes Mal in meim nächsten Leben

werd=i=dann=doch mit vierzig Papa weil also generell, also=es=is=immer blöd,

über sich selber sowas zu sagn also ich find, dass wir schon ne ziemlich gute

Familie sind, also wir ham n sehr gutes wie=soll=i-wir gehn gut miteinander

um und, i kann immer=nur sagn je-wenn, wenn i irgendwo hinkomm die=sagn

mensch, eure Kinder sind so nett, vielleicht is es nur ne Floskl aber i glaub des

is wirklich so […] der Alltag is natürlich, unterscheidet sich wahrscheinlich net

groß von andern Eltern auch i-mein wir=stehn=in=der=Früh auf bis da mal alles

also was mich echt stresst is in der Früh, bis da mal jetzt, im Sommer geht=s

aber im Winter, müss=mer die ganzen Jackn anziehn und dann warn die Schals

und dis, dann in Anhänger dann kommsch im Kindergarten an mit der voller

Montur, da drin hat=s dreissig Grad da da bricht der Schweiß aus und i sag um

viertel nach neun, bin i erst=immer=erstmal so, jetzt fahr i gemütlich mit=m

Fahrrad ins Büro, und diese zwanzig Minuten sind meine tägliche Meditation

irgendwie=so, ja da fahr ich und damuss i an nix denken und ich genieß das voll«

(Wolfgang, Z. 653–672).

Aufgrund dessen, dass Wolfgang »nimmer der jüngste« ist, nimmt er den Alltag

manchmal als sehr anstrengend wahr. Er findet zudem, dass seine Familie eine

»ziemlich gute Familie« ist, was Wolfgang am guten Umgang miteinander fest-

macht. So bekommt er oft die Rückmeldung, dass seine Kinder »so nett« sind. Ihr

Familienalltag unterscheidet sich aber nicht groß von dem anderer Eltern. In der

Früh und besonders im Winter stresst es Wolfgang, dass es lange dauert, bis alle

angezogen sind und es imKindergarten dann so heiß ist.Nachdem er die Kinder in

die Einrichtung gebracht hat, nutzt er die zwanzigminütige Fahrradfahrt zur »täg-

liche[n] Mediation«, in der er an nichts denken muss. Wie bereits erwähnt, zeigt

sich einerseits die Verschränkung von Vaterschaft und Alter, die eine Vaterschaft

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 193

zwar für Wolfgang ermöglicht, jedoch aufgrund seines Alters auch mit physischen

wie psychischen Belastungen für ihn einhergeht. Zusätzlich wird andererseits

der Wettbewerbscharakter deutlich, wenn es um seine Vaterschaft bzw. um seine

Familie geht. In beiden Feldern versucht er sich von anderen abzuheben, bzw. das

ernste Spiel des Wettbewerbs um die ›beste Vaterschaft‹ oder die ›beste Familie‹ zu

gewinnen. Darüber hinaus kann angenommen werden, dass Wolfgang auch einen

Teil der Mental Load trägt, wie sich aus dem Zusatz »da muss ich nix denken« in-

terpretieren lässt.Wolfgang lernt bereits als Kind, Care-Arbeit für seinen jüngeren

Bruder zu übernehmen. In Bezug auf das Kochen erzählt er, dass er schon »früh

mit der Kocherei« (Z. 698) beginnt, weil sein Bruder und er »Schlüsselkinder« (ebd.)

sind.Wolfgang wäre »die perfekte Hausfrau« (ebd.), da er – imGegensatz zu seiner

Frau – bereits während dem Kochen aufräumt, sodass es danach nicht aussieht

»wie ne Bombe hier« (Z. 702).

Dies gleicht dem Narrativ Timothees, der ebenfalls durch die Bedingungen des

Aufwachsens schon früh viel Verantwortung für seine jüngeren Geschwister über-

nehmenmuss.39 Timothee erzählt, dass er »vieles was [er, JB] jetzt von von [seinem,

JB] Vatersein gelernt ha[t] sei=s jetzt irgendwieWindeln wechseln oder so viel auch

schon einfach von [s]einer Mama oder von [s]einen Eltern von [s]einer Familie mit-

bekommen [hat, JB]« (Z. 1552ff.). Wie sich bereits in der oben beschrieben Sequenz

über das Windeln wechseln zeigt, ist es für Timothee aufgrund der Umstände sei-

nes Heranwachsens normal und selbstverständlich, Care-Arbeit zu verrichten. Das

Übernehmen von Care-Arbeit scheint für ihn geradezu natürlich zu sein und erin-

nert damit an ein klassisches Narrativ weiblicher Sozialisation.

Ferner ist Timothees Handeln als Vater an den Bedürfnissen seines Kindes ori-

entiert, wie sich in einer Passage über das Schlafverhalten seines Sohns zeigt:

»[Sohn] zum Beispiel is halt er kann nicht alleine schlafen ne also braucht immer

jemand bei sich ne braucht man sich aber keine Tipps von anderen Eltern holen

weil [holt Luft] die legen ihr Kind halt ab und des schläft ne also und ich=m=dann

[ahmt die anderen Eltern nach] ja hättest ihn früher mal aus dem eigenen aus-

aus=m, in sein Kinderbett liegen müssen was glaubst du was wir gemacht habn

ne er hat von Anfang an eigentlich wenn er geschlafen hat schon in seim behüte-

ten Bett geschlafen aber trotzdem war sobald der irgendwie sich n bisschen be-

wegen konnte robben konnte immer is immer zu uns gekommen und hat immer

die Körperwärme gesucht ja und das is bis heute so ja und da bringt jeder andere

Tipp einfachgarnichtsweil er is halt einfachmenschlich so es=is in ihm verankert

39 Timothee kommt zuBeginn der 1990er Jahremit seinen Eltern aus demKongo nachDeutsch-

land. Beide Eltern arbeiten, inDeutschland angekommen, imWechsel imSchichtsystem.Ob-

wohl die Familie durch eine Nachbarin in der Gemeinschaftsunterkunft, in der sie unterge-

bracht ist, Unterstützung in der Kinderbetreuung erfährt, muss Timothee schon als Kind viel

Verantwortung für seine drei jüngeren Brüder übernehmen (vgl. Z. 147ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

er er brauchtdas und es is halt so jaman kann=s ihmallerhöchstens irgendwiemit

Gewalt ausreden was halt auch nich Sinn und Zweck der Sache is oder man lernt

halt damit umzugehen man weiß halt dann einfach ok mein Kind braucht halt

Körperwärme und [holt Luft] Nähe zum Schlafen [holt Luft] man kann versuch-

versuchen ihn heranzuführen dass er irgendwie [holt Luft] mal ne Stunde oder

so oder zwei alleine schläft und man irgendwie=zu beruhigen Sicherheit zu ge-

ben zu sagen ja ich bin da ich-ich-ich komm dann und wenn du mich rufst bin

ich auch wirklich da und man kommt dann auch oder hab auch so=n so=n so=n

so=ne eigentlich is es so=n so=n Sitzpolster von ihm was ich eigentlich zu nem

zu ner Mat-tratze machen kann da setz ich mich halt immer drauf und und, bin

halt so die erste halbe Stunde halt bei ihmmit in seim Bett aber, wirklich schla-

fen tut er dann=nich ne=is=er=halt=also er liegt da halt nur da und weiß halt ok

irgendwann kommt er dann=wieder=zu mir mit ins Bett aber zumindest dass er

das Gefühl bekommt er is trotzdem in Sicherheit in seinem Bett« (Timothee, Z.

2198–2230).

Timothees Sohn hat Schwierigkeiten, allein zu schlafen. Diesbezüglich lehnt Timo-

theeTipps vonanderenEltern ab,denndie gängigenRatschläge sind ihmund seiner

Frau bereits bekannt.Obwohl der Sohn vonBeginn an im eigenen, »behüteten Bett«

schläft, sucht er, sobald er »robben« kann, bis heute die Nähe der Eltern. Ihm dies

mit »Gewalt« auszureden, ist keine Option für Timothee. Vielmehr müssen die El-

tern einen Umgang damit lernen, der das Kind nicht überfordert. Der Sohn soll ler-

nen, dass Timothee »wirklich« da ist oder kommt, wenn er nach seinem Vater ruft.

Zudemsoll er sich in seinemBett sicher fühlen.Hierwerdengleichmehrere zentrale

Orientierungen des Falls sichtbar. Zunächst übernimmt Timothee, indem er seinen

Sohn ins Bett bringt, eine Care-Aufgabe, die typischerweise zumeist Mütter über-

nehmen.Dies deutet in Timothees Fall auf dieÜberwindungder geschlechtsspezifi-

schen Aufteilung von Sorgearbeit durch das sozialisatorische Erlernen der Verrich-

tung von Care-Arbeit hin. Dass sein Sohn nicht allein Schlafen kann, diskutiert Ti-

mothee scheinbar mit anderen Eltern, was ebenfalls auf seine hohe Involvierung in

Erziehungsfragen hindeutet. Zudemagiert Timothee bedürfnisorientiert undnicht

zuletzt pragmatisch: Das Kind kann nicht allein schlafen, wird aber nicht mit »Ge-

walt« dazu gezwungen.Vielmehrmüssen die Eltern diese Tatsache akzeptieren und

lernen, damit umzugehen.

Auch im Fall von Niam wird die hohe Eingebundenheit in Care-Arbeit sichtbar.

Als sein Sohn auf dieWelt kommt,mussNiamkurz daraufwegen einer Sportverlet-

zung operiert werden (vgl. Z. 129f.). Zwei Wochen später wird sein Sohn wegen ei-

nes »Magenpförtnerkrampf[s]« (Z. 136) ebenfalls operiert.Weil das Kind durch den

Muskelkrampf immerwieder erbrechenmuss,beginnendieElternzu recherchieren

und stoßenauf dieErkrankung,vonder sie vermuten,dass ihrKinddavonbetroffen

ist. Obwohl die Hebamme die Vermutung der Eltern nicht teilt, besteht Niam dar-

auf, dass seine Frau mit dem Kind zum Arzt geht, der den Verdacht bestätigt (vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 195

Z. 133ff.). Nicht nur in Bezug auf Care-Arbeit in Form von Sorge und des Einholens

von Informationen bzw. des Organisierens von Ärzt:innenbesuchen, sondern auch

in Bezug auf Erziehungsfragen ist Niam also stark involviert.Dies findet seinenUr-

sprung möglicherweise auch in Niams Berufstätigkeit und dem dementsprechen-

den Professionswissen: Er verfügt sowohl über eine Ausbildung zum Kinderpfleger

und befindet sich zumZeitpunkt des Interviews imAnerkennungsjahr als Erzieher.

Seinen familiären Alltag beschreibend kommt er auch auf seinen Erziehungsstil zu

sprechen:

»[G]enau des sind eigentlich so die, Tage sind schon relativ gleich is schon oft des-

selbe aber mei des is halt so wenn man Kinder hat also pf unserer Erziehung nach

is halt einfach wichtig den Kindern ne=äh struktu-rierten Tagesablauf zu geben

weil=s einfach, unserer Erfahrung nach besser funktioniert alsomanchemachen

des auch nich so unsre Nachbarn, zum Beispiel äh (2) bringen die Kinder immer

unterschiedlich ins Bett einmal um siebn einmal um acht einmal um neun einmal

um sechs und da hört man halt dann oft Geschrei und Geplärr oder die über uns

mpf der darf halt relativ viel Fernseh schaun also des is jetzt bei uns auch eher li-

mitiert und, der oben drüber da merkt ma halt, um achte wenn er vorm Fernseh,

wegmuss dann is halt Geschrei oben zum Beispiel aber des=des=sind=solche Sa-

chendesmacht jederandersda sindwir schon, relativ alsowir sindda auf-absolut

auf einer Wellenlänge was Süßigkeiten angeht wasMedienkonsum angeht und

so also is schon, äh sehr sehr unter Kontrolle ja [holt Luft] genau also erziehungs-

technisch sind=mer uns schon sehr sehr ähnlich« (Niam, Z. 1001–1014).

Niam und seiner Frau ist es wichtig, den Kindern einen strukturierten Tagesablauf

zu geben, da dies »besser funktioniert« als bei den Nachbarn, bei denen die Kinder

zu unterschiedlichen Zeiten ins Bett gebracht werden oder das Fernsehen nicht ge-

nug begrenzt wird. Die Eltern sind in »erziehungstechnisch[en]« Fragen, die den

Konsum von Süßigkeiten undMedien betreffen, »auf einerWellenlänge«. Bei ihnen

wird beides stark reglementiert bzw. ist »unter Kontrolle«. Ähnlich wie bei Timo-

thee wird auch bei Niam das hohe Engagement zur Auseinandersetzungmit Erzie-

hungsfragen und den seine Frau und Kinder betreffenden Anliegen deutlich. Die

Aufteilung der Haushaltsaufgaben folgt jedoch wie oben bereits angesprochen ei-

ner klassischen Rollenverteilung.NachdemNiams Frau bspw. »drei Tage dieWoche

zu Hause is und, aus ner Familie kommt, wo Sauberkeit eine wahnsinnig hohe äh

hohen Stellenwert hat is sie schon federführend […] bei der Gestaltung der Woh-

nung« (Z. 1054ff.), während Niam dies »einfach nich interessiert« (Z. 1058). Weiter

führt er aus:

»[U]nd also diese Einrichtungsgeschichte is halt [Frau] und dann aber auch die

Haushaltsführung is schon auch [Frau] Part ich weiß nich wies is wenn sie mehr

arbeitenwürde weil seit sie seit wir Kinder haben arbeitet sie ja einfachweniger

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

oder äh die erste Zeit ja auch gar nicht und demnach,war des für sie auch selbst-

verständlich den Haushalt zu führen wenn ich halt vierzig Stundn in der Woche

arbeite ich bin halt dann eher für so Sachen so wie des is kaputt des muss ma re-

parieren also es is schon eher klassisch würd ich sagen […] ohne jetzt irgendwie

konservativ zu sein oder so aber des is halt einfach des was sichwas sich bewährt

hat ichmein die [Frau] is, isMutter und is einfach viel zuHause und is gerneMut-

ter und macht aber auch gerne, die Sachen die sie macht und ähm ja aber, wie

gsagt also die, körperlich anstrengenden Sachen oder die körperlich schweren

Sachen die mach schon ich, also wenn sie jetzt=äh, vom vom vom Einkaufen äh

kommt, also manchmal geh ich einkaufen des is aber eher seltenmeistens geht

sie einkaufen und ich pass halt in der Zeit auf die Kinder auf spiel was mit de-

nen=oder=so=also=Einkäufe, reintragen und sowas des mach schon, ich immer

also und dadurch dass sie halt einfach, wie schon angesprochen aus ner Familie

kommt wo Sauberkeit und Ordnung und so weiter schon ne große Rolle spielt

kann ich halt auch in vielen Dingen s=ihr nicht recht machen weil,meine Eltern

halt garnich so sind, also sie sagt immer, da bei deinen Eltern da schaut=s aus aber

ich m-m kenn=s halt, einfach nich anders und hab=s halt dann auch nich anders

gelernt bekommen« (Niam, Z. 1069–1096).

NachdemNiam in Vollzeit arbeitet und seine Frau viel zuhause ist, ist sie hauptver-

antwortlich für die »Haushaltsführung«.Niam ist demgegenüber zuständig für Re-

paraturen.Die klassische Rollenverteilung ist allerdings kein Ausdruck von Konser-

vatismus, sondern hat sich eben »bewährt«. Seine Frau ist gerne Mutter und über-

nimmt ihre Aufgaben auch gerne. Körperlich »schwere Sachen« übernimmt Niam,

indem er bspw. die Einkäufe ins Haus trägt. In vielen Dingen, die »Sauberkeit und

Ordnung« betreffen, kann er es seiner Frau nicht recht machen, weil er es – im Ver-

gleich zu ihr – von seinen Eltern »anders gelernt bekommen [hat, JB]«. Die Strate-

gie des Pragmatismus tritt hier überdeutlich zum Vorschein. Der familiäre Tages-

ablauf folgt einer klaren Struktur und die Rollen sind klar verteilt, was von beiden

Elternteilen befürwortet wird. Dies steht bspw. in starkem Kontrast zu Deniz, dem

Idealisten, in dessenFamilie dieseAufgabenpermanent ausgehandeltwerden.Wei-

terhin kann angenommenwerden,dass das angedeuteteMaternal Gatekeeping von

NiamsFrau einHinderungsgrund für seine geringeBeteiligunganHaushaltsaufga-

ben darstellen könnte.

Insgesamt zeigt sich,dass dieOrientierung anPragmatismus auch inBezug auf

Care-Arbeit handlungsleitend für den Typus des Pragmatikers ist. Die Fälle vereint,

dass sie viel Verantwortung innerhalb der Familie übernehmen und sich an den Be-

dürfnissen ihrer Kinder orientieren. Gleichzeitig wird sichtbar, dass die Übernah-

me von Haushaltsaufgaben und organisatorischen Fragen vonWolfgang und Niam

einem hedonistischen Prinzip folgt bzw. sich an (erlernten) Fähigkeiten orientiert.

Für Timothee ist es aufgrund der Umstände seines Aufwachsens ›normal‹, Care-Ar-

beit zu verrichten und wird deswegen selbstverständlich übernommen.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 197

Natio-Ethno-Kulturelle Zugehörigkeit

Die Pragmatiker vertreten ein eher statisches Kulturverständnis und mäandern

zwischen den unterschiedlichen Facetten ihrer natio-ethno-kulturellen Zugehörig-

keit. Ihr Konflikterleben in Bezug auf diese Frage unterscheidet sich dabei deutlich

voneinander.

Im Fall von Wolfgang ist seine ›griechische Herkunft‹ bzw. Zugehörigkeit ein

wichtiger Bestandteil seiner Identität und emotional stark positiv besetzt. Im Inter-

view zeigt sich dies z.B. an einer Stelle, an der er erzählt, dass es sein Vater ist, der

die »griechischeTradition« (Z.510) innerhalbderFamilie aufrechterhält.Bis zumAl-

ter von zwölf Jahren spricht Wolfgang zuhause nur Griechisch.40Wenn er aus dem

Kindergarten oder der Schule nachhause kommt und auf Deutsch von seinem Tag

erzählt, fordert der Vater ihn auf, »alles nochmal auf Griechisch [zu, JB] erzähln« (Z.

511f.). Somit ist der »griechische Flow« (Z. 512) in der Familie stets präsent, wofür er

seinem Vater dankbar ist (vgl. Z. 506ff.). Die positive Beziehung zu seinen ›griechi-

schen Wurzeln‹41 existiert nicht von Anbeginn seiner Kindheit, sondern entwickelt

sich bei Wolfgang erst im weiteren Verlauf seines Lebens:

»[W]o ich noch ganz klein war wollt ich immer Deutscher sein i wollt kein Grie-

che sein weil ich wollt auch so wie die andern Kinder [holt Luft] aber dadurch dass

i jetzt gar-gar keine so großnNachteile ghabt hab und dis halt i muss au sagn bei

den Mädels hat des immer au ganz gut klappt dis war dann scho eher n Vorteil

wenn ma, Südländer war oder so ja und es war, ich bin ja damals auch, wo mein

Vater eben bei [Firma] gearbeitet hat in [Ort] ham=mer da in [Ort] da gab=s so

Werkswohnungen, und da warn nur Türken Griechen Spanier Jugosla-also nur

Ausländer, und i fand des total geil des war wirklich, dis-diese-dieses Zusam-

menleben der Kulturn=dis i-also, dis dis dis dis dis sch-schnallt ma ja als Kind gar

net=aber des war für uns so selbstverständlich, dass es eim=wir ham dann auch

so Länderspiele gmacht Griechenland gegen Türkei und so, [holt Luft] deswegen

hab i au nie äh irgendwelche äh ah Ressentiments gegenüber andern Menschen

ghabt ganz im Gegenteil ja also für uns war des normal dass wir zusammen auf-

wachsen und und Griechen und Türkenmögen sich ja net aber ich hab selber tür-

kische Kumpels also ich hab da überhaupt kei Problem, unsere ältere Tochter die

40 Mit dieser Zeitmarke rekurriert Wolfgang, wie oben bereits angesprochen, auf die für ihn

einschneidende Trennung seiner Eltern, als er zwölf Jahre alt ist.

41 Mit Yildiz kann kritisch auf den sog. »Wurzeldiskurs« (Garnitschnig 2016, S. 3) verwiesen wer-

den, der das große (wissenschaftliche und alltagstheoretische) Interesse von Angehörigen

der Dominanzgesellschaft gegenüber den ›Wurzeln‹ migrantisierter Menschen beschreibt,

das eng mit dem Diskurs über Integration verzahnt ist (vgl. ebd.). An dieser Stelle sei kurz

darauf hingewiesen, dass die ThematisierungderWurzeln (unddesMigrationshintergrunds)

von den Interviewten selbst vorgenommen wurde – was aber wahrscheinlich wiederum auf

das Sampling der empirischen Untersuchung zurückgeführt werden kann. Dies wird in Kap.

3.3.2 reflektiert.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Tagesmutterwar neKenianerinwo, afrikanischeundundund unddeutscheKin-

der warn was i total super fand [holt Luft] weil die natürlich jetzt, auch dis äh, die

net nur dieKultur kennenlernen sondern auch die Essgewohnheitn und dass es für

die Kinder einfach völlig normal is dass die so aufwachsen schwarze mit weiße

Kinder […] und, irgendwannwar ich immer im-iwusste immer nie bin ich jetzt ei-

gentlich nDeutscher, bin ich nGrieche aber ich hab immer gwusstwennDeutsch-

land zumBeispiel gegen Griechenland Fussball spielt, dass i fürGriechenland bin

ganz klar, und i hab des au gmerkt dass an meim Auto eigentlich ne griechische

Fahne klebt, dis is so also ich bin schon vonmeim, ich=bin=ja=erst=seit acht oder

neun Jahrn die deutsche Staatsangehörigkeit, ich hab vorher nur die griechische

ghabt, und irgendwann gings dann dass man beide hat, dann hab i gsagt ok ja

dann nehm ich se aber wenn ich jetzt die griechische hätt ablegen müssn dann

hätt ich gsagt nö ich behalt die griechische i weiß es au net es is-des is halt so sei-

ne Roots kannma einfach net leugnen die hatma, und des mein Blut is hundert-

prozentig griechisch, mein Kopf is ol-inzwischen schon oft deutsch, und inzwi-

schen, find i=s, na net inzwischen schon sehr langefind i=sgeil, dass ich eigentlich

sowas erleben, darf zwei Kulturn dis is dis geile find=i=ja=langweilig=wenn=ei-

ner=deutsch=is und nie was anders also ich weiß wie=s in Griechenland funktio-

niert, ich weiß wie=s hier-und da kannma des super, m-mischenwennmich heut

einer fragt, was ich bin sag i ich bin Deutsch-Grieche dis find i is immer die per-

fekte Kombination« (Wolfgang, Z. 882–921).

Als Wolfgang ein Kind ist, will er »immer Deutscher« und »kein Grieche« sein, weil

er so sein möchte wie die anderen Kinder. Dadurch, dass er durch das ›Griechisch-

Sein‹ aber keine großen Nachteile hat und als »Südländer« auch bei den »Mädels«

gut ankommt, empfindet er dies eher als Vorteil. Durch die Arbeitsstelle seines Va-

ters lebt die Familie in einem Haus mit Werkswohnungen, in denen nur »Türken

Griechen Spanier Jugosla-also nur Ausländer« leben, wasWolfgang »total geil« fin-

det. Das »Zusammenleben der Kulturn« ist für ihn daher »selbstverständlich« und

aufgrund dieser Erfahrung hat er keine »Ressentiments gegenüber andern Men-

schen«.Obwohl sich »Griechen« und »Türken« nichtmögen,hat er selbst damit kein

Problem und hat sogar einige »türkische Kumpels«. Auch dass seine ältere Tochter

bei einer kenianischen Tagesmutter war, findet er »super«, weil sie dort nicht nur

die »Kultur« unddie »Essgewohnheiten« kennenlernte, sondern auchdieErfahrung

machte, dass es »völlig normal« ist, dass »schwarze mit weiße[n] Kinder[n]« auf-

wachsen.Wolfgang weiß »immer nie bin ich jetzt eigentlich n Deutscher, bin ich n

Grieche«, nur bei Fußballspielen positioniert er sich klar für Griechenland. Als es

vor einigen Jahrenmöglich wird, zwei Staatsbürgerschaften zu besitzen, beantragt

Wolfgang auch die deutsche.Er hätte die griechische aber nicht abgelegt, denn »sei-

ne Roots kannma einfach net leugnen die hat ma«. Sein Blut ist »hundertprozentig

griechisch«, sein Kopf hingegen »inzwischen schon oft deutsch«. Schon »sehr lan-

ge« findet Wolfgang es »geil«, zwei Kulturen zu haben. Da er weiß, wie die Dinge

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 199

sowohl in Griechenland als auch in Deutschland funktionieren, kann er beides »mi-

schen«. Wenn er heute nach seiner Identität gefragt wird, sagt er »Deutsch-Grie-

che«, denn das empfindet er als die »perfekte Kombination«. Interessanterweise

lässt sich Wolfgangs Umgang mit der Frage seiner Zugehörigkeit in ihrer Verände-

rung im Lebensverlauf erfassen. Während er als Kind so sein möchte wie die an-

deren Kinder, ist er sich in seiner Jugend nicht sicher, ›was er ist‹ und entwickelt

als Erwachsener die Perspektive, es »geil« zu finden, zwei Kulturen in sich zu verei-

nen. Dass Wolfgang im Verlauf seines Lebens keine großen Nachteile durch seinen

Migrationshintergrund erfährt, ermöglicht ihm wahrscheinlich den rein positiven

Bezug zu seiner ›griechischen Herkunft‹. Dies wird besonders durch die Metapher

des Körpers gezeigt, dessen Blut, ›griechisch‹ und dessen Kopf, ›deutsch‹ ist. Da-

bei kann das Blut für die Emotion und der Kopf für die Ratio stehen. Sich in bei-

denKulturenbeheimatet zu fühlen ist fürWolfgang einpositivesDistinktionsmerk-

mal, denn er findet es »langweilig=wenn=einer=deutsch=is und nie was anders«.

Zugleich wird in dieser Passage das statische Kulturverständnis des Pragmatikers

sichtbar. Er stellt unter anderem ›Deutsche‹, ›Griech:innen‹, ›Türk:innen‹ und ›Ke-

nianer:innen‹ einander gegenüber und bedient sich damit »homogenisierende[r]

und generalisierende[r] kulturelle[r] Schubladen« (Gaitanides 2017, S. 30).

Auch Timothee kann sich wie Wolfgang positiv auf ›seine Wurzeln‹ beziehen.

Seine Orientierung im Umgang mit den ihn prägenden kulturellen Einflüssen ist

die des Best of BothWorlds42. Timothee beschreibt dies folgendermaßen:

»[W]eiß=ich=nich ob ich heute über bestimmte Dinge so nachdenken würde wie

ich das heute tu weil i=einfach, weil ich des gar nich wissen könnte ne also weil

einfach diese kulturellen Unterschiede einfach ich gar nich gesehen hätte klar

auf der einen Seite is=es=n Vorteil ne, ich hab des Beste aus beiden Welten ir-

gendwie mitgenommen wenn man sagt ok, das aus der Kultur find ich gar nich

mal so schlecht des m-m behalt ich für mich beiweil=s mir gefällt vielleicht auch

nich un-unbedingtweil=smir gefällt sondern weil ich=s nich anders kenne, [holt

Luft] und das andereweil ich=s irgendwie kennengelernt hab und sag ok ich nehm

das da mit weil wenn ich jetzt meine Mama zum Beispiel seh oder meine Ma-

ma und mein Papa vergleiche [holt Luft] dann is meine Mama so super typisch

deutsch ja also [lacht] alsowirklich auch also so was sie kocht dass sie irgendwie

dann zum Bummeln geht oder, dann auch wenn die sich über die- mit den Nach-

barn irgendwie unterhält so diese typischen Gartenzaungespräche oder so dann

merkt man schon dass sie da sehr sehr intergriert is und einfach wirklich die-

ses typische deutschemit übernommen hat und dieses, ja oder dieses Schimpfen

oder was auch immer und mein Papa is da sehr sehr introvertiert auch weniger-

42 Damit wird landläufig bezeichnet, gleichzeitig die Vorteile zweier sehr unterschiedlicher

Dinge zu genießen.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

so man i könnt mir jetzt mein Papa jetzt nich vorstellen mit nem Nachbarn drü-

ber zu reden irgendwie so ja dass irgendwie der Nachbar da drüben immer so viel

Lärmmacht und dann nach zehn Uhr noch saugt und so ne so so Geschichten was

man halt dann so, typisch deutsch halt einfach sagt des geht halt nich ne oder

am Sonntagmorgen oder so-so Geschichten und da is halt meine Mama schon ty-

pisch deutsch geworden irgendwann undmein Papa haltweniger« (Timothee, Z.

360–381).

Timothees heutige Perspektiven sind von der Erfahrung »kulturelle[r] Unterschie-

de« geprägt. Einerseits gereicht ihm dies zum Vorteil, denn er nimmt das »Beste

aus beiden Welten« mit, indem er Dinge aus beiden Kulturen für sich beibehält.

Wenner seineElternmiteinander vergleicht, sieht er seineMutter als »super typisch

deutsch«. Dies zeigt sich darin, was sie kocht, dass sie »Bummeln geht« oder durch

»typischeGartenzaungespräche«mit denNachbarn, in denen sie darüber schimpft,

dass der Nachbar so viel »Lärm« macht und »nach zehn Uhr noch saugt«. Daran

merkt »man«, dass sie »sehr sehr integriert ist«. Sein Vater hingegen ist »sehr sehr

introvertiert« und im Vergleich zur Mutter, die »schon typisch deutsch geworden

[ist, JB]«, ist der Vater es »halt weniger«. Timothee, der einer von zwei Vätern im

Sample mit eigener Migrationserfahrung ist, beobachtet, wie diese Erfahrung ihn

und seine Eltern prägt. Die Orientierung des Best of BothWorlds bringt für ihn ei-

nerseits Vorteile, andererseits muss er damit umgehen, dass er zwei scheinbar un-

vereinbar nebeneinanderstehenden Welten angehört. Feststellen lässt sich ein sta-

tisches, stereotypisch aufgeladenes Verständnis von Kultur, wie sich an Timothees

Beschreibung des ›typischen Deutschseins‹ zeigt. Ähnlich verhält es sich, wenn er

über die »afrikanische Kultur« (z.B. Z. 910, 931, 1984) spricht. Am Beispiel seiner El-

tern beschreibt er den Prozess der Akkulturation43, also den Prozess der Übernah-

me von Elementen einer bis dato fremden Kultur (vgl. Häußling et al. 2016, S. 1).

Zudem zeichnet er anhand dessen ein Bild einer ›gelungenen‹ sowie einer ›weniger

gelungenen‹ (Sozial-)Integration44, wobei er möglicherweise individuelle Charak-

tereigenschaften wie die anklingende Introversion seines Vaters und die Extraver-

sion seiner Mutter kulturell erklärt.

Wieauch imFall vonWolfgang rekurriertTimotheehier ebenfalls aufdenBegriff

der Wurzel, die die feste Verankerung mit einer bestimmten Herkunft andeutet.

Timothee beschreibt im FolgendenVeränderungen undAnpassungsprozesse, die er

an seiner Familie und sich beobachten konnte und kann:

43 Vgl. zu Akkulturationsstrategien: Berry 2019, S. 16ff.

44 Mit Esser (2016) kann unter Sozialintegration als fundamentale Voraussetzung für Systemin-

tegration, also für das Funktionieren und den Zusammenhalt einer Gesellschaft, die Inklusi-

on vonMenschen in einen gesellschaftlichen Zusammenhang verstanden werden (vgl. ebd.,

S. 9).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 201

»[I]ch habVeränderungen anmir selbst gemerkt an=meinen Eltern anmeinenGe-

schwistern, generell, man geht dannmit der Zeit und und vieles ändert sichmeine

Eltern sind irgendwann auch, ja angepasster geworden einfach ne ähm an an die

ganze Situation und ich hab ja auch gemerkt wie wie wie ichmich ja auch verän-

dert hab ne irgendwann, als ich dann ja angefangen hab zu studieren grad weil

ich dann auch mit Sprachen zu tun hatte haben mich viele Dinge auch dann ein-

fach interessiert warum sagt man gewisse Dinge so oder, wieso drückt man sich

dann da so aus wo kommt diese Wort also grad so Etymologie hat mich ja immer

sehr sehr interessiert, und und dann halt parallel dann auch einfach angefangen,

auch mir auch Gedanken zu machen ja wie-wo sind meineWurzeln und warum

bin ich heute so wie ich bin ne und (2) ja ob das vielleicht damit zu tun hat dass

man sich denkt naja, in dem Umfeld in dem ich groß geworden bin war da war

ich akzeptiert wenn ich mich angepasst hab und wenn ich mich nich angepasst

hab war ich=da=hab ich mich halt vielleicht verstoßen gefühlt oder vielleicht als

Außenseiter gefühlt oder so ja dass ich mich vielleicht nich unbedingt angepasst

hab weil, ich das wollte sondern weil ich vielleicht musste oder so ja, ich kenn-

trotz-der-dennoch viele auch die inmeim=Alter sind die auch ähnlich alt warn als

sie nach Deutschland gekommen sind oder teilweise hier geboren sind [holt Luft]

die, ja um=s mal vorsichtig auszudrücken nochmehr von der afrikanischen Kul-

tur in sich haben und auch in den Alltagmit hineinleben oder so als jetzt ich zum

Beispiel ja was jetzt vielleicht=nich=was=jetzt=nich=unbedingt=verkehrt is, aber

ich glaub so=nMittelweg is vielleicht richtig dassmanhalt irgendwie einfach sagt

naja ich will mich nich erst dann als Teil der Gesellschaft zugehörig fühlen wenn

ich irgendwie genauso binwiemeinNachbar der haltMatthias oderPhillip heißt

sondern ichwill mich halt auch dazugehörig fühlenweil ermich so akzeptiert wie

ich bin« (Timothee, Z. 890–916).

Timotheebeobachtet an sich selbst,an seinenElternundGeschwistern,wie alle »an-

gepasster«werden.Timothee interessiert sich zudem für bzw.beschäftigt sichwäh-

rend seinesStudiumsmit SprachenundEtymologie,was ihn einerseits dazubringt,

sich zu fragen: »[W]o sindmeineWurzeln undwarum bin ich heute so wie ich bin«.

Wenn er sich nicht anpasst, fühlt er sich »verstoßen« oder als »Außenseiter«. Er re-

flektiert, dass er sich aber nicht angepasst hat weil er das »wollte« sondern weil er

»vielleichtmusste«. Timothee kennt andererseits viele, die in einem ähnlichen Alter

nachDeutschland gekommen oder sogar hier geboren sind, die »um=smal vorsich-

tig auszudrückennochmehr vonder afrikanischenKultur in sich habenund auch in

denAlltagmit hineinleben« als er selbst.Timotheebewertet dies als »nichunbedingt

verkehrt«, aber hält einen »Mittelweg« für »vielleicht richtig«, der impliziert, dass

man sich der Gesellschaft nicht erst dann zugehörig fühlen darf, wennman genau-

so istwie der »Nachbarder haltMatthias oderPhillip heißt«, sondernwenn»ermich

so akzeptiert wie ich bin«.Wie sich hier bereits andeutet, löst Timothee die Bewäl-

tigung seines Anpassungskonflikts pragmatisch – durch den Umgang mit Sprache

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

und daraus abgeleiteten Reflexionsprozessen sowie über die Anpassung des Ver-

haltens, das wiederum auf die Kultur zurückgeführt wird (z.B. in den Tag hinein-

leben).45 Dies resultiert vor allem aus seiner Erfahrung, ausgestoßen zu werden,

wenn er sich den Assimilationsanforderungen der Dominanzgesellschaft verwehrt.

Der ausderBiologie entlehnteBegriff derAssimilationbedeutet ›gleichoder ähnlich

werden‹ und fasst mit Blick aufMenschenmit familiärerMigrationserfahrung psy-

chische Anpassungsprozesse sowie die Aufgabe der Herkunftskultur und Sprache

(vgl. Allemann-Ghionda 2011, S. 445f.).46 Timothee steht dem offenbar zwiespältig

gegenüber: Während er es einerseits ablehnt, »in den Alltag mit hinein[zu]leben«,

was er als Teil »afrikanischer Kultur« begreift, lehnt er es andererseits gleichzeitig

ab, sich vollständig anzupassen und zu einem »Matthias oder Phillip«47 zu werden.

Er plädiert vielmehr für einen Mittelweg, der die Akzeptanz von Individuen durch

die Dominanzgesellschaft zum Ziel hat.

Wie auch bei den anderen Pragmatikern spielt die Frage nach Zugehörigkeit

und das Bedürfnis, so zu sein wie die ›Anderen‹, eine große Rolle für Niam. Im Ver-

gleich zu Wolfgang und Timothee, die ihre ›griechische‹ bzw. ›kongolesische Her-

kunft‹ mehr oder weniger als Ressource wahrnehmen, lehnt Niam ›seine Wurzeln‹

jedoch ab.Niamerzählt an einer Stelle des Interviews von einemKonfliktmit seiner

Mutter, die nicht akzeptierenwill, dass er sich seine Körperbehaarung professionell

entfernen lässt. Sie sagt zu Niam »du bist halt ein halber Perser des is halt einfach

so« (Z. 794f.), während Niam dies ablehnt: »[I]ch will=s halt einfach nich, ich=will

halt einfach, kein halber Perser sein sondern ich will halt einfach, so sein wie alle

anderen« (ebd.). In der Eingangspassage berichtet Niam zudem von einem Schlüs-

selereignis, im Zuge dessen er mit seinem Migrationshintergrund in »Berührung

gekommen [ist, JB]« (Z. 191): Im Jahr 2006, in dem die Fußballweltmeisterschaft in

Deutschland stattfindet, sieht Niam auf einmal überall Deutschlandfahnen, was er

45 Timothee wendet ein breites Spektrum von Anpassungsstrategien an, worauf in Kap. 4.3 ge-

nauer eingegangen wird.

46 Eine assimilationistische Position sieht im Konzept der ›ethnischen Vielfalt‹ eine Untergra-

bung der Basis des gesellschaftlichen Zusammenhalts der Aufnahmegesellschaft und führt

kontinuierliche und starke gesellschaftliche Konflikte u.a. aufWertepluralität zurück. Gelun-

gene Integration erfordert in diesem Verständnis die schnelle Anpassung vonMigrant:innen

an die Aufnahmegesellschaft, die vor allem im Spracherwerb und der Anerkennung der »ge-

wachsenen Kultur, Institutionen undWerte« (Esser 2016, S. 11) besteht (vgl. ebd.; vgl. kritisch

zum (Neo-)Assimilationsdiskurs: Mecheril 2006, S. 127ff.).

47 Auch Deniz verwendet ›typisch deutsche‹ Namen wie ›Tobi‹, ›Matthias‹ und ›Christian‹ (vgl.

Kap. 4.1.1), die nicht nur die ›deutsche Herkunft‹, sondern auch die Assoziation einer ›Mittel-

schicht-Zugehörigkeit‹ hervorrufen. Vermuten lässt sich hier der Hinweis auf die (mehrfach)

Implikation von Integrationsbestrebungen, die nicht nur die Akkulturation undAssimilation,

sondern auch den ›sozialen Aufstieg‹ anstreben.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 203

»befremdlich« (Z. 219) findet und nimmt überdies die Entwicklung eines »Wir-Ge-

fühl[s]« (Z. 217) bei »den Deutschen« (Z. 216) wahr. Auch dass die »Leute« (Z. 224)

sich die Deutschlandfahne »ins Gesicht« (ebd.) malen und die »Nationalhymne sin-

gen […] gab=s vorher nicht« (Z. 224f.).Niamerzählt von einer »patriotischenWelle«,

die er zu dieser Zeit wahrgenommen hat:

»[A]lso ha-hab ich des zumindest gemerkt also klar ich-w-war ja auch immer für

Deutschland also ich bin ja Deutscher wennmanmich heut fragt und sagt du wo-

her kommst du dann, m-sag ich aus=Deutschland also klar=ich kann n bisschen,

Persisch äh=sprechen aber=äh ich versteh mehr als dass ich sprechen kann und

wenn ich sprech dann hört sich des an wie wenn, ne Kuh Spanisch spricht so un-

gefähr also m-m bis auf des, bis auf des optische is da, is da nich viel hatte aber

schon immer desWir-Gefühl auch für Deutschland und hab aber schon irgend-

wie also=im Freundeskreis nich aber außen rumhatman des schon dann gemerkt

also da äh=wurde des dann angefangen irgendwie zu trennen also so hab ich des

mitbekommen also dass da einfach so=ne so=nepatriotischeWelledurch=s Land

angefangen hat zu schießen und ich glaube des, ich weiß nich ob man das als

Deutscher auch so empfunden hat oder als ganz Deutscher des weiß ich nich al-

so=pf=wenn ich jetztmit Kumpels rededie sehndesnich so also aber also fürmich

war deswar des schonwar des schon ganz klar und ähm (3) ja, ich hab jetzt da aber

nie n Problem gehabt also ich war ja da auch dabei dann aufDeutschland Spiele

mit mit Deutschland Trikot und sowas hab dann auch, die Nationalhymne mit-

gesungen halt und solche Sachen also ich hab dann da schon dazugehört aber es

war halt irgendwie war so a Gschmäckle halt dabei« (Niam, Z. 226–244).

In dieser Situationmerkt Niam, dass etwas anders ist als vorher. »Klar« war auch er

»immer für Deutschland«, denn er ist »ja Deutscher«. »Klar« kann er zwar ein biss-

chen »Persisch« sprechen,dennochklingt es,wiewenneine »KuhSpanisch spricht«.

Er konstatiert: »bis auf des optische is da, is da nich viel«. Auch wenn er das »Wir-

Gefühl auch für Deutschland« hat, bemerkt er eine »patriotische Welle«, die durch

das Land »schießt« und eine beginnende Trennung. Darüber, ob man dies als auch

als »ganz Deutscher« so empfunden hat, ist sich Niam nicht sicher. Seine Kumpels

sehen dies nicht so, aber für Niam ist es »ganz klar«. Er hat damit aber »nie n Pro-

blem gehabt«. Obwohl er »schon dazugehört«, hatte die Situation »a Gschmäck-

le«. Die bildhafte Sprache (die sprechende Kuh, »patriotische Welle«, »schießen«,

»a Gschmäckle«48), die Niam in dieser Sequenz wählt, gibt Aufschluss über seine

Wahrnehmung dieses plötzlichen Umschwungs, der fast bedrohlich wirkt und die

48 Im Schwäbischen steht dieser Ausdruck, der sich von Geschmack ableitet, für einen »Bei-

geschmack« von Getränken und Speisen sowie für »Sonderbarkeit, spezifische, andern auf-

fallende und widerwärtige oder lächerliche Art des Individuums oder Standes« (Fischer und

Taigel 2012, S. 198).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

›normale‹ oder bisherige Ordnung für Niam ins Wanken bringt. Dieser hat eben-

falls einen faden Beigeschmack für ihn. Seine geringen ›Persischkenntnisse‹ und

sein ›sichtbarer Migrationshintergrund‹, d.h. sein aus Sicht der Dominanzgesell-

schaft phänotypisch ›anderes‹ Aussehen, sind fürNiamdas einzige, das ihnmit sei-

ner ›persischen Herkunft‹ verbindet. Niam identifiziert sich zwar als ›Deutscher‹,

zeigt aber durch die Bezeichnung »ganz Deutsch« an, dass er entweder annimmt,

sich aufgrund seines Migrationshintergrunds nicht so bezeichnen zu dürfen, oder

dass ihm diese Selbstdefinition von außen abgesprochen wurde und wird.49 Wie

Timothee berichtet auch Niam von Anpassungsstrategien, die er anwendet. In der

folgenden Passage erzählt Niam von seinen Beweggründen, seinen beiden Kindern

sowohl deutsche Vor- als auch Nachnamen zu geben.

»[A]lso weil die ham, deutsche Vornamen nen deutschen Nachnamen und da

hast du=s halt einfach einfacher in unsrer Gesellschaft undwarum auch immer is

vollkommenwurscht Fakt is halt einfach dassmanhalt so nicht vorbelastet is also

ich, gut ich bin in [Stadt] aufgewachsen des is halt was anderes als [Ort] oder [holt

Luft] [Ort] oder [Ort] oder so selbst [Ort], als Stadt is halt doch ziemlich deutsch

oder ziemlich russisch und ziemlich deutsch und da in dieser Ecke tust du dir halt

einfach einfachermit nem deutschen Namen des is halt einfach so und deswegen

äh mitunter gut ich bin jetzt auch nicht, n=äh stolzer Ausländer oder sowas also

mir is des, egal des is für mich einfach nur n Name war jetzt auch nich wichtig

meinen Namen weiterzugeben oder lauter so äh, ja so Quatsch und ja demnach

is des relativ schnell die Entscheidung eben gefalln aber halt tatsächlich war der

Grund=äh=schon dass die Kinder es einfacher haben also der war jetzt nich w-

nur weil die [Frau] gesagt hat, ja sie will des halt einfach so sie will ihren Namen

behalten weil sie ihren Name gernemag is=ja=auch=völlig in Ordnung wir sind

in nem Zeitalter damuss find ich nich mehr die Frau=äh den Namen vomMann

annehmen also des w-war frühermal so gesellschaftlich aber jetzt find ich is=es

völlig inOrdnungwennmandesnichmacht und ich, kanns ver-also derNamewar

ja auch kompliziert und schwierig auszusprechen ja (2) und des is halt aber auch

was des ähm (4) da hab ich auch mitmeiner Familie schon n bissl äh zu kämpfen

gehabt« (Niam, Z. 400–420).

Mit deutschen Vor- und Nachnamen hat man es »einfacher« – »warum auch im-

mer«, de facto ist man aber »nicht [so, JB] vorbelastet«. Da Niam weder ein »stol-

zer Ausländer«, noch darauf bedacht ist, seinen Namen »weiterzugeben« und auch

Niams Frau ihren Namen behalten will, fällt die Entscheidung, ihren Nachnamen

anzunehmen, schnell. Zudem ist sein ursprünglicher Nachname »kompliziert und

49 Dies erinnert stark an Onurs Erfahrungen und verdeutlicht nochmals, dass die Essentialisie-

rung von Gruppen von Menschen, z.B. indem homogenisierend davon gesprochen wird, wie

›die Türken‹ sind oder was diese tun, als Reaktion auf Fremdethnisierung gedeutet werden

kann (vgl. dazu Kap. 4.1.2).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 205

schwierig auszusprechen«. Mit seiner Familie hat Niam jedoch »schon bissl äh zu

kämpfengehabt«. IndiesemkurzenAbschnitt zeigt sichdeutlich der Pragmatismus

Niams, der sein Handeln leitet. Er stellt nicht in Frage, warum man es mit einem

deutschen Namen leichter hat – es ist einfach so – weswegen es eine Lösung dafür

braucht. Während er selbst nicht mit seinem Namen identifiziert ist, scheint seine

Familie dies als (weitere) Abkehr von seiner ›persischenHerkunft‹ aufzufassen,was

zum Konflikt führt.

Die Pragmatiker eint ein statisches Kulturverständnis, indem Kulturen als

homogene Einheiten konstruiert werden. Ihre jeweilige natio-ethno-kulturelle Zu-

gehörigkeit hat einen unterschiedlichen Stellenwert für sie und löst unterschiedlich

schwere Konflikte aus: Während seine ›griechische Herkunft‹ für Wolfgang ein

wichtiges Identifikationsmerkmal darstellt und er diese in der Kombination mit

seinem ›Deutsch-Sein‹ als positives Distinktionsmerkmal zu anderen versteht,

bedient sich Timothee, nach einer langen Geschichte der Anpassung an die Do-

minanzgesellschaft, der Strategie des Best of Both Worlds. Niam hingegen fühlt

sich mit seiner ›persischen Herkunft‹ kaum verbunden. Es fühlt und sieht sich als

Deutscher.

4.2.3 Typ III: Traditionalist

Männlichkeit

In Bezug auf Männlichkeit orientiert sich der Traditionalist an traditionell-kon-

servativen Konstruktionselementen von Männlichkeit und weist eine überaus

hohe Identifikation mit seiner Erwerbsarbeit auf. Seine industriegesellschaftliche

Männlichkeitskonstruktion ist in erster Linie an Beruf und Karriere ausgerichtet.

Damit strebt er nach hegemonialer Männlichkeit bzw. nach dem Idealbild der

Transnational Business Masculinity. Er versteht sich als Ernährer und Versorger

der Familie und lebt mit seiner Frau eine klassisch-konservative Rollenverteilung,

in der er kaum Sorgearbeit verrichtet.

Onur ist ein Vertreter des Traditionalisten. Als er von seiner Berufslaufbahn er-

zählt, berichtet er nicht ohne Stolz, dass er bereits seit 27 Jahren im selben Betrieb

angestellt ist, worüber er »zufrieden« und »dankbar« ist (vgl. Z. 85). Später spricht

er über die heutigen Lehrlinge, die nicht mehr so wie die Lehrlinge von früher sind,

da sie sich ständig beschweren, dass es »staubig« (Z. 498) und »kalt« (Z. 499) ist und

sie keinen Einsatz zeigen (vgl. Z. 496ff.):

»[J]a, find ich schade, da kommt ja auch nix nach, leider, keinNachwuchs stirbt al-

les irgendwie ab, Handwerk, [schnieft] kann ma=s noch so, Werbung machn über

Handwerk, aber, kei Chance (2) leider, und=dene dene darfsch au nix sagn de-

ne Lehrlinge und, die komm glei mitm Vorschriftnbuch und schaun was, ich darf

keine Minute länger arbeitn des darf ich nich des darf ich net des darf i net des

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

machn also, i=hab=gsagt du ich, war am Ende knapp, ja=des=war im zwotn Lehr-

jahr wo i die Baustelln alleine durchzogn hab, also die schwierigen Heizkörper

hab=i=gsagt, war ich damals blöd, des war halt au einfach nur fürmich hab ich=s

halt gmacht also dass i=des, dass i einfach äh, einfach des Ganze erlerne einfach,

mich einfachweiter entwickle, und des war auch ein-äh einsmuss i sagn also i hab

ja aumei, Beruf, wirklich, dis=is=einfach fürmich, gmacht, mussma liebn obwohl

des wirklich auf der Baustelle war also, i hab mich nie beschwert dass=s kalt war

oder staubigwar dass, [holt Luft] dass imi fix und foxiwar, jeden Tag, ähdes hatmi

nie intressiert und jetzt ich sag=s immer noch also wenn i nochmal auf die Welt

kommen würde i mach den gleichn Beruf nochmal also ich liebe einfach [lacht]

also=des is für mich ge-gemacht« (Onur, Z. 504–518).

Onur bedauert die aktuelle Entwicklung, die dazu führt, dass das Handwerk ›ab-

stirbt‹. Die Lehrlinge von heute orientieren sich in erster Linie an dem Vorschrif-

tenbuch und weigern sich, Aufgaben zu übernehmen, weil sie diese offiziell nicht

übernehmen dürfen. Als Onur selbst Lehrling war, zieht er bereits im zweiten Lehr-

jahr »die Baustelln alleine durch«, weil er »des Ganze erlerne[n, JB]« will, um sich

weiterzuentwickeln.Onur konstatiert,dass derBeruf »einfach für [ihn, JB] gmacht«

ist und er diesen liebt. Er hat sich – im Vergleich zu den heutigen Lehrlingen – nie

beschwert. Das hat ihn nie »interessiert«. Er betont, dass er den gleichen Beruf er-

greifenwürde,würde ernocheinmal »aufdieWelt kommen«.Anschaulich zeigt die-

ses Narrativ, dass Onur sichmit den heutigen Lehrlingen im Rahmen eines ernsten

Spiels desWettbewerbsmisst,welches er klar gewinnt.Er ist sich für nichts zu scha-

de, arbeitet körperlich hart und hält sich auch nicht an Vorschriften, um sich beruf-

lich zu beweisen und voranzukommen. Seine Liebe gilt seinem Beruf, der »für ihn

gemacht« ist.

Auf Nachfrage der Interviewerin, wie sich das Paar Aufgaben in Haushalt und

Erziehung aufteilt, ringtOnur hingegen nachWorten (vgl. Z. 829ff.). Seine Ehefrau,

die während des Interviews anwesend ist, schaltet sich daraufhin ein: »Er is nur am

Arbeiten« (Z. 832). Daraufhin beginnt Onur zu erzählen, dass er am Wochenende

Ausflüge mit seiner Familie unternimmt und ab und zu kocht. Als Begründungs-

logik für sein geringes Engagement wird die ›kulturelle Herkunft‹ herangezogen.

OnursFraubestätigt »[j]a dis,dis gibt=s bei uns, ja,dis,dis gibts bei unsTürknnicht,

gibt=s einfach nicht is einfach so, fertig« (Z. 841f.).

Auch Jorgos ist dem Typ des Traditionalisten zuzuordnen. Wie auch Onur ist

Jorgos überaus identifiziert mit seinem Beruf. Schon seine Eltern sind Gastrono-

menund Jorgos »des einzigeKind,vonder Familie,der SpaßandieGastro gefunden

hat« (Z. 137f.). Im späteren Verlauf der Erzählung spricht er detailliert über seinen

Tagesablauf:

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 207

»[A]lso ich, bin=wirklich=n=leidenschaftlicher=Esser=ich=ess=ja=für=drei=Men-

schenmanchmal ja, ja ja, ja ja, siehtmanmir nicht an aber trotzdem is es wirklich

sehr sehr intressant für mich, und [schnalzt] egal wo=mer hingehen sitz=mer

stundenlang und essen und tun und, redn und, trinkn ne FlascheWein und des

macht dann immer, Spaß, sag i jetzt mal, so ein bisschen runterzukommen weil

wir doch ein extremen Tag habn also, also ich arbeit auch wahnsinnig viel ich

arbeite, siebn Tage und, die Woche, jedn Tag und acht neun Uhr, is für mich kein

Problem, da sitz ich im, m-meistens sitz ich schon im Auto um acht Uhr ich bin

jedn Tag sitz ich scho im Auto und, bin irgendwo, entweder, zum Großhandel

oder wie auch immer hab immer was zu tun« (Jorgos, Z. 400–409).

Jorgos kokettiert mit seiner Freude am Essen und beschreibt, dass er nicht nur als

Gastronom, sondern auch als Privatperson das Essen, Reden undWeintrinken sehr

schätzt. In der Arbeit hat er einen »extremen« Tag. Insgesamt arbeitet er »wahn-

sinnig« viel und das an sieben Tagen die Woche. Früh aufzustehen, um schon um

acht Uhr um Auto zu sitzen, ist für ihn »kein Problem«. Er hat »immer was zu tun«.

Jorgos nimmt durch die fast schon überspannte Erzählung und die Nutzung von

Superlativen eine ›Vermännlichung‹ des Narrativs über seine Erwerbsarbeit vor. Er

zeigt sich hier als ›Macher‹, dem nichts zu viel ist und dessen Arbeit auch in seinem

Privatleben eine große Rolle spielt. Nachdem diese Arbeitsbelastung einen Dauer-

zustand darstellt, führt dies auch dazu, dass seine Frau und Kinder quasi in einer

Parallelwelt leben:

»[D]adurch hab ich nie, teilgenommen an der Familie, also als ich nachhause ge-

kommen bin, bin i ins Bett gegangen=und=dann sind meine Kinder aufgewacht

und=als=i=in die Arbeit gegang bin sin=sie=ins=Bett gegang=also es war, so dass

tatsächlich meine Frau, dadurch die Kinder fast alleine großgezogen hat in den

erstn Jahrn, bei der Klein hab i bissle wasmitbekomm bei der Großenwar=s ganz

ganz schwierig« (Jorgos, Z. 368–372).

Jorgos ist sich zwar bewusst, dass er an Sorgearbeiten für und in seine(r) Familie

nicht beteiligt war oder ist, bewertet dies jedoch nicht als problematisch, sondern

als ›normal‹ bzw. ›natürlich‹. Dies lässt wiederum seine konservativen Geschlech-

terrollenvorstellungen erkennen, die demMann als Vater die Aufgabe des Familien-

ernährers zuweisen (»die ganzn andern Vätermusstn auch immer hart arbeiten […]

ein Familienlebn leidet immer drunter, glaub des is normal, brauch mir kein gro-

ßen Vorwurf machen« (Z. 913ff.)). Der Traditionalist vertritt also konservativ-tra-

ditionelleWerte, die seineMännlichkeitskonstruktion prägen.Der Konservatismus

wird jedochnicht,wie beimPragmatiker abgelehnt, sondernwird sogar angestrebt.

Beide dem Typus zugeordneten Fälle weisen jedoch eine unterschiedliche Begrün-

dungslogik auf: Während Onur sein Verhalten auf seine natio-ethno-kulturelle Zu-

gehörigkeit zurückführt, beruft sich Jorgos auf die naturalistisch-normierende Ar-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

gumentation, die Frauen die Rolle der Hausfrau undMutter undMännern die Rolle

des Brotverdieners zuschreibt.

Vaterschaft

Für die Traditionalisten ist die Vaterrolle in erster Linie geprägt durch die Verant-

wortung als Familienernährer. Dennoch möchten sie für ihre Kinder Bezugsper-

sonen und Ansprechpartner bei Problemen sein. Die Familie hat einen hohen und

identitätsstiftenden Stellenwert für diesen Typus.

In der Eingangspassage nimmt Onur eine Bewertung seiner Erziehung, bzw.

seines Aufwachsens vor. Er resümiert, »daheim« (Z. 143) eine »gute Erziehung«

(ebd.) genossen zu haben. Zudem hatten seine Eltern »immer Zeit« (Z. 143f.) für

ihn, was ihm vor allem im Vergleich mit Freund:innen auffällt, bei denen die Eltern

arbeiten mussten und die Kinder »einfach vernachlässigt« (Z. 145f.) wurden. Sein

Vater, so Onur, »war immer für uns dabei also« (Z. 146). Ein Modell, indem beide

Eltern Vollzeit erwerbstätig sind, lehnt Onur ab. Obwohl er selbst in Vollzeit arbei-

tet, orientiert er sich in Bezug auf seine Vaterschaft an seinem eigenen Vater, der

– trotz Erwerbstätigkeit – immer für ihn und seine Geschwister da war. Onur ori-

entiert sich in Bezug auf seine Vaterschaft stark an seinem eigenen Vater, der eine

wichtige Bezugsperson für Onur darstellt. Auch er möchte dementsprechend eine

Bezugsperson und ein Ansprechpartner für seine eigenen Kinder sein. Damit wird

zusätzlich seine Orientierung an seit Generationen Tradiertem und Altbewährtem

greifbar.Mit einer weiteren, kurzen Passage aus dem Interviewmit Onur lässt sich

dies unterstreichen:

»Ja des=war=ja=auch in, also in der,Nachbarschaft also wo i aufgwachsn bin, war

es ja so, die Eltern warn kaum für die Kinder da und wenn die Ki-Kinder wirklich

so was angstellt habn, dann, hat=s gheißnwiesoweshalbwarum-ja, wenn du net

da bisch wenn du net aufpasst also wennn, kei Bezugsperson da is also i weiß net

d-die ham janiemandenghabt, die Elternwarn arbeiten und=die durftn allesund

dann hat=ma Scheiße gebaut und dann, im Endeffekt äh warn=eigentlich die=s-

äh die Eltern selber schuld« (Onur, Z. 1086–1091).

Onur beobachtet in der »Nachbarschaft«, in der er aufwächst,dass dieEltern »kaum

fürdieKinder da« sind.WenndieKinder etwas anstellen,können sichdieElterndas

nicht erklären.Onurs Erklärung hingegen ist simpel:WennKinder alles dürfen und

niemand da ist und aufpasst,wird »Scheiße gebaut«. Im »Endeffekt« sie die »Eltern

selber schuld«. Onurs Blick auf Vater- und Elternschaft beinhaltet, dass Kinder Be-

zugspersonen brauchen, die für sie da sind, aber gleichzeitig auch Grenzen setzen,

indem sie Regeln und Verbote aussprechen. Onurs Kinder haben eine hohe Bedeu-

tung undWichtigkeit für ihn, wie man anhand des folgenden Auszugs sehen kann.

Auf die Frage nachWünschen für die Zukunft (der Kinder) führt Onurwie folgt aus:

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 209

»[W]enn die irgendwelche Wünsche habn dass ma, wirklich des Ganze erfülln

können also, wie ich schon erwähnt=also, egal was is, mei wenn die irgendwie un-

terstützen Unterstützung brauchn auch in der Schule des sowieso jetzt grad aber,

für späterdes iswirklichmei Ziel dass iwirklich [atmet ein] nichts aussetzen kann

wenndie irgendwelcheWünsche habn also=wirklich dass,deswünsch ichmir und

äh=ihre Gesundheit vor=allm, und dass uns ähwirklich, [holt Luft] finanziell sag

ichmal nicht ähmdassma inNot geratn dis sowasm-mit sowas kann ich gar nicht

lebn, wirklich, und=wünschn dass ma wirklich alle, [holt Luft] die Ausbildung ab-

schließenwirklichdann, einfach äh selber sich, äh zurechtfinden imLeben« (Onur,

Z. 986–994).

Onurmöchte alleWünsche seiner Kinder erfüllen und sie unterstützen, sei es in der

Schule aber auch »später«. Zudem wünscht er sich »Gesundheit« für sie und dass

die Familie »finanziell« nicht »in Not« gerät, da er damit »nicht lebn« kann. »Alle«

sollen darüber hinaus »die Ausbildung abschließen« und sich im Leben zurechtfin-

den. Markant zeigt sich Onurs Verantwortung als Familienernährer, die von einer

gewissen Existenzangst begleitet ist. Sein oberstes Ziel für die Zukunft besteht dar-

in, seinenKindern alleWünsche erfüllenund sie stets unterstützen zukönnen.Dass

die Kinder ihm sehr nahestehen und er sich starkmit ihnen bzw.mit ihremWerde-

gang identifiziert, zeigt sich auch an der Formulierung, dass »ma wirklich alle« die

Ausbildung abschließen.

Wie für Onur spielt der eigene Vater auch für Jorgos eine große Rolle in Bezug

auf seine Vaterschaft. Die starke Orientierung an ihren Vätern hinsichtlich ihres

eigenen Erziehungshandelns ist konsistent mit psychologischen Forschungsergeb-

nissen zur intergenerationalen Transmission von Erziehung (vgl. Chen et al. 2008,

S. 2575f.; Belsky et al. 2009, S. 1202f.). Darüber hinaus kann dies wiederum als Ori-

entierungvonOnurund Jorgosan traditionell-konservativerMännlichkeit interpre-

tiert werden. Sie sehen ihre Väter als Repräsentanten eben dieser und orientieren

ihr Erziehungshandeln dementsprechend an dem ihrer Väter. Über seinen bereits

verstorbenen Vater sagt Jorgos:

»[A]ber jetzt kann ich sagn, mein Vater war einfach, ein besonderer Mensch der

hat, tatsächlich diesnWeitblick gehabt, und des gleiche gi- versuch ich auchwei-

terzugeben weißt, ich versuche alles was ich gratis bekommen habe und erfah-

ren habe und und gelernt habe versuch ich gratis weiterzugeben, versuch denen,

zu sagen,Mensch um die Ecke is vielleicht, neMauer, renn jetzt nicht so schnell,

wart mal gut Geduld wer hat schon Geduld heutzutage ge des is ein, schwieri-

ges Thema aber ich würde gerne, dieses, was ich alles so bekommen habe gerne

weitergeben sonst geht des verlorn« (Jorgos, Z. 858–865).

Nichtnur ist seinVater ein »besondererMensch«gewesen,sondernhatdarüberhin-

aus »diesn Weitblick«, den auch Jorgos versucht, an seine Kinder weiterzugeben.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Alles, was er »gratis bekommen« hat, möchte Jorgos »gratis« weitergeben, damit es

nicht verloren geht.Wie auch bei Onur zeigt sich die traditionell-konservative Ori-

entierung, die Überliefertes und Altbewährtes wertschätzt und tradieren will. Zu-

demwird hier ersichtlich, dass auch Jorgos für seine Kinder Bezugsperson und An-

sprechpartner seinmöchte, so wie sein Vater es stets für ihn und die anderen Fami-

lienmitglieder war. Mit der Metapher der Mauer, die ein Hindernis darstellt, zeigt

er deutlich an, dass er – aufgrund des Weitblicks und seiner (Lebens-)Erfahrung –

umRat gefragt und in Entscheidungen involviert werdenmöchte. In der Eingangs-

passage beschreibt Jorgos wiederum seinen Vater als jemanden, den man immer

umRat fragte, der ein »Macher« (Z. 190) und eine »Autoritätsperson« (Z. 193) für die

ganze Familie darstellte. Obwohl Jorgos nicht das älteste Kind ist, wird auch er von

seiner Mutter und dem großen Bruder konsultiert (vgl. Z. 186ff.). In einer weiteren

Passage konkretisiert sich, was genau es ist, das Jorgos weitergebenmöchte:

»[M]an darf es nich verlieren ein bisschen, Wurzeln sind da, [atmet schwer

ein und aus] schwieriges Thema des kann ich fast nicht erwarten weißt ich

war nie so richtig da um ihr was zu erzähln weisch ich war immer in der Ar-

beit=wie=ich=dir=vorhin=schon gesagt habe, die is eigentlich mit der [Frau],

w-wobei die [Frau] auch nicht deutsch ist die hat ukrainische Wurzeln auch (2)

aber trotzdem sind sie mehr Deutsch als Griechen, schwierig ich würde gerne,

gut des Interesse wecken is falsch, des is mit Sicherheit da aber, die Dazuge-

hörigkeit noch ein bisschen, besser sehen wolln, ihre Geschicht- [stößt auf]

Griechenland hat vor dreitausend Jahre vor Christus Geschichte geschriebn,

eigentlich bis heute, ob=s jetzt, politische, medizinische, Fachausdrücke, wie

auch immer egal wo überall unter jedem Stein ist eine Geschichte da natürlich,

hamwir auch schlechte und negative Berichte die letzten Jahre aber des darf man

nicht äh kaputt gehen lassen von eine, von eine ähm korrupte Regierung die

unwirtschaftlich war und des Land kaputt gemacht hat des darf ma nicht ähm

sag=i=jetzt=mal, a-alles zerstörnwas die, vorher aufgebaut ham (2) die ham den

Weg, vorbereitet und auf dem, laufn viele, da solln se hin, nich vergessen, das is

mirwichtig, dass die, in Griechenland lebn hab imir schon längst abgeschminkt,

da bin ich mir sicher dass es nicht äh kommt« (Jorgos, Z. 826–842).

Die vorhandenen griechischen Wurzeln seiner Kinder dürfen nicht verloren wer-

den. Dies ist ein »schwieriges Thema« für Jorgos, aber er kann »des« fast nicht er-

warten, weil er aufgrund der vielen Erwerbsarbeit »nie so richtig da [war, JB]«, um

seiner Tochter (bzw. den Töchtern) etwas »zu erzähln«. Obwohl auch die Mutter

»ukrainische Wurzeln« hat, sind die Töchter »mehr Deutsch als Griechen«. Jorgos

würde gerne die griechische »Dazugehörigkeit […] besser sehen wollen«. Griechen-

land schreibt bereits 3000 Jahre vor Christi Geschichte und tut es auch heute noch.

So führt er Fachausdrücke verschiedener Disziplinen an, die auf das Griechische

zurückgehen. So sollen auch seine Kinder dies nicht vergessen. Dass seine Töch-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 211

ter einmal in Griechenland leben, hat er sich hingegen »längst abgeschminkt«. Die

Betonung der Tradition bezieht sich hier vor allem auf die Weitergabe kultureller

Kapitalien, konkret geht es um die griechische Sprache (vgl. Z. 915ff.) und die ›grie-

chische Kultur‹. Um die Zerstörung des Kulturguts abzuwenden, sieht Jorgos seine

Aufgabe als Vater, wie oben bereits gezeigt, in derWeitergabe dessen.

Der Traditionalist vertritt also ebenfalls in Bezug auf seine Vaterschaft konser-

vativ-traditionelleWerte.BeidedemTypus zugeordnetenFällemöchtenBezugsper-

son und Ansprechpartner für ihre Kinder sein. Für Onur ist die Verantwortung als

Familienernährer besonderswichtig, Jorgos sieht sich zurWeitergabe seines ›kultu-

rellen Erbes‹ verpflichtet. Beide Fälle eint die starkeOrientierung am eigenen Vater.

Care

Der Traditionalist übernimmt, abgesehen von seiner Funktion als Bezugsperson

und Ansprechpartner, kaum Care-Arbeit innerhalb der Familie. Organisatorische

und haushaltsbezogene Aufgaben sind quasi ausschließlich den Frauen vorbehal-

ten.

Bezeichnenderweise zeigt sich dies unter anderem daran, dass Care-Arbeit im

Interview mit Onur lediglich an zwei Stellen thematisiert wird.50 Auf die Nachfra-

ge der Interviewerin zur Aufteilung von Haushalts- und Erziehungsaufgaben ringt

Onur mit den Worten, während seine im Interview ebenfalls anwesende Frau die-

se kurzerhand beantwortet: »Er is nur am Arbeiten« (Z. 832). Daraufhin elaboriert

Onur, dass er »immer Zeit« (Z. 833) für seine Kinder hat, wenn er eben zuhause ist.

Er spielt abends mit seinem Sohn und unternimmt am Wochenende »kleine Aus-

flüge« (Z. 835) mit seiner Familie. Den Löwenanteil der Care-Arbeit »macht=s [s]ei-

ne Frau eigentlich=immer« (Z. 836f.). Diese führt aus, dass sie für das Kochen ver-

antwortlich ist, wobei Onur einwirft, auch »ab und zu« (Z. 839) zu kochen. Onurs

Frau erklärt die Aufgabenverteilung mit ihrer natio-ethno-kulturellen Zugehörig-

keit: Einen anderen Entwurf der Aufgabenverteilung »gibt’s bei uns Türken nicht,

gibt’s=einfach nicht« (Z. 842). Sie führt fort, dass selbst wenn türkische Frauen er-

werbstätig sind, diese trotzdem in der Verantwortung für das Kochen, Putzen und

Wäschewaschen stehen (vgl. Z. 829ff.). Durch Onurs regelrechte Sprachlosigkeit in

dieser Sequenz kann davon ausgegangen werden, dass die Frage der Interviewe-

rin Scham- und Schuldgefühle bei Onur auslöst, da ihm die ungerechte Verteilung

möglicherweise durchaus bewusst ist. Zusätzlich ist es ihm durch die Anwesenheit

seiner Frau im Interview verwehrt, sozial erwünscht zu antworten. Onur tritt in

dieser Passage eher als ›Freizeitpapa‹ auf, der vor allem am Wochenende Zeit mit

seiner Familie verbringt. In Bezug auf Erziehungsaufgaben zeigt sich ein anderes

50 Beide Stellen wurden bereits ausführlich in der Fallbeschreibung präsentiert und interpre-

tiert,weswegen andieser Stelle nur eine kurzeZusammenfassungder Ergebnisse erfolgt (vgl.

dazu Kap. 4.1.2).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Bild. Hier tritt das Paar als ›Team‹ auf, das Probleme gemeinsam bespricht und be-

wältigt. Sichtbar wird dies an einer Stelle, in der es um die Pubertät der ältesten

Tochter geht. Onur erzählt, dass diese eine gewisse Zeit lang »kaum ansprechbar«

(Z. 861) war,was ihn störte. Sie war »nie da […] so richtig« (Z. 866) und hat ihn »nicht

gesucht« (Z. 867). Die Tochter nimmt ihre Eltern als »zurückgebliebn« (Z. 872) wahr

und hat das Gefühl »gar nix« (ebd.) zu dürfen, was wiederum ein Hinweis auf den

Konservatismus der Eltern sein kann (vgl. Z. 855ff.). Die Eltern beschließen dar-

aufhin, die Tochter in Ruhe zu lassen. Dass Onur keine Bezugsperson und keinen

Ansprechpartner mehr für seine Tochter darstellt, irritiert oder verletzt ihn mögli-

cherweise sogar. Die traditionell-konservative Perspektive der Eltern entfaltet sich,

wenn es darum geht, dass die Kinder aus der Sicht der Eltern Freiheiten haben, in-

dem sie altersgemäße Dinge wie »in die Stadt« (Z. 889) gehen oder »bei Freundn

übernachtn« (Z. 890) dürfen. Eine Paarbeziehung wird hingegen nicht erlaubt, da

nicht »alles« erlaubt werden dürfe, was wiederum auf die ›türkische Herkunft‹ zu-

rückgeführt wird (vgl. Z. 891ff.).

WiebeiOnur steht auchbei JorgosdieErwerbsarbeit klar imFokus.Dies spiegelt

sich auchdarinwider,dassCare-Arbeit im Interviewgenerell fast nicht thematisiert

wird. Auf die Frage nach dem Ablauf des Alltags beschreibt Jorgos diesen wie folgt:

»Wie gesagt wir sind alle wir agiern alle den ganzn Tag also die Große is, durch

ihrn Sport, durch ihrn durch i-dieUni, durch, durch dis-[Sportart] sind sie alle, alle

beide die Kleine spielt auch [Sportart] die, sind wirklich sehr a-aktiv die verreisen

auch sehr viel die wären jetzt auch in [europäisches Land] jetzt wär=jetzt=nächs-

tes Wochenende äh ein Tunier aber durch diesen Coronavirus is=dis=jetzt=ab-

gesagt=wordn=ich=bin=eigentlich=froh dass die nicht so nah, an [europäisches

Land] immer weißt is=n schwieriges Thema (2), die Große wie gesagt is an der

Uni, die, von der kriegen=ma=jetzt=net=viel die steht auf geht, kommt, die Klei-

ne is halt noch, in derSchule, ich undmeine Frau, sind auch ziemlich viel aktiv also

wir ham auch, n sehr langen Tag zusammen wir, also des ganze hier funktioniert

nur, weil wir beide uns die Arbeit aufgeteilt habn also das würde nicht klappen

nicht in diesem Format, wenn einer von uns nichmehr kann würd ich aufhörn al-

so, wenn ichwirklichmeine Frau nich hab oder siemich nicht dann is das nich zu

schaffen dannmüsst ich sofort aufhörn und, wir sind, den ganzen Tag eigentlich,

ziemlich viel zusamm, die müsst jetzt auch gleich kommen, der Betrieb hat uns

doch ein bisschen im Griff ja, zuhause ess=mer=immer mittags gerne, also wir

treffen uns dortwenigstens seh=mer=uns da, ja abendsweniger, dann is der eine

Mal der andere weg, aber mittags so viel es geht wär schön immer wenn wir, also

ich bin der einzige der der nieMittags, immer da is, [Frau] kocht immer zuhause

und das is das Mindeste was dann die Kinder und und so, äh am Tisch zusammen

bringt und die,meistens essen wir dann auch immer gleichzeitig zusamm, des is

des einzige wo mer alle vier beinander sind sonst ist der Alltag auch immer ganz

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 213

ganz voll jeder geht dann seinWeg nich so einfach (2) aber ich weiß nichmal ob=s

woandersch anders is also« (Jorgos, Z. 892–913).

Jorgos schildert, dass alle Familienmitglieder den ganzen Tag »agiern«. Der Alltag

der älteren Tochter ist durch eine Sportart bestimmt, der sie nachgeht. Auch der

Alltag der jüngeren Tochter ist von der gleichen Sportart und ihrem Schulbesuch

geprägt. Weil beide regelmäßig an Turnieren teilnehmen, verreisen sie oft. Jorgos

und seine Frau sind »ziemlich viel aktiv« und haben »einen sehr langen Tag zusam-

men«.Sie betreibengemeinsameinRestaurant,das nur »funktioniert«,weil sie sich

»die Arbeit aufgeteilt haben«.Ansonstenwäre die Arbeit »nich zu schaffen«.Mittags

kocht seine Frau zuhause und nachMöglichkeit treffen sich alle Familienmitglieder

zuhause, um gemeinsam zu Essen. Jorgos kann jedoch nicht immer dabei sein.Das

gemeinsameMittagessen ist der einzige Fixpunkt, zudemsichdie Familie regelmä-

ßig sieht, ansonsten »geht dann [jeder, JB] ein Weg«. Jorgos ist nicht sicher, ob das

bei anderen Familien anders ist. Ein klassischer Alltag scheint für Jorgos neben der

alles dominierenden Erwerbsarbeit keinerlei Sorgearbeit zu beinhalten.Die Auftei-

lung der Aufgaben zwischen seiner Frau und ihm – ohne die das Restaurant nicht

zu führen wäre – scheint nur für den Betrieb zu gelten.Wie auch im Fall von Onur

ist die Frau neben ihrer Erwerbstätigkeit in der alleinigen Zuständigkeit für Care-

Arbeit. Auch dass Jorgos keinen Einblick darin hat, wie andere Familien (zusam-

men-)leben,deutet darauf hin,dassThemenwie diese für ihnkeineRelevanzhaben,

bzw.dass ernichtmit anderendarüber spricht.Dies stehtbspw. in starkemKontrast

zu Timothee, der sich mit anderen Eltern über Sorgearbeit und Erziehungsfragen

austauscht.Wie bereits gezeigt,wird die klassischeRollenverteilung von Jorgos bio-

logistisch argumentiert. Über seine Kinder sprechend konstatiert er: »[I]ch glaube

meine Kinder liebnmich schon, da bin ich eigentlich sicher, natürlich steht dieMa-

ma an erster Stelle, wie überall und es=is=auch=ok=so, vollkommen in Ordnung,

aber ich glaube schon wir haben eine, eine intakte Familie« (Z. 865ff.). Auch wenn

er eine gute Beziehung zu seinen Kindern hat, steht die Mutter bei ihnen an erster

Stelle. Dass Mütter eine engere Beziehung zu den Kindern haben, wird von Jorgos

auf die vermeintliche ›normale Natürlichkeit des Mutterseins‹ zurückgeführt. Zu-

gleich offenbart sich eine weitere wichtige Orientierung Jorgos’, die in der »intak-

te[n] Familie« besteht.An zahlreichenStellen im Interviewbetont er dieWichtigkeit

vonBlutsverwandtschaft, von familiäremZusammenhalt undderÜberordnungdes

Kollektivs über dem Individuum.51 Exemplarisch verdeutlicht sich dies an folgen-

dem Zitat:

51 Eine Erklärung hierzu könnte sein, dass Jorgos kurz nach seiner Geburt zu den Großeltern

nach Griechenland ›zurückgeschickt‹ wurde, da sich die Eltern aufgrund ihrer Erwerbstätig-

keit nicht um Jorgos kümmern konnten. Erstmit ca. fünf Jahren kann er zu seinen Eltern nach

Deutschland zurückkehren (vgl. Z. 73ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

»[J]a eigentlich, spiegelt sich des Gleiche wieder was ich beimeinen Eltern, gese-

hen habe, spiegelt sich deswider, also, ich glaube tatsächlich, dass die Gastrono-

mie au bissle undankbar is für eine Familie (2), es is sag=i=jetzt=mal,Wochenen-

de musst du arbeiten andere sind zuhause i mein wie lang is es her dass i jetzt

um viertel nach achte n-n Film auf der Couch gesehen habe, sowas kenn ich gar

nichweißt, des sind so kleineDingedie, die eigentlich da fehln und eigentlich die

Familie da so zusammen halten trotzdem, [schnalzt] sind=mer sehr verbunden,

auf keinen Fall zerrissen« (Jorgos, Z. 972–978).

Das Gleiche, was Jorgos bei seinen Eltern sieht, wiederholt sich bei ihm. Die Gas-

tronomie ist aufgrund der Arbeit am Wochenende »undankbar« für eine Familie.

Jorgos kann sich bspw. nicht erinnern, wann er das letzte Mal zur Primetime einen

Film gesehen hat. Dies sind zwar nur die kleinen Dinge, die eine Familie aber »zu-

sammen halten« und die dann doch fehlen. Trotzdem, so Jorgos, ist seine Familie

»sehr verbunden, auf keinen Fall zerrissen«. Wie er selbst es mit seinen Eltern er-

lebt hat, hindert die Erwerbsarbeit Jorgos daran, sich um seine Kinder zu kümmern

und Zeit mit ihnen zu verbringen. Während andere als Familie abends einen Film

zusammen schauen können, fällt sogar dies in seinem Fall weg. Trotzdem – und

das ist für Jorgos fundamental – ist seine Familie sehr engmiteinander verbunden.

Beide Traditionalisten übernehmen abgesehen von ihrer Funktion als Bezugs-

person und Ansprechpartner (sehr) wenig Care-Arbeit innerhalb der Familie. Sie le-

ben eine klassische Rollenverteilung, weswegen organisatorische und haushaltsbe-

zogeneAufgaben (nahezu ausschließlich) von ihren Frauen verrichtetwerden.Wäh-

rend Onur dies mit seiner natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit begründet, ori-

entiert sich Jorgos’ Begründung an naturalistischen, biologistischten Argumentati-

onssträngen.

Natio-Ethno-Kulturelle Zugehörigkeit

Kennzeichnend für den Traditionalisten ist sein statisches Kulturverständnis und

seine hohe Identifikation mit der familiären Migrationserfahrung bzw. dem ihm

zugeschriebenenMigrationshintergrund.Er unterscheidet sich allerdings in Bezug

auf sein Konflikterleben.

ImFall vonOnur lässt sich auf sein statischesKulturverständnis verweisen.Dies

zeigt sich insbesondere beimSprechenüber ›die Türkei‹ sowie ›die Türken‹ und lässt

sich anhand einer Passage darstellen, in der es darumgeht, dass Onur im Laufe sei-

nes Lebens immer wieder von Angehörigen der Dominanzgesellschaft dazu aufge-

fordert wird, in die Türkei zurückzukehren.52 Diese führen dazu, dass Onur sich

tatsächlich einigeMale überlegt, »Deutschland [zu, JB] verlassen« (Z. 312f.). ImRah-

menderErzählungbeginnt er, sichzu rechtfertigen,wieso er sichdagegenentschie-

52 Die ausführliche Interpretation dieser Passage kann in Kap. 4.1.2 nachgelesen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 215

den hat. Er argumentiert, dass es ihm und seiner Familie in Deutschland »blen-

dend« (Z. 314) geht und die Türkei ein fremdes Land für die Familie darstellt (vgl.

ebd.). Zusätzlich ist es für Onur und seine Familie aufgrund ihres ›schlechten Tür-

kisch‹ kaum möglich, sich dort zu verständigen. Auch die Einstellungen der Be-

völkerung in der Türkei divergieren von denjenigen, die Onurs Familie teilt (vgl.

Z. 319ff.). Einerseits identifiziert er sich stark mit ›den Türken‹, wie man bspw. in

Bezug auf sein Konzept von Vaterschaft, Erziehung und der Verrichtung von Ca-

re-Arbeit erkennen kann, andererseits identifiziert er sich aber eben auch mit ›den

Deutschen‹ (»ich fühlmichwirklichdeutsch« (Z. 13)).NebenOnursRechtfertigungs-

druck, in Deutschland leben zu wollen, spiegelt sich hier auch die Idee wider, sich

›für eine Seite‹ entscheiden zumüssen, die für ihn zu einer unlösbaren Dilemmasi-

tuation wird. Dieses Dilemma scheint eine konjunktive Erfahrung zu sein, wie sich

in nachfolgendem Auszug aus dem Interview zeigt. Vorher spricht Onur darüber,

dass er in seiner Schulzeit kaum ›deutsche‹ Freunde hat, da er in einer »Parallelge-

sellschaft« (Z. 561) lebt. Dies ist unter anderem dem geschuldet, dass er in seiner

Schulzeit vor allem von »Ausländer[n]« (Z. 563) umgeben und in seiner Zeit auf der

Realschule in einer ›Ausländerklasse‹ war, was er »doof« (Z. 566) findet:

»F: Is ja immernoch so dass sie alle Ausländer in eine Klasse stecken is ja immer

noch so, //O: mh, ja// seh ich ja in der Schule, (2) leiderweil, wir ham genug Freun-

de die mit Deutschen verheiratet sind //O: jaja// also, brutal viele //O: ja sehr vie-

le// weil an dem scheitert=s eigentlich nicht find ich

O: Nein (2) also ich weiß nich dis, //F: leider// immer einfach nur des Gefühl zu be-

kommen, ihr ghört=s nich dazu dis is irgendwann, also ich beschwer mich nicht

okwie gesagt ich bin immer mit so=mm, sowas aufgewachsn aber, ich denk=ma

also solche Leute gibt=s halt, überall ge

F: Ich glaub des Problem is wir sind nirgendswo daheim nich dort und auch nich

hier [lacht] //O: ja// wir sind irgendwie irgendwo simma mittendrin (2) kei=Ah-

nung wenn du jetzt, gut Deutsch sprichst, kein Kopftuch trägst offen bist, dann

wirst du natürlich anders angesehn, klar

O: Also viele Fragen was i [holt Luft]

F: L Sobald du Kopftuch hast //O: ja// und net so gut Deutsch kannst (na) hast ver-

schissn

O: Also wir sind ja auch nich so streng religiös also wirklich nicht, keine Ahnung,

weiß nichwas imKoran steht keineAhnung ich,meine Frau, auch, nicht keineAh-

nung und dann kommen wirklich manchmal solche Fragn hey, da schtesch du da

hey keine Ahnung was=was=soll=i obwohl diejenigen viele, wirklich die wissen,

ähwissen scho die Antwort, und=wolln=s vonmir noch hörn ich weiß es nicht kei-

ne Ahnung i weiß es i weiß es nicht i hab=s nie glernt aber mei äh-äh Vater hat=s

mir nie beigebracht so also=wo-woher=soll=i=s=lernen i-i intressiert hab ichmich

hab i au nie n-no-nie so richtig also viele Sachn da, wiss=mer=selber=nicht, also

keine Ahnung« (Onur, Z. 575–598).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Onurs Frau beobachtet in den Schulen, die ihre Töchter besuchen, dass »alle Aus-

länder« nach wie vor zusammen in eine Klasse ›gesteckt‹ werden, was sie bedauert.

Sie haben genug Freunde, die mit »Deutschen« verheiratet sind, darauf kann die

Koexistenz von Parallelgesellschaften also nicht zurückgeführt werden. Onur vali-

diert die Aussage seiner Fraumehrfach undwirft ein, dass ›sie‹ »immer einfach nur

des Gefühl […] bekommen«, nicht dazuzugehören. Da er selbst damit aufgewach-

sen ist, beschwert er sich nicht, sondern denkt, dass es »solche Leute« überall gibt.

Onurs Frau verweist daraufhin auf ein Problem, das darin besteht, dass sie »nir-

gendswo daheim [sind, JB] nich dort und auch nich hier […] wir sind irgendwie ir-

gendwo simmamittendrin«.Wennman »gut Deutsch« spricht, kein Kopftuch trägt

und sich »offen« gibt,wirdman »anders angesehen«. Sobaldman aber ein Kopftuch

trägt und nicht gut Deutsch spricht, hatman »verschissen«.Onur validiert dies und

führt in Bezug auf das Kopftuch einen weiteren Punkt an. Seine Familie ist nicht

»streng religiös« und seine Frau und er haben »keine Ahnung« davon, was im Ko-

ran steht. Onurs Frau beobachtet die anhaltende Reproduktion der institutionellen

Diskriminierung (vgl. Gomolla und Radtke 2007, S. 83f.), die Onur bereits während

seiner Schulzeit erfährt. Auf individueller Ebene, z.B. in Form von Ehen zwischen

›Türk:innen‹ und ›Deutschen‹ beobachtet sie hingegen keine Trennung der Grup-

pen. Wie bereits in der Falldarstellung von Onur gezeigt, ist Onurs Schmerz dar-

über, nicht dazuzugehören, groß und kommt während des Interviews immer wie-

der zur Sprache. Seine Frau scheint diesen konjunktiven Erfahrungsraum zu tei-

len, indemsie dasGefühl formuliert, nirgendwodaheim, sondernmittendrin–also

zwischen zwei Welten oder Kulturen – zu sein.53 Interessant ist ebenfalls ihr Ver-

weis auf die Anpassungsanforderungen der Dominanzgesellschaft. Gut Deutsch zu

sprechen und kein Kopftuch zu tragen, stellen ihrer Auffassung bzw. ihren eigenen

Erfahrungen nach, die gesellschaftlichen Bedingungen für die Akzeptanz und Zu-

gehörigkeit (›türkischer‹ Frauen) dar. Onur kommt einmal mehr auf seine Erfah-

rungen mit Alltagsdiskriminierung und Rassismus zu sprechen und beteuert bei-

nahe, dass seine Familie »wirklich« nicht (streng) religiös ist. Spielhaus (2006) weist

darauf hin, dass Menschen aus muslimischen Ländern sich immer wieder mit der

Frage nach ihrer religiösen Zugehörigkeit konfrontieren (lassen) müssen (vgl. ebd.,

S. 32). Dies ist das Resultat einer durch die Dominanzgesellschaft hervorgebracht

diskursive Homogenisierung einer Gruppe vonMenschen, die »als natürlicherwei-

se muslimisch[], religiös[] und andersartig[]« (ebd.) definiert wird. Diese verkennt

53 Als weiterer Hinweis, dass es sich bei dieser Dilemmasituation umeinen konjunktiven Erfah-

rungsraum handelt, kann auf Deniz’ Fall zurückverwiesen werden, der dies allerdings nur für

die Generation seiner Eltern, nicht aber für seine eigene – zu der Onur und seine Frau eben-

falls zählen – proklamiert. Das Dilemma seiner Eltern und der gesamten Generation besteht

darin, »zwischen zwei Weltn sein und zwischn, nirgendwo dazuzugehörn aber überall dazu-

gehörn wolln« (Deniz, Z. 463ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 217

die ethnische, kulturelle und nicht zuletzt religiöse Vielfalt von Muslim:innen (vgl.

ebd.).54DieZerrissenheit undhoheKonflikthaftigkeit der FragenachZugehörigkeit

treten in dieser Passage deutlich zu tage.

Auch Jorgos, der den zweitenVater imSamplemit eigenerMigrationserfahrung

darstellt, kennt dieses Dilemma um die Frage von Zugehörigkeit. In folgendem Ab-

schnitt spricht er über seine ›kulturelle Identität‹:

»[E]igentlich bin ichmein Leben lang hier ja also fünfundvierzig Jahre bin ich hier

in [Stadt], irgendwie zu eine,Heimat gewordn, in Griechenland=biste=aber doch,

der Deutsche weißt, hier bist du vielleicht doch der Grieche ich=weiß=nich=ob

man dann heimatlos is, deswegen aber, ich fühl mich hierwohl und, ich hab jetzt

eigentlich meine Frau is auch nicht griechisch also auch wiederrum des gleiche

Spiel w-wiederholt sich jetzt beimir, bei meinen Kindern, ich war auch immer in

der Arbeit a-durch mein, Gastronomiejob, also=eigentlich hat, die, [Frau] meine

Kinder, oder die Kinder fast alleine großgezogn aber, die ham auch nich die Spra-

che als Geschenk bekommen von mir also die große versteht schon ziemlich viel

aber sprechn tut=s ja, bissle was, die kleine wiederrum fast gar nix, des is natür-

lich auch traurig weißt, schade, ich hätt=es=schon gerne gewollt, dass man des

einfach als Geschenk mitgibt« (Jorgos, Z. 102–113).

Dadurch, dass Jorgos bereits seit 45 Jahren in derselben Stadt lebt, ist Deutschland

bzw.diese Stadt »irgendwie« zu einer »Heimat« geworden. InGriechenland istman

»der Deutsche«, »hier« ist man »doch der Grieche«. Jorgos ist nicht sicher, »ob man

dann heimatlos« ist, konstatiert aber, dass er sich »hier wohl [fühlt, JB]«. Da Jorgos’

Frau »nicht griechisch« ist und er selbst aufgrund des Jobs immer in der Arbeit war,

konnte er seinenKindern ›seine‹ Sprache nicht »als Geschenk«mitgeben.Die große

Tochter versteht und spricht nochmehrGriechisch als die kleine, die fast nichts ver-

steht oder spricht, was Jorgos »traurig« macht.Wie Onur kennt Jorgos es, dass ihm

von außen die Zugehörigkeit abgesprochen wird. Aus der abstrakten Beschreibung

dessen »ich=weiß=nich=ob man dann heimatlos is« kann jedoch gelesen werden,

dass Jorgosweniger emotional involviert ist als Onur.Dies könnte darauf zurückge-

führt werden, dass Jorgos sich eindeutig als ›Grieche‹ identifiziert (vgl. z.B. Z. 920)

und sich offenbar in Griechenland undDeutschland beheimatet fühlt.Nicht zuletzt

ist das ›Griechisch-Sein‹ und das damit einhergehende kulturelle Erbe, für Jorgos

54 Mit derNovellierungdes Staatsangehörigkeitsgesetzes im Jahre 2000 konntendie »ehemali-

gen Türken« (Spielhaus 2006, S. 30) der Staatsangehörigkeit nach nicht mehr als »anders ka-

tegorisiert« (ebd.)werden.DementsprechendgewannenZuschreibungen, die sich auf die re-

ligiöse Zugehörigkeit beziehen, an Bedeutung. DieseWahrnehmung einer Gruppe vonMen-

schendurch dieDominanzgesellschaft lässt sichmit: »vom»Ausländer« zum»Muslim« (ebd.)

treffend beschreiben. Die Religionszugehörigkeit wurde damit zum »vornehmlichen Erklä-

rungsmuster« (ebd.) für gesellschaftliche und soziale Probleme dieser Gruppe (vgl. ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

maximal positiv besetzt. Dies zeigt sich insbesondere in der Bezeichnung der grie-

chischen Sprache als ›Geschenk‹, das er als Vater seinen Kindern gerne ›mitgege-

ben‹ hätte. Zudemberichtet Jorgos an keiner Stelle des Interviews vonDiskriminie-

rungs- und Rassismuserfahrungen, sodass davon ausgegangen werden kann, dass

sein Zugehörigkeitsempfinden davon unberührt bleibt.

Vielmehr erlebt Jorgos aufgrund des Zugehörigkeitsempfindens seiner Töchter

einen Konflikt, wie sich an folgender Passage zeigt:

»Beispiel, sag ich dir, vor, wie viel Jahrn warn denn die Europameisterschaft, mit

Deutschland Griechenland jetzt pass auf, war gar nicht mal so weit her ich hab

des übertragen hier n großen Bildschirm ghabt Biergartn total voll, alle ham des

Spiel anschaun wolln, die Gaudi im Vordergrund gestandn natürlich aber halt,

ich der einzige Grieche hiermit seiner griechischen Flagge, und mein Schwager

der hat hier-der war auch wir zwei waren die einzigen Griechen, meine Kinder

habn gebeten ob sie des Spiel auch hier anschaun können=und dann kommen

sie (2) Deutschland Deutschlandfahnen und=äh verstehst, des-=denk=i=mir des

war für mich natürlich au was heißt n Schock, Schock is es nich, klar klar, aber,

natürlich ham=mer glaub ich drei null oder vier null glaub ich verlorenweißt=du

also oder vier eins war also klar bei=em Tor ham=se gejubelt [ahmt das Jubeln

nach] und=und=so=standest da und hast dann zugeschaut hab=ich=gsagt=ok,

es is in Ordnung, es is n Sportereignis oder=so aber, ichmerke dass sie natürlich

(2) zu Deutschland eher dazu sich f-wohlfühln als anderschrum genauso jetzt,

wenn sie jetzt ihre ihre ihre [Sportart]Nationalspiele desmacht sie jetzt nimmer

des hat sie jetzt dann aufghört weil sie=sich zwei Mal sehr stark verletzt hat,

aber an ihrm Knöchele trägt sie immer die also Bändchen Deutschlandflagge

da=ne Flaggeweisch, diese diese an die Backen diese diese diese Markierungen

und diese Flaggen, alles Deutschland ich war der einzige Grieche hier drinnen

(nur=mit=meim) Schwager es is in Ordnung, aber, man darf es nich verlieren ein

bisschen, Wurzeln sind da« (Jorgos, Z. 807–827).

Zur Europameisterschaft vor ein paar Jahren überträgt Jorgos das Deutschland-

Griechenland-Spiel aus seinem Biergarten. Sein Schwager und er sind »die einzi-

gen Griechen« mit einer griechischen Flagge. Jorgos’ Kinder, die darum gebeten

haben, das Spiel ebenfalls dort anschauen zu dürfen, kommen mit »Deutsch-

landfahnen« und jubeln bei Toren für Deutschland, was Jorgos in einen »Schock«

versetzt. Jorgos sagt sich selbst, dass es sich um ein »Sportereignis« handelt und es

deswegen in Ordnung ist,merkt aber, dass seine Töchter sich »zuDeutschland eher

dazu sich f-wohlfühlen als anderschrum«. Die ältere Tochter spielt ihre Sportart

zudem im deutschen Nationalteam und trägt um ihr Handgelenk »Bändchen« mit

der »Deutschlandflagge«, oder malt sich diese »an die Backen«. Dies ist zwar in

Ordnung, jedoch dürfen die Wurzeln nicht verloren werden. Wie auch im Fall von

Niam löst ein Sportereignis bei Jorgos mit der Möglichkeit, sich deutlich für ein

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 219

Nationalteam zu positionieren, einen tiefgreifendenKonflikt aus.Dies spiegelt sich

in denWiederholungen der Aussage Jorgos’,mit dem Schwager der einzige Grieche

im Biergarten gewesen zu sein und des Wortes »Schock« wider. Deutlich wird sein

statisches Kulturverständnis, in dem sich ›Deutsche‹ und ›Griechen‹ gegenüber-

stehen. Darüber hinaus wird sein großer Wunsch nach der Identifikation seiner

Töchtermit dem ›Griechisch-Sein‹ sichtbar.Die identitätsstiftende Funktion seiner

familiären Migrationserfahrung zeigt sich ebenfalls darin, dass Jorgos bewusst

oder unbewusst die »ukrainischen Wurzeln« (Z. 830) der Mutter ausblendet, die

seine Kinder – in dieser Logik – zu gleichen Anteilen in sich tragen. Dies kann

wiederum mit seinem traditionell-konservativen Selbstverständnis als Oberhaupt

der Familie im Sinne eines Pater Familias erklärt werden.

Beide Traditionalisten denken in starren Kulturkategorien, unterscheiden sich

aber erheblich im Konflikterleben, was die Frage nach ihrer Zugehörigkeit betrifft.

WährendOnur alsDilemmasituation erlebt, ist Jorgos selbst klar positioniert, erlebt

aber in Bezug auf seine Töchter und deren Zugehörigkeit einen Konflikt.

4.2.4 Zusammenfassung und Gegenüberstellung der Typen

Typ I, der Idealist, kann aufgrund seiner Ideale wie Gleichberechtigung undDemo-

kratisierung in Bezug auf seineMännlichkeit als Vertreter von CaringMasculinities

gelten. Auch traditionelle Elemente der Konstruktion von hegemonialer Männlich-

keit, wie bspw. Dominanz und die Funktion des Beschützers, finden sich wieder.

Dennoch hält der Idealist nicht an der Ernährerrolle fest oder definiert sich (aus-

schließlich) über seinen Beruf. Die Orientierung an seinen Idealen leitet das Han-

deln des Idealisten ebenfalls in Bezug auf sein Konzept vonVaterschaft.Der Idealist

ist ein neuer Vater, der eine Bezugsperson für sein(e) Kind(er) darstellt und ein Ver-

trauensverhältnismit ihmbzw. ihnenpflegt.Das familiäreZusammenlebenunddie

Organisation des Alltags sind wiederum von Idealen wie Basisdemokratie und In-

dividualität geprägt, was sich ebenfalls in der innerfamilialen Aufteilung von Care-

Arbeit zeigt. Sich in organisatorische Angelegenheiten sowie in Aufgaben in Haus-

halt und Erziehung einzubringen, stellt für den Idealisten eine Selbstverständlich-

keit dar. Dabei wird die Orientierung an seinen Idealen schwerer gewichtet als die

Orientierung an festenRollenverteilungen oderHierarchien. In Bezug auf seine na-

tio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit steht der Idealist für ein metaperspektivisches

Kulturverständnis, das kulturelle Zuschreibungen verweigert, einen dynamischen

Kulturbegriff beinhaltet und eine hohe Ambiguitätstoleranz aufweist. Seine Ideale

inTheorie undPraxis dienen ihmnicht zuletzt zurBewältigung vonRassismus- und

Diskriminierungserfahrungen.

Typ II, der Pragmatiker, weist in Bezug auf seine Konstruktion von Männlich-

keit einen traditionell-konservativen Entwurf im Sinne hegemonialerMännlichkeit

auf, der sich gleichzeitig amKonzept von CaringMasculinities orientiert. Verschie-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

denePraktikenwiebspw.dieVerrichtungvonCare-Arbeitwerden teilweise als erns-

te Spiele des Wettbewerbs gerahmt. Das Bindeglied zwischen beidem stellt jedoch

die Orientierung am Pragmatismus dar, die von den Vertretern dieses Typus unter-

schiedlich begründet wird. Begründungen können bspw. das Alter oder die eigene

ErziehungundSozialisation sein.AlleVertreter stellenmitBlick auf ihreVaterschaft

neue Väter dar, indem sie eine hohe Verantwortungsübernahme innerhalb der Fa-

milie zeigen,Bezugspersonen für ihre Kinder darstellen und sich an denBedürfnis-

sen ihrer Kinder orientieren. Diese Haltung zeigen die Vertreter ebenfalls in Bezug

auf Care-Arbeit, also in Bezug auf alle Formen von organisatorischen, haushalts-

oder erziehungsbezogenen Aufgaben, die sie – mehr oder weniger gleichberech-

tigt – mit den Müttern teilen. Auch dabei gehen sie pragmatisch vor, indem bspw.

nicht in Frage gestellt wird, dass Care-Arbeit getan werden muss oder aber dass

Sorgearbeit nach dem Hedonismus-Prinzip ausgesucht wird. In Hinblick auf ihre

natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit weisen die Pragmatiker ein statisches Kultur-

verständnis auf, indemsichkulturelleGruppeneinandergegenüberstehen. Jenach-

dem, zu welcher Gruppe bzw. zu welchen Gruppen sie sich zugehörig fühlen, führt

dies zumehroderweniger starkenKonflikten inBezugauf ihreSelbstdefinitionund

Zugehörigkeit.Dies reicht z.B. vonder Identifikationmit nur einerGruppeüber das

Ausbalancieren vonMehrfachzugehörigkeiten.

Typ III, der Traditionalist, orientiert sich in Bezug auf seineMännlichkeitskon-

struktion an traditionell-konservativen Konstruktionselementen von hegemonialer

Männlichkeit und ist überaus identifiziert mit seinem Beruf bzw. seiner Erwerbs-

arbeit.Dementsprechend lebt er eine klassische Rollenverteilung, in der er die Rolle

des Ernährers bzw. Versorgers übernimmt.Der Traditionalismus und Konservatis-

mus der Vertreter fundieren auch ihr Konzept von Vaterschaft. Dieser Typusmöch-

te Bezugsperson und Ansprechpartner für seine Kinder darstellen und weist dar-

über hinaus eine hohe Orientierung am eigenen Vater auf, was die Vorstellungen

vonErziehung betreffen. InBezug auf Care-Arbeit bringen sich die Traditionalisten

sehrwenig in organisatorische oderHaushaltsaufgaben ein,während sich für einen

Vertreter eine Beteiligung an Erziehungsfragen feststellen lässt. Ihre natio-ethno-

kulturelle Zugehörigkeit impliziert einen statischen Kulturbegriffmit starren Kate-

gorien sowie eine hohe Identifikation mit der familiären Migrationserfahrung und

dem zugeschriebenenMigrationshintergrund.DieThematik der Zugehörigkeit be-

inhaltet für denTraditionalisten ein unterschiedliche beschaffenesKonfliktpotenti-

al,das vondemEmpfindeneinerDilemmasituation inBezugaufdie eigeneZugehö-

rigkeit bis zum Konflikterleben in Bezug auf die Zugehörigkeit der eigenen Kinder

reicht.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 221

4.3 Annäherung an eine soziogenetische Typenbildung

Mit Schäffer (2020) kann konstatiert werden, dass die soziogenetische Typenbil-

dung zumZiel hat, die »sinngenetischen Typologien verstehend zu erklären, indem

sie nach den Entstehungsbedingungen für die jeweils herausgearbeiteten sinnge-

netischen Typiken fragt« (ebd., S. 69). Für die vorliegende Arbeit bedeutet dies zu

fragen, wie die typisierten Männlichkeitsorientierungen (Idealismus, Pragmatis-

mus,Traditionalismus)durchdiekollektivenErfahrungen,diedie Interviewpartner

bspw.durch ihreGenerations- oderMilieuzugehörigkeitmachten,geprägtwurden.

Die sich auf die natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeit beziehenden Erfahrun-

gender Interviewpartner hätten imProzess der Typenbildung auch als konjunktiver

Erfahrungsraum gedeutet werden können. Um diese Kategorie jedoch nicht mehr

als für die Untersuchung nötig zu reproduzieren, zu homogenisieren und zu rei-

fizieren, sondern um der ihr inhärenten Heterogenität gerecht(er) zu werden,

wurde diese als Vergleichsdimension und damit in ihrem Einfluss auf die Position

von Männern im sozialen Gefüge im Rahmen der sinngenetischen Typenbildung

gefasst. Damit kann dem breiten und diversen Spektrum der mit der Kategorie der

natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit verknüpften Erfahrungen, Praktiken und

Orientierungen der einzelnen Fälle angemessen(er) Rechnung getragen werden.

Was sich jedoch mit Blick auf die konjunktiven Erfahrungsräume der Interview-

partner zeigt, ist, dass diese durch ihre ›andere‹, nicht-weiße natio-ethno-kulturelle

Zugehörigkeit Rassismuserfahrungen machen, die ihre Orientierungen stark prä-

gen: Vier von sechs Männern im Sample des Projekts teilen den Erfahrungsraum,

gravierend von Rassismus55 betroffen zu sein. Hier zeigt sich die Unabdingbarkeit

der in der Arbeit eingenommenen postkolonialen Forschungsperspektive, denn

mit Tuider und Lutz (2018) kann darauf hingewiesen werden, dass Forschung in

postkolonialer Perspektive nicht nur bedeutet »die Effekte der Kolonialität […] im

Woanders zu verorten, sondern nachhaltig die Situation z.B. in Deutschland zu

thematisieren, so etwa Diskriminierung und Rassismus in der Migrations- und

Einwanderungsgesellschaft« (ebd., S. 106). Die gefundenen Ergebnisse verdeutli-

chen dies einmal mehr.

Wie bereits dargestellt, liegt »das Geheimnis der Generalisierung [eines, JB] Ty-

pus […] in der Mehrdimensionalität der Typologie« (Bohnsack 2013, S. 266), weswe-

gen diesbezüglich erneut darauf hingewiesen werden muss, dass die erforderliche

Komplexität, die sich aus der Zuordnung von einem Fall zu mehreren Typiken er-

gibt, i.d.R.weder inder Forschungspraxis noch indermethodischenProgrammatik

55 Die folgenden Ausführungen zu Rassismus können keinen Anspruch auf Vollständigkeit er-

heben. Hier soll lediglich ein grundlegendes Verständnis für die Rekonstruktion der Erfah-

rungen der Interviewpartner geschaffen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

erreicht wird. Damit werden Fälle nur einem Typus zugeordnet und ihrer Mehrdi-

mensionalität nicht entsprechend Rechnung getragen (vgl. ebd.), so auch – aus ge-

nanntenGründen– in der vorliegenden Arbeit.56 Dennochwurde der Versuch einer

Annäherung an eine soziogenetische Typik der Rassismuserfahrungen unternom-

men,die nachfolgend dargestellt wird (4.3.1).Daran anschließendwird ein Ausblick

auf eine Migrations-, Alters- und Geschlechtstypik gegeben, die im Rahmen einer

mehrdimensionalen soziogenetischen Typenbildung ausgearbeitet werden könn-

ten (4.3.2). Schließlich erfolgt eine kurze Zusammenfassung der zentralen Ergeb-

nisse des vorgenommenen Versuchs einer soziogenetischen Typenbildung (4.3.3).

4.3.1 Typik der Rassismuserfahrungen

Angesichts des Zusammenhangs von Rassismuserfahrungen und Männlichkeits-

konstruktionen, bzw. Vaterschafskonzepten ist zu fragen,was Rassismuserfahrun-

gen für denEntwurf derMännlichkeit der Väter bedeuten?Umdie Rassismuserfah-

rungen der Interviewpartner angemessen fassen und rekonstruieren zu können,

wird hier ein breiter definitorischer Zugang gewählt und sich an Leiprecht (2016)

angelehnt, der unter Rassismus die

»historische[n] und gesellschaftliche[n] Hervorbringungs- und Reproduktions-

prozesse von Ideen, Vorstellungen, (Alltags-)Theorien, Repräsentationen,Wissen

u.Ä. zu ›Großgruppen‹ [versteht, JB], die als ›Rassen‹ konstruiert, zueinander in

ein hierarchisches Verhältnis gesetzt und als sich selbst reproduzierende und

deshalb über Generationen miteinander verbundene Einheiten (Genealogien)

vorgestellt werden« (ebd., S. 226, H.i.O.).

Je nach Ansatz werden weitere Kategorien wie Kultur, Nation oder Religionmitein-

bezogen. Die Konstrukte fungieren dabei als Ordnungsmuster, sind fundamental

in soziale Verhältnisse eingeschrieben und regulieren diese bzw. steuern darüber

hinaus Kräfteverhältnisse und führen zu spezifischen Herrschaftsformen. Charak-

teristisch für Rassismus ist die soziale Markierung von ›Anderen‹, die einer dicho-

tomen Unterscheidungslogik zum ›Eigenen‹ folgt. Zudem werden Zusammenhän-

ge der äußeren Erscheinung, Sprache, Religion u.a. und inneren psycho-sozialen

Dispositionen hergestellt. Weiterhin werden Individuen reduktionistisch als Ver-

trer:innen oder Marionetten ihrer ›Kultur‹ oder ›Rasse‹ gesehen und in ihrer Zuge-

hörigkeit zu den ›Anderen‹ als minderwertig und gleichzeitig bedrohlich abgewer-

tet, sodass Privilegien, Abwehrhaltungen und Aggressionen der dominanten ›Wir-

Gruppe‹ legitimiert werden können. Insgesamt handelt es sich bei Rassismus um

56 Vgl. dazu Kap. 3.2.2 und 3.3.1.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 223

ein vielfältiges, flexibles, historisches und globales Phänomen, das unterschiedli-

che Ebenen (z.B. Individuen, Diskurse, Gesellschaftsstrukturen) umfasst, weswe-

gen auch von Rassismen im Plural gesprochen werden kann. Im Zusammenhang

mit der faschistischen und nationalsozialistischen Geschichte Deutschlands darf

Rassismus jedoch nicht auf seine explizit gewalttätigen Formen verkürzt werden.

Genauso dürfen historische Bezüge zum Kolonialismus nicht vernachlässigt und

transnationale Zusammenhänge nicht übergangen werden. Nicht zuletzt müssen

subtile, verdeckte und latente Formen von Rassismus wie bspw. Alltagsrassismus57

berücksichtigt werden (vgl. ebd., S. 226ff.). Ergänzend ist auf die Entwicklung von

Rassismus hin zu einem sog.Neorassismus oder Kulturrassismus hinzuweisen, der

einemehr oderweniger neue Formdes postkolonialenRassismus darstellt undüber

die Unterscheidung entlang biologischer und körperlicher Merkmale hinausgeht,

in dem er ›Kultur‹ miteinschließt. Damit handelt es sich um einen ›Rassismus oh-

ne Rassen‹58, der zwar nicht auf das Konstrukt ›Rasse‹ zurückgreift, aber dennoch

rassistisch wirksam ist (vgl. Mecheril undMelter 2010, S. 152).

Als spezifische Erscheinungsformen von Rassismus fassen die Beauftragte der

Bundesregierung für Migration, Flüchtlinge und Integration sowie die Beauftragte

der Bundesregierung für Antisemitismus (2023), Anti-Schwarzen Rassismus, Anti-

muslimischen Rassismus, Antiziganismus, Antiasiatischen Rassismus und darüber

hinaus Antisemitismus als Sonderform von Rassismus (vgl. ebd., S. 30ff.). Auch die

vonden vonRassismus betroffenen Interviewpartnern geteilte ErfahrungdesOthe-

rings ist als eine weitere Form von Rassismus anzuführen. Othering beschreibt die

Konstruktionvon ›Anderen‹,die von»hierarchische[n]undasymmetrische[n]Diffe-

renzordnungen […] und gewaltförmige[n] Macht- und Herrschaftsverhältnisse[n]«

(Riegel 2016, S. 52) geprägt ist. Das Entscheidende bei dem Konstruktionsprozess

ist, dass

»in einer wirkmächtigen Verschränkung […] von hegemonialen alltäglichen, fach-

lichen, wissenschaftlichen und politischenDiskursen und Bildern,mitMitteln der

Zuschreibung, Essentialisierung und Repräsentation eine bestimmte Gruppe erst

als solche, dann alsAndere diskursiv hervorgebracht und identitär festgeschrieben

wird« (ebd., H.i.O.)59.

57 Vgl. vertiefend dazu: Leiprecht 2001.

58 Diese Überlegungen gehen auf Balibar (1991) zurück, der das Phänomen des differentialis-

tischen Rassismus, einem Synonym für Neo-Rassismus, folgendermaßen beschreibt: »It is a

racism whose dominant theme is not biological heredity but the insurmountability of cul-

tural differences, a racism which, at first sight, does not postulate the superiority of certain

groups or peoples in relation to others but ›only‹ the harmfulness of abolishing frontiers, the

incompatibility of life-styles and traditions« (ebd., S. 21).

59 Das Konzept des Othering entspringt den Postcolonial Studies und wird von Autor:innen wie

Edward Said und Gayatri C. Spivac geprägt (vgl. Riegel 2016, S. 52).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Generell kann die Ordnungsstruktur von Rassismus als »Kontext der Subjektivierung«

(Mecheril und Melter 2010, S. 157, H.i.O.) verstanden werden, indem aus Individu-

en Subjekte gemacht werden. Dabei führt die binäre rassistische Konstruktion von

Differenz zu Rassismuserfahrungen. Rassistische Gewalt kann z.B. in drastischer

Form von körperlicher Gewalt gegen die eigene oder gegen eine nahestehende Per-

son ausgeübt werden. Sie kann demgegenüber aber auch subtil, bspw. in Form ab-

fälliger Blicke verübt werden. Darüber hinaus können Rassismuserfahrungen auch

von strukturellen oder institutionellen Kontexten ausgehen, wie z.B. in der Schule

oder am Arbeitsplatz. Überdies können Rassismuserfahrungen aus individuell, in-

teraktional oder imaginativ geprägten Kontexten entstehen. Mit Bezug auf die Er-

fahrung von Rassismus ist nicht zuletzt darauf hinzuweisen, dass auch Menschen

in privilegierten Positionen von Rassismus betroffen sein können – da auch sie Teil

eines rassistischenSystemssind (vgl.ebd.).DieAuswirkungenvonRassismuserfah-

rungen können vielfältig sein. Benachteiligungen aufgrund der stereotypen Wahr-

nehmung vonMenschenmit Migrationshintergrund auf ihrem Bildungsweg sowie

auf demWohn-undArbeitsmarkt könnenFolgen sein (vgl.Kunz2016,S. 251ff.;Hinz

und Auspurg 2017, S. 389ff.). Aber auch physische und psychische Belastungen kön-

nen Folgen von Rassismus sein. Symptome und Krankheitsbilder wie »Stress, Blut-

hochdruck, Depression, Ängstlichkeit, sozialer Rückzug, aber auch eine Erhöhung

der Vulnerabilität (psychische Verletzbarkeit) sowie der Rückgang protektiver, ge-

sundheitsfördernder Ressourcen [stehen im Zusammenhang, JB] mit erlebter Dis-

kriminierung«60 (Uslucan und Yalcin 2012, S. 37).

Die Rassismuserfahrungen zweier Väter (Deniz, Typ I: Idealist; Onur, Typ III:

Traditionalist) aus dem Sample, die einen sog. ›türkischenMigrationshintergrund‹

aufweisen,wurden bereits eingängig imRahmender Falldarstellung beschrieben.61

Die Erfahrungen beider Männer umfassen u.a. antimuslimischen Rassismus,

strukturellen Rassismus und Othering. Wie das SVR-Jahresgutachten von 2016

aufzeigt, nehmen »Türkeistämmige der ersten wie der zweiten Generation in stär-

kerem Umfang Diskriminierung wahr als Zuwanderer anderer Herkunftsgruppen;

insbesondere bei der zweiten Generation ist die Diskriminierungswahrnehmung

zuletzt deutlich gestiegen« (ebd., S. 73). Als Grund dafür wird die Vermutung

angestellt, dass diese Personengruppe von der deutschen Dominanzgesellschaft

insbesondere abgelehnt wird, da diese Personen als muslimisch gelesen werden.

60 Zum Zusammenhang von Rassismus und Diskriminierung lässt sich festhalten, dass die Dis-

kriminierung der im Rassismus konstruierten Gruppen zur Legitimation von gesellschaftli-

chen Hierarchien dient. Von einer Diskriminierung wird dann gesprochen, wenn Minder-

heitenangehörige im Vergleich zu Mitgliedern der Dominanzgesellschaft weniger Zugang

zu Ressourcen und Chancen zur gesellschaftlichen Teilhabe haben. Unterschiedliche Rassis-

menwirkendabei alsMechanismen zur Bewerkstelligungdessen (vgl. Rommelspacher 2009,

S. 29f.).

61 Vgl. dazu Kap. 4.1.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 225

Damitwird eine größere »kulturelle und soziale Distanz« (ebd.) als zu anderenHer-

kunftsgruppen verbunden. Dies deckt sich mit den Erzählungen und Erfahrungen

der Interviewpartner, deren Eltern als sog. Gastarbeiter:innen aus der Türkei nach

Deutschland kamen. Im Gegensatz dazu bleiben in einem anderen Interview mit

einem Vater, dessen Eltern ebenfalls im Zuge der Gastarbeiter:innenbewegung aus

Griechenland nach Deutschland migrieren, Rassismuserfahrungen dethematisiert

(Jorgos, Typ III: Traditionalist).62 Vielmehr bezieht sich Jorgos sehr positiv auf seine

›griechischen Wurzeln‹ und das damit einhergehende kulturelle Kapital, was als

Anhaltspunkt dafür gelten kann, dass für ihn die Frage nach Zugehörigkeit keine

vergleichbar große Rolle spielt, da diese für ihn eindeutig und positiv aufgeladen

ist und ihm (zumindest nicht bewusst) von niemandem abgesprochenwird. Anders

verhält es sich jedoch in der Frage nach der Zugehörigkeit seiner Kinder, die sich

anders identifizieren als ihr Vater.63 Festgehalten werden kann, dass es in diesem

Fall keine Hinweise auf Rassismuserfahrungen gibt, weswegen der Fall Jorgos in

diesem Kapitel nicht weiter behandelt wird. Neben Jorgos ist Wolfgang (Typ II:

Pragmatiker) der zweite Vater, der Rassismus »nie erfahrn« hat. Auch Wolfgangs

Eltern migrieren im Zuge der Gastarbeiter:innenbewegung aus Griechenland nach

Deutschland. Im Interview bezieht er sich auf das Thema Rassismus, indem er

Erklärungen für seine ›Nicht-Betroffenheit‹ anführt: Wolfgang führt aus, dass

insbesondere seine Mutter sehr darauf bedacht ist, dass ihre Kinder zum Zweck

der schnelleren Integration »schöner angezogn« (Z. 487) sind als die deutschen

Kinder und »ordentlich aus=m Haus gehen damit die Deutschn nix schlechtes

über uns sagn könn« (Z. 491f.). Rassismus erfahren sie selbst »nie« (Z. 493), weder

im Kindergarten noch in der Schule. Eine Erklärung dafür kann außerdem darin

liegen, dass Wolfgang einen deutschen Vor- und einen nicht allzu komplizierten

Nachnamen hat (vgl. Z. 494ff.). Er resümiert, dass man es als Grieche »nich so

schwer gehabt [hat, JB]« (Z. 498), was ihm auch andere »Leute […] aus Griechen-

land« (ebd.) bestätigen. Erst zur Zeit der »Griechenlandkrise« (Z. 500) wird er »zum

ersten Mal […] mit blöde[n] Sprüche[n]« (Z. 500f.) konfrontiert. Die Erfahrung,

bis auf ein ›paar blöde Sprüche‹ während der griechischen Finanzkrise – nicht von

Rassismus betroffen zu sein, beeinflusstWolfgang in seinemAushandlungsprozess

umdie Frage nach seiner natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeit. Seine ›griechische

Herkunft‹ ist für ihn stark positiv besetzt und identitätsstiftend. Er bezeichnet sich

62 Dies muss freilich nicht bedeuten, dass der Interviewpartner Jorgos keinerlei Rassismuser-

fahrungen gemacht hat. Unter rassistischer Diskriminierung können bspw. auch positive

Vorurteile und Stereotype fallen, die durch ihre vermeintlich positive Zuschreibung (noch)

schwerer zu erkennen sind (vgl. DeZIM 2022, S. 23). Der Einzelne wird durch diese Zuschrei-

bungen nicht mehr als Individuum, sondern ausschließlich als »Exemplar seiner Gruppe«

(Uslucan 2020, S. 5) wahrgenommen und dementsprechend abgewertet (vgl. ebd.).

63 Vgl. dazu Kap. 4.2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

als »Deutsch-Grieche« (Z. 920), was für ihn die »perfekte Kombination« (Z. 921)

darstellt. Dementsprechend erlebt er seine Zugehörigkeiten nicht als Belastung,

sondern eher als positives Distinktionsmerkmal zu anderen (»find=i=ja=langwei-

lig=wenn=einer=deutsch=is und nie was anders« (Z. 918)).64

Im starken Kontrast dazu stehen die beiden Fälle von Timothee und Niam (Typ

II: Pragmatiker), die nachfolgend in Bezug auf ihre massiven Rassismuserfahrun-

gen unddie daraus resultierendenKonsequenzen für ihreOrientierung anPragma-

tismus dargestellt werden.Wie sich in beiden Interviews zeigt, spielt die phänoty-

pische Erscheinung, also das Aussehen und insbesondere die Hautfarbe der beiden

Männer, in diesem Kontext eine große Rolle.

In folgender Passage berichtet Timothee von seinen Rassismuserfahrungen

als Schwarze Person in Deutschland, die im Deutschland der 1990er Jahre in einer

Asylunterkunft aufwächst65: Als Teenager baut sich Timothee eine »dicke Haut«

(Z. 385) auf, mit der er sich seine »wenig[en] […] direkte[n] Rassismuserfahrun-

gen« (Z. 386f.) erklärt. Doch dadurch, dass er Schwarz ist, »wird man irgendwo

immer benachteiligt« (Z. 388), das ist Timothee »klar« (Z. 397). Seine Sichtweise

auf (Alltags-)Rassismus ist »vielleicht n bisschen verschoben« (Z. 390f.), da er mit

»lauter Jugos und=und=und Türken« (Z. 392) groß wird, mit denen er sich »am

laufenden Band beleidigt« (Z. 392f.). Die jeweiligen »Schimpfwörter« (Z. 399) wer-

den dabei jedoch nicht als Beleidigungen aufgefasst, da »diese Wahrnehmung

einfach nich da war« (Z. 394). Wenn jemand das N-Wort zum damals zehnjährigen

Timothee sagt, fasst er dies nicht als Beleidigung auf, da er die »Awareness« (Z.

408) über die Problematik, die damit einhergeht, zu diesem Zeitpunkt noch nicht

hat. Markant zeigt sich in diesem Auszug die Verschränkung von Männlichkeit

mit Rassismuserfahrungen. Letztere werden regelrecht habitualisiert, indem sie

in Form von rassistischen Beleidigungen, die die Jugendlichen in der Außenwelt

aufgreifen, als ernste Spiele des Wettbewerbs zur Ausbildung eines männlichen

Habitus beitragen. Zu seinen Rassismuserfahrungen führt Timothee weiter aus,

dass er zwar »noch nie von jemandem mit Springerstiefel un-und Glatze un-und

Baseballschläger irgendwie angegriffen [wurde, JB], so nach dem Motto ähm du

scheiß Ausländer verpiss dich aus Deutschland« (Z. 413ff.), womit er auf eine expli-

zite, gewaltsame und (rechts-)extreme Erscheinungsform von Rassismus verweist,

gleichzeitig ist ihm wohl bewusst, dass »Rassismus […] auch unterschwellig da

[ist, JB]« (Z. 416). Diesbezüglich hat Timothee mit seinen (Vor- und Nach-)Namen

»Glück im Unglück« (Z. 417), denn diese suggerieren er sei »eher=n=Franzose« (Z.

420) und verschaffen ihm damit »n bisschen Vorteile« (Z. 426) auf dem Arbeits- und

Wohnungsmarkt gegenüber jemandem, der »vielleicht Yilmaz oder so heißt« (Z.

64 Vgl. dazu Kap. 4.2.2.

65 Timothee migriert zu Beginn der 1990er Jahre mit seinen Eltern aus dem Kongo nach

Deutschland.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 227

425). Seine Rassismuserfahrungen verortet Timothee demgegenüber eher im All-

tagsrassismus: Als Erfahrung damit führt Timothee Begegnungen mit der Polizei

an. Als Jugendlicher wird er »immer kontrolliert« (Z. 435), wenn er mit »Baggy-

pants« (Z. 432), wie es zu dieser Zeit »einfach normal war« (Z. 433), am Bahnhof

oder in der Stadt, in der er aufwächst, »rumlungert« (Z. 434). Während er sich

eine Zeit lang »tierisch« (Z. 436) darüber aufregt, findet er sich irgendwann mit

dem »strukturelle[n] Rassismus« (Z. 441) ab und lässt die Ausweiskontrollen über

sich ergehen, da eine Diskussion »eh zu nix [führen würde, JB]« (Z. 493). Als er

älter wird und sein »äußeres Erscheinungsbild« (Z. 444) an »Akademikerkreise[]«

(Z. 445) anpasst, ändert sich dies. Durch den höheren Bildungsabschluss und die

Orientierung an seinen Peers trägt er keine »Baggyjeans« (Z. 447) mehr, sondern

»n teureres Hemd […] vielleicht auch mal n Sakko« (Z. 448). Durch sein »gepflegtes

Äußeres« (Z. 449) ist er nun nicht mehr auf dem Radar von Polizisten, da er nicht

aussieht wie der »typische Drogendealer« (Z. 451) oder der »typische Kiffer« (ebd.).

Timothee rekurriert in dieser Passage auf die Praxis des sog. Racial Profiling, die

die anlasslose Personenkontrolle durch die Polizei beschreibt, die sich dabei auf das

phänotypische Erscheinungsbild von Personen beruft (vgl. Cremer 2017, S. 405ff.).

Umdiese Form rassistischerDiskriminierung zu beenden und sich von Stereotypen

wie dem ›Dealer‹ oder ›Kiffer‹ abzugrenzen, verändert er als Anpassungsstrategie

sein äußeres Erscheinungsbild als Ausdruck seines Habitus, indem er ›teure Klei-

dung‹ trägt und sich an Akademiker:innen orientiert. Eine weitere, für Timothee

fundamental wichtige Anpassungsstrategie besteht im perfekten Beherrschen der

deutschen Sprache:

»[W]enn man mich heute redn hört, meint man gar nicht dass ich irgendwie an-

fangs die Sprache gar nicht beherrscht hab oder so ja oder vielleicht mal noch ne

andere Sprache gesprochen hab, [holt Luft] und ähm, das ist tatsächlich so=n so=n

so=n Beispiel was ich immer anführe wenn=s immer heißt ja m-wie schnellman

sich integriert oderwie schnellmanauchneSprache irgendwie sich aneignet oder

so, ich hab tatsächlich mit [Sohn] ha-hab-handhabe ich des so dass er eigentlich

nur Deutschmit uns spr-oder ich Deutschmit ihm spreche und gar nich Franzö-

sisch, [holt Luft] hat zwei pra-ktische Gründe, der eine is man lernt die-die Spra-

che von Zuhause eigentlich immer nur dann richtig wenn beide Elternpaare des,

wirklich sprechn, wenn ein Elternteil des=nur=mit dem Kind spricht dann sollte

es tatsächlich seine Muttersprache sein dann sollte er sich in der Sprache wohl

fühln und tatsächlich dann auch das, sich gut artikulieren könn« (Timothee, Z.

60–71).

Timothee erzählt, dass man nicht »meint«, dass er anfangs die deutsche Sprache

nicht beherrscht oder einmal eine andere Sprache gesprochen hat, wenn man ihn

heute sprechen hört. Dieses Beispiel führt er an, wenn es darum geht »wie schnell

man sich integriert« oder sich eine Sprache aneignet. Mit seinem Sohn spricht er

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

aus zwei »praktischen« Gründen ausschließlich Deutsch: Zum einen lernt man ei-

ne Sprache »von Zuhause« nur dann »richtig«, wenn beide Elternteile »des, wirk-

lich sprechn«. Wenn nur ein Elternteil diese Sprache mit dem Kind spricht, sollte

es die Muttersprache des Kindes sein. Zum anderen soll sich der Sohn in der Spra-

che »wohl fühln« und sich »gut artikulieren könn«. Prägnant wird hier der Zusam-

menhang von Timothees erfolgreicher Anpassungsstrategie ›Sprache‹66 mit seiner

Orientierung anPragmatismusdeutlich:Die dadurch ermöglichte schnelle Integra-

tion und damit der erhöhte Schutz vor rassistischer Gewalt führen dazu, dass er

sich dafür entscheidet, sein Kind monolingual zu erziehen. Damit begreift Timo-

thee ›seine‹ Sprache nicht als kulturelles Kapital für seinen Sohn, er sieht keinen

Sinn in der ›Kapitalisierung‹ von Mehrsprachigkeit (vgl. Tuider 2012, S. 394; Fürs-

tenau 2004, S. 37ff.). Um Zugehörigkeit herzustellen, wird in monolingualistischen

Gesellschaften von natio-ethno-kulturell ›Anderen‹ verlangt, die Sprache zu spre-

chen, die in diesem Kontext die dominante Sprech- und Sprachweise darstellt (vgl.

Mecheril 2016, S. 17). Timothee versucht für sich und sein Kind Zugehörigkeit über

Anpassungsstrategien zu schaffen, die jenseits der Hautfarbe liegen, die weder er

selbstnoch seinKindablegenkönnen.ImRückblickauf seineKindheit resümiertTi-

mothee: »[M]irwar=snichwichtig ob ich schwarzwar oder nicht schwarz oder sonst

irgendwas, sondern ichwar einfach indieser ho-war einfach,nKindwie jedes ande-

re auch, hab-wenn ich=jetzt=nich die Hautfarbe gehabt hätte, würde man das nich

merken« (Z. 570ff.).Mit Mecheril (2006) ist darauf hinzuweisen, dass sich der »Sta-

tus prekärer Zugehörigkeit« (ebd., S. 137) imHabituswiderspiegelt, den er als »Aus-

länderhabitus« (ebd.) und als »paradoxe Erscheinung« (ebd.) bezeichnet, da dieser

das »Scheitern dessen an[zeigt, JB],worauf derHabitus abzielt: dasHeimisch-Wer-

den in einemsozialenFeld« (ebd.).Weiter noch,und vor allem inBezug aufHautfar-

be, lässt sichmitMecheril konstatieren: »In demAugenblick, da die Andersheit sich

ihren körperlichen Erscheinungsweisen eingelagert hat, ist die Struktur realisiert,

die vorsieht, dass eine Angleichung unmöglich ist« (ebd.). Sprache und Hautfarbe

sind in Bezug auf Rassismuserfahrungen demzufolge nicht etwa getrennt vonein-

ander, sondern als intersektional verschränkt zu verstehen. Sie stellen Differenz-

merkmale dar

»mit denen eine postkoloniale Adaptierung kolonial-rassistischer Argumentati-

onsweisen stattfindet: es wird auf das koloniale Element der Legitimierung von

Unterwerfung zurückgegriffen, nämlich die soziale Konstruktion von ›Hautfarbe‹,

das mit der in kolonialen und postkolonialen Phasen unterschiedlich eingesetz-

66 Zudem arbeitet Timothee als Übersetzer. Die deutsche Sprache stellt für ihn also auch im

beruflichen Kontext eine Bewältigungsstrategie und wichtige Ressource für ihn dar.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 229

ten, daher linguizistischen und neo-linguizistischen […] Funktionalisierung des

Differenzmerkmals ›Sprache‹ verbunden wird« (Dirim 2016, S. 322).67

Niam, der zweite, stark von Rassismus betroffene Mann aus dem Sample, kommt

lange nicht mit dem »Thema […] in Berührung« (Z. 184ff.). Als einen Grund dafür

führt er seine Grundschulzeit an, in der er eineMontessorischule besucht, die sich,

weil es sich dabei um eine Privatschule handelt, »viele mit Migrationshintergrund

[…] tatsächlich nich leisten können« (Z. 189f.). Erst mit dem Übergang auf die wei-

terführende Schule wird das »Thema Migration« (Z. 198) für ihn relevant: »[S]o in

der Hauptschule hat ma=s dann schon gemerkt weil man ja dann auch außerhalb

der Schule Sozialkontakte hat [holt Luft] (2) ich wa-war aber immer zwischen den

Stühlen« (Z. 199ff.). Mit der Metapher, zwischen den Stühlen zu stehen, deutet Ni-

am seinen ›Zugehörigkeitskonflikt‹ an. Besonders deutlich tritt dieser zur Zeit der

Fußballweltmeisterschaft zu Tage, die im Jahr 2006 in Deutschland stattfindet. Der

damals 16-jährigeNiamempfindetdurchdieüberall angebrachtenDeutschlandfah-

nenunddiebeobachtbareEntwicklungeines »Wir-Gefühl[s]« (Z.217) bei »denDeut-

schen« (Z. 216) Befremden. Er bemerkt eine »patriotischeWelle« (Z. 236), die durch

das Land »schießt« (ebd.), und die eine beginnende Trennung zwischen den ›Deut-

schen‹ und den ›Nicht-Deutschen‹ nach sich zieht. Obwohl Niam sich als »Deut-

scher« (Z. 227) identifiziert, wird seine Selbstdefinition, möglicherweise von sich

selbst und/oder von anderen, in dieser Situation in Frage gestellt. Dass er als nicht-

weiß gelesenwird, trägtwomöglich dazu bei, dass er sich als nicht »ganzDeutscher«

(Z. 237) bezeichnet – eben, weil ihm die Selbstdefinition abgesprochen wird oder

weil er aufgrund seiner familiärenMigrationserfahrung68 annimmt, kein Recht auf

die Identifizierung als ›ganz Deutscher‹ zu haben.69 Wie Timothee berichtet auch

Niam von Anpassungsstrategien, die er auf sich und seine Kinder anwendet. In der

folgendenPassage erzähltNiamvon seinenBeweggründen,nachträglich denNach-

namen seiner Frau anzunehmen: Während die Kinder von Beginn an den (deut-

schen)NachnamenderMutter tragen,entschließt sichNiam,diesenebenfalls nach-

träglich anzunehmen (vgl. Z. 379f.).Dass die Kinder denNachnamenderMutter be-

kommen, ist eine bewussteEntscheidungderEltern,da »es schon so is dass es [ohne

deutschenNamen, JB] schwieriger is« (Z. 384f.),wasNiamnicht als »rassistisch« (Z.

386) empfindet, sondern als »fast schon logisch« (ebd.). Niam will nicht schimpfen

über die »Wohnungsbesitzer« (Z. 388) oder die »Lehrstellen die [er, JB] nich bekom-

menha[t]« (Z. 389),weil die »Klischees […] oft bestätigt« (Z. 391)werden–auchwenn

man »nie alle über einen Kamm schern« (Z. 390) darf. »Klar« (Z. 392) ist es einerseits

67 Vgl. zu Linguizismus als spezielle Form des Rassismus: Dirim 2010, S. 91f..

68 Sein Vater migriert in den 1980er Jahren aus dem Iran nach Deutschland.

69 Dies ist genauer in Kap. 4.2.2 nachzulesen.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

für ihn als Individuum »blöd« (Z. 393) und er ärgert sich darüber. Andererseits be-

kommt er mit, wie »Leute mit Migrationshintergrund« (Z. 394f.) oder »Ausländer«

(Z. 395) über Deutschland und die Deutschen »schimpfen« (ebd.), was er »nich in

Ordnung« (Z. 396) findet und wovon er »immer viel Abstand« (Z. 397) nimmt.Wenn

es nicht aufhört, »dass die einen über die anderen schimpfen« (Z. 398f.) führt dies

irgendwann zu einem »Problem« (Z. 399), was er nicht für seine Kinder will. Wie

bereits gezeigt70, haben die Kinder Niams sowohl einen deutschen Vor-, als auch

einen deutschen Nachnamen. Wie auch Timothee, ist sich Niam über die Benach-

teiligung durch einen ›nicht-deutschen‹ Namen auf demWohn- und Arbeitsmarkt

im Klaren. Im Gegensatz zu Timothee negiert Niam jedoch den dahinterstehenden

strukturellen Rassismus und rahmt die dadurch entstehende Benachteiligung als

logische Konsequenz der Bestätigung von Vorurteilen durch Menschen mit Migra-

tionshintergrund.Dies kann als ein Beispiel oder eine Ausprägung von Internalized

Racism (Pyke 2010) gedeutetwerden.Dieses Phänomen,das die rassistischeDiskri-

minierung undUnterdrückung durch »racially subordinated« (ebd., S. 551) bezeich-

net, trägt als Komponente von Rassismus zur Reproduktion von »racial inequality«

(ebd.) bei.71Weiterführend beschreibt Defensive Othering eine Ausdrucksform des

internalisierten Rassismus, die als »identity work done by those seeking member-

ship in a dominant group, or by those seeking to deflect the stigma they experience

as members of a subordinate group« (Schwalbe et al. 2000, S. 425) definiert werden

kann. Das Phänomen ist als Reaktion auf einen »oppressive identity code already

imposed by a dominant group« (ebd.) zu verstehen. Indem Menschen der ›unter-

geordneten Gruppe‹ von ›anderen Gruppenmitgliedern‹ (negative) Stereotype und

Annahmen der Dominanzgesellschaft zugeschrieben werden, können sich Letztere

dadurch von den negativen Stereotypen und Vorstellungen distanzieren (vgl. Pyke

2010, S. 557).72 Internalized Racism resultiert also aus der Position von Individu-

en im sozialen Raum, die in Niams und Timothees Fall von Rassismus- und Dis-

kriminierungserfahrungen geprägt ist. Durch die Abgrenzung von ›Leutenmit Mi-

grationshintergrund‹ und ›Ausländern‹, die über Deutschland und über Deutsche

›schimpfen‹,versuchtNiammehrZugehörigkeitmitderDominanzgesellschaft her-

zustellen. Ermöchte sich aus diesemKonflikt heraushalten,möglichst nicht auffal-

len oder Probleme bekommen bzw. verursachen. An einer anderen Stelle erzählt er:

70 Vgl. dazu Kap. 4.2.2.

71 Internalized Racism wurde über lange Zeit von der (soziologischen) Forschungslandschaft

ignoriert und tabuisiert. Die Auseinandersetzung mit »internalized White racism« (Pyke

2010, S. 552) ist jedoch ein fundamentalter Bestandteil des »project of resisting racism«

(ebd.).

72 Obwohl Defensive Othering eine Form von Internalized Racismdarstellt, ist es wichtig zu ver-

stehen, dass »defensive othering is a normal adaptive response to racism and not a cause of

racism […]. It is a symptom of the disease of racism, but not the disease itself« (Pyke 2010,

S. 557f.).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 231

»ich w-will nich auffallen also ich,wollt schon immer einfach normal sein« (ebd., Z.

724),womit eine grundlegendeOrientierungNiams zutage tritt: Auch für seineKin-

der möchte er, dass diese als ›normal‹ wahrgenommen werden. Insofern orientiert

sich Niam, wie Timothee, mit Blick auf die Anpassungsstrategien für seine Kinder

an Pragmatismus, da diese eben im Gegensatz zur Hautfarbe bzw. zum phänoty-

pischen Äußeren kontrollierbar sind. Die Daten des Forschungsbereich beim Sach-

verständigenrat deutscher Stiftungen für Integration und Migration (SVR) (2018)

belegen, was Timothee und Niam berichten. So konnte nachgewiesen werden, dass

Personen, deren äußereMerkmale auf eineMigrationsbiographie bzw. eine auslän-

discheHerkunft ihrerVorfahren schließen lassen, zu 48 % von erlebterDiskriminie-

rung berichten. Sprechen diese Personen zusätzlich einen Akzent, steigert dies den

Wert auf 59 %. Während ein Akzent mit der Zeit jedoch abgelegt werden kann, gilt

gleiches nicht für die auf eineMigrationsgeschichte hindeutenden phänotypischen

Merkmale. Betroffene sind den Diskriminierungen also dauerhaft ausgeliefert (vgl.

ebd., S. 16ff.). ZuwelchenRassismuserfahrungendies inNiamsFall führt, erzählt er

wie folgt: Er konstatiert, dass er sichmanchmal fühlt, wie »derWolf im Schafspelz«

(Z. 359). Zwar fühlt er sich »schon als Deutscher« (Z. 359f.), aber ist »nicht immer

so akzeptiert worden« (Z. 360). Oft wird er von anderen auf der Straße oder in der

U-Bahn angesprochen und gefragt, ob er Deutsch spreche, woraufhin er entgegnet

»ja klar was-was wollen sie« (Z. 363f.). Diese Personenmöchten dann bspw. wissen,

wieviel Uhr es ist (vgl. ebd.). Rückblickend stellt er fest, dass er keine Erfahrungen

gemacht hat,mit denen er »überhaupt nich umgehen« (Z. 365) kann.Gleichwohl be-

merkt er, dass Leute ihm erst dann »offen also aufgeschlossen« (Z. 367) gegenüber-

treten, wenn sie hören, wie er spricht.Wenn sie ihn sprechen hören, »beruhigt« (Z.

371) sie dies und gibt ihnen »Sicherheit« (Z. 368),während sie vorher in seiner Anwe-

senheit ein »mulmiges Gefühl« (Z. 370) haben oder sich »unwohl« (Z. 373) fühlen. Es

stört ihn abernicht,da er keine »Rampensau« (Z. 375) ist,die es braucht,dass sich al-

lesumsiedreht.Vielmehr ist es ihmrecht,wenn ihnnicht »viele Leute anquatschen«

(Z. 377). Dennoch bemerkt er »des« (Z. 378). Durch die Redewendung des (bösen)

Wolfs im Schafpelz rekurriert Niam erneut auf sein Äußeres. Da er als nicht-weiß

gelesen wird, wird ihm nicht nur die Zugehörigkeit abgesprochen, sondern Men-

schen fühlen sich durch seine Erscheinung in seiner Gegenwart regelrecht bedroht,

unwohl und ängstlich. Sie gehen erst offen auf Niam zu, wenn sie hören, dass und

wie erDeutsch spricht.Wie auch bei Timothee liegt eine Bewältigungsstrategie ras-

sistischer Diskriminierung, deren Unterschwelligkeit keine deutliche Benennung

zulässt (»des«), in der Sprache. Mit El-Mafaalani et al. (2017) lässt sich festhalten,

dass implizite und latente Formen rassistischer Diskriminierung zu Erklärungsun-

sicherheit bei denBetroffenen führen,die eine genaueEinordnung verunmöglichen

(vgl. ebd., S. 183). Dass sich rassistische Taten oftmals nur schwer benennen lassen

unddarüber hinaus zurEinordnung einBewusstsein überRassismus voraussetzen,

zeigt sich ebenfalls in folgender, längerer Passage.So erzähltNiamvon seiner »aller-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

erste[n]« (Z. 244) Rassismuserfahrung, die er »Jahre später erst gecheckt [hat, JB]«

(Z. 247). Als er in der fünften oder sechsten Klasse auf dem Schulweg mit seinem

Fahrrad an der Ampel steht und dort ebenfalls ein Mann mit seinem Hund wartet,

streichelt Niam denHund, der an ihm schnuppert (vgl. 248ff.). DerMann zieht den

Hundmit demWorten »gehst net zu dem ah dreckert-irgend-irgendwie« (Z. 252f.)

von Niam weg. Als Kind kann Niam dies nicht einordnen, erst einige Jahre später

»ha[t] [er, JB] des erst gespannt alsowas-wasdesProblemwar vondem« (Z.257).Da-

durch, dass es Niams erstes Erlebnis dieser Art ist, weiß er nicht, »warum« (Z. 260)

ihm dies passiert und weiß auch nicht wie er darauf reagieren »soll oder kann« (Z.

261). Sein »ganzes Unterbewusstsein« (Z. 261f.) kann zu diesemZeitpunktmit »Ras-

sismus gar nichts anfangen« (Z. 262). Vielleicht tut er demMannmit dieser ›Unter-

stellung‹ »unrecht« (Z. 264), aber »rückblickend denk ich schonm-mwas jetzt, sein

Problemwar genau« (Z. 265).Weiterhin führt er aus:

»[W]o=s mir noch auch, ganz extrem ganz extrem aufgefallen is wo ich auch

viel mit der [Frau] diskutiert hab und wo=s dann schon, ja na gut, soweit war=s

nich aber wo ich schon, n blödes Gefühl hatte auf die Straße zu gehn und sowas,

des war tatsächlich wo diese Flüchtlingswelle war des war ja glaub ich Zweitau-

sendfünf-zehn war diese Flüchtlingswelle und Zweitausendsechzehn is eben die

[Tochter] auf die Welt gekommen da wir ham [Ort]=eben gewohnt zu der Zeit

und da hab ich wirklich, kein gutes Gefühl gehabt wenn ich jetzt n Kinderwagen

mit der mit der [Tochter] schieb und und keine Ahnung ne Jogginghose an hab

oder sowas dann bild ich mir ein oft Blicke bekommen zu habn so wie ja jetzt is

der hier und jetzt hat er schon, n Kind gemacht hier und, des war ganz extrem

also da hab ich mh=pf sie sagt es ist Einbildung, die [Frau] aber ich sag des is

keine Einbildung weil ich weiß wie die Leute vorher gekuckt ham und=und wie

sie wie sie jetzt kucken und des war dann schon oft soweit dass ich gesagt hab

ja ich geh aber geh du mit, weil ich einfach halt des, dass die Leute halt sehn ich

bin nicht, quasi nich so einer der jetzt hierherkommt und irgendwelche Kinder

macht [holt Luft] aber des, des war-des hat mir schon, hat mir schon zu schaffen

gemacht also des war schon was des (2) des war halt genau die Zeit, des hat halt

einfach gut in die Zeit gepasst, bin mir auch sicher dass des-dass ich, m-m vielen

Leuten Unrecht getan hab einfach, und=äh die des vielleicht gar nich, gedacht

haben sondern die halt einfach nur gekuckt haben weil sie halt kucken aber, und

äh=vielen=Leuten auch mit Sicherheit des auch so war weil, da [lacht auf] weiß

ich noch da bin ich nach [Stadt] gefahrn [holt Luft] äh=und=bin ausgestiegen da

kam-f-f-da kam auch grad so=n Zugmit Flüchtlingen und die ham ja allen dann

so Willkommenspakete in die Hand gedrückt, dann mit Wasser und mit=äh

Brotzeit und sowas und hm [lacht] bin ich, mit meiner Umhängetasche und

meiner Jacke halt bin ich dann da vorbeigegangen dann am Bahnsteig da hat

die mir da wollt die mir des auch in die Hand drücken und dann hab ich ehrlich

gsagt äh ne brauch ich net [ahmt die Frau nach] ah ach so ok und welcome hat

sie noch gesagt und so=und=halt=mh es=is=natürlich=bissl, es war mir halt dann

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 233

n bissl peinlich so aber, äh des is dann halt auch nochmal was wo dann halt dran

erinnert wirst dass du anders bist und ja, aber des war jetzt-des war jetzt eher

lustig aber so des war halt a-auch ungefähr die Zeit und des ahm hat halt-hat

halt=äh gut reingepasst und ähm des is halt auch des was ich immer=äh zur [Frau]

gesagt hab du verstehst des halt nich also du kennst die Blicke halt nich, des ja

und ähm (2) aber des war, des war schwer für mich=auch=also ich hab da lange

gebraucht [holt Luft] äh um um da drüber zu stehen auch irgendwie, und, hab

dann oft einfach, ja m-m extra extra laut äh gesprochen mit-mit der [Tochter]

dass die Leute hörn dass ich gut-äh, Deutsch spreche also eigentlich, eigentlich

total affig aber in der in der Zeit hat=s einfach äh ja, hat=s mich schon sehr, sehr

beeinträchtigt oder sehr sehr beschäftigt einfach ja und, aber jetzt inzwischen

gut hat des natürlich auch bisschen abgeebbt so diese diese Thematik [holt Luft]

aber inzwischen denk ich, ich mein damals war ich ja auch, ganz ganz äh ganz

neu Vater und hab da ja auch keinerlei Erfahrungen ähm (2) gemacht und ja,

also in-inzwischen äh könnt ich denk=ich wesentlich besser damit umgehn aber

des is halt jetzt auch schon fünf Jahre fast her und äh ja hat-hat mich schon, also

f-hat mich schon mitgenomm also hat mich auch, b-beeinträchtigt so in meim,

in meim in meim Ausleben von-von ja dem Spazieren gehn ähmit meim Kind halt

und solche Geschichten aber ja also [atmet aus] war jetzt also=is=jetzt=nichts

was mich nachhaltig irgendwie (2) äh m-m beeinträchtigt oder=so des war halt

einfach die Zeit [holt Luft] und äh is jetzt aber auch wieder vorbei ja« (Niam, Z.

244–315).

Wo ›es‹Niam»extrem«auffällt, er vielmit seiner Fraudiskutiert und ein »blödesGe-

fühl hat[] auf die Straße zu gehn«, ist zur Zeit der »Flüchtlingswelle« im Jahr 2015.

Ein Jahr später wird seine Tochter geboren undNiamhat kein »gutes Gefühl«,wenn

er den Kinderwagen in »Jogginghose« schiebt, da er »Blicke bekomm[t] […] so wie

ja jetzt ist der hier und jetzt hat er schon, n Kind gemacht hier«. Niams Frau sagt,

dies sei »Einbildung«, aberNiamweiß, »wie die Leute vorher gekuckt hamund=und

wie sie jetzt kucken«. Oft kommt es so weit, dass er nicht ohne seine Frau mit dem

Kind spazieren geht,damit »die Leute halt sehn ich bin nicht, quasi nich so einer der

jetzt hierherkommt und irgendwelche Kinder macht«. Dies mach ihm »zu schaf-

fen«. Niam ist sich »sicher«, dass er damit »vielen Leuten Unrecht [tut, JB]«, die

»nur gekuckt haben weil sie halt kucken«. Bei anderen ist er sich aber sicher, dass

»des auch so war«. Er erinnert sich insbesondere an eine Situation, in der er in ei-

ne größere Stadt fährt, am Bahnhof aussteigt und ein Willkommenspaket »in die

Hand gedrückt [bekommt, JB]«, da zur gleichen Zeit ein »Zugmit Flüchtlingen« an-

kommt.Niam entgegnet der Frau, die ihmdas Paket gebenwill, dass er dieses nicht

braucht. Die Frau antwortet »ah achso ok und welcome«. Niam empfindet die Si-

tuation als »bissl peinlich« undwird dadurch erneut daran erinnert, dass er ›anders‹

ist. Zu seiner Frau sagt er »du verstehst des halt nich also du kennst die Blicke halt

nich«. Dies ist schwer für Niam und er braucht lange, um »da drüber zu stehen«.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

Oft spricht er mit seiner Tochter »extra laut«, damit die Leute hören, dass er »gut

Deutsch« spricht, was er als »eigentlich total affig« bewertet. In dieser Zeit fühlt er

sich dadurch »schon sehr, sehr beeinträchtigt« und es »beschäftigt« ihn stark. In-

zwischen ist hat nicht nur »dieseThematik« anRelevanz verloren, sondernNiamhat

auch mehr Erfahrungen als Vater, weswegen er nun besser damit umgehen kann.

Damals nimmt es ihn jedoch mit und beeinträchtigt ihn in seinem »Ausleben von-

von ja dem Spazieren gehn äh mit [seinem, JB] Kind halt und solche Geschichten«.

Dieser Zustand ist »jetzt auch wieder vorbei«.

Zunächst zeigt sich bei Niam, wie bei den anderen interviewten Männern,

dass er bereits als Kind eine Erfahrung mit Rassismus macht, die er aufgrund des

mangelnden Bewusstseins undWissens darüber zunächst nicht als solche erkennt.

Gleiches lässt sich für Timothee und den früher selbstverständlich gebrauchten

Schimpfwörtern feststellen. In Bezug auf die Wahrnehmung von Rassismuser-

fahrungen bzw. auf die Bewältigung dieser, kann mit Scherr und Breit (2020)

festgehalten werden, dass die Bewältigung von Diskriminierungserfahrungen

u.a. durch die Wahrnehmung von diskriminierenden Strukturen und Praktiken

von den Deutungen durch die Betroffenen abhängig ist. Die Deutungen stehen

wiederum im Zusammenhang mit der Sensibilität für Diskriminierung als Phä-

nomen, dem Grad der Identifikation mit der Gruppe und dem Ausmaß, von dem

diese von Diskriminierung betroffen ist (vgl. ebd., S. 97f.).73 Zudem wird in obiger

Passage anschaulich, wie auch in Situationen ohne negative Intention Zugehörig-

keitsordnungen durch Angehörige der Dominanzgesellschaft hergestellt werden,

die für die Betroffenen Erfahrungen des Otherings bedeuten. Dadurch werden

Erinnerungen an das ›Anderssein‹ Letzterer (re-)aktiviert und wiederum deren

Selbstdefinition oder Identifikation infrage gestellt. Zugleich deutet sich an, dass

das Relativieren oder Infragestellen von Rassismuserfahrungen zu einer Verunsi-

cherung führen können, die Betroffene an ihrer eigenen Wahrnehmung zweifeln

lassen und schließlich zu einer Art ›Täter:innen-Betroffene-Umkehr‹ führen. In den

oben abgedruckten Passagen erwähnt Niammehrmals, niemandem durch ›falsche

Beschuldigungen‹ Unrecht tun zu wollen.74 Unter Begriffen wie z.B. (White) Denial

oderWhite Fragility werden Abwehrstrategien wie das Verteidigen, Abwehren oder

Leugnen von Rassismus verstanden. Laut den Daten des DeZIM (2022) zeigt die

Hälfte der deutschen Bevölkerung Abwehrreflexe und bagatellisierendes Verhalten

73 Zudem sind zur kognitiven Einordnung und normativen Bewertung sowie zur psychischen

und praktischen Bewältigung individuelle und kollektive Bewältigungsstrategien zu unter-

scheiden, die wiederrum durch unterschiedliche Einflüsse geprägt werden. Auch der ge-

sellschaftliche Kontext, in dessen Rahmen mehr oder weniger Rückhalt geboten wird, be-

einflusst die Deutungen, Bewertungen und Bewältigungsformen von Diskriminierung (vgl.

Scherr und Breit 2020, S. 98).

74 Dies kann auch im Sinne eines Intervieweffekts (vgl. dazu Kap. 3.3.2) als eine auf die Konfron-

tation mit einer weißen Interviewerin zurückzuführende Aussage interpretiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 235

in Bezug auf Rassismus. Kritik an Rassismuswird von nahezu jeder zweiten Person

als Einschränkung der Meinungsfreiheit und als »Habituskontrolle« (ebd., S. 89)

verstanden und Betroffene als überempfindlich und ängstlich wahrgenommen.

Die Abwehr lässt sich vor allem in der Mitte der Gesellschaft beobachten (vgl. ebd.,

S. 80ff.). Zudem macht Niam den bewussten Einsatz der deutschen Sprache als

Bewältigungsstrategie stark, mit der er einerseits Zugehörigkeit herstellt und sich

andererseits von Geflüchteten abgrenzt. Darüber hinaus lehnt er das Tragen von

Jogginghosen ab, um nicht dem (gesellschaftlichem) Bild eines Geflüchteten zu

entsprechen.

Damit konnte für die Männlichkeitstypik beider Väter gezeigt werden, dass de-

ren Orientierung an Pragmatismus auch aus den Rassismuserfahrungen resultiert,

die beide im Verlauf ihres Lebens machen mussten und müssen. Sowohl Timothee

als auchNiam greifen (pragmatisch) auf Strategien zurück, die imGegensatz zu ih-

rer Hautfarbe in ihrer Handlungsmacht und im Bereich des Kontrollierbaren lie-

gen: So ändern sie ihrenKleidungsstil, setzen bewusst die deutsche Sprache ein und

wählen (in Niams Fall) deutsche Namen, um ›Normalität‹ herzustellen. Festzuhal-

ten ist dabei, dass dies vermutlich keine freien Entscheidungen darstellt, sondern

aus pragmatischen Gründen geschieht und nicht den eigentlichen Wünschen und

Vorstellungen der Väter entspricht. Zudem ist im Falle Niams darauf hinzuweisen,

dass dieser sich imAusüben seiner Vaterrolle beeinträchtigt fühlt: Den Spaziergang

mit seiner neugeborenen Tochter möchte er, um sich (und das Kind) zu schützen,

nicht allein unternehmen, sondern er braucht die Anwesenheit seiner Frau zur Un-

terstützung und für ein Gefühl von Sicherheit. Damit wird er nicht nur in seiner

Selbstständigkeit begrenzt, sondern auch im (öffentlichen) Verrichten von Sorge-

arbeit (ohne die gleichzeitige Involvierung seiner Frau) und dementsprechend im

Ausleben seiner Vaterschaft.

Tuider (2012) stellt in ihrer Untersuchung das (Transformations-)Potenzial

für sog. fremde Männlichkeiten heraus, das darin besteht, mittels des kulturellen

und sozialen Kapitals von Vaterschaft und Care-Aufgaben eine »Reproduktion

der Marginalität« (ebd., S. 397) zu überwinden. Sie konstatiert, dass Männer mit

Migrationsbiographie in Deutschland gerade aufgrund der mannigfachen Diskri-

minierungserfahrungen Vaterschaft als Ressource zur Herstellung von Männlich-

keit gebrauchen (vgl. ebd.). Dies mag für Männer mit eigener Migrations- oder

Fluchterfahrung, die ihre Familie z.B. aufgrund einer fehlenden Arbeitserlaubnis

nicht versorgen können, zutreffen. Sind die Männer aber bspw. bereits in Deutsch-

land geboren und/oder aufgewachsen oder werden als nicht-weiß gelesen, ist die

Problematik, wie oben gezeigt wurde, anders gelagert. Überspitzt kann daher an

dieser Stelle gefragt werden, ob es sich beim Konzept von Caring Masculinities

(trotz der dem Konzept zugrundeliegenden ressourcenorientierten Perspektive

auf natio-ethno-kulturell ›andere‹ Männer), bzw. in dessen Modus Operandi von

neuer Vaterschaft um eine Form eines weißen Privilegs handelt und damit natio-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

ethno-kulturell ›Anderen‹ aufgrund rassistischer Strukturen verwehrt bleibt? Dass

es sich beim Konzept von Caring Masculinities bzw. neuer Vaterschaft75 um ein

Privileg handelt, lässt sich mit Rommelspacher (2009) und ihrem Blick auf den

Zusammenhang von Rassismus und Privilegien unterstreichen:

»Über Rassismus wird zentral der Zugang zu ökonomischen [sic!], sozialem, kul-

turellem und symbolischem Kapital in der Gesellschaft geregelt. Das geschieht

vor allem durch ein Zugehörigkeitsmanagement, das die Einen als zugehörig und

die Anderen als Außenstehende ausweist. Dabei sichern sich die Mehrheitsange-

hörigen das Privileg, in der Norm zu leben und ihre Normalität als verbindlich für

die Anderen zu definieren. Sie leben in einer Welt, die für sie gemacht ist und

in der sie sich repräsentiert fühlen. Sie haben einen leichteren Zugang zum Ar-

beitsmarkt und Bildungssystem, zu sozialen Beziehungen und zu persönlichem

wie gesellschaftlichem Ansehen« (ebd., S. 32, H.i.O.).

Eine Zugangsbarriere zu einer Männlichkeit im Sinne von Caring Masculinities

besteht für Men in the Margin, wie bereits gezeigt wurde, darin, dass diese kon-

stant unter Verdacht stehen, sich deviant zu verhalten (vgl. Roberts und Elliott

2020, S. 87ff.). Auch wird dadurch der öffentliche und wissenschaftliche Blick

auf das Potential sich transformierender und progressiver Männlichkeiten von

migrantisierten Männern verstellt. Zugleich werden durch soziale Ungleichheiten

hervorgebrachte Zugangsbarrieren für neue Vaterschaft von migrantisierten Män-

nern nicht berücksichtigt.Gleichzeitig ist denkbar, dass die Rassismuserfahrungen

von Men in the Margin aufgrund der erlebten Diskriminierung und Benachteili-

gung zu einer noch stärkeren Orientierung an der Zurückweisung von Dominanz

und Herrschaft und einer gleichzeitigen Integration vonWerten der Fürsorge (vgl.

Elliott 2016, S. 241) führen, als beiMännern ohne Rassismuserfahrungen.Dies zeigt

sich bspw. im hohen Engagement, das die Väter der vorliegenden Studie in Bezug

auf die Erziehung ihrer Kinder, aber auch auf die Verrichtung von Care-Arbeit

zeigen. Gleichzeitig könnten sich traditionell-konservative Elemente von hegemo-

nialer Männlichkeit und männlichem Habitus, wie z.B. die Rolle als Beschützer,

dadurch verstärken (vgl. dazu auch: Tunç 2021, S. 255). Auch hierauf gibt es in den

InterviewsHinweise, wennDeniz und Onur bspw. die Konfrontationmit den Lehr-

kräften ihrer Kinder suchen76 oder wenn Niam seine Kinder nicht unbeaufsichtigt

spielen lässt (vgl. Z. 1015ff.). In diesem Zusammenhang ist auf die bestehende For-

schungslücke in der Erziehungswissenschaft in Bezug auf den familiären Umgang

mit Rassismuserfahrungen zu verweisen. Wie Alvarado Balderrama (2023) zeigt,

haben Eltern mit Rassismuserfahrungen die zusätzliche Erziehungsaufgabe, ihre

75 Caring Masculinities und neue Vaterschaft sind nicht synonym zu verstehen, doch im Sinne

von neuer Vaterschaft alsModusOperandi als ›Art desHandelns‹ engmiteinander verwoben.

76 Vgl. dazu Kap. 4.1 und 4.2.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 237

Kinder auf »eine von Rassismus geprägte Umgebung vorzubereiten, im Umgang

mit Rassismuserfahrungen zu unterstützen und ihnen Coping-Strategien zu ver-

mitteln« (ebd., S. 36f.). Dies kann über bewusste Strategien, wie bspw. über die

deutsche Namensgebung, jedoch auch über unbewusste oder subtile Strategien

erfolgen, wie sich bspw. in der Entscheidung über die Spracherziehung seines

Kindes, in Timothees Fall, zeigt. Rassismuserfahrungen stellen also eine zusätzli-

che, sich mit weiteren Diskriminierungen verschränkte Form von Belastung dar,

die von Eltern wie Kindern obendrein bewältigt werden muss. In einer weiteren

Untersuchung wäre mit einem größeren und (noch) diverseren Sample zu prüfen,

ob sich die These, dass eine Männlichkeitskonstruktion im Sinne von Caring Mas-

culinities in ihrem Modus Operandi von neuer Vaterschaft natio-ethno-kulturell

›Anderen‹ als weißes Privileg verwehrt bleibt, weiter belegen und damit validieren

lässt. Es bleibt ebenfalls zu zeigen, inwiefern sich Rassismuserfahrungen auch von

verschiedenen Personengruppen unterscheiden und auswirken. In weiteren Un-

tersuchungen müssen zudem weitere Dynamiken sozialer Ungleichheiten in den

Blick genommen werden, die eine Realisierung von neuer Vaterschaft erschweren

können.

4.3.2 Ausblick auf eine Migrations-, Alters- und Geschlechtstypik

Wie schon hinsichtlich der Typik der Rassismuserfahrungen konstatiert wurde,

müsste in einemweiteren Durchgang einer empirischen Untersuchung vonMänn-

lichkeitskonstruktionenmigrantischer Väter größer und breiter gesampelt werden.

Jedoch ergeben sich aus der Typenbildung Hinweise, die nachfolgend diskutiert

werden und einen Anstoß für zukünftige Forschung geben sollen.Mit einer erhöh-

ten Fallzahl scheint es vielversprechend, eine komplexe Migrationstypik zu bilden,

die ebenfalls den konjunktiven Erfahrungsraum der Generationszugehörigkeit

berührt. Es wird angenommen, dass es sich unterschiedlich auf eine Basistypik wie

die der vorliegenden Studie auswirken kann, wie lange bzw. in welcher Generation

Personen bereits in Deutschland leben, ob sie eine eigene Migrationserfahrung

haben oder ob sie die Migration der Eltern bewusst miterlebt haben. Auch scheint

es unterschiedliche Auswirkungen auf Männlichkeit und Vaterschaft zu haben,

aus welchen Ländern die Vorfahren oder die Personen selbst migriert sind und wie

›sichtbar‹ der jeweiligeMigrationshintergrund ist, bzw.welcheZuschreibungenda-

mit assoziiert werden, z.B. hinsichtlich der Religionszugehörigkeit oder der Kultur.

So stammen Deniz’ (Typ I: Idealist) und Onurs (Typ III: Traditionalist) Eltern aus

der Türkei, während Jorgos’ (Typ: III Traditionalist) und Wolfgangs (Typ II: Prag-

matiker) Eltern aus Griechenland nach Deutschland migrieren. Jedoch vereint alle

vier Fälle, dass die Eltern als Gastarbeiter:innen nach Deutschland migriert sind.

Hingegen kommen Timothees Eltern mit ihm aus dem Kongo nach Deutschland,

während Niams (beide Typ II: Pragmatiker) Vater aus dem Iran nach Deutsch-

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Jelena Leoni Olga Büchner: Männlichkeiten, neue Vaterschaft und Migration

land migriert. Über die Beweggründe für die Migration spricht Timothee nicht,

während Niam erzählt, dass sein Vater zum Studium nach Deutschland kommt.

Wie sich bereits in der Typik der Rassismuserfahrungen gezeigt hat, gehen mit

den unterschiedlichen Migrationsgeschichten und unterschiedlichen Hautfarben

offenbar auch unterschiedliche Zuschreibungen durch die Dominanzgesellschaft

einher, die sich wiederum auf das Ausmaß der Rassismuserfahrungen auswirken.

Wie sich ebenfalls bereits angedeutet hat, können familiäre Ausgangslagen vor und

nach einer Migration einen unterschiedlichen soziogenetischen Einfluss auf die

Basistypik Männlichkeit haben, da sie bspw. wiederum mit der Ausstattung mit

ökonomischen, sozialen, kulturellen sowie symbolischen Kapitalien zusammen-

hängen.77

Auch wäre die Bildung einer Alterstypik interessant, da es soziogenetische

Hinweise auf den Einfluss des Alters – der Väter selbst wie ihrer Kinder – gibt, die

sich auf die Basistypik Männlichkeit auswirken.78 Da die Kinder von Jorgos (Typ

III: Traditionalist) bereits (post-)adoleszent und die von Deniz (Typ I: Idealist) und

Onur (Typ III: Traditionalist) bereits imAlter der (Prä-)Adoleszenz sind,werden z.B.

andere Formen von Care-Arbeit virulent als bei Kindern, die im Kindergartenalter

sind, wie in den Fällen von Wolfgang, Timothee und Niam (Typ II: Pragmatiker).

Dementsprechend werden auch (institutionelle) Rassismuserfahrungen unter-

schiedlich von den Kindern und Eltern thematisiert. Auch zeichnet sich im Fall von

Wolfgang (Typ II: Pragmatiker) ab, dass sein Alter eine große Rolle in Bezug auf

seine Männlichkeit und das (Aus-)Leben von Vaterschaft spielt.

Nicht zuletztwäre imRahmeneinerGeschlechtstypik zuprüfen,wiediePartne-

rinnen der Männer den Einfluss von Rassismuserfahrungen auf ihre Männlichkeit

undVaterschaft erleben. Inder vorliegendenArbeit deutet sich an,dass es einenUn-

terschied macht, ob auch die Partnerinnen einen Migrationshintergrund und Ras-

sismuserfahrungen haben (wie bspw. bei Deniz (Typ I: Idealist) sowie Onur und Jor-

gos (Typ III: Traditionalist)) oder ebennicht nichtwie bei Timothee,NiamundWolf-

gang (Typ II: Pragmatiker). Wichtig wäre es, in weiterführender Forschung auch

die heteronormative Logik der Untersuchung zu durchbrechen und die binärenGe-

schlechtskategorien männlich – weiblich zu überwinden, indem das Sample bspw.

auch für Personen jenseits dieser Dichotomie und jenseits einer heterosexuellen

77 Um diese Einflüsse besser sichtbar zu machen, könnte auch das Konzept der »sozialen Mi-

grationslage« (Niermann et al. 2010, S. 12) als Folie für die Berücksichtigung und Sichtbarma-

chung der »spezifische[n] sozialstrukturelle[n] Verortungen vonMenschen, die durch eigene

Migrationserfahrung und/oder durch die ihrer Herkunftsfamilie gekennzeichnet ist« (ebd.),

herangezogen werden.

78 Dem könnte im Rahmen einer prozessanalytischen Typenbildung nachgegangen werden

(vgl. Nohl und Thomsen 2019, S. 243).

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Ergebnisteil 239

Orientierung geöffnet wird, da alle Menschen Bilder und Ideen über sowie Erfah-

rungenmit (endo cis) Männern haben.

4.3.3 Zusammenfassung

Im Rahmen der Annäherung an eine soziogenetische Typenbildung lässt sich

auf den vom Großteil der Interviewpartner geteilten Erfahrungsraum der Ras-

sismuserfahrungen verweisen – auch wenn die vorliegende Typenbildung nicht

dem Anspruch an eine mehrdimensionale Typologie (vgl. Bohnsack 2013, S. 266)

entsprechen kann. Um die Rassismuserfahrungen angemessen fassen und rekon-

struieren zu können,wurde zunächst eine grundlagentheoretische Einordnung des

Phänomens Rassismus geleistet.Nachdemdie Rassismuserfahrungen zweier Väter

bereits ausführlich in der Falldarstellung beschriebenwurden (Deniz, Typ I: Idealist

und Onur, Typ III: Traditionalist), wird daher zunächst auf die Fälle von Wolfgang

(Typ II: Pragmatiker) und Jorgos (Typ III: Traditionalist) eingegangen, in denen

sich so gut wie keine Hinweise auf Rassismuserfahrungen finden. Für die beiden

verbleibenden Fälle aus dem Sample, Timothee und Niam (Typ II: Pragmatiker),

ist festzuhalten, dass deren Orientierungsrahmen des Pragmatismus (auch) auf

unterschiedlichste, teils schwerwiegende Rassismus- und Otheringerfahrungen

zurückgeführt werden kann, die vor allem dadurch bedingt sind, dass die beiden

Männer als nicht-weiß gelesen werden. Timothees und Niams Diskriminierungs-

erfahrungen nehmen großen Einfluss auf ihr (Er-)Leben von Vaterschaft. Es bleibt

zu zeigen, ob es sich damit beim Konzept von Caring Masculinities bzw. in des-

sen Modus Operandi von neuer Vaterschaft um eine Form des (weißen) Privilegs

handelt und damit natio-ethno-kulturell ›Anderen‹ verwehrt bleibt. Weiterhin

ist festzuhalten, dass in der vorliegenden Arbeit keine vollumfängliche, mehrdi-

mensionale soziogenetische Typenbildung vorgenommen werden konnte. In den

Interviews finden sich verschiedene Hinweise, denen in weiteren Studien nachge-

gangen werden kann. Diese beziehen sich bspw. darauf, dass es hinsichtlich der

Orientierungsrahmen der Befragten einen Unterschied macht, ob diese eigene

Migrationserfahrungen haben oder welche Zuschreibungen der Dominanzgesell-

schaft mit ihrem jeweiligen Migrationshintergrund einhergehen. Darüber hinaus

ist aufgrund der empirischen Ergebnisse anzunehmen, dass das Alter – sowohl der

Kinder als auch der Väter selbst – die Orientierungen der Männer prägt. Zu über-

winden wäre in zukünftiger Forschung auch die Perspektive der Untersuchung, die

Männlichkeit aus der Perspektive vonMännern erhebt und darüber hinaus in einer

heteronormativen Logik verhaftet bleibt.

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476147-005 - am 13.02.2026, 13:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476147-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

