
Glosse

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297 - am 17.01.2026, 17:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913160-297 - am 17.01.2026, 17:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dirk Rustemeyer

Wert und Werk. Über Damien Hirst: The Currency

Keine Kunst ohne Werk? Woran sonst sollte Kunst zum Vorschein kommen – 
doch woran sind Werke zu erkennen? In Museen oder auf Messen begegnet uns 
eine schier unendliche Vielfalt von Artefakten, die zur Kunst gezählt werden. Von 
Originalität ist Beliebigkeit manchmal schwer zu unterscheiden. Kämpfe um die 
Grenze der Kunst gehören zum Geschäft der Kunst – der Künstler ebenso wie der 
Galeristen, Auktionshäuser, Kunstakademien, Kuratoren, Sammler, Kunsthistoriker 
oder -kritiker. Offenbar hängt der Wert von Kunstwerken von Wertungen ab, die 
sich im Laufe der Zeit verändern. Sie stehen in der Moderne im Zusammenhang 
mit dem jeweiligen Neuheitswert eines ›Werkes‹, wobei der Wert des Neuen sich oft 
erst im Rückblick, wenn Innovation zu Tradition gereift ist, herausstellt. Zuschrei-
bungen an Künstler erleichtern diesen Vorgang. Deren schöpferische Kraft gilt als 
genial, authentisch und selten. Sie adelt das Werk und verwandelt dessen kulturelle 
Bewertung zum ökonomischen Wert. In das Selbstverständnis der modernen Kunst 
ist diese Idee eingeflossen. Entlassen aus Abhängigkeiten von kirchlichen oder welt-
lichen Mäzenen, müssen Künstler sich auf einem Markt behaupten, der Originalität, 
Wiedererkennungswert, Neuheit und Seltenheit zu Preisen verdichtet. Nachahmung 
wird wertlos.

So entsteht ein System der Kunst, das eigenen Wertungen folgt. Weniger zwei-
felsfreie ästhetische Qualität ist hier entscheidend als gelingende Verkettungen von 
Kommunikationsakten wie Ausstellungen, Kommentaren und Verkäufen. Werke bie-
ten Gelegenheiten für Unterscheidungen, zu denen nicht zuletzt die ökonomische 
Bewertung gehört. Radikale Innovationen werden goutiert, doch schwindet die ver-
fügbare Empörungsbereitschaft, die sie noch legitimiert. Kunst hört auf zu provozie-
ren. Ihrer Popularität tut das ebenso wenig Abbruch wie ihrer Attraktivität als Kapi-
talanlage. Geleitet durch kunstdidaktische Standardverpflegung per digitaler Guides, 
lassen sich Besucherströme durch Ausstellungen schleusen, um im Minutentakt zur 
Kenntnis zu nehmen, was wert scheint, allen gezeigt und gesagt zu werden. Vete-
ranen des Bildungsbürgertums mag es vor solch massentauglichem Kunstkonsum 
schaudern. Werden sie aber bei ihrer Skepsis bleiben, wenn hochwertige digitale 
Formate Kunstschätze aller Zeiten und Länder dem privaten Betrachten in beliebi-
gen Konstellationen mit einer Detailgenauigkeit zugänglich machen, die in Museen 
kaum gegeben ist? Schon Musealisierung nimmt eine Dekontextualisierung der Ar-
tefakte vor, um sie Vergleichen auszusetzen. Digitale Arenen setzen diesen Prozess 

297

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297 - am 17.01.2026, 17:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fort. Warum sollte die Aura des Werkes nur durch Museen wehen? Ist die Einzigkeit 
des Werkes Möglichkeitsbedingung der Singularität ästhetischer Erfahrung?

Herausgefordert wird eine philosophische Auffassung, die in individuellen Be-
gegnungen mit Kunstwerken Refugien seltener Einsicht sucht. Kunstwerke erschei-
nen als Dinge besonderer Art, unterschieden von allem anderen Seienden. Als sinn-
liche Schwestern begriffsfixierter Aufklärung locken sie in Resonanzräume exklusi-
ver Erfahrungen. Eine über sich selbst aufgeklärte Vernunft versteht, meint Adorno, 
Kunst als paradoxe Rationalität, die herrschende Irrationalitäten ihrer Falschheit 
überführt. Dafür freilich bedürfen die Werke der Philosophen, die sagen, was Werke 
eben nicht sagen, obwohl nur durch das Schweigen der Werke die Sprache der 
Kunst im Echo philosophischer Rede zu Gehör kommt. Heidegger sucht im Werk 
den Weg zum Sein durch die Eröffnung einer begrifflich uneinholbaren Wahrheit. 
Ausgeschlossen, dass Technik oder ökonomischer Wert die Wertungen bestimmen 
sollten, die einer solchen Ästhetik der Wahrheit zugrunde liegt. Rätsel (Adorno) oder 
Riss (Heidegger) müssen sie sein, fassbar dem sensiblen Wahrnehmungsvermögen 
Einzelner. Je massenhafter die Kunstproduktion und -rezeption, je schwankender 
die Kriterien des Kunstsystems, desto entrückter erscheint die Wahrheit der Werke. 
Benjamins Prognose, dass die Mittel technischer Reproduktion zu einer Dominanz 
des Ausstellungswertes gegenüber dem Kultwert der Werke führen könnten, hat 
sich jedoch bestätigt. Dieser Wert zeigt sich nicht zuletzt im Fetisch des Preises, 
der Zirkulation und Präsentation, Produktion und Vermarktung der Werke lenkt. 
Autonom wirkt Kunst umso mehr, als ihr scheinbar kein Wert außerhalb des Systems 
der Kunst zukommt. Sind also Unterscheidungen, die zur Wertung im Feld des Ver-
gleichs führen, beliebig? Entziehen sie sich philosophischer Reflexion? Entlarven 
sie Wahrheitsästhetiken als bloßen Traum vom Schönen?

Zu allen Zeiten bewegen Künstler sich auf dem jeweiligen Stand der Technik und 
der ökonomischen Bedingungen ihrer Arbeit. Diese in den Werken zu thematisieren, 
ist eine Möglichkeit, den Zeitkern künstlerischer Produktion zu reflektieren. Dazu 
gehört auch die Verschränkung von Werk und Wert unter den Voraussetzungen digi-
taler Ökonomie. Damien Hirst unterzieht mit seinem Projekt The Currency diese 
Frage derzeit einer experimentellen Prüfung. Die technische Reproduzierbarkeit der 
Kunst wird auf Grundlage der Blockchain-Technologie mit einem Test verbunden, 
der auf die Frage möglicher Wertungen im Kontext eines Marktes zielt, der sich über 
Akte des Wertens reproduziert. Zehntausend Papierarbeiten aus farbigen Punkten, 
die 2016 mit Hilfe algorithmischer Bearbeitungen von Lieblingssongs des Künstlers 
erzeugt wurden, erhalten ein non-fungible token (NFT). Die Arbeiten sind ähnlich, 
aber nicht identisch. Jedes Blatt ist nummeriert, signiert, mit eigenem Titel, microdot 
und Hologramm versehen. Ab dem 29. Juli 2021 können sie für 2000 $ mitsamt 
NFT in beliebiger Währung, also auch mit Kryptowährungen, erworben werden. 
Nach Ablauf eines Jahres müssen Käufer entscheiden, ob sie das Original oder das 

298

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297 - am 17.01.2026, 17:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NFT behalten. Zurückgegebene Versionen werden vernichtet. Besitzer sollen eine 
Entscheidung über ihr Verständnis dessen treffen, was ihnen wertvoll ist und was 
den Wert des Werkes ausmacht. Auf dem Sekundärmarkt werden die Tokens zu 
weitaus höheren Preisen gehandelt, als der Ausgabekurs beträgt. Warum, fragt Hirst, 
sollten in Zukunft Kunsttransaktionen über Galeristen stattfinden statt an Börsen, zu 
denen jeder per Handy Zugang hat? Welche Art von Kunst würde dann entstehen? 
So wie die Blockchain-Technologie die Rolle der Banken auf den Geldmärkten in 
Frage stellt, könnte sie die Funktion von Galeristen oder Auktionshäusern untermi-
nieren. Digitale Technologien werden in doppelter Weise zum Produktionsmittel: Sie 
erzeugen die Werke ebenso, wie sie deren Kommunikation – ökonomisch wie kultu-
rell – forcieren. Die Singularität der Werke erscheint nun in Gestalt von NFTs, die 
Eigentum, Individualität, Veränderbarkeit und kulturell angefachte Phantasien ver-
knüpfen.

Die Versuchung scheint groß, Aktionen wie The Currency reflexhaft mit Ab-
lehnung zu begegnen und ihnen den Werkcharakter abzusprechen. Doch woran 
erkennen wir Werke, wenn auch Performances längst als solche gelten? Hirst zeigt 
mit seinem Experiment die Logik des Kunstsystems. Darin knüpft er an die Tradi-
tion des künstlerischen Bildes an, etwas sehen zu lassen, das zu denken gibt. Er 
fordert nicht nur zu einer ökonomischen Entscheidung heraus, sondern stellt die 
Frage nach dem Wesen des Wertes. Ist das etwas anderes als die Frage nach dem 
Wesen des Werkes? In ähnlicher Weise, wenngleich mit anderen Mitteln und unter 
anderen gesellschaftlichen Voraussetzungen, haben Duchamp, Warhol und Beuys 
im 20. Jahrhundert das Verständnis dessen befragt und verändert, was Kunst sein 
kann. Kontextwechsel und Readymades, Factory-Prinzip und Serialisierung oder die 
Erweiterung des Kunstbegriffs zur Sozialen Plastik setzten nach anfänglicher Provo-
kation neue Reflexionsweisen über ›Kunst‹ in Gang. Und was käme dem philosophi-
schen Gedanken des auratischen Werkes näher als die Idee einer Reflexion, die von 
Gegebenem ihren Ausgang nimmt, um dieses auf ein nicht direkt Sichtbares hin zu 
überschreiten, das in Kommunikation einwandert, Aktivitäten und Transformationen 
anregt, um schließlich in veränderte Praktiken zu münden, die womöglich auch das 
Selbstverständnis derjenigen verändern, die sich auf solche Prozesse einlassen?

299

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297 - am 17.01.2026, 17:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913160-297 - am 17.01.2026, 17:08:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-297
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

