
Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité: Le 
Compromis Africain, l’Exemple du Cameroun 

By Paule Suzanne Ngo Nguimbous*

Abstract: Democracy, as a political system that promotes the participation of all 
in public management, is implemented in ways that are coloured by the historical 
and political cultures of the peoples to whom it is to be applied. Cultural and ethnic 
mosaic, Africa is the place where tradition and modernity meet. It must find a 
formula that guarantees indigenous participation in democracy. While democracy 
is distinguished by its principles of equality, of majority and representation, indige-
nous is as much a matter of the individuals who embody it as it is of their culture. 
The example of Cameroon, Africa in miniature, shows that there is effective indige-
nous participation at the organic level, but that is difficult to integrate the rules of 
traditional law into the administration process. At the organic level, the indigenous 
presence is guaranteed by the rules which organise the various representative elec-
tions. At the regulatory level, customary law has met with hostility from modern 
system. Effectiveness at the organic level and progressiveness at the regulatory 
level, this is how the African compromise is developing. A compromise which, 
despite a number of pitfalls, suggest a desire to systematise an African-inspired 
form of law.
Keywords: Indigenous Peoples, Representative Democracy, Legal Pluralism.

***

Introduction

« L'un des plus grands et peut-être le principal fondement des Républiques est 
d'accommoder l'estat au naturel des citoyens, et les édits et les ordonnances à la 
nature des lieux, des personnes et du temps [...] à l'exemple du bon architecte qui 
accommode son bâtiment à la matière qu'il trouve sur les lieux ».1 

« Matière » que l’on trouve sur les lieux, l’autochtone dans son rapport avec la démocratie 
a souvent posé le problème de sa participation à la gestion des affaires publiques. Com-
munément présenté comme toute personne issue du sol même où il habite,2 le concept 

A.

* Chargée de Cours à la Faculté des Sciences juridiques et politiques de l’Université de Yaoundé II, 
Cameroun, Email: ngonguimbouspaule@gmail.com.

1 Jean Bodin, Les six livres de la République, Paris 1993, p. 11. 
2 Le Robert, « autochtone », Dictionnaire en Ligne, https://dictionnaire.lerobert.com/definition/autoch

tone (last accessed on 15 May 2024).

306

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dictionnaire.lerobert.com/definition/autochtone
https://dictionnaire.lerobert.com/definition/autochtone
https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dictionnaire.lerobert.com/definition/autochtone
https://dictionnaire.lerobert.com/definition/autochtone


d’autochtone n’a pas fini d’être défini.3 En effet, il n’existe pas de définition officielle, 
seulement des critères communs aux différents peuples autochtones (l’occupation ances-
trale du territoire, la marginalisation au sein de la culture majoritaire, la continuité culturelle 
et linguistique, le sentiment d’appartenance). Stephane Pessina Dassonville fera remarquer 
qu’ « il existe diverses façons d’être autochtone, de se revendiquer autochtone ».4 Un 
effort de systématisation a cependant été fait en droit international. Le Centre des Droits de 
l’Homme des Nations Unies dans une plaquette sur les « droits des peuples autochtones » 
propose une définition qui a le mérite de répertorier les principaux critères d’identification.5 

Selon les experts de l’ONU, les peuples autochtones sont « les descendants de ceux qui 
habitaient dans un pays ou une région géographique à l'époque où des peuples de cultures 
ou d'origines ethniques différentes y sont arrivés et sont devenus par la suite prédominants, 
par la conquête, l'occupation, la colonisation ou d'autres moyens“. Cette définition s'inspire 
de celle proposée par le rapport Cobo de 1987 qui insiste sur plusieurs critères comme 
« la continuité historique avec les sociétés antérieures à l'invasion » ; et la volonté de 
« conserver, développer et transmettre aux générations futures les territoires des ancêtres et 
l'identité ethnique qui constituent la base de la continuité de l'existence du peuple ».6 Il en 
découle que l’identification des peuples autochtones se fait autour de deux axes que sont la 
terre et la culture. 

S’inspirant des axes ci-dessus énumérés, une tentative d’identification des peuples 
autochtones africains a été menée par certains auteurs et experts de l’ONU. Les résultats 
de leurs travaux présentent certains peuples africains comme autochtones et dénient ce 

3 Les différentes parties à la construction du droit des populations autochtones ont eu comme 
échantillons d’études les peuples autochtones d’Amérique du Nord, d’Amérique latine, d’Asie et 
d’Europe. Que ce soit pour le Groupe de Travail sur les Populations Autochtones qui depuis 1982 
est un haut lieu de construction de l’identité autochtone, comme pour l’équipe de préparation de 
la convention 169 de l’OIT en 1989, les particularités des peuples autochtones d’Afrique n’ont pas 
été prises en compte dans la définition du concept d’autochtone. Dans l'étude ordonnée par l'ONU 
sur les discriminations à l'encontre des populations autochtones dans le monde, le Rapporteur J. 
R. Martinez Cobo reconnait avoir écarté le continent africain faute de renseignements suffisants, 
bien que se doutant de la présence des autochtones sur cette aire géographique. Cette ignorance des 
réalités africaines permet d’envisager une prochaine évolution de la notion d’autochtone.

4 Stéphane Pessina Dassonville, Le statut des peuples autochtones à la croisée des savoirs, Cahiers 
d’Anthropologie du droit 2011-2012 (2012), p. 12.

5 La définition ici proposée est le résultat des réflexions menées sur plusieurs décennies par des eth-
nologues, des organisations humanitaires, et des organisations tels qu'IWGIA (International Work 
Group for Indigenous Affairs) en 1968 et Survival International en 1969 qui se donnèrent pour 
but de défendre la cause autochtone. Compromis entre les craintes des États et les revendications 
autochtones, elle symbolise la reconnaissance par la communauté internationale du fait autochtone.

6 Albane Geslin, La protection internationale des peuples autochtones: de la reconnaissance d’une 
identité transnationale autochtone à l’interculturalité normative, Annuaire Français de Droit Interna-
tional (2011), p. 661.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 307

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


statut au reste de la population.7 En 2003 pourtant, un groupe de travail mandaté par la 
Commission africaine des Droits de l’Homme et des Peuples (CADHP) a publié un rapport 
sur les populations/communautés autochtones en Afrique. La conclusion de ce rapport 
était qu’une définition stricte de ce qu’est un peuple autochtone n’est « ni nécessaire, ni 
souhaitable » et risquerait d’exclure certains groupes.8 Partageant cet avis, ROULAND 
Norbert affirme que la définition proposée par le groupe des experts des Nations Unies est 
« difficilement applicable dans le contexte africain ».9 En effet, dans les États occidentaux, 
la distinction entre autochtones et colons est relativement claire. On y distingue les peuples 
indigènes et les européens.10 En Afrique par contre, culture et peuplements sont beaucoup 
plus imbriqués11 et chaque ethnie se revendique d’entretenir un lien étroit et ancestral 
avec le sol qu’elle occupe. Les territoires ethniques se juxtaposant à l’intérieur comme à 
l’extérieur des frontières, les États africains postcoloniaux sont assimilables à des États 
multinationaux.12 Quelle peut donc être la définition la plus adéquate dans le contexte 
africain ? Dans un effort de définition de l’autochtonie en Afrique, il importe de faire 
un bref arrêt sur la distinction (lorsqu’elle est possible), du concept d’autochtone d’avec 
d’autres qui lui sont proches comme l’ethnie et la minorité. 

Selon le Dictionnaire Robert, l’ethnie désigne un ensemble de personne que rap-
prochent un certain nombre de caractères de civilisation, notamment la langue et la 
culture.13 Dans son rapport avec l’autochtonie, il est établi que, le mouvement qui a abouti 
à la protection des populations autochtones plonge ses racines dans les revendications des 
ethnies indigènes des territoires colonisés. Ethnie au départ, c’est la mise en lumière de leur 
combat et l’internationalisation de celui-ci qui a permis aux peuples indigènes de réaliser 
qu’ils faisaient face aux mêmes défis et pouvaient par ce fait constituer une communauté 
internationale.14 Ce lien de filiation transparait dans la convention n° 169 de l’OIT relative 
aux peuples indigènes et tribaux. Dans ce texte, l’organisme international prend en compte 

7 Dans le cas du Cameroun par exemple, ce statut n’est reconnu qu’aux descendants des Pygmées et 
Mbororo.

8 Organisation internationale du Travail, Les droits des peuples autochtones et tribaux dans la 
pratique, un guide sur la convention No.169 de l’OIT, Genève 2009, p. 14.

9 Norbert Rouland / Stéphane Pierre-Caps / Jacques Poumarede, Droit des minorités et des peuples 
autochtones, Paris 1996, p. 26. 

10 Tel est le cas en Amérique du nord et en Amérique Latine où la distinction est claire entre 
indigènes indiens et descendants des colons.

11 Rouland / Pierre-Caps / Poumarede, note 9, p. 26.
12 Léonard Matala Tala, L’ineffectivité du droit positif en Afrique subsaharienne, Civitas Europa 31 

(2013), p. 250.
13 Le Robert, « ethnie », Dictionnaire en Ligne, https://dictionnaire.lerobert.com/definition/ethnie 

(last accessed on 23 August 2024).
14 Françoise Morin, De l’ethnie à l’Autochtonie. Stratégies politiques, Cahiers du monde hispanique 

et luso-brésilien 63 (1994), p. 162.

308 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dictionnaire.lerobert.com/definition/ethnie
https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dictionnaire.lerobert.com/definition/ethnie


l’identité tribale comme un critère des populations cibles de ladite convention.15 Il en 
découle que si à la base de l’autochtonie l’on retrouve les ethnies, celles-ci se distinguent 
de l’occupant colons en ce qu’elles entretiennent un lien avec la terre qu’elles sacralisent et 
ont des us et coutumes qu’elles veulent préserver et transmettre à leurs descendants. Toute 
chose qui permet de constater une identité entre ethnie et autochtones. 

S’agissant du terme minorité, il indique un ensemble de personnes, de choses, inférieurs 
en nombre par rapport à un autre ensemble.16 Au plan juridique ce terme renvoie à « un 
groupe d’individus généralement fixés à demeure sur le territoire d’un État, qui forme 
une véritable communauté caractérisée par ses particularités ethniques linguistiques et reli-
gieuses et se trouve en infériorité numérique au sein d’une population majoritaire vis-à-vis 
de la quelle elle entend préserver son identité ».17 Pris ainsi, l’on pourrait être tenté de 
conclure pour une identité entre minorités et autochtones. Ce serait une erreur. En effet, le 
seul critère numérique est insuffisant pour définir une minorité, à ce critère il faut adjoindre 
celui de la dépendance.18 Joseph Sumpf et Michel Hugues définissent la minorité comme 
« un groupe ethnique qui se trouve dans la dépendance d’un groupe ethnique plus puissant 
soit du point de vue politique, soit du point de vue économique  ».19 Démographie et 
puissance sont alors les points d’identification d’une minorité. Celle-ci peut être autochtone 
ou allogène, cela n’emporte aucune conséquence sur son statut de minorité. En conclusion, 
une minorité n’est pas nécessairement autochtone. Le rapport avec la terre condition sine 
qua non du statut d’autochtone n’étant pas mobilisé dans la définition de la minorité.

« Les peuples africains actuels ne sont nullement des envahisseurs venus d’un autre 
continent, ils sont tous autochtones »,20 affirme Cheik Anta Diop. Pour sa démonstration, 
l’auteur part des données en histoire qui font de l’Afrique, (en particulier l’Afrique noire), 
le berceau de la civilisation. Il établit alors que depuis l’apparition de l’homo sapiens, les 
africains peuvent retracer leurs origines sur le continent en tant que peuple sans solution de 
continuité notable.21 S’il est établi que la population africaine est constituée d’ethnies, donc 
d’autochtones, il est aussi vrai que ces autochtones au regard de leur situation géographique 
ne sont pas toujours en minorité. Restreindre la notion d’autochtones aux ethnies minori-
taires se révèle alors être une approche limitative. Telle est la position des gouvernements 

15 Art. 1(2), Convention No.169 relative au peuples indigènes et tribaux, Organisation internationale 
du Travail, 1969.

16 Larousse, Définitions: minorité, https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/minorit%C3%A9/5
1666 (last accessed on 25 August 2024).

17 Gérard Cornu (ed.), Vocabulaire juridique, Paris 2018, p. 1407. 
18 L’histoire des sociétés a connu le phénomène de minorité dominante. Tel fut le cas avec l’apartheid 

ou la minorité blanche exerçait son pouvoir hégémonique sur la majorité noire. Le cas du Rwanda 
peut aussi être convoqué ici avec la domination de la minorité Tutsi sur la majorité Hutu. 

19 Joseph Sumpf / Michel Hugues, Dictionnaire de sociologie, Paris 1973, p. 174.
20 Cheik Anta Diop, Les fondements économiques et culturels d’un État fédéral d’Afrique noire, 

Paris 1974, p. 11.
21 Ibid.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 309

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/minorit%C3%A9/51666
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/minorit%C3%A9/51666
https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/minorit%C3%A9/51666
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/minorit%C3%A9/51666


africains, et nous y souscrivons. L’exemple du législateur congolais, en est illustratif. Dans 
sa définition de l’autochtone, il dénie l’approche restrictive et interdit l’utilisation du terme 
pygmée qu’il assimile à l’infraction d’injure.22 L’autochtone est alors considéré en Afrique 
au sud du Sahara « comme toute personne qui appartient au groupe ethnique occupant de 
manière ancestrale ou originale une région du pays ».23 

« Lorsque, dans la République, le peuple en corps à la souveraine puissance c’est la 
démocratie ».24 Modèle de gouvernement par excellence depuis la disparition de la plupart 
des régimes communistes,25 la démocratie sera définie ici autour de trois idées, l’égalité, 
la majorité, et la représentation. La démocratie fait de l’égalité réelle « l’âme de l’État ».26 

il en résulte que, « toute inégalité dans la démocratie, doit être tirée de la nature de la 
démocratie et du principe même de l’égalité ».27 Ainsi, l’inégalité ne peut être acceptée en 
démocratie que si elle contribue à la construction de l’égalité. La démocratie se présente 
aussi comme le régime politique de la majorité. « Dans le nombre, il y a tout » (en tôi 
pollôi eni tà panta). Cette formule d’Otanès fait du principe de la majorité, la clé de voûte 
de la démocratie. En démocratie moderne, le vote à la majorité est le mode privilégié de 
prise de décision tant au niveau électif qu’au niveau délibératif.28 Il est l’outil fondateur 
de la représentation. Troisième pilier convoqué pour définir la démocratie, la représentation 
implique qu’en démocratie le pouvoir suprême est attribué au peuple qui l’exerce lui-même 
ou par l’intermédiaire des représentants qu’il élit.29 Egalité, majorité et représentation 
loin d’être les critères exhaustifs de la définition de la démocratie, sont ceux qui seront 
mobilisés dans le cadre des prochains développements.

Mosaïque culturelle, religieuse et ethnique, l’encrage profond des clivages qui caracté-
risent la société africaine, donne une tonalité plus grave aux débats sur l’application stricte 
des principes de démocratie. L’égalité démocratique est-elle une égalité arithmétique ? 
absolue ? Les décisions de la majorité sont-elles toujours vertueuses ? tant d’interrogations 

22 Art. 1er loi n°5-2011 du 25 février 2011 portant promotion et protection des droits des populations 
autochtones

23 José Woehrling, Les trois dimensions de la protection des minorités en droit constitutionnel 
comparé, Les minorités, Sherbrooke 2003, p. 104.

24 Charles de Secondat de Montesquieu, De l’esprit des lois, Paris 1995, p. 25.
25 Lawrence Olivier / Yves Poirier, Égalité et humanité: Le système moral de la démocratie, Politique 

et Société 16 (1997), p. 29.
26 Montesquieu, note 24, p. 47.
27 Ibid., p. 48. 
28 Charles Girard, La règle de la majorité en démocratie; équité ou vérité?, Raison Politique 53 

(2014), p. 107.
29 Cornu, note 17, p. 712; Philippe Ardant, Institutions politiques et Droit constitutionnel, Paris 2004, 

présente la démocratie comme un système de participation à la gestion publique qui offre deux 
voies d’expression. La première qui est la voie royale mais de moins en moins utilisée, est la dé-
mocratie directe, et la seconde qui connait les faveurs de la majorité des systèmes constitutionnels 
est la démocratie représentative, incarnée par le procédé électoral.

310 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


qui ont été à l’origine de l’approche consociative30 de la démocratie. Cette approche moins 
rigide prend en compte les spécificités des sociétés auxquelles on veut l’appliquer. . En 
Afrique noire, terre de tradition, la démocratie est plus le fruit d’une importation que le 
résultat d’une construction.

Comprise comme une opinion, une manière de faire, transmise par les générations 
antérieures,31 la tradition a souvent été présentée comme la source des règles régissant les 
sociétés autochtones. Gérard Cornu dans son Vocabulaire juridique, la présente comme 
une « pratique héritée du passé qui peut être élément d’un usage ou d’une coutume ».32 

Ensemble de pratiques, de croyances et de valeurs transmises au sein d’une société,33 

la tradition est présentée comme un élément fondateur de la société, de son ordre de sa 
stabilité. Elle est selon les propos d’Olivier Nay, un « puissant registre de légitimation et 
de justification de la conservation de la société ».34 Il ressort de ce qui précède que la 
tradition se saisit d’abord dans son rapport au temps. Elle désigne ce qui plongeant ses 
racines dans le passé, a les prétentions de continuer ou continue de régir le présent. Elle 
se saisit aussi dans son rapport à la morale. Ici la tradition renvoie à des prescriptions, 
des normes, destinées à la codification des comportements.35 Ces normes et prescriptions 
jouissent d’une force morale contraignante auprès des personnes qu’elles entendent régir 
avec un champ d’application qui excède les considérations juridiques pour s’étendre aux 
rituels et pratiques culturelles. Souvent assimilée à la coutume, la tradition s’en distingue 
en ce que la coutume est « une norme de Droit objectif fondée sur une tradition populaire 
(consensus utentium) qui prête à une pratique constante, un caractère juridiquement contrai-
gnant ».36 Avatar juridique de la tradition, la coutume porte les marques de la rusticité et de 
l’arriération, et semble se situer à l’opposer de la modernité. 

30 Terme forgé par le politiste Arend Lijphart, alliant « consensus » et « association », pour désigner 
les régimes démocratiques qui font une place particulière à différentes communautés religieuses ou 
linguistiques, en droit ou par convention. L’idée générale de Lijphart consistait à montrer que le 
pluralisme élevé d’une société n’était pas nécessairement un facteur d’éclatement politique grâce 
à l’existence de mécanismes institutionnels facilitant une relative intégration des élites. Lire à ce 
sujet Julien Lacabanne, La démocratie consociative, Paris 2016.

31 Académie Française, « tradition », Dictionnaire de l’Académie française, 9e édition, https://www.d
ictionnaire-academie.fr/article/A9T1757 (last accessed 29 October 2025).

32 Cornu, note 17, p. 625.
33 Olivier Nay (ed.), Lexique de science politique, Paris 2017, p. 245.
34 Nay, note 34, p. 245.
35 Godefroy Onana Noah, Tradition et modernité, quel modèle pour l’Afrique ? Une étude du 

concept tradition dans ses rapports avec la modernité des Lumières jusqu’à l’époque contempo-
raine, Paris 2012, p. 6.

36 Cornu, note 17, p. 625. Dans son entrée « coutumier, ière », l’auteur présente expressément 
l’adjectif comme un synonyme de traditionnel, et étend son application non seulement aux règles 
et maximes mais aussi à des notions juridiques et à des concepts.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 311

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9T1757
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9T1757
https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9T1757
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9T1757


La modernité du point de vue temporel, renvoie à ce qui est actuel, de notre époque 
ou d’une époque récente.37 Sous cet angle, elle s’oppose à la tradition qui est généralement 
taxée d’anachronique et d’obscurantiste. Du point de vue du droit, la modernité dans les 
États issus de la décolonisation renvoie au droit inspiré de la civilisation occidentale. 
Ce droit s’oppose au droit traditionnel qui régissait les rapports sociaux avant l’arrivée 
des européens.38 La notion de modernité est alors utilisée pour évoquer le mouvement 
de transformation des idées et des représentations que suivent les sociétés.39 L’histoire 
africaine de la rencontre entre la modernité et la tradition est entachée d’incompréhension, 
de violence, d’oppression et de soumission, qui ont abouti finalement à la négation pure et 
simple de la tradition africaine.40 Au cours des dernières décennies, la montée croissante 
des revendications d’un retour à l’identité africaine, a débouché sur la nécessité de définir 
une position africaine devant concilier tradition et modernité, d’où l’idée de compromis.

Le compromis se défini comme « un accord dans lequel on se fait des concessions 
mutuelles ».41 Phénomène perpétuellement condamné en théorie et toujours employé en 
pratique42, le compromis est aussi un état intermédiaire.43 Il apparaît dans un contexte 
de crise, de blocage dans le fonctionnement des institutions.44 Accord dans lequel on se 
fait des concessions mutuelles, le compromis se présente comme une pondération des 
contraires.45 Loin d’être le résultat du rapport de force, le compromis est l’expression de 
la volonté de cheminer ensemble. Rapporté à la participation autochtone à la démocratie, 
le compromis serait cette formule qui par un assouplissement des principes de démocratie, 
définit un cadre de cohabitation qui prend en compte l’héritage de la tradition et les 
acquisitions de la modernité.46

Situé au centre de l’Afrique, le Cameroun est un pays à la géographie et à la démogra-
phie plurielles. Afrique en miniature, ce pays offre une belle synthèse de l’Afrique avec 
ses plus de deux cent cinquante (250) ethnies.47 Ancien territoire sous tutelles française 

37 Académie Française, « modernité », Dictionnaire de l’Académie française, 9e édition, https://www
.dictionnaire-academie.fr/article/A9M2456 (last accessed on 29 October 2025).

38 Voir « Moderne », dans Cornu, note 17, p. 1418.
39 Voir « Modernité », dans Nay, note 34, p. 681.
40 Onana Noah, note 35, p. 8.
41 Académie Française, « compromis », Dictionnaire de l’Académie française, https://www.dictionna

ire-academie.fr/article/A9C3308 (last accessed on 29 October 2025).
42 Ioan Petrovisci, La philosophie du compromis, La Revue politique et littéraire 75 (1937), p. 736. 
43 Académie Française, note 41.
44 Jean-Luc Engoutou, Le compromis constitutionnel dans les États d’Afrique noire francophone, 

Revue française de droit constitutionnel 121 (2020), p. 142.
45 Mohamed Nachi, La vertu du compromis: dimensions éthique et pragmatique de l’accord, Revue 

Interdisciplinaire d’Études Juridiques 46 (2001), p. 89.
46 Christophe Massot, Les dynamiques du compromis productif, Marseille 2009, p. 17.
47 Rodrigue Ngando Sandje, Le peuple camerounais fier de sa diversité linguistique et culturelle, 

élément de sa personnalité nationale qu’elle contribue à enrichir, mais profondément conscient de 
la nécessité impérieuse de parfaire son unité, proclame solennellement qu’il constitue une seule 

312 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9M2456
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9M2456
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9C3308
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9C3308
https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9M2456
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9M2456
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9C3308
https://www.dictionnaire-academie.fr/article/A9C3308


et britannique, le Cameroun est le théâtre des revendications d’auto-détermination dans sa 
partie anglophone, et de replis identitaires autour des questions de représentation. La coha-
bitation dans cette mosaïque ethnique et culturelle n’est pas chose acquise et fait de ce pays 
un échantillon indiqué pour l’étude de la représentation politique des populations autoch-
tones en Afrique. 

Porté par la vague d’intéressement des populations autochtones à la gestion de la 
chose publique, le constituant et le législateur camerounais ont pris plusieurs textes qui 
promeuvent la participation autochtone dans la gestion de affaires tant locales que natio-
nales. D’où l’intérêt de savoir « Quelle est la place de l’autochtonie dans la démocratie au 
Cameroun ? » L’hypothèse ici formulée est que la place de l’autochtonie dans l’expression 
démocratique au Cameroun est ambivalente, navigant entre acceptation et résistance.

La réflexion qui s’engage ici est d’un intérêt indéniable. Au plan théorique, elle se loge 
dans le cadre du droit constitutionnel démotique. Elle est une contribution à la formation 
d’une définition du concept d’autochtonie dans le contexte africain et a fortiori une contri-
bution à la réflexion sur la participation du peuple dans la formation et l’évolution des 
constitutions. Aussi, elle poursuit la réflexion sur la réception de la démocratie occidentale 
par les sociétés pluriethniques. Sous l’angle de pratique, la réflexion met en lumière tout 
en les évaluant, les solutions consacrées par le législateur camerounais et en dégage les 
incidences en matière de démocratie. 

Ancrée dans l’exégèse des textes, la recherche sera menée sous la bannière du positi-
visme juridique. Il apparait alors que si le législateur a tempéré l’exigence d’égalité afin 
d’assurer une représentation autochtone au plan organique (B), l’autochtonie dans son volet 
culturel, peine à imprégner le corpus des règles du droit applicable (C).

L’Effectivité d’une Représentation Autochtone au Plan Organique

Selon René Otayek, dans la construction de l’État africain, « l’ethnicité devrait être envisa-
gée comme mode de participation politique, une rationalité qui a sa logique propre ».48 

La prise en compte de l’ethnicité, au Cameroun, a induit un assouplissement des principes 
d’égalité et de majorité chers à la démocratie. Le législateur a ainsi édicté des normes 
qui favorisent l’inclusion des autochtones dans le processus électoral d’une part (I), et 
participent à l’érection de la chefferie traditionnelle dans les politiques de représentation 
d’autre part (II).

B.

et même nation, engagée dans le même destin et affirme sa volonté inébranlable de construire la 
patrie camerounaise sur la base de l’idéal de fraternité, de justice et de progrès, in: Jean-Louis 
Atangana (ed.), La Constitution de la République du Cameroun, commentaire article par article, 
Paris 2025, p. 24.

48 Cité par Matala Tala, note 12 p. 248.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 313

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


L’Existence des Mesures Particulières d’Inclusion dans le Processus Électoral

La représentation politique au Cameroun est organisée aussi bien au niveau local qu’au 
niveau national. Au niveau national celle-ci est incarnée par l’Assemblée Nationale et le 
Sénat,49 et au niveau local elle est matérialisée par les collectivités territoriales décentrali-
sées.50 Quel que soit le niveau de représentation considéré, l’on observe l’existence des 
mesures visant à garantir la participation des populations autochtones à la gestion des 
affaires publiques. Celles-ci encadrent tant la phase pré-électorale (1), que la désignation 
des organes (2). 

Dans la Phase Pré-Électorale

Le processus électoral débute avec une phase pré-électorale où apparait la première mesure 
favorisant la participation des populations autochtones à la gestion de la chose publique. 
Cette mesure est contenue dans la constitution des listes des candidats aux élections repré-
sentatives. Les listes de candidature aux différents scrutins représentatifs sont soumises à 
la règle du reflet de la composition sociologique de la circonscription électorale.51 Cette 
règle vise à éviter l’isolement d’une composante sociologique de la population d’une 
circonscription électorale du fait de sa minorité. Consacrée pour la première fois dans les 
lois électorales de 1991 et de 1992,52 la notion de composante sociologique qui est au 
cœur de cette règle doit être bien comprise, toute chose qui permettra d’en apprécier les 
incidences. 

James Mouangue Kobilla nous indique que l’exigence de la composition sociologique 
de la liste des candidats s’apprécie sous l’angle de vue socio-ethnique et non du point 
de vue socio-professionnel.53 Il est question ici de garantir la représentation de tous les 
groupes ethniques qui constituent la population de la circonscription électorale concernée. 

I.

1.

49 L’art. 2 de la constitution du 18 janvier 1996, pose que La souveraineté nationale appartient au 
peuple camerounais qui l’exerce soit par l’intermédiaire du Président de la République et des 
membres du Parlement… Dans le cadre du présent travail, nous ne nous arrêterons pas sur la 
représentation par l’intermédiaire du Président de la République, seuls le parlement et la représen-
tation locale nous intéresseront.

50 Art. 55 Constitution camerounaise.
51 Cette exigence est posée par l’article 151(3) du code électoral camerounais pour ce qui est de 

l’élection des députés, par l’article 171(3) pour l’élection des conseillers municipaux et l’article 
218(3) pour les élections sénatoriales.

52 Aucune disposition de la constitution de 1972 ne renvoyait à l’exigence du respect de la composi-
tion sociologique. Cette exigence fait son apparition au lendemain de la conférence tripartite de 
1990 entre les pouvoirs publics, les partis politiques et la société civile. Depuis son apparition dans 
la loi N° 91-20 du 16 décembre 1991 fixant les conditions d’élections des députés à l’Assemblée 
nationale, cette règle n’a plus jamais disparue des textes législatifs encadrant les élections au 
Cameroun. 

53 James Kobilla Mouangue, Droit de la participation politique des minorités et des populations 
autochtones, l’application de l’exigence de la prise en compte des composantes sociologiques de 

314 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Plus imprégnée d’un souci d’équité que d’égalité, cette règle vise à garantir la représenta-
tion des populations autochtones au sein des organes décentralisés des différentes circons-
criptions. Elle vient conforter la position du législateur de 1990 qui posait déjà à son 
époque une interdiction d’autorisation de tout parti politique « qui porte atteinte à (…) 
l’unité nationale (…) par toute sorte de discriminations basées sur les tribus, les provinces 
les groupes linguistiques ou les confessions religieuse (ou qui) favorise la belligérance entre 
les composantes de la Nation ou entre des pays ». 54 

Présente depuis les élections municipales, la règle du respect de la composante socio-
logique va émailler tout le processus électoral, et produire une réaction en chaine au 
niveau des élections soumises au suffrage indirect que sont l’élection des conseillers régio-
naux et l’élection des sénateurs.55 Selon les dispositions du Code électoral en vigueur, 
les conseillers municipaux constituent le collège électoral des conseillers régionaux délé-
gués des départements.56 Quant au collège électoral des soixante-dix (70) sénateurs issus 
des élections sénatoriales,57 il est constitué de conseillers municipaux et de conseillers 
régionaux.58 Avec cet effet d’engrenage, le législateur parvient à imposer la présence des 
autochtones aussi bien dans la constitution des listes de candidatures, que dans la constitu-
tion des collèges électoraux des élections au suffrage indirect. L’exemple de l’élection des 
conseillers régionaux est illustratif en la matière. 

Collectivité territoriale décentralisée au territoire étendu, la région fait la part belle à 
la participation autochtone quand vient le moment de constituer ses organes. Au terme de 
l’article 57 de la constitution camerounaise en vigueur, les organes de la région sont le 
Conseil Régional, organe légiférant et le Président du Conseil Régional, organe exécutif. 
Les conditions qui encadrent l’élection de ces différents organes révèlent la pensée du légis-
lateur camerounais en ce qui concerne la participation des autochtones à la vie politique. 

S’agissant des conseillers régionaux, le code électoral distingue deux types de 
conseillers régionaux : les délégués des départements et les représentants du commande-
ment traditionnel.59 La question des représentants du commandement traditionnel étant trai-
tée dans les développements infra, l’emphase sera mise ici sur le mode de désignation des 

la circonscription dans la constitution des listes des candidats aux élections au Cameroun, Revue 
Française de Droit Constitutionnel 3 (2008), p. 655. 

54 Art. 9, loi n°90/56 du 19 décembre 1990 portant sur la création des partis politiques.
55 Toutes les élections au Cameroun ne sont pas soumises au suffrage direct. Seules celle du Pré-

sident de la République, celle des députés et celle des conseillers municipaux bénéficient du 
plébiscite direct du peuple. Les élections des conseillers régionaux et des sénateurs quant à elles 
sont soumises aux suffrages indirects, avec un collège électoral préalablement déterminé.

56 Art. 248, loi n° 2012/001 du 19 avril 2012 portant code électoral, modifiée et complétée par la loi 
n° 2012/017 du 21 décembre 2012.

57 La constitution camerounaise en organisant la désignation des sénateurs, prévoie que le Président 
de la République procède à la nomination de trente (30) sénateurs sur les cents (100) qui consti-
tuent le Sénat.

58 Art. 222, loi n° 2012/001 du 19 avril 2012 portant code électoral, note 56
59 Art. 243, loi n° 2012/001 du 19 avril 2012 portant code électoral, note 56.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 315

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


autres organes. Les délégués des départements sont élus au suffrage universel indirect, par 
un collège électoral constitué de conseillers municipaux. Ces conseillers municipaux qui 
constituent le collège électoral des représentants de départements étant issus d’une élection 
soumise à la règle du respect de la composante sociologique, les conseillers municipaux au-
tochtones, ont ainsi l’opportunité de s’assurer d’une représentation autochtone au niveau ré-
gional. Par ailleurs, l’autochtonie jouit d’un privilège dans la désignation des organes de di-
rection. 

Dans la Désignation des Organes

Au sein de la région, le président du Conseil Régional est l’organe qui incarne l’exécutif 
régional. Son élection échappe à l’application stricte de la règle de la majorité, et est 
marquée par une condition promotrice de la participation des autochtones à la gouvernance 
locale. Au terme de l’article 307 du Code Général des Collectivités Territoriales Décentra-
lisées, le président du conseil régional doit être une personnalité autochtone de la région. 
Force est de constater qu’à ce niveau, la règle est plus restrictive que celle du respect 
de la composante sociologique. Ici l’autorité autochtone visée est celle originaire de la 
circonscription électorale concernée. On retrouve aussi cette préférence dans l’organisation 
des régions à statut spécial.60 Dans ces régions, le Président et le Vice-Président du Conseil 
Exécutif Régional61 et au moins un secrétaire du conseil exécutif62 sont des personnalités 
autochtones. Aussi, les organes de ces régions que sont le Conseil Exécutif Régional et 
l’Assemblée Régionale sont présidés par le président du Conseil Exécutif Régional qui est 
une personnalité autochtone. C’est dire que l’autochtonie est au cœur de la gouvernance de 
la région. 

L’attractivité du statut d’autochtone se manifeste aussi au sein des communautés ur-
baines.63 Les organes de ces communautés sont : l’organe délibérant qu’est le Conseil de 
Communauté et l’organe exécutif que sont le Maire de la Ville et ses adjoints64. Alors que 
le Conseil de Communauté est composé des maires des communes d’arrondissement qui 
constituent la communauté urbaine et des représentants désignés en son sein65, le Maire de 

2.

60 Au Cameroun, les régions du Nord-Ouest et du Sud-Ouest présentent la particularité d’avoir 
un héritage colonial britannique. L’administration coloniale britannique y appliquait un système 
d’administration directe, toute chose qui dans le processus de décentralisation a conduit à la 
reconnaissance d’un statut spécial aux dites régions.

61 Art. 353, loi n° 2019/024 du 24 décembre 2024.
62 Art. 339, Ibid.
63 La mairie de ville est l’appellation que revêt une communauté urbaine. Celle-ci est une collectivité 

territoriale composée d’au moins deux communes.
64 Art. 243, loi n° 2019/024 du 24 décembre 2019, note 61.
65 Art. 244, Ibid.

316 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


la ville qui est la figure de proue de l’exécutif, est une personnalité autochtone de la Région 
de rattachement de la Communauté Urbaine.66

La décentralisation constitue l’axe fondamental de promotion du développement de la 
démocratie et de la bonne gouvernance au niveau local.67 La participation autochtone y est 
garantie au plan organique par la règle du respect de la composition sociologique des listes 
qui émaille le processus électoral d’une part, et par le privilège assuré aux autochtones dans 
la désignation aux postes de représentation, d’autre part. A côté de tous ces aménagements, 
la chefferie traditionnelle, institution autochtone émerge comme un acteur majeur de la 
politique de décentralisation.

L’Erection de la Chefferie Traditionnelle

La chefferie traditionnelle au Cameroun comme dans la plupart des pays d’Afrique noire, 
représente le creuset par excellence où se forge l’expression culturelle des peuples.68 Auxi-
liaire d’administration69 au lendemain de l’indépendance, les chefs traditionnels se voient 
portés dans l’arène de la décentralisation à la faveur de la création des régions (1). Du fait 
de la spécificité des régions à statut spécial, ils y connaitront un sort plus heureux (2).

Les Chefs Traditionnels Acteurs de la Décentralisation

La chefferie traditionnelle est selon l’expression de Jean Njoya, « le tabernacle anthropo-
logique de l’État 70». En effet chaque aire géographique au Cameroun, cache une aire 
culturelle dont il faut assurer la sauvegarde nonobstant les politiques d’intégration natio-
nale. Au terme du décret n° 77/245 du 15 juillet 1997 portant organisation des chefferies 
traditionnelles, la chefferie traditionnelle est organisée sur une base territoriale et comporte 
trois degrés hiérarchisés.71 Immergées dans le milieu et les réalités sociales et culturelles 

II.

1.

66 Art. 246, Ibid.
67 Art. 5(2), Ibid.
68 Sylvain Charles Amougou Mveng, La chefferie traditionnelle au Cameroun dynamique de valorisa-

tion du patrimoine culturel à l’âge de la libéralisation politique, Revue Africaine de Droit et de 
Science Politique 24 (2021), p. 562.

69 Le décret n°77/245 du 15 juillet 1977 portant organisation des chefferies traditionnelles en ses 
articles 19 et 20, fait des chefs traditionnels des auxiliaires d’administrations chargés de seconder 
les autorités administratives dans leur mission d’encadrement des populations. 

70 Jean Njoya, Autorités Traditionnelles et Pouvoir Politique au Cameroun: Captation Politico-Juri-
dique et Mobilisation des Ressources d´Adaptation et de Maintien, World Comparative Law 56 
(2023), p. 423.

71 Aux termes de l’article 2 du décret n°77/2245 du 15 juillet 1977 portant l’organisation des 
chefferies traditionnelles, l’on distingue les chefferies de premier degré, les chefferies de deuxième 
degré et les chefferies de troisième degré.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 317

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


locales, les chefferies traditionnelles ont et se réclament d’un fondement ancestral.72 Avec à 
leur tête des chefs choisis au sein des familles appelées à exercer coutumièrement le com-
mandement traditionnel,73 les chefs traditionnels sont désignés par les autorités du pouvoir 
central après consultation de la notabilité. Aux termes de l’article 20 du décret portant orga-
nisation et fonctionnement des chefferies traditionnelles, le chef traditionnel est un auxi-
liaire de l’administration centrale, placé sous l’autorité du ministre de l’administration terri-
toriale. Il seconde les autorités administratives dans leur mission d’encadrement des popu-
lations. Avec l’avènement de l’État unitaire décentralisé, la chefferie traditionnelle va 
connaitre une valorisation, et se présente aujourd’hui comme une institution transcendantale 
et mutante,74 une passerelle entre tradition et modernité. 

Les représentants du commandement traditionnel constituent le second type de 
conseillers régionaux. Ils sont issus d’un cadre bien délimité. En organisant leur processus 
de désignation, le législateur précise que ceux-ci sont élus par leurs pairs au sein des chefs 
traditionnels du premier, deuxième et troisième degré qui vérifient le statut d’autochtones 
et dont la désignation a été homologuée conformément à la réglementation en vigueur.75 

Par cette précision, le législateur exclut du processus d’élection les chefs de zones, de 
quartiers et de blocs créés en milieu urbain selon les dispositions de l’article 31 du décret 
de 1977,76 ainsi que ceux des catégories visées mais ne vérifiant pas le statut d’autochtones. 
Au cœur même de la préservation de l’autochtonie et de la perpétration de l’identité 
tribale et ethnique, la chefferie traditionnelle dans les régions à statut spécial connait une 
accentuation de sa représentation dans le jeu démocratique.

L’Accentuation dans les Régions à Statut Spécial

La participation des chefs traditionnels à la gouvernance est plus accentuée dans les régions 
du Nord-Ouest et du Sud-Ouest. Ces régions à statut spécial,77 présentent des spécificités 
tant dans leur organisation que dans leur fonctionnement. L’Assemblée Régionale qui est 
l’organe délibérant ici comporte une « house of chief » aux pouvoirs accrus. Avec ses vingt 

2.

72 Hubert Ouedraogo, Décentralisation et pouvoirs traditionnels: le paradoxe des légitimités locales, 
Mondes en Développement 133 (2006), p. 15.

73 Art. 8, décret n°77/2245 du 15 juillet 1977, note 69.
74 Sylvain Charles Amougou Mveng, Liturgies et ritualisation de l’État du Cameroun en une grande 

chefferie, Damà Ninav 13 (2023), p. 92.
75 Art. 248(2), loi n° 2012/001 du 19 avril 2012, note 56.
76 Cet article ouvre la possibilité à l’administration de procéder au découpage de certaines agglomé-

rations urbaines en zones quartiers et blocs. Bien qu’instituant des chefs à la tête de ces unités, 
le législateur n’a pas prévu que ceux-ci participeraient de ce fait à la désignation des conseillers 
régionaux.

77 L’année 2016 a connu une montée des revendications d’auto-détermination des populations des 
régions du nord-ouest et du sud-ouest. Cette crise a donné lieu à la tenue d’un Grand Dialogue 
National qui a entre autres eu pour résolution la reconnaissance d’un statut spécial aux deux 
régions d’expression anglaise. 

318 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(20) membres issus du commandement traditionnel, elle est dotée de deux commissions et 
émet un avis conforme sur les questions relevant du statut de la chefferie traditionnelle, de 
la gestion et la conservation des sites, monuments et vestiges historiques, de l'organisation 
des manifestations culturelles et traditionnelles dans la Région, de la collecte et la traduc-
tion des éléments de la tradition orale.78 

Partie prenante à la nouvelle gouvernance, l’autochtonie jouit des faveurs du législateur 
camerounais avec un cadre juridique garanti à tous les niveaux de représentation. Si l’ap-
proche organique semble satisfaisante, l’on ne peut dire autant de l’approche matérielle où 
les règles du droit traditionnel peinent à pénétrer les règles de droit écrit. 

La Frugalité de la Représentation Autochtone au Plan Matériel

En 1758, Montesquieu affirmait déjà que « Les lois doivent être tellement propres au 
peuple pour lequel elles sont faites que c’est un très grand hasard si celles d’une nation 
peuvent convenir à une autre ».79 Ces propos mettent en lumière la pertinence des origines 
culturelles du droit. Dans un contexte africain où les pluralismes juridiques ont débouché 
sur une juxtaposition, voire même une absorption des droits africains par celui hérité de 
la colonisation,80 on remarque contre toute attente une résistance du droit coutumier81 qui 
passe par des phénomènes de mutation de la coutume (I), et ce, malgré l’existence de 
certains écueils (II). 

L’Adaptation de la Coutume au Nouvel Environnement

Ubis societas, ibi jus, cette maxime pose que, les groupes humains, quelle que soit la 
bannière sous laquelle ils se regroupent organisent leur fonctionnement social en secrétant 
leur propre droit, codes de conduite et modes de solidarité. L’Afrique précoloniale n’a 
pas échappé à cette règle. Outil normatif des traditions en Afrique, la coutume est selon 
Gérard Cornu « une règle de droit d’origine non étatique, que la collectivité a fait sienne 
par habitude dans la conviction de son caractère obligatoire ».82 Après sa rencontre avec le 
droit écrit, la coutume va progressivement muter pour s’adapter au nouvel environnement 
juridique des sociétés modernes. Cette mutation commence par la résistance au droit écrit 
(1), pour aboutir à la codification des règles coutumières (2). 

C.

I.

78 Art. 339, loi n°2019/024 du 24 décembre 2019, note 61.
79 Montesquieu, note 24, p. 24.
80 Stanislas Melone, Les juridictions mixte de droit écrit et de droit coutumier dans les pays en 

développement, du bon usage du pluralisme judiciaire en Afrique : l’exemple du Cameroun, Revue 
internationale de droit comparé 2 (1986), p. 336.

81 Diakhaté Maty BB-Laye, Renaissance africaine : l’environnement juridique, Afrique et développe-
ment XXXIX (2014), p. 121.

82 Cornu, note 17, p. 625.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 319

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


La Résistance au Droit Écrit

C’est un constat, en dépit de son entrée impériale dans les sociétés africaines, le droit écrit 
n’a pas pu obtenir un règne sans partage. La coutume, tel le naturel n’a eu cesse de revenir 
au galop. Caractérisée par son oralité, sa sacralité et son caractère communautaire,83 la 
coutume a connu les assauts du droit écrit introduit par les puissances colonisatrices. Il 
était alors question que les textes juridiques modernes semblables à ceux du colonisateur 
remplacent l’ordre juridique traditionnel.84 Cet effort de substitution entamé par le colon, 
a été poursuivi par l’administration post coloniale qui a développé des méthodes qui vont 
de l’adoption de mesures extrêmes à l’implémentation de mesures souples. C’est ainsi que 
dans certains États d’Afrique subsaharienne l’on a assisté à la consécration constitutionnelle 
de la condamnation de la coutume. Ici, les nouveaux gouvernements ont parfois de façon 
directe proclamé la suppression des droits coutumiers considérés comme contraires au 
développement,85 d’autres ont procédé de façon indirecte en supprimant les juridictions 
coutumières sensées appliquer le droit coutumier.86 Ceux des États qui ont adopté les 
mesures souples de suppression à l’instar du Cameroun, ont opté pour le maintien d’un 
système dualiste où de façon progressive l’on procéderait au remplacement des règles de 
droit coutumier par les règles de droit moderne. Mesures souples ou mesures extrêmes la 
finalité était la même : l’adoption d’un système juridique moderne unique.

Cependant, le droit coutumier a résisté et même, il triomphe se répand et déborde de 
son domaine.87 Cette résistance se traduit par deux attitudes de la coutume face au droit 
écrit. D’une part l’on assiste à la contradiction du droit écrit par le droit coutumier, et 
d’autre part à la complémentarité de celui-ci par la coutume. S’agissant de la contradiction, 
l’on observe que, malgré l’existence de règles de droit écrit dans certains domaines, les 
populations continuent d’appliquer les règles coutumières régissant lesdits domaines. La 
complémentarité quant à elle, se traduit par l’application de la coutume dans les domaines 
non pris en compte par la législation moderne. Cette complémentarité a pu être constatée 
en matière civile en ce qui concerne l’institution du mariage et l’organisation de la succes-
sion.88 

1.

83 Maty BB-Laye, note 81, p. 123, lire aussi Jacques Vanderlinden, Aspect de la règle de droit dans 
l’Afrique traditionnelle, in: Charles Perelman (ed.), La règle de droit, Bruxelles 1971, pp. 131-141.

84 Melone, note 80, p. 328.
85 Tel a été le cas en Guinée où l’ordonnance n° 45/P.R.G. du 20 novembre 1960 a abolit le droit 

coutumier.
86 Le Sénégal, le Mali, la Côte d’Ivoire et le Burundi ont procédé à la suppression des juridictions 

coutumières après leur accession à l’indépendance. Sur ce point lire, Pierre Etienne Kenfack, 
Droits écrits et droits coutumiers dans les Etats d’Afrique noire francophone aujourd’hui, Teoria 
de Critica della Regolazione Sociale 2 (2021), p. 281.

87 Melone, note 80, p. 330.
88 Relativement au mariage, la coutume continue de régir les phases qui précèdent la cérémonie 

civile. Celles-ci vont de la présentation du fiancé aux parents de la jeune fille à la dot. Concernant 

320 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Le processus de mutation de la coutume, règle de droit des peuples autochtones s’est 
amorcé par la résistance de celle-ci à l’hégémonie du droit écrit pour se poursuivre par son 
adaptation au nouvel environnement juridique.

La Progressive Codification de la Coutume

L’une des critiques fortes formulées contre le droit traditionnel africain réside en son 
oralité. Ce droit que l’on retrouve dans les proverbes dictons et adages,89 souffre de son 
mode de transmission qui est un facteur d’insécurité juridique. La codification des droits 
traditionnels se présente alors comme un moyen de combler cette lacune.90 Par codification, 
l’on entend ici l’« entreprise concertée de rédaction d’une règle jusqu’alors coutumière ».91 

Celle-ci permet à la coutume de laisser ses vêtements anachroniques d’oralité pour revêtir 
un manteau taillé dans une étoffe de sécurité. La codification dans le contexte camerounais 
connait une double implémentation. Au niveau constitutionnel, le préambule de la consti-
tution reconnait protège et encourage la pluralité culturelle ethnique et linguistique du 
pays. Au plan législatif, un vaste mouvement de codification des pratiques coutumières a 
été engagé. Le dernier acte en la matière est la possibilité offerte aux conjoints de faire 
enregistrer leur union traditionnelle aux fins de lui donner une protection juridique. 

Cependant, si la codification se présente comme la passerelle entre tradition et moderni-
té, la question de la conformité à l’ordre public des règles coutumière se pose. Si au plan 
interne il est acquis que la coutume résiste au droit d’inspiration occidentale du fait de son 
ancrage local, qu’en est-il des règles de droit internationales avec lesquelles elle pourrait 
entretenir des rapports de contrariété ? La coutume doit-elle disparaitre devant les normes 
du droit international ? Ou alors doit-elle guider les États engagés dans un processus de 
réforme aux motivations endogènes ? C’est une constance sur la scène internationale que 
certains droits protégés par des instruments internationaux constituent une violation des 
droits traditionnels africains.92 Les États africains dans la manifestation de leur souveraineté 
gagneraient à s’inspirer des règles coutumières quand celles-ci encadrent les questions 
juridiques en débats. La codification offre la possibilité de souscrire à la devise de la 
philosophie de lumière formulée par Kant en ces termes « Saper aud » ; « Aie le courage 
de te servir de ton entendement » ; car, comme le dit Matala Tala, « une norme sociale 

2.

l’encadrement de la succession, le doit traditionnel régit la succession personnelle du défunt qui est 
encore ignorée par le droit moderne qui ne prend en compte que la succession matérielle.

89 Ben Luther Touere Elenga, Justice traditionnelle et système africain de protection des droits de 
l’homme, La Revue des droits de l’homme 22 (2022), p. 6.

90 Kenfack, note 86, p. 285.
91 Cornu, note 17, p. 424.
92 Les considérations autour de la question de l’homosexualité sont illustratives en la matière. Alors 

que l’on assiste à la reconnaissance de nouveaux genres sur la scène internationale, la tradition 
africaine n’a cesse de condamner les pratiques d’homosexualité et plaide pour le maintien de la 
pénalisation de celles-ci.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 321

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rendue obligatoire par un texte juridique ne s’appliquera que si elle est sociologiquement 
praticable ».93 Il convient alors que les États africains aient le courage de penser par eux-
mêmes afin d’articuler les héritages des différents systèmes, pour en dégager un droit sans 
conflit. 

La coutume, norme d’organisation sociale des populations autochtones, a résisté à la 
destinée qui lui était prédite. Entre résistance et adaptation, elle participe à l’expression 
démocratique de ces populations. Néanmoins, le compromis ainsi trouvé entre tradition et 
modernité reste menacé par l’existence de certains écueils. 

Les Écueils à une Participation Efficiente

La participation des autochtones à la démocratie passe par l’implication de ceux-ci tant 
au niveau individuel qu’au niveau règlementaire. Cette participation se voit affaiblie par 
la marginalisation des ethnies autochtones minoritaires (1) et la fébrilité des juridictions 
traditionnelles (2).

La Marginalisation des Ethnies Autochtones Minoritaires

Selon les critères indiqués par les instruments du droit international, deux grands groupes 
d’autochtones ont été répertoriés au Cameroun. Il s’agit des pygmées d’une part et des 
Mbororos d’autre part. Dans le cadre des présents développements, nous avons estimé que 
cette approche des instances internationales de la notion d’autochtonie présente un caractère 
limitatif au regard de la réalité africaine. Dans une approche où les différentes ethnies 
présentes sur le continent bénéficient du statut d’autochtones lorsqu’elles se trouvent sur 
« la terre de leurs ancêtres » les groupes tels que les Pygmées et les Mbororos sont des mi-
norités autochtones se différenciant des autres autochtones en ce qu’elles sont minoritaires. 

Les pygmées sont des peuples de forêt. Leurs populations qui pratiquent la chasse et 
la cueillette sont reparties en trois groupes distincts : les Bakas, les Bakola encore appelés 
Bagyelis et les Bedzan. Les Mbororos quant à eux sont des éleveurs nomades repartis sur 
l’ensemble du territoire avec une forte concentration dans le septentrion.94 Ces peuples 
nonobstant leurs situations géographiques respectives, rencontrent les mêmes problèmes en 
matière de représentation politique. 

Alors qu’ils partagent les mêmes divisions administratives avec les peuples bantous, les 
pygmées et le Mbororos se réclament être des peuples distincts et veulent être reconnus 
comme tel.95 La cohabitation avec d’autres groupes autochtones plus nombreux et plus 
émancipés qu’eux, met les minorités autochtones en situation de non-représentation dans 
les instances démocratiques. Bien que le cadre règlementaire précédant 1996 ne prenait 

II.

1.

93 Matala Tala, note 12, p. 242.
94 Bureau international du Travail, Les peuples autochtones au Cameroun: guide à l’attention des 

professionnels des médias, Genève 2015, p. 14.
95 Organisation internationale du Travail, note 8, p. 15.

322 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pas explicitement en compte les questions autochtones, il existait déjà des mécanismes de 
représentation visant à intégrer les différentes composantes de la population. Tel est le cas 
de la politique d’équilibre régional mise sur pieds par le premier président camerounais. 
Cette politique qui fragilise le postulat d’égalité défendu par la démocratie, repose sur 
l’idée selon laquelle la représentation de toutes les ethnies ou régions du pays aux postes 
de direction serait le seul modèle capable d’assurer la participation universelle aux tâches 
d’administration de l’État. Fort de cela, il était question de réaliser un microdosage à 
l’intérieur de chaque circonscription administrative, aux fins d’assurer la représentation des 
ethnies locales.96 C’est ainsi que les postes de maire revenaient systématiquement aux per-
sonnes originaires de la région. Au niveau de l’administration centrale, les considérations 
d’origines régionales et départementales étaient prises en compte dans l’attribution des 
postes de responsabilité. Consacré juridiquement par le décret n°82/407 du 7 septembre 
1982, ce mécanisme qui a été qualifié par Jean François Bayart de « processus moléculaire 
de l’assimilation réciproque »,97 a été repris par le président actuel. Toutefois, malgré 
ces efforts de prise en compte de toutes les composantes de la population, les minorités 
autochtones ne sont pas représentées parce que couvertes au plan géographique par les 
autres communautés avec lesquelles elles cohabitent.98 Pourtant, la déclaration des Nations 
Unies sur les droits des peuples autochtones semble montrer la voie en indiquant que «  les 
peuples autochtones ont le droit de participer à la prise de décisions sur des questions qui 
peuvent concerner leurs droits, par l’intermédiaire de représentants qu’ils ont eux-mêmes 
choisis conformément à leurs propres procédures, ainsi que le droit de conserver et de déve-
lopper leurs propres institutions décisionnelles ».99 Cet article sonne comme une invitation 
à stimuler le désir de participer à la gouvernance locale et nationale chez ces peuples, par 
l’introduction dans la carte administrative, de leurs propres institutions décisionnelles. 

Par ailleurs, les différents programmes mis sur pieds pour garantir la participation 
des minorités autochtones aux affaires tant politique qu’économique, ne réussissent pas 
à faire d’eux des acteurs actifs. Ces programmes, pris d’en haut en inadéquation avec 
leurs us et coutumes, sont inappropriés et perçus par ces populations comme des mesures 
imposées. Fort de ceci, le Bureau International du Travail, dans un processus d’intégration 
progressif, propose de les organiser en comités de gestion restreints afin de permettre à ces 
populations de se prononcer sur les mécanismes de développements les plus adaptés à leurs 
cultures. Le fonctionnement desdits comités devra alors être adossé sur des considérations 
de calendrier des activités saisonnières qui rythment la vie de ces populations.100 De fil en 

96 Pierre Flambeau Ngayap, Cameroun. Qui gouverne? de Ahidjo à Biya, l’héritage et l’enjeu, Paris 
1983, p. 82. Cité par Ibrahim Mouiche, Chefferie traditionnelles, autochtonie et construction 
d’une sphère publique locale au Cameroun, L’anthropologue africain 1-2 (2008), p. 64.

97 Jean-François Bayart, L’État au Cameroun, Paris 1985, p. 193.
98 Lire utilement, Serge François Sobze, Autochtonie et gouvernance locale: Réflexion à partir de 

l’exemple du Cameroun, Revue Française de Droit Constitutionnel 134 (2023), pp. 413.
99 Art. 18, Déclaration de l’Organisation internationale du Travail No. 169.

100 Bureau international du Travail, note 94, p. 32.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 323

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aiguille, des comités aux conseils municipaux, ces populations pourront intégrer les arènes 
de représentation politique et réduire ainsi la fracture représentative.101 

Les écueils à la représentation politique des populations autochtones au Cameroun ne 
se limitent pas à la marginalisation des minorités autochtones, ils sont aussi présents dans 
l’organisation de la juridiction traditionnelle.

La Fébrilité de la Juridiction Coutumière

La variété des modes de production des règles de droit n’est pas la seule marque des plura-
lismes juridiques. Ceux-ci se matérialisent aussi par un pluralisme judiciaire dont l’enjeu 
est la résolution des conflits à travers la complémentarité entre les mécanismes judiciaires 
dits officiels et les solutions traditionnelles.102 Au niveau international, les dispositions de 
la déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, reconnaissent aux 
autochtones un droit de maintenir et de renforcer leurs institutions politiques, juridiques, 
économiques, sociales et culturelles distinctes, tout en conservant le droit, si tel est leur 
choix, de participer pleinement à la vie politique, économique, sociale et culturelle de 
l’État.103 Au Cameroun, les juridictions traditionnelles sont ces institutions de l’ordre judi-
ciaire qui ont la charge de résoudre les conflits qui relèvent de leur compétence sur la base 
du droit traditionnel et de la coutume. L’on en distingue quatre (04) qui sont les tribunaux 
de premier degré, les tribunaux coutumiers les alkali court et les customary courts. Les 
jugements rendus par ces instances sont examinés en appel et en cassation par les chambres 
coutumière des Cours d’Appel et de la Cour Suprême selon le degré de reformation.104 Ces 
tribunaux traditionnels qui sont maintenus dans l’ordre juridictionnel à côté des juridictions 
du droit écrit, statuent sur la base des coutumes des parties en litige.105 Ils sont compétents 
pour connaitre des litiges en matières civile et commerciale,106 et peuvent selon le cas se 
prononcer en matière pénale pour des infractions de moindre importance telle que le vol, les 
propos diffamatoires etc. 

La justice traditionnelle est rendue par deux principaux canaux que sont les tribunaux 
traditionnels et les chefferies traditionnelles. C’est aussi sous le prisme de ceux-ci que 
transparait sa fébrilité. 

2.

101 Union Interparlementaire, Au-delà des chiffres: la représentation des peuples autochtones au 
parlement, Rapport d’enquête, Genève 2014, p. 6.

102 Fabrice Hourquebie / Pauline Gervier, Introduction. Les enjeux du pluralisme juridique et judi-
ciaire, Les cahiers de la justice 1 (2021), p. 29.

103 Art. 5, Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, 13 septembre 2007
104 Art. 20 de la loi n°2006/015 du 29 décembre 22006 portant organisation judiciaire, modifiée et 

complétée par la loi n° 2011/027 du 14 décembre 2011, et art. 37 de la loi n° 2006/016 du 29 
décembre 2006 fixant l’organisation et le fonctionnement de la cour suprême.

105 Art. 2, décret 69-DF-544 du 29 décembre 1969 fixant l’organisation judiciaire et la procédure de-
vant les juridictions traditionnelles au Cameroun oriental.

106 Art. 4, décret 69-DF-544 du 29 décembre 1969, note 105.

324 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dans l’accomplissement de leurs missions, les tribunaux traditionnels, présentent des 
faiblesses tant en ce qui concerne leur composition qu’en ce qu’il s’agit de leurs compé-
tences. Relativement à leur composition, le mode de désignation des organes des juridic-
tions traditionnelles est l’une des entraves qui menacent leur efficacité. Ces tribunaux qui 
siègent en collégialité sont constitués d’un président de tribunal qui est un magistrat formé 
dans les matières du droit écrit et de six assesseurs nommés par le ministre de la Justice 
sur proposition conjointe du préfet et du Président du Tribunal de première instance du 
ressort.107 Forts de leur formation en droit écrit, les présidents des tribunaux cèdent très 
souvent à la tentation de trancher les litiges qui leur sont présentés en s’inspirant des 
règles de droit écrit, et relègue ainsi le droit traditionnel au second plan. Par ailleurs, 
l’efficacité de l’office des assesseurs est très souvent limitée tant par le manque de maitrise 
des coutumes des parties en présence108 que par l’absence de ces auxiliaires de justice 
traditionnelle auprès des instances de second degré. 

Sur le plan de leur compétence, la Cour suprême dans un de ses arrêts a posé le principe 
selon lequel la compétence des juridictions traditionnelles ne peut s’étendre aux personnes 
non autochtones ou étrangères à la coutume invoquée.109 Au niveau de la procédure, 
le décret portant organisation des tribunaux traditionnels subordonne la compétence des 
juridictions traditionnelles à l’acceptation de sa compétence par toutes les parties en cause. 
Dans les cas de déclinaison de ladite compétence par l’une des partie, la compétence revient 
aux juridictions de droit moderne.110 La compétence des juridictions traditionnelles est ainsi 
fragilisée au profit de celles de droit écrit. 

Dans la pratique, l’exercice de la justice traditionnelle n’est pas exclusivement réservé 
aux juridictions traditionnelles. Elles le partage avec les chefferies traditionnelles. Dans les 
sociétés africaines, la chefferie traditionnelle occupe une position centrale et une valeur de 
représentativité indéniable pour les populations. Celles-ci en font leur premier interlocuteur 
en cas de litige.111 Lorsqu’ils sont appelés à trancher les litiges qui sont portés devant eux 
par les membres de leurs communautés, ces juges de la tradition siègent conformément 
à la coutume et aux traditions de leurs peuples. Trait d’union entre les traditions et la 

107 Art. 10, ibid.
108 Ce constat est fait par les rédacteurs du Rapport supplémentaire soumis suite au deuxième rapport 

périodique du Cameroun présenté à la Commission Africaine des Droits de l’Homme et des 
Peuples par le Centre pour l’Environnement et le Développement (CED) et autres, Les droits des 
peuples autochtones au Cameroun, 2010, p. 2.

109 Cette limitation qui vient du juge trouve sa substance dans l’arrêt n°2/L du 10 octobre 1985, 
Francois Anoukaha, Observation. Affaire Dame Dada Balkissou c/ Abdoul Karim Mohamed, 
Juridis Info (1991), pp. 55.

110 Art. 2 du décret 69-DF-544 du 29 décembre 1969, note 105.
111 Amougou Mveng, note 74, p. 92.

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 325

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


modernité,112 la chefferie traditionnelle est menacée de dénaturation du fait des assauts des 
entrepreneurs politiques désireux d’appartenir à une sphère de pouvoir, ou au mieux de 
combiner les deux.113 En effet, dans la sociologie camerounaise, le véritable titulaire du 
pouvoir politique est celui qui combine le pouvoir étatique et le pouvoir traditionnel.114 Une 
telle pensée a débouché sur une course au poste de chef traditionnel. Faisant fi des principes 
traditionnels, cette course a engendré une politisation de la succession au détriment de la 
tradition. Les cas les plus patents ont vu le détournement de la chefferie hors des familles 
de commandement.115 De tel travers entrainent une dilution de la culture par l’arrivée à la 
tête des chefferies de personnes non initiées ou pas suffisamment initiées.

De ce qui précède, il convient de décrier la manipulation qui est faite autour de l’identi-
té autochtone au détriment de la culture. Entre marginalisation des minorités autochtones et 
fébrilité de la juridiction traditionnelle, les écueils dont souffre la participation autochtone à 
la démocratie, s’ils ne sont pas pris en compte peuvent déboucher sur une dénaturation de 
l’identité autochtone. 

Conclusion

Paraphrasant Antoine LECA,116 l’on peut affirmer que la construction de la démocratie en 
Afrique repose sur l’évolution du rapport modernité-tradition. États multiculturels, les États 
africains dans l’expression de leur démocratie doivent résoudre l’équation des pluralismes 
juridiques crée par la rencontre entre la société traditionnelle et l’État moderne. Ne pouvant 
trancher radicalement, ils ont fait le choix d’appliquer les règles de démocratie consociative 
qui offrent un compromis entre les deux extrêmes. L’exemple du Cameroun qui a servi de 
toile de fond à la démonstration a permis d’observer que si la participation autochtone à la 
démocratie est garantie au plan organique, son influence au niveau des règles encadrant le 
fonctionnement de la société semble trainer le pas. Il s’agit alors aujourd’hui de penser une 
démocratie en Afrique à partir de ses traditions, d’accepter et d’assumer l’originalité d’une 
approche africaine. Ce mouvement de réappropriation du droit, mené à son terme pourrait 
déboucher sur une conception africaine de la participation des peuples à leur gouvernance. 

D.

112 Les article 20 et 21 du décret illustrent très bien cette double fonction du chef traditionnel. 
Alors que l’article 20 en fait un auxiliaire de l’administration, l’article 21 en fait un gardien des 
traditions et coutume.

113 Njoya, note 70, p. 425.
114 Ammougou Mveng, note 74, p. 96.
115 Charles Nach Mback, La chefferie traditionnelle au Cameroun: ambiguïtés juridiques et dérives 

politiques, Africa development XXV (2000), p. 114.
116 Antoine Leca, Avant-propos, in Thiam Samba, Introduction historique au droit en Afrique, Paris 

2011, p. 13.

326 VRÜ | WCL 58 (2025)

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


N’est-ce pas là l’objectif inavoué de la nouvelle dynamique de participation autochtone à la 
démocratie ? 

© Paule Suzanne Ngo Nguimbous

Nguimbous, Autochtonie et Démocratie, entre Tradition et Modernité 327

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306 - am 27.01.2026, 20:05:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0506-7286-2025-3-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A. Introduction
	B. L’Effectivité d’une Représentation Autochtone au Plan Organique
	I. L’Existence des Mesures Particulières d’Inclusion dans le Processus Électoral
	1. Dans la Phase Pré-Électorale
	2. Dans la Désignation des Organes

	II. L’Erection de la Chefferie Traditionnelle
	1. Les Chefs Traditionnels Acteurs de la Décentralisation
	2. L’Accentuation dans les Régions à Statut Spécial


	C. La Frugalité de la Représentation Autochtone au Plan Matériel
	I. L’Adaptation de la Coutume au Nouvel Environnement
	1. La Résistance au Droit Écrit
	2. La Progressive Codification de la Coutume

	II. Les Écueils à une Participation Efficiente
	1. La Marginalisation des Ethnies Autochtones Minoritaires
	2. La Fébrilité de la Juridiction Coutumière


	D. Conclusion

