
218 Moscheeleben in Deutschland

frühen Neubauten von IGMG- oder VIKZ-Moscheegemeinden einen fast gleich-

wertigen Platz wie den Männern vorbehaltene Gebetssäle aufweisen, verfügten

erste Moscheebauten der DITIB wie in Pforzheim (1991) oder Reutlingen (1996)

zunächst über keine eigenen Frauenbereiche und integrierten Frauen auch nicht

vollwertig in die Gebetssäle.67 Vorhandene Treffräume für Frauen erwiesen sich –

gemessen an der Größe der Moschee – als zu klein. Erst allmählich folgten Mo-

scheebauten mit Emporen über dem Gebetssaal, was sich heute zum architektoni-

schen Standard entwickelt hat. Die Schwierigkeiten liegen im Falle der DITIB auf

der ideologischen Ebene, die Auswirkungen auf den Aktivismus innerhalb der Mo-

scheegemeinden hatte: In Moscheen des VIKZ und der IGMG konnten gleicherma-

ßen Frauen und Männer über den identitätspolitisch geprägten Aktivismus ange-

sprochen werden und ein common bound aufbauen. Währenddessen konnte DITIB

mit ihrem laizistischen und religiös apolitischen sowie die gesamte türkische Na-

tion umfassenden Anspruch kein ähnliches community-building installieren, so dass

auf lokaler Ebene das Zusammenkommen der Frauen über die Tarāwīḥ-Gebete und

GesegnetenNächte sowie ihr Engagement in derMoschee über Kirmes undEssens-

angebote bei Moscheefesten hinaus keine Legitimität erfuhren. Kleineren Verbän-

den wie der ADTÜDF und der ATIB hingegen fehlten sowohl ideelle Leidenschaften

für religiöse Bildung und islamischen Aktivismus als auch ökonomische und per-

sonelle Ressourcen. Die strukturelle Verankerung von Frauen in den Betrieb der

Moscheen rückt erst durch den Ausbau der Infrastruktur innerhalb der DITIB seit

Mitte der 2000er Jahre und die Integration von Akteur*innen und damitNarrativen

aus dem Spektrum des islamischen Aktivismus in die türkische Religionsbehörde

Diyanet in den Fokus.68 Hier treffen sich diskursive Anforderungen an das islami-

sche Feld in Deutschland nach Sichtbarkeit der muslimischen Frauen in Moscheen

und in den Verbandsstrukturen mit den aktivistischen Entwicklungen innerhalb

der türkischen Religionsbehörde Diyanet, die – wie in Abschnitt II dargelegt – den

Ausbau der Frauen-Expertise im letzten Jahrzehnt erheblich vorangetrieben hatte.

2. Der gegenderte Gebetssaal: Die Aushandlung von Normen
durch Praktiken und Diskussionen

Öffnen der Gardine – Weibliche Eroberung des Gebetssaals?

Feldnotiz »Öffnen der Gardine in der Yunus-Emre-Moschee«69

67 Interview, Moscheevorsitzender der DITIB-Moschee in Reutlingen, April 2006.

68 Siehe auch Abschnitt II, Kap. 2.

69 Feldnotiz,Mawlīd an-Nabī/Mevlid Kandili, 12.01.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 219

Die Veranstaltung zumGeburtstag des Propheten (arab.Mawlīd an-Nabī, türk.Mev-

lid Kandili) des Jahres 2014 in der Yunus-Emre-Moschee war sehr gut besucht. Der

gesamte Gebetssaal war komplett belegt. Frauen und Männer versammelten sich

imGebetssaal: Frauen hinter der vorgezogenen Gardine, dieMänner verteilten sich

im restlichen Raum.Nach demNachtgebet trugen vor demmiḥrāb zwei Jungen und

ein (oder mehrere)70 junge Männer Gedichte und religiöse Hymnen (türk. ilahi) auf

Türkisch über das Leben des Propheten vor, z.T. mit elektronischer instrumentaler

Begleitung. Auch wurden mithilfe von Laptops und Lautsprechern solche Hymnen

auf Türkisch vorgespielt. Der Religionsbeauftragte Mahmut hat lange Passagen

aus dem Koran rezitiert, eine kurze Predigt gehalten und Fürbitten vorgetragen.

Die Feier kam komplett ohne die Rezitation desMevlid-Liedes71 aus. Abgeschlossen

wurde sie mit einem gemeinsamen Essen in den Moscheeräumlichkeiten.

Während des Gebets imGebetssaal waren die Frauen in ihremQuadranten sehr

eng aufeinander gesessen, von zwei Seiten mit Gardinen getrennt von den Män-

nern. Auch bei denMännernwar es eng, aber immer nochmehr Platz zwischen den

einzelnen Personen. Die Kinder sprangen zwischen den Gardinen hin und her und

erlaubten dadurch auch Blicke zwischen den jeweiligen Geschlechterräumen. Auch

wenn neue Leute eintraten, kam es zu Gardinenbewegungen. Insbesondere wenn

die Frauen schon an der Gardine anfingen, Bekannte zu begrüßen, führten die-

se Gardinenbewegungen zu Ermahnungen von den immer gleichen zwei bis drei

Frauen, die Gardinen bitte schön richtig zuzuziehen. Doch als die Jungen mit ih-

rem Gedichtvortrag anfingen, begannen die dazugehörigen Mütter, zwischen den

Gardinen hervor zu schauen und Platz für Kameraaufnahmen zu schaffen. Dies

führte im Frauenbereich zu kurzen Disputen zwischen Frauen, die die Gardine

zugezogen haben wollten, und Frauen, die sie öffneten. Im Männerbereich wurde

man gewahr, dass im für sie nicht einsehbaren Frauenbereich Diskussionen aufge-

flammt waren. Währenddessen öffneten die vorne sitzenden Frauen die Gardine

vorne zum miḥrāb hin immer weiter: Auch nicht beteiligte, aber vorne sitzende

Frauen bewegten sich peu á peu in den männlichen Raum hinein. Nach einer Wei-

le war die nach vorne abtrennende Gardine weggezogen, die Frauen hatten einen

ungestörten Blick auf die Kanzel, den aufgebauten und geschmückten Tisch, auf

den Imam und insbesondere auf ihre Gedichte vortragenden Kinder, die zu foto-

grafieren die Bewegung unter den Frauen erst ausgelöst hatte. Diejenigen Frauen,

die nicht gesehen werden wollten und auch nicht nach vorne sehen wollten, zogen

sich im Raum weiter zurück, gingen in nicht einsehbare Ecken oder machten sich

hinter Stühlen klein. Dabei baten sie die sichtbaren Frauen, die Gardinen nicht

(weiter) zu öffnen. Die Männer, die vor der Gardine saßen, rutschten nach rechts,

70 Ich saß hinter dem Raumtrenner und konnte daher nicht genau sehen, wer oder wie viele

vorgetragen haben, sondern nur hören.

71 Siehe Abschnitt I, Kap. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Moscheeleben in Deutschland

so dass der Gebetssaal männlich rechts und weiblich links aufgeteilt war. Der Lei-

ter der Feier, Mahmut, ließ sich von diesen Bewegungen nicht stören und fuhr mit

dem Programm fort.

Das eigenmächtige Handeln derjenigen Frauen, die auf dieser Feier ohne Rück-

sprache mit den anderen anwesenden Frauen die Gardine wegzogen, stellte den

Höhepunkt der Auseinandersetzungen um den Raumtrenner dar, die schon zuvor

auf anderen Feiern aufgeflammt waren. Diese hatte auf Seiten der Frauen – die

Männermischten sich in diese Frage kaum ein – sowohl Fürsprecherinnen als auch

Gegnerinnen hervorgerufen. Dies ist kein Einzelfall, auch in anderen Weltgegen-

den wird rege über die räumliche Geschlechtertrennung in der Moschee gestritten:

Schon die zweite Folge der kanadischen TV-Serie »Little mosque on the prairie«

(2007-2012)72 ist diesem Thema gewidmet: Auf Seiten beider Geschlechter gibt es

Befürworter und Gegner. Dabei stehen jeweils ein männlicher und ein weiblicher

Protagonist für eine konservative Haltung der Trennung und wiederum ein Mann

und eine Frau für eine progressive Haltung der Aufhebung. In der TV-Serie ist es

der junge Imam, der liberalere Positionen als Teile seiner Gemeinde vertritt. Auch

amHauptfeldforschungsort hat die Aufhebung der Trennung im Imam der Yunus-

Emre-Moschee einen Fürsprecher. Schon zu Beginn seines Dienstes Anfang 2012

kamen massive Konflikte zwischen Mahmut und Teilen der weiblichen Gemeinde

über die von der Moscheeführung installierte Gardine auf. Der Imam wollte »nicht

hinter eine Gardine sprechen«.73 Auf den Einwand des Imams sollen einige Frau-

en aus der Gemeinde darauf insistiert haben, dass sie eine Gardine möchten. Für

Mahmut stellte außerdem die Ausrichtung der Feier zum Geburtstag des Prophe-

ten mit langer Koranrezitation sowie tafsīr und ohne die übliche Rezitation des

Mevlid-Liedes ein viel bedeutsameres Problem dar, »da es vor demMevlid-Lied den

Koran gab«.74 Er wollte stattdessen lange Passagen aus dem Koran rezitieren. Eini-

ge Gründungsmitglieder hatten aber kein Verständnis dafür, dass die Tradition der

Mevlid-Rezitation falsch sein soll und haben sich dagegen gewehrt. In dem Konflikt

über die Gestaltung dieser Feier hatte sich der Imammit der Abschaffung desMev-

lid-Liedes durchgesetzt, aber in der Frage der Gardine haben diejenigen Frauen,

72 Die Serie im Sitcom-Stil wurde von Zarqa Nawaz, kanadische Filmemacherin und Journalis-

tin, entwickelt, vonWestWindPictures produziert und erhielt einige Preise undNominierun-

gen. Es wurden sechs Staffeln gesendet. Nawaz hat auch einen Dokumentarfilm zu Frauen

in der Moschee gemacht: »Me and the Mosque« (2005).

73 Interview,Necmi, 28.05.2013, Yunus-Emre-Moschee: »Hoca perde arkasına konuşmak istemi-

yor.«

74 Interview, Necmi, 28.05.2013, Yunus-Emre-Moschee: »Mevlid’den önce Kur’an vardı diyor.

Mevlid kandilinde Kur’an okunmasını istiyor. Mevlid sonradan gelmiş bir şey diyor.« Siehe

zumMevlid-Lied Abschnitt I, Kap. 2.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 221

die »das schon immer so praktiziert haben« die Oberhand beibehalten.75 In diesem

Kampf um die räumliche Geschlechtertrennung hat dann die in den Jahren zuvor

unterlegene Partei diese konkrete Frage während der Feier 2014 selbstermächti-

gend und pragmatisch gelöst: Zwei Argumente wurden in diesem Prozess betont:

Zum einen ging es darum, die eigenen Kinder, die im Programm der Feier einen

Part hatten, zu sehen, zu fotografieren und aufzunehmen. Das andere Argument

betraf den ausgewiesenen Frauenbereich: »Bei den Frauen war es zu eng und zu

stickig.«76

Ein solches Vorrücken der Frauen in den männlich besetzen Gebetssaal ist

in den gebäudetechnisch geschlechtergetrennten Moscheen gar nicht möglich.

Es braucht die Einladung einer Person, der Autorität zugesprochen wird – wie

eines Imams – damit die Frauen ihren Bereich verlassen und an der angebotenen

Veranstaltung gemeinsam im Gebetssaal ohne Raumtrenner teilnehmen – wie

während des in der Abschnittseinleitung ausgeführten »Wettbewerbs um den

schönsten Gebetsruf und ḫuṭba-Vortrag« in der Mimar-Sinan-Moschee. Doch auch

der Auszug aus dem Frauenquadranten und die Besetzung des linken Gebetssaals

in der Yunus-Emre-Moschee wären vermutlich ohne die schon länger bekannte

Zustimmung des Imams nicht möglich gewesen. Ob der Wunsch einiger Frauen

nach gegenseitiger Sichtbarkeit Auslöser für die Haltung des Imams war oder

erst die Haltung des Imams in dieser Richtung eine Diskussion in Gang gesetzt

hat, konnte ich nicht rekonstruieren. Die Rekonstruktion dessen ist auch nicht

wichtig; bedeutsam bleibt, dass eine Reihe von Frauen gegen andere Frauen agiert

und den ihnen zugewiesenen Raum übergangen hat. Der religiöse Experte ist

hier Förderer neuer Praktiken, ohne dass sie von ihm direkt vor der Veranstaltung

expliziert worden sind. Semra als religiöse Expertin, die im Frauenbereich ohne

exponierte Stellung bei den Frauen saß, hat die Veränderungen im Frauenbereich

unkommentiert begleitet und den Frauen, die Sichtschutz suchten, Hilfestellung

geboten. Dabei hat sie es allerdings vermieden, während der Feier für die einen

oder anderen Frauen Stellung zu beziehen.

Anders als in »Little mosque on the prairie« haben die revoltierenden Frauen

hier keine Aussöhnung der verschiedenen Haltungen zu diesen Fragen angestrebt

oder Argumente vorgebracht, die sich auf Korantext und/oder Tradition beziehen.

Die funktionalen Argumente und die pragmatische Lösung führten daher nicht zu

einer grundsätzlichen Entscheidung, da die dezidiert religiösen Fragen der jeweili-

gen Parteien nach der jeweiligen Gültigkeit der Praxis nicht geklärt wurden. Statt-

75 Feldnotiz, Moscheebesuch, Gespräch mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee. Der

Imam erlaubt es, dasMevlid-Lied zu anderen Gelegenheiten in der Moschee vortragen zu las-

sen, aber eben nicht an den Gesegneten Nächten.

76 Feldnotiz,Mawlīd an-Nabī/Mevlid Kandili, 12.01.2014, Yunus-Emre-Moschee. Einige Aussagen

von den revoltierenden Frauen während des informellen Teils nach derMevlid-Feier.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Moscheeleben in Deutschland

dessen wurden sozial akzeptierte Haltungen wie »Frauen wollen gerne ihre Kinder

auf der Feier sehen« oder »Frauen leisten viel für die Moscheen, damit sind sie Teil

der Gemeinde, der nicht weggesperrt werden kann« betont. Sowohl die positive als

auch die negative Seite der Geschlechterdurchmischung an anderen Orten wur-

de in den anschließenden Diskussionen angeführt. Ebenso wurde für und gegen

die sexuelle Ablenkung bei durchmischten Gemeinden argumentiert. Doch weder

wurden formal-religiöse Fragen der Geschlechterverhältnisse angesprochen noch

wurden bestimmte Praktiken koranisch oder nach der Sunna legitimiert. Diese feh-

len auch auf Seiten der Befürworterinnen der Trennung: Hafize und Ayşe, zwei der

vehementesten Verfechterinnen der Raumtrennung, konnten es gar nicht fassen,

dass der ganze Raumoffen und unbegrenzt sein sollte.Dass sie persönlichwährend

der religiösen Feier für die ganze Gemeinde sichtbar sein und selber mehr sehen

sollten, stand gar nicht imVordergrund. Aus ihremHandelnwährend der Feier und

ihren Kommentaren schließe ich eher, dass die fehlende Begrenzung des Raumes

während einer religiösen Feier sie körperlich stresste. Hafize machte mir gegen-

über deutlich, dass sie nicht für ein Abschirmen und Heraushalten der Frauen aus

der Moschee sei. Sie habe diese Moschee mitbegründet, seit 40 Jahren sammle sie

die Kinder der Nachbarschaft ein, um sie in die Moscheen in den Moscheeunter-

richt zu fahren.77 Ihr sind die argumentativen Stränge der Geschlechtertrennung

durchaus bewusst, als sie damit kokettiert, dass die Frauen gernemit denMännern

den Platz tauschen könnten – unter Beibehaltung der Raumtrennung. Ihr geht es

also um das Erleben der religiösen Feier unter Frauen. Aus ihren biographischen

Erzählungen wurde deutlich, dass sie Religion geschlechtsspezifisch erfahren hat

und religiöse Feiern für sie daher vor allemweiblich konnotiert sind. Diese Vorstel-

lung kollidiert aber mit einem anderen religiösen Habitus, wonach Religion eben

nicht geschlechtsspezifisch geordnet wird und Geschlechtertrennung angesichts

der vermischten Geschlechter in der Welt außerhalb der Moscheen an Berechti-

gung verliert. In Bezug auf die Geschlechtertrennung in der Moschee dominie-

ren bei diesen Akteurinnen somit soziale Argumente sowie das Bild einer weiblich

konnotierte Religiosität. Dass Mahmut Verfechter der Aufhebung der räumlichen

Trennung ist, kann vor diesem Hintergrund als Beispiel für eine männliche In-

tervention in Angelegenheiten der Frauenreligiosität gewertet werden. Für Hafize

und Ayşe stellte es sich so dar, dass er den Frauen ihren religiösen Bereich nehmen

und sie für die Männer sichtbar machen wolle. Daher maßen sie dessen Experten-

tum und sein darauf beruhendes religiöses Kapital in diesem Kampf auch keinen

symbolischen Wert bei. Die revoltierenden Frauen dagegen sahen in ihm einen Für-

sprecher: Dass im Gebetssaal Teile der Gemeinde die »intime Sphäre« (»mahremi-

yet«)78 bewahrt sehen wollen, die außerhalb der Moschee sowieso nicht und auch

77 Feldnotiz, Frühstück bei Hafize, 03.08.2015.

78 Türk. »mahremiyet« steht für »intime Sphäre«, »Privatheit«.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 223

schon innerhalb der Moschee nur wenig aufrechterhalten wird, wird vom Imam

als ganz und gar unislamisch und unlogisch gewertet:

»Während ichmein Gesicht abgewandt habe [während ich das Gebet leite], ist die

Gardine zugezogen, aberwenn ichmichderGemeinde zuwende [währendder Fei-

er; inklusive Predigt] wird die Gardine geöffnet.Wasmachtman denn hier?Müss-

te es nicht andersherum sein, wenn schon einemahremiyet eingefordert wird?«79

Die Mimik vonMahmut beim Rekapitulieren dieser Geschehnisse zeugte von einer

ambivalenten Haltung. Obwohl das Gespräch, in dem diese Geschehnisse ange-

sprochen wurden, um das Thema »die wahre Religion nach dem Koran« kreisten,

vermied er es, koranische Aussagen für oder gegen die geschlechtliche Raumtren-

nung imGebetssaal zu tätigen und bei diesem Punkt klar Stellung dafür oder dage-

gen zu beziehen. Zum einen nimmt er dies persönlich: Die Frauenwollten während

des Gebets ihn – den Imam – als Mann nicht sehen. Er kritisiert diese Vorstel-

lung, dass sich Frauen durch die Anwesenheit von Männern gestört fühlen könn-

ten, weil er keine essentielle Trennung zwischen den Geschlechtern für notwen-

dig hält: »Der letzte Ort, an dem Frauen und Männer getrennt voneinander sein

sollten, ist die Moschee. Aber gerade hier separieren sich die Menschen anhand

von Geschlechtern.«80 Der Aspekt der Sexualität, der der Geschlechtertrennung

zugrunde liege, dürfe in der Moschee keine Rolle spielen. Die Religionsbeauftrag-

te Semra hatte zum Schutz von Frauen vor Männern die Kleiderordnung und die

dadurch von Respekt geprägte Ordnung der Geschlechterverhältnisse angeführt.

Das heißt, wenn Frauen und Männer sich islamisch korrekt kleiden und verhal-

ten, entfalle die dem Geschlecht und der Sexualität der Geschlechter zugewiesene

Bedeutung,81 insbesondere an einem Ort wie der Moschee, an dem der Mensch

an sich zähle.82 Hiermit wird sowohl die islamische Kleiderordnung der Frauen

in Bezug auf ihre Funktion (Erzeugen einer Asexualität und damit der Schutz der

Frauen vor Männern) aktualisiert als auch die Moschee als ein Ort für alle kon-

struiert.83 Mit ihrer durchdachten und normativierten Vorstellung reiben sich die

beiden Religionsbeauftragten an der Raumpraxis ihrer weiblichen Gemeinde:

»Warumkommendenn dieMenschen [zu diesemAnlass] in dieMoschee? Siewol-

len ihre Kinder sehen [die Gedichte aufsagen, Lieder singen u.ä.]! Sie wollen die

Feier miterleben. Aber was machen sie? Sie ziehen eine Gardine zwischen sich.

79 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee.

80 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee.

81 Feldnotiz, tafsīr/tefsir-sohbet-Frühstück, 20.05.2015, Yunus-Emre-Moschee. Allerdings wider-

sprachen einige der anwesenden Frauen dieser Position. Solche Männer würden sich auch

davon nicht abhalten lassen.

82 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee.

83 Vgl. zu dieser Vorstellung auch Katz 2014: 286.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Moscheeleben in Deutschland

Und dann öffnen sie diese. Dann gibt es immer wieder Leute, die die Gardine wie-

der zu haben wollen. Also was soll das?«84

Mahmut ist ganz offensichtlich schlecht auf die Geschehnisse im Frauenquadran-

ten zu sprechen, seine Laune sinkt erheblich bei deren Erwähnung. Vordergründig

scheint er sich hier am nicht-reibungslosen Ablauf der Feier zu stören und beruft

sich immer wieder darauf, dass das Erleben der Feier in der Gemeinschaft hier im

Mittelpunkt stehen sollte, und nicht die Bewahrung einer islamischen Geschlech-

tertrennung: Während der Feier zur ›Nacht der Offenbarung‹ (Laylat al-Qadr/Kadir

Gecesi) 2015 blieb die Gardine während der ganzen Feier zunächst geschlossen. An

diesem Abend wurden im Laufe der Feier diejenigen namentlich aufgezählt und

damit geehrt, die im Laufe des Ramadans den ganzen Koran rezitiert hatten (türk.

hatim). Der Imam hatte allerdings nur die Namen der Männer, Jungen und Mäd-

chen genannt, aber keine Frauen – möglicherweise weil diese ihre Lesung vor der

Expertin Semra gemacht hatten und dies vorher Mahmut nicht mitgeteilt wurde.

Als das Aufsagen der Namen abgeschlossen wurde und die Segenssprüche für diese

Personen begannen, zog eine Frau die Gardine plötzlich beiseite und rief in die Fei-

er hinein: »Hoca, Sie haben unsere Lesung vergessen.«85 Es rumorte schon vorher

auf Seiten der Frauen. Als offensichtlich wurde, dass die Namen nicht mehr ge-

nannt werden und sie somit die Segenssprüche der Gemeinde vermissen würden,

ergriff eine resolute Frau, die eher für die Beibehaltung des Raumtrenners ist, die

Initiative. Mahmut betrachtet diese Intervention als störend und – wie aus seiner

Rekapitulation zwei Tage später deutlich wird – auch als selbstverursacht: Wenn

man auf einen Raumtrenner besteht, muss man sich damit abfinden, dass man

während der Feier vergessen wird, scheint seine Haltung zu sein. Er beschwerte

sich darüber, dass die Frauen, die auf den Raumtrenner besonderen Wert legten,

die gleichen Frauen seien, die sich ihm später oder zu anderen Gelegenheiten so-

gar ohne Kopftuch zeigen würden – auch mir war dies aufgefallen. Dies legte er

den Frauen allerdings als Inkohärenz aus.

Der Imam scheint demnach die spezifische Sinngebung der jeweiligen Prakti-

ken zu übersehen. Zugleich entgeht ihm, dass die weibliche Gemeinde prozessu-

al dieses Thema aushandelt und dass es während jeder neuen Veranstaltung aufs

Neue aufgerollt wird. Der reibungslose Ablauf einer Veranstaltung wird solange

nicht möglich sein, solange die Vorstellungen von dem Wie der Anwesenheit der

Frauen innerhalb des Gebetssaals aufeinander treffen. Aus meinen Beobachtun-

gen und den Erzählungen der Befürworterinnen der Trennung geht hervor, dass

84 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee: »İnsanlar camiye neden gelirler? Ço-

cuklarını görmek için. Kandili kutlamak için. Ama ne yapıyorlar? Aralarına perde çekiyorlar.

Sonra açıyorlar. Kapalı tutmak isteyenler de var. Bu ne demek oluyor şimdi?«

85 Feldnotiz, Laylat al-Qadr/KadirGecesi, 14.07.2015, Yunus-Emre-Moschee, FraumittlerenAlters:

»Bizim de hatmimiz vardı!«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 225

ein Teil der Gemeinde bestimmte religiöse Praktiken in derMoschee wie die Raum-

trennung verinnerlicht und inkorporiert hat, die andere nicht haben oder nicht

mehr haben wollen. Das macht deutlich, dass ein religiöser Habitus ausschlagge-

bend ist, der die spirituelle Erfahrung innerhalb derMoscheeräumlichkeiten absor-

biert, und denen mit vermeintlich rationalen Argumenten – wie sie Gegner*innen

der Trennung, inklusive der Expert*innen vorbringen – nicht zu begegnen ist, da

sie die Erfahrungen und Beweggründe der Befürworter*innen nicht erfasst. Dies

gilt auch umgekehrt.

Wenn Handeln situativ und lokal abhängig ist, muss nicht nach einer konsis-

tenten und immer gültigen Logik gefragt werden, sondern nach dem praktischen

Sinn, der wiederum die Herstellung der Heiligkeit des Ortes Gebetssaal deutlich

macht: Dieser Raum wird geheiligt durch die körperliche Praxis: Hier wird die

ṣalāt verrichtet, hier wird Gottes Wort auf emotionaler und kognitiver Ebene ge-

hört, verstanden und/oder verinnerlicht, hier wird eine Gemeinschaft Gottes her-

gestellt, hier werden Fürbitten gemacht, hier werden Lobpreisungen abgehalten

– alles mehr oder weniger inbrünstig oder gleichgültig, ehrlich oder gelangweilt,

kognitiv erfassbar oder unverstanden, emotional aufwühlend oder ignorant, eilig

oder müßig, fröhlich oder traurig. Es ist der Ort, der als Gottes Haus inszeniert

und rational aufgeladen wird als besonderer Ort. Die Bezeichnung als masǧid sowie

durch stetiges konsistentes Handeln wird der Gebetssaal als solcher aufrechterhal-

ten. Der Nachahmungseffekt durch Habitualisierung ist nirgendwo deutlicher zu-

tage getreten als bei der Frage der Bedeckung des weiblichen Körpers, wenn dieser

den Gebetssaal betritt. Während keiner einzigen Veranstaltung innerhalb des Ge-

betssaals haben Frauen ihn unbedeckt betreten. Lediglich eine einzige junge Frau –

die Ehefrau eines Vorstandsmitglieds – hat einmal ihr Tuch nur lose um die Haare

geworfen, als sie kurz den Raum betreten hat, um jemanden im Eingangsbereich

des Gebetssaals eine Mitteilung zu machen. Außerhalb schlug sie ihr Tuch wieder

um ihren Hals. Die Bedeckung der Frau innerhalb des Gebetssaals ist hier eine all-

gemein gültige Regel, auf die von Zeit zu Zeit auch verbal hingewiesen wird: Semra

hatte während eines sohbets auf die (weibliche) Kleiderordnung als Ausdruck der

Heiligkeit einer Moschee hingewiesen:

»Der Moscheebesuch erfordert Manieren, Anstand. Selbst wenn du dich norma-

lerweise nicht bedeckst, du kommst hierher, in Gottes Haus [also bedecke dich!].

Orte haben auch eine Heiligkeit. Nicht jeder Ort ist gleich. Ein masǧid, eine Mo-

schee […] in Istanbul, inMedina […] das sind besondere Orte und sie haben beson-

dere Heiligkeiten.«86

86 Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Camiye gir-

menin bir adabı, bir usulu var. Örtünmüyorsan bile, buraya giriyorsun, Allah’ın evine [örtün!].

Mekanların da kutsallığı vardır. Her yer aynı değil. Bir mescid, bir cami […] İstanbul, Medine,

[…] bunlar farklı yerler ve farklı kutsallıkları vardır.«

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Moscheeleben in Deutschland

Diese Heiligkeit anzuerkennen, bedeutet aber, dass sie sich für Frauen körper-

lich ausdrücken muss. Die Zusammenkunft im Gebetssaal regelt somit die Kör-

perkultur der Frauen in einer normativierenden Weise. Gleichzeitig ist diese Hei-

ligkeit des Gebetssaals eben auch der Grund für das Verhalten der Frauen, die einen

Raumtrenner wünschen. Diese steht in der Kontinuität einer religiösen Praxis in

der Moschee, mit der die Heiligkeit des Ortes über die Verschleierungspraxis hin-

aus geregelt wird. So wie man sich verschleiert für die Moschee, so bleibt man

auch unter sich. Erst so entfaltet sich das Erleben der Feier, weil es sich in eine

Erfahrung einschreibt, die man positiv so erfahren hat.

Eigene female spaces werden angesichts der zahlreichen Probleme von Frau-

en in allen untersuchten Moscheen als Idealtypus der Frauenräume gepriesen. So

gaben in den Moscheen mit Raumtrennern im Gebetssaal etwa gleich viele Frau-

en an, dass sie sich anstatt Raumtrenner idealerweise einen eigenen Frauenraum

wünschten oder den Gebetssaal gemeinsam nutzen wollten. Als es aber um die

Planung eines Moscheebaus ging, votierten auch letztere Frauen für einen eige-

nen großzügigen Frauenbereich. Je mehr Veranstaltungen von Frauen für Frauen

angeboten werden und je mehr räumliche Möglichkeiten für Frauen vorhanden

sind, umso mehr überwiegt diese Haltung, »einen eigenen Gebetssaal zu haben«

(»bizim mescidimiz«). Die Schaffung von genderseparierten Räumen innerhalb von

Moscheen verweist somit strukturell auf den als essentiell empfundenen gegen-

derten Charakter der Moschee, die von den Frauen als männlicher Ort für Männer

und weiblicher Ort für Frauen gedacht wird. Die Teilhabe an der Moschee soll aber

nicht immer gemeinsam mit Männern in dem für Männer geschaffenen Gebets-

saal verwirklicht werden. Unter Frauen ist daher auch eine Diskussion im Gange,

die den Begriff des masǧid hinterfragt, wie im nächsten Kapitel aufgezeigt werden

soll.

»Der Gebetssaal ist unten. Das hier ist nur ein Raum, der für Frauen zum

Beten ausgewiesen ist, kein Gebetssaal.«87

Feldnotiz »Das hier ist kein Gebetssaal.«88

Anlässlich der Nacht der Wünsche (arab. Laylat ar-Raġāʾib, türk. Regaib Kandili) be-

suchte ich die religiöse Feier in der Altstadt-Moschee. An den vorhergehenden

Tagen waren die Männer und Frauen mit Vorbereitungen für das bevorstehende

Moscheefest beschäftigt gewesen. Eine anwesende Frau, die bis zum Schluss der

Essensvorbereitung geblieben war, erzählte, dass sehr viele Frauen daran mitge-

wirkt hatten und sie alle sehr erschöpft seien. Unter anderem deswegen und weil

87 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.4.2015, Altstadt-Moschee, Nilüfer: »Mescid

aşağıda. Burası sadece kadınların namaz kılmaları için ayrılmış bir oda. Mescid değil.«

88 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.4.2015, Altstadt-Moschee

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 227

es sich auch um einen Werktag handelte, waren eher wenig Frauen und Männer in

die Moschee zu diesem religiösen Anlass gekommen. Im Frauengebetsraum wur-

de das Nachtgebet vor der Feier mit Predigt und Koranrezitation von etwas mehr

als einem Dutzend Frauen verrichtet.89 Im Gegensatz zu den Praktiken im Frau-

enbereich der Mimar-Sinan-Moschee wurde hier peinlich darauf geachtet, dass

Reihen gebildet und eng gefüllt wurden: Frauen, die hinten für sich oder abseitig

ihre Gebetsteppiche auslegten, wurden im locker-pädagogisierenden Ton in die

Reihen eingeladen. Dabei beriefen sich die Frauen immer legitimatorisch auf die

Taten und Aussprüche des Propheten: Die Reihen dürfen keine Lücken aufwei-

sen, damit der Teufel keinen Weg findet; das Beten in der vordersten Reihe bringt

den meisten religiösen Lohn ein; das Gebet einer allein stehenden Person ist in ei-

nem gemeinschaftlichen Gebet nicht gültig. Die Ermahnungen gingen dabei von

Frauen mit unterschiedlichen Positionen in der Moschee aus: Sowohl weibliche

Hocas sprachen als auch Frauen aus dem Frauenvorstand und auch welche ohne

Moscheefunktion oder religiöse Expertise. So entstanden zwei Gebetsreihen und

damit eine körperlich platzierte Gemeinschaft von Frauen.90 Eine der anwesen-

den Frauen, Nilüfer, mit der ich mich gerade rege unterhielt, folgte der Einladung

nicht, sondern blieb auf ihrem Platz an der hinteren Wand sitzen. Auf meinen fra-

genden Blick hin, teilte sie mit, dass sie menstruierte.Mir rutschte die Anmerkung

heraus, dass wir doch in der Moschee seien. Nilüfer erklärte, dass sie zwar nicht

am Gebet teilnehmen, aber die Predigt und die Koranrezitation anhören könne.

Bei Bedarf kümmere sie sich während der Gebetszeit um die Kinder der betenden

Frauen, was sie auch sogleich tat. Schon bei früheren Feiern in derselben Moschee

hatte ich beobachtet, dass einige Frauen während der Gemeinschaftsgebete hinten

saßen und nicht an den Gebeten teilnahmen. In anderen Moscheen war mir die

Anwesenheit von Frauen im Gebetssaal – aber ohne Teilnahme am Gebet – bisher

nicht aufgefallen. Nilüfer erklärte: »Das hier ist nur ein Raum, der für Frauen zum

Beten ausgewiesen ist, kein Gebetssaal.«91

89 Soweit ich das sehen konnte, waren vor Beginn des Gebetsrufes zumNachtgebet etwa 40 bis

50 Männer anwesend.

90 Die pädagogische Regulierung der Gebetspraktiken ist in der Altstadt-Moschee durchaus üb-

lichwie ich zu verschiedenenGelegenheiten erlebte (z.B. zumNachmittagsgebet nach einem

sohbet anlässlich des ʿĀšūrāʾ/Aşure-Tages am 18.10.2015, zum Nachtgebet zum islamischen

Neujahr/Hicri Yılbaşı am 04.11.2013, bei den gemeinschaftlichen Gebeten vor oder nach den

Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft und zu den Tarāwīḥ-Gebeten im Ramadan

2014 und 2015). Eine religiöse Expertin der Interkulturellen Frauengemeinschaft hielt auf ei-

nemWochentreffen dezidiert einen Vortrag speziell zu diesem Thema, weil sie oft gesehen

habe, dassMuslime das gemeinschaftliche Gebet falsch beteten. Feldnotiz, Treffen der Inter-

kulturellen Frauengemeinschaft, Vortrag, »Gebet in der Gemeinschaft – was man beachten

sollte« 31.01.2016, Altstadt-Moschee. Dieser Vortrag wurde während des Ramadans 2017 er-

neut gehalten.

91 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.4.2015, Altstadt-Moschee.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Moscheeleben in Deutschland

Nilüfers Erklärung, den Frauengebetssaal als einen Raum auszuweisen, in dem

Frauen beten können, und zugleich ihn konzeptionell von einem Gebetssaal zu

trennen, wirft Fragen auf: Die originäre Wortbedeutung des Gebetssaals (arab.

masǧid, türk. mescid) als »der Ort, an dem man sich niederwirft«, also das Gebet

verrichtet, spielt für sie offensichtlich keine Rolle. Am betreffenden Abend wurde

diese Auffassung auch von den anderen anwesenden Frauen – egal ob diese eher

Expertinnen oder Nicht-Expertinnen sind – geteilt bzw. ihr wurde nicht wider-

sprochen. Offensichtlich verweist diese Wahrnehmung auf eine punktuelle bzw.

selektive Funktion des masǧid und nicht auf eine stringente und universalgültige.

Mit der Erklärung, »das hier ist nur ein Raum, der für Frauen zum Beten aus-

gewiesen ist« wird der essentielle Charakter eines masǧids als Ort des Gebets ab-

gemindert und zugleich diejenigen hadithbasierten normativierten Vorstellungen

des Ausschlusses von menstruierenden Frauen als hier nicht anwendbar prakti-

ziert. So können Frauen auch an diesen Tagen, an denen sie rituell als unrein gel-

ten, die Moschee frequentieren, die Feier miterleben und/oder den Vortrag anhö-

ren. Explizit wurde der Mehrwert ihrer Anwesenheit, nämlich die Kinderbetreu-

ung, genannt. Sie sind so aufgrund ihrer Menstruation nicht ausgeschlossen aus

dem religiösen Geschehen. Auch an anderen Orten gibt es diese Argumentation:

Gegenüber Spielhaus erklärten

»Frauen in einer BerlinerMoschee […] daswie folgt: Es habe den Vorteil, dass Frau-

en diesen Raum auch während ihrer Menstruation oder nach der Entbindung be-

treten könnten. In dieser Zeit, in der sie nicht im Zustand der rituellen Reinheit

seien, würden sie die Hauptmoschee nicht betreten. Den Frauenraum könnten

sie jedoch immer betreten, auch während der ›Ausnahmezeiten‹. Zwar verrichte-

ten sie dann nicht die Gebete, aber es stehe ihnen weiter die Möglichkeit offen,

ihre Kontakte zu pflegen und Gemeindearbeit zu leisten.«92

Ist dies eine subversive Praxis gegenüber normativen Vorstellungen, die den men-

struierenden Frauen den Eintritt zur Moschee verweigern? Eine subversive Praxis

ermöglicht es, normative Regeln zu unterlaufen ohne die Normativität selbst in

Frage zu stellen. Die Subversion schafft aber Neues, welches das Normative an der

Oberfläche herausfordert und somit zu einemWandel führt. Oder sind solche Pra-

xen ein Zeichen für die generelle Verhandelbarkeit von islamischer Normativität,

wodurch die legalistischen Erörterungen und Klärungen mit normativem Charak-

ter zu einer Interpretation unter vielen werden?

Während eines Treffens der interkulturellen Frauengemeinschaft in derselben

Moschee kam ebenfalls das Thema auf, ob Frauen während der Menstruation oder

92 Spielhaus 2006: 65.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 229

in anderen besonderen Fällen den Frauengebetsraum aufsuchen könnten.93 Hier

stellten zwar relevante Hadithe die Basis dieser Diskussion, doch wie in einer Dis-

kussion üblich, wurden Argumente ausgetauscht und gegeneinander abgewogen.

Die Diskutantinnen beriefen sich auf exegetische und legalistische Interpretatio-

nen von relevanten Hadithen, ohne dass sie benannt oder im Detail ausgeführt

wurden. Anders als Nilüfer verzichteten diese Frauen darauf, ihre eigene Praxis

spezifisch zu benennen oder diese zu legitimieren. Die Moschee und den Frauen-

gebetssaal während der Menstruation aufzusuchen, wirft demnach weitreichende

Fragen unter Frauen auf: Diese betreffen das Betreten, das Durchqueren und den

Aufenthalt in der Moschee, im Gebetssaal oder im Frauengebetssaal. Dies fordert

zugleich den Umgang mit der hegemonialen Auffassung heraus, dass ihnen wäh-

rend dieser Phase eine rituelle Unreinheit zugeschrieben wird. Sowohl während

der Feier zur Nacht der Wünsche als auch in der expliziten Diskussion der inter-

kulturellen Frauengemeinschaft wurden das Beten, das Fasten, das Rezitieren oder

das Berühren des Korans, für die es in der Zeit der Menstruation ebenfalls hadith-

und koranbasierte legalistische Einschränkungen wegen des Kriteriums der Un-

reinheit gibt, nicht erwähnt oder hinterfragt. Dies deutet darauf hin, dass anhand

der Haltungen zu der Frage, ob menstruierende Frauen den Gebetssaal oder die

Moschee aufsuchen können, insbesondere die Vorstellung von masǧid ausgehan-

delt wurde: In der Altstadt-Moschee wird der Hauptgebetssaal von Allen alsmasǧid

ausgewiesen und anerkannt. Für den Frauengebetssaal, der ebenfalls als masǧid

bezeichnet wird, gilt dies offensichtlich nicht unangefochten. Auf der einen Sei-

te sind Frauen stolz auf ihren eigenen Frauengebetssaal und benennen ihn auch

masǧid. Auf der anderen Seite gibt es die Wahrnehmung, dass dieser nicht Teil

einer »richtigen Moschee«94 bzw. gar »kein Gebetssaal«95 sei. Beide Positionen ka-

men in Bezug auf etwas spezifisch Weibliches, nämlich der Menstruation, auf.

In der Diskussion der Interkulturellen Frauengemeinschaft kristallisierten sich

drei unterschiedliche Positionen anhand des Umgangs mit den religiösen Quellen

heraus, die im Folgenden analysiert werden sollen:

In der zuerst vorgebrachten Position beriefen sich einige Frauen auf Hadithe,

die den Aufenthalt von menstruierenden Frauen innerhalb der Moschee sanktio-

nieren,96 und beziehen dies auch auf den Frauengebetssaal der Altstadt-Moschee.

93 Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft mit Vortrag: »Gebet in der Ge-

meinschaft – was man beachten sollte«, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

94 Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, Vortrag: »Gebet in der Gemein-

schaft –wasman beachten sollte«, 31.01.2016, Altstadt-Moschee. Sabia bejahte es, dassmen-

struierende Frauen den Frauengebetssaal der Altstadt-Moschee betreten dürfen, weil das ja

»keine richtige Moschee« sei.

95 Feldnotiz, Laylat ar-Raġāʾib/Regaib Kandili, 23.4.2015, Altstadt-Moschee, Nilüfer.

96 Als der Prophet eine Frau darum bat, etwas aus dem masǧid zu holen, entgegnete sie ihm,

dass sie doch menstruiere. Er erklärte ihr, dass dies eine Sache sei, die nicht in ihrer Hand

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Moscheeleben in Deutschland

Die zweite Position hinterfragte – ganz ähnlich wie Nilüfer – die legalistische Re-

gel auf Basis dieser Hadithe und auch die betreffenden Hadithe selbst nicht, stellte

aber den Charakter des Frauengebetssaals als Gebetssaal generell in Frage. In der

Konsequenz wurde das Betreten des Frauengebetssaals fürmenstruierende Frauen

möglich. Die dritte Position lehnte die normative Regel ebenfalls nicht ab, stellte

aber auch den Charakter des Frauengebetssaals als Gebetssaal nicht zur Dispo-

sition. Stattdessen wurde ein höherer Wert für den Aufenthalt menstruierender

Frauen im Frauengebetssaal vorgebracht, nämlich Wissenserwerb.

Der für die Ausgangsposition wichtige Hadith, aus dem abgeleitet wurde, dass

menstruierende Frauen den Gebetssaal nicht betreten dürfen, wurde nicht explizit

ausgeführt, aber auf Teile davon verwiesen. Ausgeführt wurde lediglich derjeni-

ge Hadith, nach dem der Prophet Muḥammad das Feiertagsgebet außerhalb des

masǧids geleitet habe, damit auch menstruierende Frauen am Feiertagsgebet teil-

haben können, ohne selbst zu beten. Der Prophet soll das Gebet daher auf den

Hof der Moschee in Medina verlegt haben. Martina, die sich auf diesen Hadith

bezog, wertete dies als Inklusion der menstruierenden Frauen, die zwar nicht ri-

tuell mitwirken, aber körperlich teilhaben können. Durch diese Praxis werde aber

auch deutlich, dass den menstruierenden Frauen der Zutritt in die inneren Räu-

me der Moschee ausnahmslos verwehrt sei, so ihre Position.97 Dadurch, dass in

der Altstadt-Moschee nicht nur die fünf Tageszeitgebete verrichtet werden, son-

dern auch das Freitagsgebet und zwar explizit auch im Frauengebetssaal, sei der

Raum ein masǧid und als solcher würden die Regeln des masǧids auch für diesen

Raum gelten. Gegen diese Vorstellung wandten sich andere Akteurinnen: In einer

»richtigen Moschee« könnten menstruierende Frauen nicht hinein, aber hierher

schon.98 Sabia, die die Legitimation, »keine richtige Moschee« anbrachte, war sich

auch nicht ganz sicher, wie sie nun den Frauengebetssaal in der Altstadt-Moschee

verstehen sollte. In ihrer Wahrnehmung ist der masǧid der Moschee ein anderer

Raum, nämlich derjenigemit den Insignien im Erdgeschoß, den sie aufgrund ihres

Geschlechts kaum nutzt und während ihrer Menstruation auch nicht nutzen wür-

de. Gleichzeitig ist ihr bewusst, dass der Raum hier explizit als masǧid für Frauen

lanciert ist. Sie versucht die Diskrepanz mit der Unterscheidung von Moscheen

zu überbrücken: »Moscheen in islamischen Ländern« seien »richtige Moscheen«,

liege und sie daher den masǧid durchqueren könne. In der legalistischen Tradition wird aus

diesemHadith gefolgert, dass einemenstruierende Frau sich nicht in einer so ausgezeichne-

ten Moschee aufhalten dürfe, aber sehr wohl diese durchqueren könne. Es existieren meh-

rere Versionen dieses Hadithes, die auch unterschiedlich verbürgt sind. Genauer konnte der

Wortlaut nicht eruiert werden.

97 Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee,

Martina.

98 Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee,

Sabia.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 231

das Gebäude hier eher nicht. Woran macht sie das fest? Sie kann die Wahl ihrer

Begriffe nicht erklären, es stellt sich für sie aufgrund Ihrer Wahrnehmung von

Moschee so dar. Für sie ist die Altstadt-Moschee natürlich eine Moschee, aber ihr

fehlt doch das Moscheeliche einer Moschee. Die Altstadt-Moschee entspricht somit

nicht dem Bild von Moschee, das sie dispositionell hat. Die Moscheen hierzulande

sind umgebaute bestehende Gebäude, die nicht mal rudimentär an Moscheebau-

ten woanders erinnern. Die Moschee in Medina aber, in der der Prophet Feier-

tagsgebete explizit auf dem Hof geleitet hat, damit menstruierende Frauen zuhö-

ren können, bezeichnet sie als »richtige Moschee«, während die Altstadt-Moschee

nur der Funktion nach eine Moschee sei, jedoch nicht dem originären Ursprung

des Gebäudes nach. Sabias Ausführungen sind so zu verstehen, dass der Frauen-

gebetsraum eben nur funktional ein solcher ist, aber nicht seinem Wesen nach;

daher das Attribut »richtig« in diesem Zusammenhang. Der von Martina als »isla-

mische« Norm vorgebrachte Charakter des Gebetssaalverbots hinterfragt sie nicht

und bringt auch keine theologischen Argumente bei, warum diese Norm ungültig

sein könnte. Sabia stellt somit ihr Argument als Einzelfall dar und bezieht diesen

nur auf die Altstadt-Moschee bzw. auf andere ähnlich umfunktionierte Moschee-

gebäude in Deutschland. Nilüfer hatte soziale und wissensrelevante Aspekte der

Anwesenheit von menstruierenden Frauen in der Moschee – Kinder hüten, Pre-

digt und Koranrezitation hören – zur Untermauerung ihrer Sicht, dass es sich

beim Frauengebetssaal um keinen Gebetssaal handele, betont. Somit wird in bei-

den Fällen die jeweils eigene Praxis legitimiert bzw. ein Einzelfall kreiert, ohne die

Normvorstellungen anderer zu delegitimieren: Termini (hier:masǧid) werden ohne

klassischerweise notwendige legalistische Beweise gedeutet. Eine dritte Position,

die von Saida vorgebracht wurde, bestritt allerdings deutlich, dass der Frauenge-

betsraum kein masǧid sei: Da hier im Frauengebetssaal ebenfalls Gebete verrichtet

würden, sowohl die fünf Tagesgebete als auch das Freitagsgebet, und er sich inner-

halb einer Moschee befinde, sei es einmasǧid. Unausgesprochen blieb, dass ja dann

der betreffende Hadith auch hier Geltung haben müsste. Aber eine weitere Funk-

tion des masǧids sei höher zu werten als der reine Wortlaut dieser Hadithe: Hier

werdeWissen erworben. Und wenn jemand regelmäßig zumWissenserwerb in die

Moschee käme, z.B. in die jeweilige Frauengruppe, könne man das auch während

der Menstruation machen.99 Interessant war, dass es Saida war, die dieses Argu-

ment in die Diskussion einbrachte, die sonst bei solchen Gesprächen häufig auf die

religiöse Autorität des Imams verwies und die Anwesenden nach Beweisen für ihre

vorgebrachten Vorstellungen fragte. Saida erklärte, dass sie hier Wissen über den

Islam, also ʿilm, erfahren. ʿIlm erlernen sei höher einzustufen als die Unreinheit

99 Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee,

Saida.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Moscheeleben in Deutschland

der Frau, wie auch schon die Praxis des Propheten zum Feiertagsgebet verdeutli-

che: Der Prophet habe menstruierende Frauen explizit nicht aus der Feier ausge-

schlossen und ebenfalls explizit das Hören der Predigt für diese Frauen ermöglicht.

Der Wissenserwerb (durch das Hören der Predigt und der Koranrezitation) wurde

ja auch schon außerhalb dieser Gruppe von Nilüfer als Argument stark gemacht.

Diese dritte Position relativiert somit auf der einen Seite die rigide Anwendung

eines Verbots, legitimiert durch eine bestimmte Deutung eines Hadithes. Auf der

anderen Seite nimmt sie auch den Argumentationsstrang »Frauengebetsraum ist

kein masǧid« nicht auf.

Es gab insgesamt keinen durchgehenden Konsens bei dieser Frage. Zum

Schluss verwies Martina, die für die Anwendung des Verbots auch im Frauen-

gebetsraum plädierte, auf das deutschsprachige Werk »Handbuch Islam« von

Ahmad Abdurrahman Reidegeld100 und lehnte es vehement ab, dass menstru-

ierende Frauen den Frauengebetssaal der Altstadt-Moschee aufsuchen, egal zu

welchen hehren Zwecken auch immer, und schüttelte noch ein paar Mal mit dem

Kopf. Die Argumente wurden schließlich auch so stehen gelassen. Auffallend

war, dass bis auf Sabia keine der anwesenden Frauen ihre eigene Praxis zum

Gegenstand der Ausführungen machte. Damit konnten die Teilnehmerinnen diese

Frage auf einer legalistischen und kognitiven Grundlage diskutieren, ohne dass

sie die Gültigkeit/Ungültigkeit ihrer persönlichen Praxis zur Diskussion gestellt

haben und ihren eigenen Umgang in die Nähe einer Norm gerückt haben. Bei

der Diskussion der Norm und ihrer Quellen nannten die Akteurinnen selten

legitimatorische Quellen explizit, sondern verwiesen lediglich auf die Hadithe,

deren Legitimation teilweise mit den hadithwissenschaftlichen Begriffen stark und

schwach bekräftigt wurde.

Eingangs stellte ich die Frage, ob der Umgang der Frauen mit dem Moschee-

besuch während der Menstruation als subversive Praxis zu bewerten ist, oder als

Zeichen der generellen Verhandelbarkeit von islamischem Wissen. Beides ist zu

beobachten gewesen: Nilüfers und Sabias Argumente, mit denen sie den Frauen-

gebetssaal nicht als Gebetssaal ausweisen, sind als subversive Praxis aufzufassen,

da sie normativierte Regeln – wie sie Martina vorbringt – unterlaufen, ohne die

Normativität der betreffenden Hadithe selbst in Frage zu stellen. Dadurch schaf-

fen sie aber gleichzeitig normherausfordernde Praktiken. Saidas Argument von

der höheren Stellung desWissenserwerbs dagegen verweist auf eine generelle Ver-

handelbarkeit von islamischer Normativität. Den entsprechenden Hadith weist sie

100 Ahmad Abdurrahman Reidegeld ist promovierter Islamwissenschaftler und leitet Kurse am

privaten Islamologischen Institut, welches an verschiedenen Orten in Deutschland, Öster-

reich und in der Schweiz ein Studium in »Islam-Wissenschaften« anbietet. Siehe zu diesem

Institut: Kamp 2010.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Die Moschee als gegenderter Ort 233

auch nicht zurück, relativiert aber die Deutung, die von Martina vorgebracht wur-

de, und kehrt sie sogar in ihr Gegenteil um. Aus demselben Hadith können somit

zwei verschiedene normative Praxen herausgelesen werden.

Es sollte noch darauf hingewiesen werden, dass nach Katz die Frage von »ritual

purity« und ergo von ritueller Unreinheit, die durch Menstruation hervorgerufen

werde, »was not an issue that played a central role in the discussion of women’s

mosque attendance in classical legal works«.101 Das Thema erscheine lediglich als

»rationale for the general exclusion of women from mosques«, die auf anderen

Argumenten beruhe, und dann auch nur mit der Betonung, dass Menstruations-

blut dieMoschee beschmutzen könnte.102 Tatsächlich komme diese Frage der Rein-

heit/Unreinheit erst in späteren Jahrhunderten auf und beziehe sich vornehmlich

auf Hadithe, die den Moscheebesuch von Frauen und Männern im Zustand der

Unreinheit generell verbieten. Diese seien aber schon in klassischen Werken als

schwach eingestuft worden.103 Dass gerade puristische Gelehrte wie Muḥammad

al-Albānī (1914-1999) in der Moderne diesen Hadithen keine normweisende Gültig-

keit zusprechen,104 liegt an der puristischen Kritik an der islamischen Tradition,

die dieModerne insbesondere auszeichnet.105 DieDiskussionen über dieseThemen

in der Altstadt-Moschee zeigen daher an, wie in einer lokalen Moschee Fragen und

teilweise auch Debatten über legalistische Methoden im Spannungsfeld zwischen

einer als normdefinierend angesehenen islamischen Tradition und Hinterfragung

von bestimmten Vorstellungen in der Praxis oszillieren.

Schlussfolgernd aus den bisherigen Feldanalysen lässt sich zusammenfassen,

dass der Begriffmasǧidmehrfach sinngebend genutzt wird und zugleich punktuell

und funktional aufgefasst wird: Als masǧid bezeichnet, wird der Raum der Frau-

en symbolisch in denselben Zustand wie der eigentliche Gebetssaal erhoben, wo-

mit die Frauen einen bestimmten Bereich der Moschee für sich reklamieren kön-

nen (»gehört uns«, »nur für Frauen«). Damit ist der oberflächlichen Teilhabe von

Frauen am Moscheeleben entsprochen. Mit der Benennung des Ortes als masǧid

bekommt er zudem eine Heiligkeit zugesprochen, an der Frauen symbolisch teil-

haben können. Heiligkeit bedeutet, dass damit der masǧid-Raum eben kein Raum

wie jeder andere ist, sondern Regeln unterworfen ist: In den Gebetssälen in allen

Moscheen binden sich in der Regel Frauen Kopftücher um, bevor sie ihn betre-

ten. In den Versammlungsräumen und in den Frauengebetssälen dagegen sitzen

die in der Öffentlichkeit unverhüllten Frauen teilweise auch ohne Kopfbedeckung

101 Katz 2014: 284.

102 Vgl. Katz 2014: 284.

103 Vgl. Katz 2014: 283-285.

104 Vgl. Katz 2014: 285. Siehe zurNeubewertung vonHadithen bei al-Albānī und seineAnsichten

zumMoscheebesuch von Frauen: Ebd.: 282-287.

105 Siehe Abschnitt I, Kap. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Moscheeleben in Deutschland

und legen diese erst zum Gebet an.106 Auch beim Umgang mit anderen Fragen at-

testieren Frauen dem Frauengebetssaal nicht notwendigerweise die Tabu-Regeln

des masǧids, wenn sie z.B. hier ihre Kleinkinder wickeln (also die Gefahr in Kauf

nehmen, dass der Teppich mit Windelschmutz in Berührung kommen kann).107

Das heißt, dass in Rechnung gestellt werden muss, dass sich die Frauen im Ge-

betssaal anders fühlen als in einem Versammlungsraum und im Frauengebetsaal,

nämlich weniger privat und weniger geschützt. Der masǧid-Raum bekommt durch

das Gefühl, das die Akteurinnen inkorporiert haben, eine Bedeutung, die für an-

dere Räume nicht ausgebildet ist. Um die damit in Verbindung stehenden norma-

tiven Regeln des Moscheebesuchs (z.B. Zustand der Unreinheit) zu umgehen und

den Einschluss aller Frauen zu erreichen, kann der masǧid seiner Bezeichnung als

Frauen-masǧid entledigt werden, womit nur der Hauptgebetssaal alsmasǧid gewer-

tet wird. Aus den geschilderten unterschiedlichen Interessen und Vorstellungen

der Moscheebesucherinnen erklärt sich die Bedeutung, die sie der Auseinander-

setzung um den Begriff masǧid einräumen.

3. Teilnahme von Frauen an Freitags- und Feiertagsgebeten

Im Folgenden soll es um eine religiöse Praxis von Frauen gehen, der in Studien über

islamisches Leben inDeutschland und auch europaweit, kaumnachgegangenwird,

nämlich die Teilnahme von Frauen an Gemeinschaftsgebeten, an denen Frauen

nicht natürlicherweise mitwirken: Dies betrifft das Freitagsgebet, Feiertagsgebete

und das Totengebet.108

Es wurde schon im Eingangskapitel darauf verwiesen, dass die Nutzung der

Moscheen von Frauen zur Verrichtung der Tageszeitgebete (unabhängig davon, ob

sie in der Gemeinschaft verrichtet werden oder die Moschee lediglich als Ort ge-

nutzt wird, um diese für sich selbst zu vollziehen) und gerade für die Frequentie-

rung der Freitagsgebete und der Feiertagsgebete von der Erreichbarkeit und räum-

lichen Ausstattung abhängig ist:

106 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

107 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yılbaşı, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

108 In bisherigen Studienwird in der Regel nur darauf aufmerksam gemacht, dass nach normati-

ver Lesart beispielsweise das Freitagsgebet für Frauen keine religiöse Pflicht darstellt. Zeug-

nisse von doch teilnehmenden Frauen in Deutschland hat lediglich Beilschmidt dargelegt.

Vgl. Beilschmidt 2015: 139-140. Studien wie Gamper 2011 und Reisinger 2015 über muslimi-

sche Frauengruppen und ihre Moscheepraxis gehen nicht darauf ein. Tatsächlich wird eher

weibliche Gebetsleitung, aber nicht die Teilnahme an den Gemeinschaftsgebeten themati-

siert: Siehe z.B. Jacobsen 2010: 93, siehe auch Spielhaus 2012, in der dezidiert eine deutsche

Imamin vorgestellt wird. Siehe für die Rekonstruktion von weiblicher Teilnahme an Freitags-

gebeten in der vormodernen Ära: Katz 2014: 113ff, für moderne Entwicklungen in muslimi-

schen Mehrheitsgesellschaften: Katz 2014: 261ff.

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

