Moscheeleben in Deutschland

frithen Neubauten von IGMG- oder VIKZ-Moscheegemeinden einen fast gleich-
wertigen Platz wie den Minnern vorbehaltene Gebetssile aufweisen, verfiigten
erste Moscheebauten der DITIB wie in Pforzheim (1991) oder Reutlingen (1996)
zunichst iiber keine eigenen Frauenbereiche und integrierten Frauen auch nicht
vollwertig in die Gebetssile.”” Vorhandene Treffriume fiir Frauen erwiesen sich —
gemessen an der Grofle der Moschee — als zu klein. Erst allmihlich folgten Mo-
scheebauten mit Emporen iiber dem Gebetssaal, was sich heute zum architektoni-
schen Standard entwickelt hat. Die Schwierigkeiten liegen im Falle der DITIB auf
der ideologischen Ebene, die Auswirkungen auf den Aktivismus innerhalb der Mo-
scheegemeinden hatte: In Moscheen des VIKZ und der IGMG konnten gleicherma-
8en Frauen und Minner tiber den identititspolitisch geprigten Aktivismus ange-
sprochen werden und ein common bound aufbauen. Wihrenddessen konnte DITIB
mit ihrem laizistischen und religiés apolitischen sowie die gesamte tiirkische Na-
tion umfassenden Anspruch kein dhnliches community-building installieren, so dass
auflokaler Ebene das Zusammenkommen der Frauen iiber die Tarawih-Gebete und
Gesegneten Nichte sowie ihr Engagement in der Moschee iitber Kirmes und Essens-
angebote bei Moscheefesten hinaus keine Legitimitit erfuhren. Kleineren Verbin-
den wie der ADTUDF und der ATIB hingegen fehlten sowohl ideelle Leidenschaften
fiir religiése Bildung und islamischen Aktivismus als auch 6konomische und per-
sonelle Ressourcen. Die strukturelle Verankerung von Frauen in den Betrieb der
Moscheen riickt erst durch den Ausbau der Infrastruktur innerhalb der DITIB seit
Mitte der 2000er Jahre und die Integration von Akteur*innen und damit Narrativen
aus dem Spektrum des islamischen Aktivismus in die tiirkische Religionsbehérde
Diyanet in den Fokus.®® Hier treffen sich diskursive Anforderungen an das islami-
sche Feld in Deutschland nach Sichtbarkeit der muslimischen Frauen in Moscheen
und in den Verbandsstrukturen mit den aktivistischen Entwicklungen innerhalb
der tiirkischen Religionsbehérde Diyanet, die — wie in Abschnitt IT dargelegt — den
Ausbau der Frauen-Expertise im letzten Jahrzehnt erheblich vorangetrieben hatte.

2. Der gegenderte Gebetssaal: Die Aushandlung von Normen
durch Praktiken und Diskussionen

Offnen der Gardine - Weibliche Eroberung des Gebetssaals?

Feldnotiz »Offnen der Gardine in der Yunus-Emre-Moschee«®®

67  Interview, Moscheevorsitzender der DITIB-Moschee in Reutlingen, April 2006.
68  Siehe auch Abschnitt 11, Kap. 2.
69  Feldnotiz, Mawlid an-Nabi/Mevlid Kandili, 12.01.2014, Yunus-Emre-Moschee.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

Die Veranstaltung zum Geburtstag des Propheten (arab. Mawlid an-Nabi, tirk. Mev-
lid Kandili) des Jahres 2014 in der Yunus-Emre-Moschee war sehr gut besucht. Der
gesamte Gebetssaal war komplett belegt. Frauen und Minner versammelten sich
im Gebetssaal: Frauen hinter der vorgezogenen Gardine, die Minner verteilten sich
im restlichen Raum. Nach dem Nachtgebet trugen vor dem mihrab zwei Jungen und
ein (oder mehrere)’ junge Minner Gedichte und religiése Hymnen (tiirk. ilahi) auf
Tiirkisch iiber das Leben des Propheten vor, z.T. mit elektronischer instrumentaler
Begleitung. Auch wurden mithilfe von Laptops und Lautsprechern solche Hymnen
auf Tiirkisch vorgespielt. Der Religionsbeauftragte Mahmut hat lange Passagen
aus dem Koran rezitiert, eine kurze Predigt gehalten und Fiirbitten vorgetragen.
Die Feier kam komplett ohne die Rezitation des Mevlid-Liedes™ aus. Abgeschlossen
wurde sie mit einem gemeinsamen Essen in den Moscheeraumlichkeiten.
Wihrend des Gebets im Gebetssaal waren die Frauen in ihrem Quadranten sehr
eng aufeinander gesessen, von zwei Seiten mit Gardinen getrennt von den Min-
nern. Auch bei den Midnnern war es eng, aber immer noch mehr Platz zwischen den
einzelnen Personen. Die Kinder sprangen zwischen den Gardinen hin und her und
erlaubten dadurch auch Blicke zwischen den jeweiligen Geschlechterriumen. Auch
wenn neue Leute eintraten, kam es zu Gardinenbewegungen. Insbesondere wenn
die Frauen schon an der Gardine anfingen, Bekannte zu begriifRen, fithrten die-
se Gardinenbewegungen zu Ermahnungen von den immer gleichen zwei bis drei
Frauen, die Gardinen bitte schon richtig zuzuziehen. Doch als die Jungen mit ih-
rem Gedichtvortrag anfingen, begannen die dazugehérigen Miitter, zwischen den
Gardinen hervor zu schauen und Platz fir Kameraaufnahmen zu schaffen. Dies
fithrte im Frauenbereich zu kurzen Disputen zwischen Frauen, die die Gardine
zugezogen haben wollten, und Frauen, die sie 6ffneten. Im Minnerbereich wurde
man gewahr, dass im fiir sie nicht einsehbaren Frauenbereich Diskussionen aufge-
flammt waren. Wahrenddessen 6ffneten die vorne sitzenden Frauen die Gardine
vorne zum mihrab hin immer weiter: Auch nicht beteiligte, aber vorne sitzende
Frauen bewegten sich peu 4 peu in den minnlichen Raum hinein. Nach einer Wei-
le war die nach vorne abtrennende Gardine weggezogen, die Frauen hatten einen
ungestorten Blick auf die Kanzel, den aufgebauten und geschmiickten Tisch, auf
den Imam und insbesondere auf ihre Gedichte vortragenden Kinder, die zu foto-
grafieren die Bewegung unter den Frauen erst ausgelost hatte. Diejenigen Frauen,
die nicht gesehen werden wollten und auch nicht nach vorne sehen wollten, zogen
sich im Raum weiter zuriick, gingen in nicht einsehbare Ecken oder machten sich
hinter Stithlen klein. Dabei baten sie die sichtbaren Frauen, die Gardinen nicht
(weiter) zu 6ffnen. Die Minner, die vor der Gardine saflen, rutschten nach rechts,

70 Ich safd hinter dem Raumtrenner und konnte daher nicht genau sehen, wer oder wie viele

vorgetragen haben, sondern nur héren.
71 Siehe Abschnitt |, Kap. 2.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.

219


https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Moscheeleben in Deutschland

so dass der Gebetssaal minnlich rechts und weiblich links aufgeteilt war. Der Lei-
ter der Feier, Mahmut, lief3 sich von diesen Bewegungen nicht stéren und fuhr mit
dem Programm fort.

Das eigenmichtige Handeln derjenigen Frauen, die auf dieser Feier ohne Riick-
sprache mit den anderen anwesenden Frauen die Gardine wegzogen, stellte den
Hohepunkt der Auseinandersetzungen um den Raumtrenner dar, die schon zuvor
auf anderen Feiern aufgeflammt waren. Diese hatte auf Seiten der Frauen — die
Minner mischten sich in diese Frage kaum ein — sowohl Fiirsprecherinnen als auch
Gegnerinnen hervorgerufen. Dies ist kein Einzelfall, auch in anderen Weltgegen-
den wird rege iiber die riumliche Geschlechtertrennung in der Moschee gestritten:
Schon die zweite Folge der kanadischen TV-Serie »Little mosque on the prairie«
(2007-2012)"* ist diesem Thema gewidmet: Auf Seiten beider Geschlechter gibt es
Befiirworter und Gegner. Dabei stehen jeweils ein minnlicher und ein weiblicher
Protagonist fiir eine konservative Haltung der Trennung und wiederum ein Mann
und eine Frau fiir eine progressive Haltung der Aufhebung. In der TV-Serie ist es
der junge Imam, der liberalere Positionen als Teile seiner Gemeinde vertritt. Auch
am Hauptfeldforschungsort hat die Aufthebung der Trennung im Imam der Yunus-
Emre-Moschee einen Fiirsprecher. Schon zu Beginn seines Dienstes Anfang 2012
kamen massive Konflikte zwischen Mahmut und Teilen der weiblichen Gemeinde
iiber die von der Moscheefithrung installierte Gardine auf. Der Imam wollte »nicht
hinter eine Gardine sprechen«.” Auf den Einwand des Imams sollen einige Frau-
en aus der Gemeinde darauf insistiert haben, dass sie eine Gardine méchten. Fiir
Mahmut stellte aufierdem die Ausrichtung der Feier zum Geburtstag des Prophe-
ten mit langer Koranrezitation sowie tafsir und ohne die ibliche Rezitation des
Mevlid-Liedes ein viel bedeutsameres Problem dar, »da es vor dem Mevlid-Lied den
Koran gab«.” Er wollte stattdessen lange Passagen aus dem Koran rezitieren. Eini-
ge Griindungsmitglieder hatten aber kein Verstindnis dafiir, dass die Tradition der
Mevlid-Rezitation falsch sein soll und haben sich dagegen gewehrt. In dem Konflikt
iber die Gestaltung dieser Feier hatte sich der Imam mit der Abschaffung des Mev-
lid-Liedes durchgesetzt, aber in der Frage der Gardine haben diejenigen Frauen,

72 Die Serie im Sitcom-Stil wurde von Zarqa Nawaz, kanadische Filmemacherin und Journalis-
tin, entwickelt, von WestWindPictures produziert und erhielt einige Preise und Nominierun-
gen. Es wurden sechs Staffeln gesendet. Nawaz hat auch einen Dokumentarfilm zu Frauen
in der Moschee gemacht: »Me and the Mosque« (2005).

73 Interview, Necmi, 28.05.2013, Yunus-Emre-Moschee: »Hoca perde arkasina konugmak istemi-
yor.«

74 Interview, Necmi, 28.05.2013, Yunus-Emre-Moschee: »Mevlid’den 6nce Kur'an vardi diyor.
Mevlid kandilinde Kur'an okunmasini istiyor. Mevlid sonradan gelmis bir sey diyor.« Siehe
zum Mevlid-Lied Abschnitt I, Kap. 2.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

die »das schon immer so praktiziert haben« die Oberhand beibehalten.” In diesem
Kampf um die riumliche Geschlechtertrennung hat dann die in den Jahren zuvor
unterlegene Partei diese konkrete Frage wihrend der Feier 2014 selbstermichti-
gend und pragmatisch geldst: Zwei Argumente wurden in diesem Prozess betont:
Zum einen ging es darum, die eigenen Kinder, die im Programm der Feier einen
Part hatten, zu sehen, zu fotografieren und aufzunehmen. Das andere Argument
betraf den ausgewiesenen Frauenbereich: »Bei den Frauen war es zu eng und zu
stickig.«”®

Ein solches Vorriicken der Frauen in den minnlich besetzen Gebetssaal ist
in den gebiudetechnisch geschlechtergetrennten Moscheen gar nicht moglich.
Es braucht die Einladung einer Person, der Autoritit zugesprochen wird — wie
eines Imams — damit die Frauen ihren Bereich verlassen und an der angebotenen
Veranstaltung gemeinsam im Gebetssaal ohne Raumtrenner teilnehmen - wie
wihrend des in der Abschnittseinleitung ausgefithrten »Wettbewerbs um den
schénsten Gebetsruf und hutba-Vortrag« in der Mimar-Sinan-Moschee. Doch auch
der Auszug aus dem Frauenquadranten und die Besetzung des linken Gebetssaals
in der Yunus-Emre-Moschee wiren vermutlich ohne die schon linger bekannte
Zustimmung des Imams nicht moglich gewesen. Ob der Wunsch einiger Frauen
nach gegenseitiger Sichtbarkeit Ausléser fiir die Haltung des Imams war oder
erst die Haltung des Imams in dieser Richtung eine Diskussion in Gang gesetzt
hat, konnte ich nicht rekonstruieren. Die Rekonstruktion dessen ist auch nicht
wichtig; bedeutsam bleibt, dass eine Reihe von Frauen gegen andere Frauen agiert
und den ihnen zugewiesenen Raum iibergangen hat. Der religiése Experte ist
hier Férderer neuer Praktiken, ohne dass sie von ihm direkt vor der Veranstaltung
expliziert worden sind. Semra als religiose Expertin, die im Frauenbereich ohne
exponierte Stellung bei den Frauen saf3, hat die Verinderungen im Frauenbereich
unkommentiert begleitet und den Frauen, die Sichtschutz suchten, Hilfestellung
geboten. Dabei hat sie es allerdings vermieden, wihrend der Feier fiir die einen
oder anderen Frauen Stellung zu beziehen.

Anders als in »Little mosque on the prairie« haben die revoltierenden Frauen
hier keine Ausséhnung der verschiedenen Haltungen zu diesen Fragen angestrebt
oder Argumente vorgebracht, die sich auf Korantext und/oder Tradition beziehen.
Die funktionalen Argumente und die pragmatische Losung fithrten daher nicht zu
einer grundsitzlichen Entscheidung, da die dezidiert religiésen Fragen der jeweili-
gen Parteien nach der jeweiligen Giiltigkeit der Praxis nicht geklirt wurden. Statt-

75  Feldnotiz, Moscheebesuch, Gesprach mit Mahmut, 03.06.2013, Yunus Emre-Moschee. Der
Imam erlaubt es, das Mevlid-Lied zu anderen Gelegenheiten in der Moschee vortragen zu las-

sen, aber eben nicht an den Cesegneten Nachten.
76  Feldnotiz, Mawlid an-Nabi/Mevlid Kandili, 12.01.2014, Yunus-Emre-Moschee. Einige Aussagen
von den revoltierenden Frauen wahrend des informellen Teils nach der Mevlid-Feier.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.

vl


https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Moscheeleben in Deutschland

dessen wurden sozial akzeptierte Haltungen wie »Frauen wollen gerne ihre Kinder
auf der Feier sehen« oder »Frauen leisten viel fiir die Moscheen, damit sind sie Teil
der Gemeinde, der nicht weggesperrt werden kann« betont. Sowohl die positive als
auch die negative Seite der Geschlechterdurchmischung an anderen Orten wur-
de in den anschlief}enden Diskussionen angefithrt. Ebenso wurde fiir und gegen
die sexuelle Ablenkung bei durchmischten Gemeinden argumentiert. Doch weder
wurden formal-religiose Fragen der Geschlechterverhiltnisse angesprochen noch
wurden bestimmte Praktiken koranisch oder nach der Sunna legitimiert. Diese feh-
len auch auf Seiten der Befiirworterinnen der Trennung: Hafize und Ayse, zwei der
vehementesten Verfechterinnen der Raumtrennung, konnten es gar nicht fassen,
dass der ganze Raum offen und unbegrenzt sein sollte. Dass sie personlich wihrend
der religiosen Feier fiir die ganze Gemeinde sichtbar sein und selber mehr sehen
sollten, stand gar nicht im Vordergrund. Aus ihrem Handeln wihrend der Feier und
ihren Kommentaren schlieRe ich eher, dass die fehlende Begrenzung des Raumes
wihrend einer religiosen Feier sie korperlich stresste. Hafize machte mir gegen-
iiber deutlich, dass sie nicht fiir ein Abschirmen und Heraushalten der Frauen aus
der Moschee sei. Sie habe diese Moschee mitbegriindet, seit 40 Jahren sammle sie
die Kinder der Nachbarschaft ein, um sie in die Moscheen in den Moscheeunter-
richt zu fahren.” Thr sind die argumentativen Stringe der Geschlechtertrennung
durchaus bewusst, als sie damit kokettiert, dass die Frauen gerne mit den Mdnnern
den Platz tauschen kénnten — unter Beibehaltung der Raumtrennung. Ihr geht es
also um das Erleben der religiosen Feier unter Frauen. Aus ihren biographischen
Erzihlungen wurde deutlich, dass sie Religion geschlechtsspezifisch erfahren hat
und religiose Feiern fiir sie daher vor allem weiblich konnotiert sind. Diese Vorstel-
lung kollidiert aber mit einem anderen religiésen Habitus, wonach Religion eben
nicht geschlechtsspezifisch geordnet wird und Geschlechtertrennung angesichts
der vermischten Geschlechter in der Welt aufierhalb der Moscheen an Berechti-
gung verliert. In Bezug auf die Geschlechtertrennung in der Moschee dominie-
ren bei diesen Akteurinnen somit soziale Argumente sowie das Bild einer weiblich
konnotierte Religiositit. Dass Mahmut Verfechter der Aufhebung der riumlichen
Trennung ist, kann vor diesem Hintergrund als Beispiel fiir eine minnliche In-
tervention in Angelegenheiten der Frauenreligiositit gewertet werden. Fir Hafize
und Ayse stellte es sich so dar, dass er den Frauen ihren religiésen Bereich nehmen
und sie fiir die Manner sichtbar machen wolle. Daher mafien sie dessen Experten-
tum und sein darauf beruhendes religioses Kapital in diesem Kampf auch keinen
symbolischen Wert bei. Die revoltierenden Frauen dagegen sahen in ihm einen Fiir-
sprecher: Dass im Gebetssaal Teile der Gemeinde die »intime Sphire« (»mahremi-
yet«)”® bewahrt sehen wollen, die aufierhalb der Moschee sowieso nicht und auch

77  Feldnotiz, Friihstiick bei Hafize, 03.08.2015.
78  Tirk. »mahremiyet« steht fiir »intime Sphare«, »Privatheit«.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

schon innerhalb der Moschee nur wenig aufrechterhalten wird, wird vom Imam
als ganz und gar unislamisch und unlogisch gewertet:

»Waéhrend ich mein Cesicht abgewandt habe [wihrend ich das Gebet leite], ist die
Cardine zugezogen, aber wenn ich mich der Gemeinde zuwende [wahrend der Fei-
er; inklusive Predigt] wird die Gardine ge6ffnet. Was macht man denn hier? Miiss-
te es nicht andersherum sein, wenn schon eine mahremiyet eingefordert wird?«”®

Die Mimik von Mahmut beim Rekapitulieren dieser Geschehnisse zeugte von einer
ambivalenten Haltung. Obwohl das Gesprich, in dem diese Geschehnisse ange-
sprochen wurden, um das Thema »die wahre Religion nach dem Koran« kreisten,
vermied er es, koranische Aussagen fiir oder gegen die geschlechtliche Raumtren-
nung im Gebetssaal zu titigen und bei diesem Punkt klar Stellung dafiir oder dage-
gen zu beziehen. Zum einen nimmt er dies personlich: Die Frauen wollten wihrend
des Gebets ihn — den Imam - als Mann nicht sehen. Er kritisiert diese Vorstel-
lung, dass sich Frauen durch die Anwesenheit von Midnnern gestort fithlen kénn-
ten, weil er keine essentielle Trennung zwischen den Geschlechtern fiir notwen-
dig hilt: »Der letzte Ort, an dem Frauen und Minner getrennt voneinander sein
sollten, ist die Moschee. Aber gerade hier separieren sich die Menschen anhand
von Geschlechtern.«®® Der Aspekt der Sexualitit, der der Geschlechtertrennung
zugrunde liege, diirfe in der Moschee keine Rolle spielen. Die Religionsbeauftrag-
te Semra hatte zum Schutz von Frauen vor Minnern die Kleiderordnung und die
dadurch von Respekt geprigte Ordnung der Geschlechterverhiltnisse angefiihrt.
Das heif$t, wenn Frauen und Minner sich islamisch korrekt kleiden und verhal-
ten, entfalle die dem Geschlecht und der Sexualitit der Geschlechter zugewiesene
Bedeutung,® insbesondere an einem Ort wie der Moschee, an dem der Mensch
an sich zihle.** Hiermit wird sowohl die islamische Kleiderordnung der Frauen
in Bezug auf ihre Funktion (Erzeugen einer Asexualitit und damit der Schutz der
Frauen vor Minnern) aktualisiert als auch die Moschee als ein Ort fiir alle kon-
struiert.®® Mit ihrer durchdachten und normativierten Vorstellung reiben sich die
beiden Religionsbeauftragten an der Raumpraxis ihrer weiblichen Gemeinde:

»Warum kommen denn die Menschen [zu diesem Anlass] in die Moschee? Sie wol-
len ihre Kinder sehen [die Gedichte aufsagen, Lieder singen u.4.]! Sie wollen die
Feier miterleben. Aber was machen sie? Sie ziehen eine Gardine zwischen sich.

79  Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee.

80 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee.

81  Feldnotiz, tafsir/tefsir-sohbet-Frithstlick, 20.05.2015, Yunus-Emre-Moschee. Allerdings wider-
sprachen einige der anwesenden Frauen dieser Position. Solche Madnner wiirden sich auch
davon nicht abhalten lassen.

82 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee.

83  Vgl. zu dieser Vorstellung auch KaTz 2014: 286.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.

223


https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Moscheeleben in Deutschland

Und dann 6ffnen sie diese. Dann gibt es immer wieder Leute, die die Gardine wie-
der zu haben wollen. Also was soll das?<®*

Mahmut ist ganz offensichtlich schlecht auf die Geschehnisse im Frauenquadran-
ten zu sprechen, seine Laune sinkt erheblich bei deren Erwihnung. Vordergriindig
scheint er sich hier am nicht-reibungslosen Ablauf der Feier zu stéren und beruft
sich immer wieder darauf, dass das Erleben der Feier in der Gemeinschaft hier im
Mittelpunkt stehen sollte, und nicht die Bewahrung einer islamischen Geschlech-
tertrennung: Wahrend der Feier zur >Nacht der Offenbarung« (Laylat al-Qadr/Kadir
Gecesi) 2015 blieb die Gardine wihrend der ganzen Feier zunichst geschlossen. An
diesem Abend wurden im Laufe der Feier diejenigen namentlich aufgezihlt und
damit geehrt, die im Laufe des Ramadans den ganzen Koran rezitiert hatten (tiirk.
hatim). Der Imam hatte allerdings nur die Namen der Minner, Jungen und Mid-
chen genannt, aber keine Frauen — moglicherweise weil diese ihre Lesung vor der
Expertin Semra gemacht hatten und dies vorher Mahmut nicht mitgeteilt wurde.
Als das Aufsagen der Namen abgeschlossen wurde und die Segensspriiche fiir diese
Personen begannen, zog eine Frau die Gardine plotzlich beiseite und rief in die Fei-
er hinein: »Hoca, Sie haben unsere Lesung vergessen.«®* Es rumorte schon vorher
auf Seiten der Frauen. Als offensichtlich wurde, dass die Namen nicht mehr ge-
nannt werden und sie somit die Segensspriiche der Gemeinde vermissen wiirden,
ergriff eine resolute Frau, die eher fiir die Beibehaltung des Raumtrenners ist, die
Initiative. Mahmut betrachtet diese Intervention als storend und — wie aus seiner
Rekapitulation zwei Tage spiter deutlich wird — auch als selbstverursacht: Wenn
man auf einen Raumtrenner besteht, muss man sich damit abfinden, dass man
wihrend der Feier vergessen wird, scheint seine Haltung zu sein. Er beschwerte
sich dariiber, dass die Frauen, die auf den Raumtrenner besonderen Wert legten,
die gleichen Frauen seien, die sich ihm spiter oder zu anderen Gelegenheiten so-
gar ohne Kopftuch zeigen wiirden — auch mir war dies aufgefallen. Dies legte er
den Frauen allerdings als Inkohirenz aus.

Der Imam scheint demnach die spezifische Sinngebung der jeweiligen Prakti-
ken zu iibersehen. Zugleich entgeht ihm, dass die weibliche Gemeinde prozessu-
al dieses Thema aushandelt und dass es wihrend jeder neuen Veranstaltung aufs
Neue aufgerollt wird. Der reibungslose Ablauf einer Veranstaltung wird solange
nicht moglich sein, solange die Vorstellungen von dem Wie der Anwesenheit der
Frauen innerhalb des Gebetssaals aufeinander treffen. Aus meinen Beobachtun-
gen und den Erzihlungen der Befiirworterinnen der Trennung geht hervor, dass

84 Interview, Mahmut, 15.07.2015, Yunus Emre-Moschee: »insanlar camiye neden gelirler? Co-
cuklarini gérmek icin. Kandili kutlamak igin. Ama ne yapiyorlar? Aralarina perde gekiyorlar.
Sonra aglyorlar. Kapali tutmak isteyenler de var. Bu ne demek oluyor simdi?«

85  Feldnotiz, Laylat al-Qadr/Kadir Gecesi, 14.07.2015, Yunus-Emre-Moschee, Frau mittleren Alters:
»Bizim de hatmimiz vardi'«

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

ein Teil der Gemeinde bestimmte religigse Praktiken in der Moschee wie die Raum-
trennung verinnerlicht und inkorporiert hat, die andere nicht haben oder nicht
mehr haben wollen. Das macht deutlich, dass ein religiéser Habitus ausschlagge-
bend ist, der die spirituelle Erfahrung innerhalb der Moscheerdumlichkeiten absor-
biert, und denen mit vermeintlich rationalen Argumenten — wie sie Gegner~“innen
der Trennung, inklusive der Expert*innen vorbringen — nicht zu begegnen ist, da
sie die Erfahrungen und Beweggriinde der Befiirworter*innen nicht erfasst. Dies
gilt auch umgekehrt.

Wenn Handeln situativ und lokal abhingig ist, muss nicht nach einer konsis-
tenten und immer giiltigen Logik gefragt werden, sondern nach dem praktischen
Sinn, der wiederum die Herstellung der Heiligkeit des Ortes Gebetssaal deutlich
macht: Dieser Raum wird geheiligt durch die kérperliche Praxis: Hier wird die
salat verrichtet, hier wird Gottes Wort auf emotionaler und kognitiver Ebene ge-
hort, verstanden und/oder verinnerlicht, hier wird eine Gemeinschaft Gottes her-
gestellt, hier werden Firbitten gemacht, hier werden Lobpreisungen abgehalten
— alles mehr oder weniger inbriinstig oder gleichgiiltig, ehrlich oder gelangweilt,
kognitiv erfassbar oder unverstanden, emotional aufwithlend oder ignorant, eilig
oder miflig, frohlich oder traurig. Es ist der Ort, der als Gottes Haus inszeniert
und rational aufgeladen wird als besonderer Ort. Die Bezeichnung als masgid sowie
durch stetiges konsistentes Handeln wird der Gebetssaal als solcher aufrechterhal-
ten. Der Nachahmungseffekt durch Habitualisierung ist nirgendwo deutlicher zu-
tage getreten als bei der Frage der Bedeckung des weiblichen Kérpers, wenn dieser
den Gebetssaal betritt. Wihrend keiner einzigen Veranstaltung innerhalb des Ge-
betssaals haben Frauen ihn unbedeckt betreten. Lediglich eine einzige junge Frau —
die Ehefrau eines Vorstandsmitglieds — hat einmal ihr Tuch nur lose um die Haare
geworfen, als sie kurz den Raum betreten hat, um jemanden im Eingangsbereich
des Gebetssaals eine Mitteilung zu machen. Aufderhalb schlug sie ihr Tuch wieder
um ihren Hals. Die Bedeckung der Frau innerhalb des Gebetssaals ist hier eine all-
gemein giltige Regel, auf die von Zeit zu Zeit auch verbal hingewiesen wird: Semra
hatte wahrend eines sohbets auf die (weibliche) Kleiderordnung als Ausdruck der
Heiligkeit einer Moschee hingewiesen:

»Der Moscheebesuch erfordert Manieren, Anstand. Selbst wenn du dich norma-
lerweise nicht bedeckst, du kommst hierher, in Gottes Haus [also bedecke dich!].
Orte haben auch eine Heiligkeit. Nicht jeder Ort ist gleich. Ein masgid, eine Mo-
schee [..] in Istanbul, in Medina [..] das sind besondere Orte und sie haben beson-
dere Heiligkeiten.«®

86  Feldnotiz, sohbet zum Engelsglauben, 29.12.2013, Yunus-Emre-Moschee, Semra: »Camiye gir-
menin biradabi, bir usulu var. Ortiinmiiyorsan bile, buraya giriyorsun, Allah'in evine [6rtiin!].
Mekanlarin da kutsalligi vardir. Her yer ayni degil. Bir mescid, bir cami [...] istanbul, Medine,
[..] bunlar farkl yerler ve farkli kutsalliklari vardir.«

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.

225


https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Moscheeleben in Deutschland

Diese Heiligkeit anzuerkennen, bedeutet aber, dass sie sich fiir Frauen kdrper-
lich ausdriicken muss. Die Zusammenkunft im Gebetssaal regelt somit die Kor-
perkultur der Frauen in einer normativierenden Weise. Gleichzeitig ist diese Hei-
ligkeit des Gebetssaals eben auch der Grund fiir das Verhalten der Frauen, die einen
Raumtrenner wiinschen. Diese steht in der Kontinuitit einer religidsen Praxis in
der Moschee, mit der die Heiligkeit des Ortes iiber die Verschleierungspraxis hin-
aus geregelt wird. So wie man sich verschleiert fiir die Moschee, so bleibt man
auch unter sich. Erst so entfaltet sich das Erleben der Feier, weil es sich in eine
Erfahrung einschreibt, die man positiv so erfahren hat.

Eigene female spaces werden angesichts der zahlreichen Probleme von Frau-
en in allen untersuchten Moscheen als Idealtypus der Frauenriume gepriesen. So
gaben in den Moscheen mit Raumtrennern im Gebetssaal etwa gleich viele Frau-
en an, dass sie sich anstatt Raumtrenner idealerweise einen eigenen Frauenraum
wiinschten oder den Gebetssaal gemeinsam nutzen wollten. Als es aber um die
Planung eines Moscheebaus ging, votierten auch letztere Frauen fiir einen eige-
nen grofdziigigen Frauenbereich. Je mehr Veranstaltungen von Frauen fiir Frauen
angeboten werden und je mehr riumliche Méglichkeiten fiir Frauen vorhanden
sind, umso mehr iberwiegt diese Haltung, »einen eigenen Gebetssaal zu haben«
(»bizim mescidimiz«). Die Schaffung von genderseparierten Riumen innerhalb von
Moscheen verweist somit strukturell auf den als essentiell empfundenen gegen-
derten Charakter der Moschee, die von den Frauen als minnlicher Ort fiir Minner
und weiblicher Ort fiir Frauen gedacht wird. Die Teilhabe an der Moschee soll aber
nicht immer gemeinsam mit Mdnnern in dem fiir Mdnner geschaffenen Gebets-
saal verwirklicht werden. Unter Frauen ist daher auch eine Diskussion im Gange,
die den Begriff des masgid hinterfragt, wie im nichsten Kapitel aufgezeigt werden
soll.

»Der Gebetssaal ist unten. Das hier ist nur ein Raum, der fiir Frauen zum
Beten ausgewiesen ist, kein Gebetssaal.«®’

Feldnotiz »Das hier ist kein Gebetssaal.«38

Anlisslich der Nacht der Wiinsche (arab. Laylat ar-Raga 'ib, tirk. Regaib Kandili) be-
suchte ich die religiose Feier in der Altstadt-Moschee. An den vorhergehenden
Tagen waren die Minner und Frauen mit Vorbereitungen fiir das bevorstehende
Moscheefest beschiftigt gewesen. Eine anwesende Frau, die bis zum Schluss der
Essensvorbereitung geblieben war, erzihlte, dass sehr viele Frauen daran mitge-
wirkt hatten und sie alle sehr erschépft seien. Unter anderem deswegen und weil

87  Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.4.2015, Altstadt-Moschee, Niliifer: »Mescid
asagida. Burasi sadece kadinlarin namaz kilmalariicin ayrilmis bir oda. Mescid degil.«
88  Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.4.2015, Altstadt-Moschee

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

es sich auch um einen Werktag handelte, waren eher wenig Frauen und Minner in
die Moschee zu diesem religiosen Anlass gekommen. Im Frauengebetsraum wur-
de das Nachtgebet vor der Feier mit Predigt und Koranrezitation von etwas mehr
als einem Dutzend Frauen verrichtet.®® Im Gegensatz zu den Praktiken im Frau-
enbereich der Mimar-Sinan-Moschee wurde hier peinlich darauf geachtet, dass
Reihen gebildet und eng gefillt wurden: Frauen, die hinten fiir sich oder abseitig
ihre Gebetsteppiche auslegten, wurden im locker-pidagogisierenden Ton in die
Reihen eingeladen. Dabei beriefen sich die Frauen immer legitimatorisch auf die
Taten und Ausspriiche des Propheten: Die Reihen diirfen keine Liicken aufwei-
sen, damit der Teufel keinen Weg findet; das Beten in der vordersten Reihe bringt
den meisten religiésen Lohn ein; das Gebet einer allein stehenden Person ist in ei-
nem gemeinschaftlichen Gebet nicht giiltig. Die Ermahnungen gingen dabei von
Frauen mit unterschiedlichen Positionen in der Moschee aus: Sowohl weibliche
Hocas sprachen als auch Frauen aus dem Frauenvorstand und auch welche ohne
Moscheefunktion oder religiése Expertise. So entstanden zwei Gebetsreihen und
damit eine kérperlich platzierte Gemeinschaft von Frauen.’® Eine der anwesen-
den Frauen, Niliifer, mit der ich mich gerade rege unterhielt, folgte der Einladung
nicht, sondern blieb auf ihrem Platz an der hinteren Wand sitzen. Auf meinen fra-
genden Blick hin, teilte sie mit, dass sie menstruierte. Mir rutschte die Anmerkung
heraus, dass wir doch in der Moschee seien. Niliifer erklirte, dass sie zwar nicht
am Gebet teilnehmen, aber die Predigt und die Koranrezitation anhdren konne.
Bei Bedarf kiimmere sie sich wihrend der Gebetszeit um die Kinder der betenden
Frauen, was sie auch sogleich tat. Schon bei fritheren Feiern in derselben Moschee
hatte ich beobachtet, dass einige Frauen wihrend der Gemeinschaftsgebete hinten
saflen und nicht an den Gebeten teilnahmen. In anderen Moscheen war mir die
Anwesenheit von Frauen im Gebetssaal — aber ohne Teilnahme am Gebet — bisher
nicht aufgefallen. Niliifer erklirte: »Das hier ist nur ein Raum, der fiir Frauen zum
Beten ausgewiesen ist, kein Gebetssaal.«”!

89  Soweitich das sehen konnte, waren vor Beginn des Gebetsrufes zum Nachtgebet etwa 40 bis
50 Manner anwesend.

90 Diepadagogische Regulierung der Gebetspraktiken istin der Altstadt-Moschee durchaus iib-
lichwieich zuverschiedenen Gelegenheiten erlebte (z.B. zum Nachmittagsgebet nach einem
sohbet anlasslich des ‘Asiira’/Asure-Tages am 18.10.2015, zum Nachtgebet zum islamischen
Neujahr/Hicri Yilbasi am 04.11.2013, bei den gemeinschaftlichen Gebeten vor oder nach den
Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft und zu den Tarawih-Gebeten im Ramadan
2014 und 2015). Eine religiose Expertin der Interkulturellen Frauengemeinschaft hielt auf ei-
nem Wochentreffen dezidiert einen Vortrag speziell zu diesem Thema, weil sie oft gesehen
habe, dass Muslime das gemeinschaftliche Gebet falsch beteten. Feldnotiz, Treffen der Inter-
kulturellen Frauengemeinschaft, Vortrag, »Gebet in der Gemeinschaft — was man beachten
sollte« 31.01.2016, Altstadt-Moschee. Dieser Vortrag wurde wiahrend des Ramadans 2017 er-
neut gehalten.

91 Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.4.2015, Altstadt-Moschee.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.

227


https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Moscheeleben in Deutschland

Nilifers Erklirung, den Frauengebetssaal als einen Raum auszuweisen, in dem
Frauen beten kénnen, und zugleich ihn konzeptionell von einem Gebetssaal zu
trennen, wirft Fragen auf: Die originire Wortbedeutung des Gebetssaals (arab.
masgid, tiirk. mescid) als »der Ort, an dem man sich niederwirft«, also das Gebet
verrichtet, spielt fiir sie offensichtlich keine Rolle. Am betreffenden Abend wurde
diese Auffassung auch von den anderen anwesenden Frauen — egal ob diese eher
Expertinnen oder Nicht-Expertinnen sind — geteilt bzw. ihr wurde nicht wider-
sprochen. Offensichtlich verweist diese Wahrnehmung auf eine punktuelle bzw.
selektive Funktion des masgid und nicht auf eine stringente und universalgiiltige.
Mit der Erklirung, »das hier ist nur ein Raum, der fiir Frauen zum Beten aus-
gewiesen ist« wird der essentielle Charakter eines masgids als Ort des Gebets ab-
gemindert und zugleich diejenigen hadithbasierten normativierten Vorstellungen
des Ausschlusses von menstruierenden Frauen als hier nicht anwendbar prakti-
ziert. So konnen Frauen auch an diesen Tagen, an denen sie rituell als unrein gel-
ten, die Moschee frequentieren, die Feier miterleben und/oder den Vortrag anho-
ren. Explizit wurde der Mehrwert ihrer Anwesenheit, nimlich die Kinderbetreu-
ung, genannt. Sie sind so aufgrund ihrer Menstruation nicht ausgeschlossen aus
dem religiosen Geschehen. Auch an anderen Orten gibt es diese Argumentation:
Gegeniiber SPIELHAUS erklirten

»Frauen in einer Berliner Moschee [..] das wie folgt: Es habe den Vorteil, dass Frau-
en diesen Raum auch wahrend ihrer Menstruation oder nach der Entbindung be-
treten konnten. In dieser Zeit, in der sie nicht im Zustand der rituellen Reinheit
seien, wiirden sie die Hauptmoschee nicht betreten. Den Frauenraum kénnten
sie jedoch immer betreten, auch wahrend der>Ausnahmezeiten<. Zwar verrichte-
ten sie dann nicht die Gebete, aber es stehe ihnen weiter die Moglichkeit offen,
ihre Kontakte zu pflegen und Gemeindearbeit zu leisten.«”

Ist dies eine subversive Praxis gegeniiber normativen Vorstellungen, die den men-
struierenden Frauen den Eintritt zur Moschee verweigern? Eine subversive Praxis
ermoglicht es, normative Regeln zu unterlaufen ohne die Normativitit selbst in
Frage zu stellen. Die Subversion schafft aber Neues, welches das Normative an der
Oberfliche herausfordert und somit zu einem Wandel fithrt. Oder sind solche Pra-
xen ein Zeichen fur die generelle Verhandelbarkeit von islamischer Normativitit,
wodurch die legalistischen Erorterungen und Klirungen mit normativem Charak-
ter zu einer Interpretation unter vielen werden?

Wiahrend eines Treffens der interkulturellen Frauengemeinschaft in derselben
Moschee kam ebenfalls das Thema auf, ob Frauen wihrend der Menstruation oder

92 SPIELHAUS 2006: 65.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

in anderen besonderen Fillen den Frauengebetsraum aufsuchen kénnten.*® Hier
stellten zwar relevante Hadithe die Basis dieser Diskussion, doch wie in einer Dis-
kussion iiblich, wurden Argumente ausgetauscht und gegeneinander abgewogen.
Die Diskutantinnen beriefen sich auf exegetische und legalistische Interpretatio-
nen von relevanten Hadithen, ohne dass sie benannt oder im Detail ausgefithrt
wurden. Anders als Nilitfer verzichteten diese Frauen darauf, ihre eigene Praxis
spezifisch zu benennen oder diese zu legitimieren. Die Moschee und den Frauen-
gebetssaal wihrend der Menstruation aufzusuchen, wirft demnach weitreichende
Fragen unter Frauen auf: Diese betreffen das Betreten, das Durchqueren und den
Aufenthalt in der Moschee, im Gebetssaal oder im Frauengebetssaal. Dies fordert
zugleich den Umgang mit der hegemonialen Auffassung heraus, dass ihnen wih-
rend dieser Phase eine rituelle Unreinheit zugeschrieben wird. Sowohl wihrend
der Feier zur Nacht der Wiinsche als auch in der expliziten Diskussion der inter-
kulturellen Frauengemeinschaft wurden das Beten, das Fasten, das Rezitieren oder
das Beriihren des Korans, fiir die es in der Zeit der Menstruation ebenfalls hadith-
und koranbasierte legalistische Einschrinkungen wegen des Kriteriums der Un-
reinheit gibt, nicht erwihnt oder hinterfragt. Dies deutet darauf hin, dass anhand
der Haltungen zu der Frage, ob menstruierende Frauen den Gebetssaal oder die
Moschee aufsuchen kénnen, insbesondere die Vorstellung von masgid ausgehan-
delt wurde: In der Altstadt-Moschee wird der Hauptgebetssaal von Allen als masgid
ausgewiesen und anerkannt. Fir den Frauengebetssaal, der ebenfalls als masgid
bezeichnet wird, gilt dies offensichtlich nicht unangefochten. Auf der einen Sei-
te sind Frauen stolz auf ihren eigenen Frauengebetssaal und benennen ihn auch
masgid. Auf der anderen Seite gibt es die Wahrnehmung, dass dieser nicht Teil
einer »richtigen Moschee«®* bzw. gar »kein Gebetssaal«*® sei. Beide Positionen ka-
men in Bezug auf etwas spezifisch Weibliches, nimlich der Menstruation, auf.

In der Diskussion der Interkulturellen Frauengemeinschaft kristallisierten sich
drei unterschiedliche Positionen anhand des Umgangs mit den religiosen Quellen
heraus, die im Folgenden analysiert werden sollen:

In der zuerst vorgebrachten Position beriefen sich einige Frauen auf Hadithe,
die den Aufenthalt von menstruierenden Frauen innerhalb der Moschee sanktio-
nieren,”® und beziehen dies auch auf den Frauengebetssaal der Altstadt-Moschee.

93  Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft mit Vortrag: »Gebet in der Ge-
meinschaft —was man beachten sollte«, 31.01.2016, Altstadt-Moschee.

94  Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, Vortrag: »Gebet in der Gemein-
schaft—was man beachten sollte«, 31.01.2016, Altstadt-Moschee. Sabia bejahte es, dass men-
struierende Frauen den Frauengebetssaal der Altstadt-Moschee betreten dirfen, weil das ja
»keine richtige Moschee«sei.

95  Feldnotiz, Laylat ar-Raga’ib/Regaib Kandili, 23.4.2015, Altstadt-Moschee, Niliifer.

96  Als der Prophet eine Frau darum bat, etwas aus dem masgid zu holen, entgegnete sie ihm,
dass sie doch menstruiere. Er erklarte ihr, dass dies eine Sache sei, die nicht in ihrer Hand

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.

229


https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Moscheeleben in Deutschland

Die zweite Position hinterfragte — ganz dhnlich wie Niliifer — die legalistische Re-
gel auf Basis dieser Hadithe und auch die betreffenden Hadithe selbst nicht, stellte
aber den Charakter des Frauengebetssaals als Gebetssaal generell in Frage. In der
Konsequenz wurde das Betreten des Frauengebetssaals fiir menstruierende Frauen
moglich. Die dritte Position lehnte die normative Regel ebenfalls nicht ab, stellte
aber auch den Charakter des Frauengebetssaals als Gebetssaal nicht zur Dispo-
sition. Stattdessen wurde ein héherer Wert fiir den Aufenthalt menstruierender
Frauen im Frauengebetssaal vorgebracht, nimlich Wissenserwerb.

Der fiir die Ausgangsposition wichtige Hadith, aus dem abgeleitet wurde, dass
menstruierende Frauen den Gebetssaal nicht betreten ditrfen, wurde nicht explizit
ausgefithrt, aber auf Teile davon verwiesen. Ausgefithrt wurde lediglich derjeni-
ge Hadith, nach dem der Prophet Muhammad das Feiertagsgebet auflerhalb des
masgids geleitet habe, damit auch menstruierende Frauen am Feiertagsgebet teil-
haben kénnen, ohne selbst zu beten. Der Prophet soll das Gebet daher auf den
Hof der Moschee in Medina verlegt haben. Martina, die sich auf diesen Hadith
bezog, wertete dies als Inklusion der menstruierenden Frauen, die zwar nicht ri-
tuell mitwirken, aber korperlich teilhaben kénnen. Durch diese Praxis werde aber
auch deutlich, dass den menstruierenden Frauen der Zutritt in die inneren Riu-
me der Moschee ausnahmslos verwehrt sei, so ihre Position.”” Dadurch, dass in
der Altstadt-Moschee nicht nur die fiinf Tageszeitgebete verrichtet werden, son-
dern auch das Freitagsgebet und zwar explizit auch im Frauengebetssaal, sei der
Raum ein masgid und als solcher wiirden die Regeln des masgids auch fir diesen
Raum gelten. Gegen diese Vorstellung wandten sich andere Akteurinnen: In einer
»richtigen Moschee« kénnten menstruierende Frauen nicht hinein, aber hierher
schon.®® Sabia, die die Legitimation, »keine richtige Moschee« anbrachte, war sich
auch nicht ganz sicher, wie sie nun den Frauengebetssaal in der Altstadt-Moschee
verstehen sollte. In ihrer Wahrnehmung ist der masgid der Moschee ein anderer
Raum, nimlich derjenige mit den Insignien im Erdgeschof, den sie aufgrund ihres
Geschlechts kaum nutzt und wihrend ihrer Menstruation auch nicht nutzen witr-
de. Gleichzeitig ist ihr bewusst, dass der Raum hier explizit als masgid fiir Frauen
lanciert ist. Sie versucht die Diskrepanz mit der Unterscheidung von Moscheen
zu iberbriicken: »Moscheen in islamischen Lindern« seien »richtige Moscheenc,

liege und sie daher den masgid durchqueren kénne. In der legalistischen Tradition wird aus
diesem Hadith gefolgert, dass eine menstruierende Frau sich nichtin einer so ausgezeichne-
ten Moschee aufhalten durfe, aber sehr wohl diese durchqueren kénne. Es existieren meh-
rere Versionen dieses Hadithes, die auch unterschiedlich verbiirgt sind. Cenauer konnte der
Wortlaut nicht eruiert werden.

97  Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee,
Martina.

98  Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee,
Sabia.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

das Gebiude hier eher nicht. Woran macht sie das fest? Sie kann die Wahl ihrer
Begriffe nicht erkliren, es stellt sich fiir sie aufgrund Ihrer Wahrnehmung von
Moschee so dar. Fiir sie ist die Altstadt-Moschee natiirlich eine Moschee, aber ihr
fehlt doch das Moscheeliche einer Moschee. Die Altstadt-Moschee entspricht somit
nicht dem Bild von Moschee, das sie dispositionell hat. Die Moscheen hierzulande
sind umgebaute bestehende Gebiude, die nicht mal rudimentir an Moscheebau-
ten woanders erinnern. Die Moschee in Medina aber, in der der Prophet Feier-
tagsgebete explizit auf dem Hof geleitet hat, damit menstruierende Frauen zuho-
ren konnen, bezeichnet sie als »richtige Moschee«, wihrend die Altstadt-Moschee
nur der Funktion nach eine Moschee sei, jedoch nicht dem originiren Ursprung
des Gebiudes nach. Sabias Ausfithrungen sind so zu verstehen, dass der Frauen-
gebetsraum eben nur funktional ein solcher ist, aber nicht seinem Wesen nach;
daher das Attribut »richtig« in diesem Zusammenhang. Der von Martina als »isla-
mische« Norm vorgebrachte Charakter des Gebetssaalverbots hinterfragt sie nicht
und bringt auch keine theologischen Argumente bei, warum diese Norm ungiiltig
sein konnte. Sabia stellt somit ihr Argument als Einzelfall dar und bezieht diesen
nur auf die Altstadt-Moschee bzw. auf andere dhnlich umfunktionierte Moschee-
gebaude in Deutschland. Niliifer hatte soziale und wissensrelevante Aspekte der
Anwesenheit von menstruierenden Frauen in der Moschee — Kinder hiiten, Pre-
digt und Koranrezitation horen - zur Untermauerung ihrer Sicht, dass es sich
beim Frauengebetssaal um keinen Gebetssaal handele, betont. Somit wird in bei-
den Fillen die jeweils eigene Praxis legitimiert bzw. ein Einzelfall kreiert, ohne die
Normvorstellungen anderer zu delegitimieren: Termini (hier: masgid) werden ohne
klassischerweise notwendige legalistische Beweise gedeutet. Eine dritte Position,
die von Saida vorgebracht wurde, bestritt allerdings deutlich, dass der Frauenge-
betsraum kein masgid sei: Da hier im Frauengebetssaal ebenfalls Gebete verrichtet
wiirden, sowohl die finf Tagesgebete als auch das Freitagsgebet, und er sich inner-
halb einer Moschee befinde, sei es ein masgid. Unausgesprochen blieb, dass ja dann
der betreffende Hadith auch hier Geltung haben miisste. Aber eine weitere Funk-
tion des masgids sei hoher zu werten als der reine Wortlaut dieser Hadithe: Hier
werde Wissen erworben. Und wenn jemand regelmifiig zum Wissenserwerb in die
Moschee kime, z.B. in die jeweilige Frauengruppe, kénne man das auch wihrend
der Menstruation machen.” Interessant war, dass es Saida war, die dieses Argu-
ment in die Diskussion einbrachte, die sonst bei solchen Gesprichen hiufig auf die
religiose Autoritit des Imams verwies und die Anwesenden nach Beweisen fiir ihre
vorgebrachten Vorstellungen fragte. Saida erklarte, dass sie hier Wissen iiber den
Islam, also ‘ilm, erfahren. ‘Ilm erlernen sei hoher einzustufen als die Unreinheit

99  Feldnotiz, Treffen der Interkulturellen Frauengemeinschaft, 31.01.2016, Altstadt-Moschee,
Saida.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.

231


https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Moscheeleben in Deutschland

der Frau, wie auch schon die Praxis des Propheten zum Feiertagsgebet verdeutli-
che: Der Prophet habe menstruierende Frauen explizit nicht aus der Feier ausge-
schlossen und ebenfalls explizit das Horen der Predigt fiir diese Frauen ermdglicht.
Der Wissenserwerb (durch das Horen der Predigt und der Koranrezitation) wurde
ja auch schon auflerhalb dieser Gruppe von Niliifer als Argument stark gemacht.
Diese dritte Position relativiert somit auf der einen Seite die rigide Anwendung
eines Verbots, legitimiert durch eine bestimmte Deutung eines Hadithes. Auf der
anderen Seite nimmt sie auch den Argumentationsstrang »Frauengebetsraum ist
kein masgid« nicht auf.

Es gab insgesamt keinen durchgehenden Konsens bei dieser Frage. Zum
Schluss verwies Martina, die fiir die Anwendung des Verbots auch im Frauen-
gebetsraum plidierte, auf das deutschsprachige Werk »Handbuch Islam« von
Ahmad Abdurrahman Reidegeld'®® und lehnte es vehement ab, dass menstru-
ierende Frauen den Frauengebetssaal der Altstadt-Moschee aufsuchen, egal zu
welchen hehren Zwecken auch immer, und schiittelte noch ein paar Mal mit dem
Kopf. Die Argumente wurden schlie8lich auch so stehen gelassen. Auffallend
war, dass bis auf Sabia keine der anwesenden Frauen ihre eigene Praxis zum
Gegenstand der Ausfithrungen machte. Damit konnten die Teilnehmerinnen diese
Frage auf einer legalistischen und kognitiven Grundlage diskutieren, ohne dass
sie die Giiltigkeit/Ungiiltigkeit ihrer persénlichen Praxis zur Diskussion gestellt
haben und ihren eigenen Umgang in die Nihe einer Norm geriickt haben. Bei
der Diskussion der Norm und ihrer Quellen nannten die Akteurinnen selten
legitimatorische Quellen explizit, sondern verwiesen lediglich auf die Hadithe,
deren Legitimation teilweise mit den hadithwissenschaftlichen Begriffen stark und
schwach bekriftigt wurde.

Eingangs stellte ich die Frage, ob der Umgang der Frauen mit dem Moschee-
besuch wihrend der Menstruation als subversive Praxis zu bewerten ist, oder als
Zeichen der generellen Verhandelbarkeit von islamischem Wissen. Beides ist zu
beobachten gewesen: Niliifers und Sabias Argumente, mit denen sie den Frauen-
gebetssaal nicht als Gebetssaal ausweisen, sind als subversive Praxis aufzufassen,
da sie normativierte Regeln — wie sie Martina vorbringt — unterlaufen, ohne die
Normativitit der betreffenden Hadithe selbst in Frage zu stellen. Dadurch schaf-
fen sie aber gleichzeitig normherausfordernde Praktiken. Saidas Argument von
der héheren Stellung des Wissenserwerbs dagegen verweist auf eine generelle Ver-
handelbarkeit von islamischer Normativitit. Den entsprechenden Hadith weist sie

100 Ahmad Abdurrahman Reidegeld ist promovierter Islamwissenschaftler und leitet Kurse am
privaten Islamologischen Institut, welches an verschiedenen Orten in Deutschland, Oster-
reich und in der Schweiz ein Studium in »Islam-Wissenschaften« anbietet. Siehe zu diesem
Institut: KAmp 2010.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lIl. Die Moschee als gegenderter Ort

auch nicht zuriick, relativiert aber die Deutung, die von Martina vorgebracht wur-
de, und kehrt sie sogar in ihr Gegenteil um. Aus demselben Hadith kénnen somit
zwei verschiedene normative Praxen herausgelesen werden.

Es sollte noch darauf hingewiesen werden, dass nach Katz die Frage von »ritual
purity« und ergo von ritueller Unreinheit, die durch Menstruation hervorgerufen
werde, »was not an issue that played a central role in the discussion of women’s
mosque attendance in classical legal works«.””" Das Thema erscheine lediglich als
»rationale for the general exclusion of women from mosques«, die auf anderen
Argumenten beruhe, und dann auch nur mit der Betonung, dass Menstruations-
blut die Moschee beschmutzen konnte.'** Tatsichlich komme diese Frage der Rein-
heit/Unreinheit erst in spiteren Jahrhunderten auf und beziehe sich vornehmlich
auf Hadithe, die den Moscheebesuch von Frauen und Minnern im Zustand der
Unreinheit generell verbieten. Diese seien aber schon in klassischen Werken als
schwach eingestuft worden.'®® Dass gerade puristische Gelehrte wie Muhammad
al-Albani (1914-1999) in der Moderne diesen Hadithen keine normweisende Giiltig-
keit zusprechen,™ liegt an der puristischen Kritik an der islamischen Tradition,
die die Moderne insbesondere auszeichnet.’® Die Diskussionen itber diese Themen
in der Altstadt-Moschee zeigen daher an, wie in einer lokalen Moschee Fragen und
teilweise auch Debatten iiber legalistische Methoden im Spannungsfeld zwischen
einer als normdefinierend angesehenen islamischen Tradition und Hinterfragung
von bestimmten Vorstellungen in der Praxis oszillieren.

Schlussfolgernd aus den bisherigen Feldanalysen lisst sich zusammenfassen,
dass der Begriff masgid mehrfach sinngebend genutzt wird und zugleich punktuell
und funktional aufgefasst wird: Als masgid bezeichnet, wird der Raum der Frau-
en symbolisch in denselben Zustand wie der eigentliche Gebetssaal erhoben, wo-
mit die Frauen einen bestimmten Bereich der Moschee fiir sich reklamieren kén-
nen (»gehort uns«, »nur fiir Frauen«). Damit ist der oberflichlichen Teilhabe von
Frauen am Moscheeleben entsprochen. Mit der Benennung des Ortes als masgid
bekommt er zudem eine Heiligkeit zugesprochen, an der Frauen symbolisch teil-
haben kénnen. Heiligkeit bedeutet, dass damit der masgid-Raum eben kein Raum
wie jeder andere ist, sondern Regeln unterworfen ist: In den Gebetssilen in allen
Moscheen binden sich in der Regel Frauen Kopftiicher um, bevor sie ihn betre-
ten. In den Versammlungsriumen und in den Frauengebetssilen dagegen sitzen
die in der Offentlichkeit unverhiillten Frauen teilweise auch ohne Kopfbedeckung

101 KATZ 2014: 284.

102 Vgl KATZ 2014: 284.

103 Vgl. KATZ 2014: 283-285.

104 Vgl. KATZ 2014: 285. Siehe zur Neubewertung von Hadithen bei al-Albaniund seine Ansichten
zum Moscheebesuch von Frauen: Ebd.: 282-287.

105 Siehe Abschnitt I, Kap. 1.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.

233


https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Moscheeleben in Deutschland

und legen diese erst zum Gebet an.’*® Auch beim Umgang mit anderen Fragen at-
testieren Frauen dem Frauengebetssaal nicht notwendigerweise die Tabu-Regeln
des masgids, wenn sie z.B. hier ihre Kleinkinder wickeln (also die Gefahr in Kauf
nehmen, dass der Teppich mit Windelschmutz in Berithrung kommen kann).**’
Das heif3t, dass in Rechnung gestellt werden muss, dass sich die Frauen im Ge-
betssaal anders fithlen als in einem Versammlungsraum und im Frauengebetsaal,
namlich weniger privat und weniger geschiitzt. Der masgid-Raum bekommt durch
das Gefiihl, das die Akteurinnen inkorporiert haben, eine Bedeutung, die fiir an-
dere Riaume nicht ausgebildet ist. Um die damit in Verbindung stehenden norma-
tiven Regeln des Moscheebesuchs (z.B. Zustand der Unreinheit) zu umgehen und
den Einschluss aller Frauen zu erreichen, kann der masgid seiner Bezeichnung als
Frauen-masgid entledigt werden, womit nur der Hauptgebetssaal als masgid gewer-
tet wird. Aus den geschilderten unterschiedlichen Interessen und Vorstellungen
der Moscheebesucherinnen erklirt sich die Bedeutung, die sie der Auseinander-
setzung um den Begriff masgid einriumen.

3. Teilnahme von Frauen an Freitags- und Feiertagsgebeten

Im Folgenden soll es um eine religiése Praxis von Frauen gehen, der in Studien iiber
islamisches Leben in Deutschland und auch europaweit, kaum nachgegangen wird,
namlich die Teilnahme von Frauen an Gemeinschaftsgebeten, an denen Frauen
nicht natiirlicherweise mitwirken: Dies betrifft das Freitagsgebet, Feiertagsgebete
und das Totengebet.'*®

Es wurde schon im Eingangskapitel darauf verwiesen, dass die Nutzung der
Moscheen von Frauen zur Verrichtung der Tageszeitgebete (unabhingig davon, ob
sie in der Gemeinschaft verrichtet werden oder die Moschee lediglich als Ort ge-
nutzt wird, um diese fiir sich selbst zu vollziehen) und gerade fiir die Frequentie-
rung der Freitagsgebete und der Feiertagsgebete von der Erreichbarkeit und rium-
lichen Ausstattung abhingig ist:

106 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

107 Feldnotiz, islamisches Neujahr/Hicri Yilbasi, 04.11.2013, Altstadt-Moschee.

108 Inbisherigen Studien wird in der Regel nur darauf aufmerksam gemacht, dass nach normati-
ver Lesart beispielsweise das Freitagsgebet fiir Frauen keine religiose Pflicht darstellt. Zeug-
nisse von doch teilnehmenden Frauen in Deutschland hat lediglich BEiLscHMIDT dargelegt.
Vgl. BEILSCHMIDT 2015: 139-140. Studien wie GAMPER 2011 und REISINGER 2015 iber muslimi-
sche Frauengruppen und ihre Moscheepraxis gehen nicht darauf ein. Tatsachlich wird eher
weibliche Gebetsleitung, aber nicht die Teilnahme an den Gemeinschaftsgebeten themati-
siert: Siehe z.B. JACOBSEN 2010: 93, siehe auch SPIELHAUS 2012, in der dezidiert eine deutsche
Imamin vorgestellt wird. Siehe fiir die Rekonstruktion von weiblicher Teilnahme an Freitags-
gebeten in der vormodernen Ara: KaTz 2014: 113ff, fiir moderne Entwicklungen in muslimi-
schen Mehrheitsgesellschaften: Katz 2014: 261ff.

https://dol.org/1014361/9783839450451-013 - am 13.02.2026, 19:44:09.



https://doi.org/10.14361/9783839450451-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

