
III. 
Umgang der Verletzten mit 

Verletzungen – Zwischen Vergeltung 
und Vergebung

153

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lisanne Teuchert

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn
Zugänge zu retributiven Emotionen aus der Perspektive 
theologischer Anthropologie

1 Unmögliche Zugänge?

Auf Verletzungen reagieren wir emotional unterschiedlich. Eine 
Möglichkeit, die mit diesem und dem folgenden Beitrag in den Blick 
genommen werden soll, ist der Wunsch nach Rache.1 Rache gilt als 
hochemotionales Phänomen2 und eignet sich schon allein deswegen 
für eine genauere Betrachtung im Rahmen dieses Bandes. Rache 
und Rachedurst sind darüber hinaus für eine theologische Betrach­
tung interessant, weil sich die christliche Theologie traditionell mit 
Rache und den Emotionen, die dabei im Spiel sind, schwergetan hat.

Im Ethos des Christentums steht Rache häufig für das Andere, für 
das, was abgewiesen werden soll, für das, was dem Eigenen zutiefst 
widerspricht. So ist in einem Standardwerk der evangelischen Theo­
logie, der Theologischen Realenzyklopädie, zu lesen, es sei geradezu 
die „Substanz des christlichen Glaubens“, „den ‚Geist der Rache‘ 

1 In diesem Beitrag verarbeite ich weitgehend Material aus meiner Habilitations­
schrift, die Open Access über die Verlagsseite von De Gruyter zugänglich ist: 
Teuchert, Lisanne, Die Wiederkehr der Rache. Emotionen, Überzeugungen und 
Praktiken aus theologischer Perspektive, Theologische Bibliothek Töpelmann 
210, Berlin/Boston 2024, Open Access unter: https://www.degruyter.com/docum
ent/doi/10.1515/9783111389141/html.

2 Vgl. Ott, Martin, Art. Rache I. Religionsgeschichtlich, in: Lexikon für Theologie 
und Kirche 8, 1999, 790f., 790; Volkmann, Stefan, Art. Rache III. Dogmatisch 
und ethisch, in: Religion in Geschichte und Gegenwart 7, 42004, 12f., 12; Bie­
berstein, Klaus/Bormann, Lukas, Art. Rache, in: Frank Crüsemann u.a. (Hg.), 
Sozialgeschichtliches Wörterbuch zur Bibel, Gütersloh 2009, 454f., 454.

155

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783111389141/html
https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783111389141/html


zu überwinden“3. „Wovon sollte sich der Christ in seinem Handeln 
bestimmen lassen, wenn nicht von der Überwindung des Geistes der 
Rache?“4 Luther zählte den Verzicht auf Vergeltung zu den Kennzei­
chen der Kirche, zu den notae ecclesiae – zwar zu denjenigen, die 
Kirche nicht konstituieren, wie die Predigt des Evangeliums oder die 
Sakramente dies tun, aber doch zu den weiteren Kennzeichen, die 
das Leben der Kirche ausmachen.5 Nicht ohne Grund – drückt sich 
doch das Ethos der Bergpredigt in jenem Vers aus, der viele pazifisti­
sche Strömungen im Christentum inspiriert hat: „Ihr habt gehört, 
dass gesagt wurde: Auge um Auge und Zahn um Zahn. Ich aber 
sage euch: Leistet dem, der Böses tut, keinen Widerstand! Wenn 
dich einer auf die rechte Backe schlägt, dann halte ihm auch die 
andere hin.“ (Mt 5,38f.; Zürcher Übersetzung). Deswegen belegte, 
wie der französische Rechtshistoriker Gérard Courtois in seiner um­
fangreichen Bilanz zum westlichen Denken über Rache einführend 
feststellt, das Christentum die Rache mit einem „Radikalismus ohne 
Gleichen“ mit Vorwürfen.6

Auf der anderen Seite kennt die Geschichte der christlichen Theo­
logie durchaus eine Integration des Retributiven. Die Bergpredigt 
wurde immer auch schon in einer abschwächenden Weise inter­
pretiert, und zwar auf katholischer wie evangelischer Seite. Der 
Anspruch des radikalen Racheverzichts wurde z.B. nur einer be­
stimmten Gruppe zugeschrieben, während die „Normalgläubigen“ 
durchaus mit anderen Logiken zu leben haben.7 Zu diesen Logiken 

3 Rohrmoser, Günter, Art. Atheismus I/3. Philosophische Aspekte der Geschichte 
des neuzeitlichen Atheismus, in: Theologische Realenzyklopädie 4, 1979, 364–371 
(Literatur mit Martin Schmidt: 372), 369. Die Formulierung „Geist der Rache“ 
übernimmt Rohrmoser hier von Nietzsche.

4 Ebd.
5 Vgl. Neebe, Gudrun, Art. Kennzeichen der Kirche (notae ecclesiae), in: Religion 

in Geschichte und Gegenwart 4, 42001, 927–929, 928.
6 So das Urteil von Courtois in seiner Einführung in das westliche Denken über 

die Rache; vgl. Courtois, Gérard, La vengeance, du désir aux institutions. Intro­
duction, in: ders. (Hg.), La vengeance dans la pensée occidentale, La vengeance. 
Études d’ethnologie, d’histoire et de philosophie 4, Paris 1984, 8–45, 17.

7 Solche Modelle stellen z.B. die ‚Zwei-Stufen-Ethik‘ des Mittelalters oder die Zwei-
Reiche-/-Regimente-Lehre mit der Unterscheidung von Amtsperson/Christper­
son in der Reformation dar. Vgl. Luz, Ulrich, Das Evangelium nach Matthäus, 
Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament, Bd. I/1, Düssel­
dorf 52002, 394–396.

Lisanne Teuchert

156

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Weltlichen gehören etwa das Strafrecht und die Kriegsführung. 
In beiden Gebieten haben christliche Stimmen dazu beigetragen, 
Vergeltung als Strafe oder als legitimes Mittel in einem gerechten 
Krieg zu rechtfertigen.8 Interessanterweise – und das ist für das The­
ma dieses Bandes besonders relevant – ist es aber dann gerade die 
Emotionalität, die eine Unterscheidung zwischen dem Integrierten 
und dem Abgewiesenen erlaubt. Rache nämlich, die immer die Kon­
notation des Emotionalen, Impulsiven, Überschießenden mit sich 
trägt, muss in der Vergeltungstheorie der Strafe abgewendet werden. 
Weil sie emotional ist, ist sie gefährlich und unkontrolliert. Deswe­
gen muss sie in die Vergeltungslogik der Strafe hinein kanalisiert 
werden, um einen funktionierenden Rechtsstaat aufrechtzuerhalten, 
der allein das Gewaltmonopol besitzt, anstatt in Fehden von verfein­
deten Familien und Gruppen auszuarten.9 Vergeltung ist dann Teil 
der Gerechtigkeit, der distributiven, austeilenden Gerechtigkeit, die 
Lohn und Strafe nach Verdienst und Vergehen verteilt. Diese Art 
Gerechtigkeit für den weltlichen Bereich konnte die Theologie lange 

8 Vgl. für die Lehre vom gerechten Krieg Thomas von Aquin; so eingeordnet 
bei Bovon, François, Das Evangelium nach Lukas, Evangelisch-Katholischer 
Kommentar zum Neuen Testament, Bd. III/1, Ostfildern 22012, 325; Courtois 
(s. Anm. 6), 19. Vgl. für die Vergeltungstheorie der Strafe: Anselm, Reiner, Strafen. 
Protestantismus, in: Michael Klöcker/Udo Tworuschka (Hg.), Ethik der Weltre­
ligionen. Ein Handbuch, Darmstadt 2005, 249–254, 251; Herv. i. O.: „Obwohl 
die Reformation sich strikt gegen die Verschränkung von Kirche und weltlicher 
Macht ausgesprochen hatte, neigt der Protestantismus, insbesondere das Luther­
tum zu einer theologischen Überlegitimierung des Staates, der als Garant der 
von Gott geschaffenen Ordnung der Gesellschaft aufgefasst wird. [...] In der im 
18. und 19. Jahrhundert auflebenden rechtsphilosophischen Diskussion um die 
Legitimation des Strafrechts positioniert sich die Mehrzahl der protestantischen 
Theologen damit auf der Seite der klassischen Strafrechtsschule.“

9 Vgl. Günther, Klaus, Die symbolisch-expressive Bedeutung der Strafe. Eine neue 
Straftheorie jenseits von Vergeltung und Prävention?, in: Cornelius Prittwitz 
(Hg.), FS für Klaus Lüderssen. Zum 70. Geburtstag am 2. Mai 2002, Baden-Ba­
den 2002, 205–219, 211f.; Ott (s. Anm. 2), 790: „Im Unterschied z[ur] Vergeltung 
(Ius talionis) od[er] z[ur] Strafe, wo ein Rechtsrahmen die Wiederherstellung 
verlorener Ehre od[er] Güter regelt, legitimieren sich Handlungen aus R[ache] 
v. a. aus dem emotionalen Verletztsein u[nd] können deswegen ungezügelt, maß­
los, willkürlich u. unangebracht sein“.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

157

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zeit nicht hoch genug loben.10 Vergeltung ist gerecht; Rache aber, die 
emotional ist, moralisch verwerflich.

Wenn Rache und Vergeltung also einerseits ganz verworfen wur­
den, andererseits Vergeltung zwar anerkannt, aber gerade die Emo­
tionalität im Umfeld des Rächens zum bleibend verwerflichen Punkt 
wurde – kann es dann zu den Emotionen des Retributiven überhaupt 
einen theologischen Zugang geben oder ist dieser von vornherein 
verstellt? Auf dem Weg zu einer Antwort sollte zunächst das Phä­
nomen dieser Emotionen genauer erkundet werden (2). Von dort 
aus werden zwei konträre Bewertungen solcher Emotionen aus der 
Theologiegeschichte vorgestellt. Nach dem Gesagten ist es kaum 
verwunderlich, dass es auf der Suche nach einem theologischen 
Zugang zunächst um einen negativen Zugang gehen wird, nämlich 
die Tradition, Zorn als „Todsünde“11 zu verwerfen (3). Danach wird 
aufgezeigt, wieso unter veränderten Voraussetzungen heute von die­
sem dezidiert negativen Zugang abgewichen werden müsste, wobei 
ein zweiter theologischer, nun positiver Zugang einbezogen wird 
(4). Schließlich wird eine Perspektive entworfen, die für einen ge­
genwärtigen Zugang der Theologie zu Emotionen des Retributiven 
angemessen erscheint (5).

2 Retributive Emotionen – welche sind das?

Wie schon angesprochen: Wenn Menschen verletzt werden, zeigen 
sie unterschiedliche emotionale Reaktionen. Reue, Trauer, Wut, 
Angst, all das gehört zum Spektrum möglicher Reaktionen, das 
dieser Band breit in den Blick nimmt. Wenn von Rache die Rede 
ist, stellt die philosophische Entfaltung der „Aggressionsaffekte“, die 
Christoph Demmerling und Hilge Landweer in ihrer „Philosophie 
der Gefühle“ vorgelegt haben, einen möglichen Anhaltspunkt dar.12 

Hier handelt es sich um ein bestimmtes Spektrum an Emotionen, 
das Demmerling/Landweer in einem Zusammenhang behandeln, 

10 Vgl. Anselm (s. Anm. 8), 251; Bondolfi, Alberto, Art. Rache III. Ethisch, in: 
Lexikon für Theologie und Kirche 8, 1999, 792.

11 Zur Begrifflichkeit s.u. unter 3.
12 Vgl. Demmerling, Christoph/Landweer, Hilge, Philosophie der Gefühle. Von 

Achtung bis Zorn, Stuttgart/Weimar 2007, 287–310.

Lisanne Teuchert

158

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber auch differenzieren. Im Einzelnen zählen sie Ärger, Wut, Hass, 
Neid, Eifersucht, Zorn und Empörung dazu. Sie alle verbindet eine 
Ausrichtung nach außen, sie sind aggressiv oder haben aggressive 
Seiten.13 Sie unterscheiden sich aber zum einen in ihrem Abstrakti­
onsgrad bzw. der vorausgesetzten Personenkonstellation. Ärger und 
Wut kann ich auch gegenüber einem defekten Computer empfin­
den; Hass und Zorn dagegen nur auf Personen. Neid und Eifer­
sucht setzen sogar einen Vergleich zwischen Personen voraus; beim 
Neid gibt es mindestens zwei – mich und den anderen –, bei der 
Eifersucht mindestens drei. Eine Stufe weiter geht nach Demmer­
ling/Landweer der Zorn. Denn er setzt die Wahrnehmung von Un­
recht voraus. Es ist also nicht nur die eigene Interessenlage betrof­
fen, sondern auch das Recht, oder das, was als recht und unrecht 
empfunden wird. Damit wird eine abstrakte interpersonale Ebene 
betreten.14 Das ist auch bei Empörung so, allerdings geht sie noch 
eine Stufe weiter, weil ich Empörung auch stellvertretend für das 
Unrecht, das anderen widerfahren ist, empfinden kann, und weil ich 
auch über Verhältnisse empört sein kann, nicht nur über Personen.

Zum anderen lassen sich diese Aggressionsaffekte auch entlang 
ihrer moralischen Wertung differenzieren. Gerade wegen ihres Be­
zugs zum Gerechtigkeitsempfinden sind Zorn und Empörung mora­
lisch hochgeachtet – die Tradition des „gerechten Zorns“ ist lang und 
reicht von der Antike bis zum „Empört euch“ Stéphane Hessels.15 
Hass und Neid etwa werden hingegen im Allgemeinen verachtet. 
Dieses polare Spektrum in der Bewertung solcher Emotionen wird 
im Folgenden noch eine Rolle spielen. Interessant ist außerdem, dass 
Demmerling/Landweer diese Emotionen trotz ihrer Eigenarten in 
einem Spektrum sehen, sodass der eine Affekt in den anderen um­
schlagen kann oder moralisch geächtete Affekte schnell mit einem 
hochgeachteten Affekt zugedeckt werden: Ich bin dann nicht nei­
disch, sondern empört. Demmerling/Landweer sprechen hier von 
Deckaffekten.

13 Vgl. a.a.O., 289.
14 Vgl. a.a.O., 309.
15 Vgl. Hessel, Stéphane, Empört Euch!, Berlin 2011; Demmerling/Landweer (s. 

Anm. 12), 289.301–306; siehe näher unten unter 5.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

159

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was Rache betrifft, legt sich der Bezug zum Zorn besonders na­
he16 – Rache wollen Menschen in der Regel an Personen nehmen, 
von denen sie eine konkrete Verletzung17 erfahren haben (oder das 
so wahrnehmen), und empfinden dabei die Verletzung als Unrecht. 
Zu denken gibt aber auch die Darstellung der „Aggressionsaffekte“ 
in einem Kontinuum: Im Erleben liegen diese Affekte nahe beiein­
ander. Wer einen Rachewunsch empfindet, mag sich – im Sinne der 
„Deckaffekte“ – wegen der höheren moralischen Wertung als gerecht 
zürnend oder empört ausweisen, kann aber auch schlicht von Wut, 
Neid oder Eifersucht getrieben sein.

3 Zorn als „Todsünde“

Dass sich die christliche Theologie mit retributiven Emotionen be­
sonders schwertut – und nicht nur mit solchen, die explizit einen 
Rachewunsch enthalten, sondern insgesamt mit aggressiven Emotio­
nen –, hängt mit der Tradition zusammen, den Zorn als eine der 
„sieben Todsünden“ einzuordnen. Gleich vorweg sei zum Begriff 
gesagt: hier von „Todsünden“ zu sprechen, gerade was altkirchliche 
und mittelalterliche Kataloge betrifft, hat sich im Sprachgebrauch 
eingeschliffen. In der Tradition des Begriffs steht eine „Todsünde“ 
einer „lässlichen Sünde“ gegenüber.18 Eigentliches Anliegen der Al­
ten Kirche war allerdings, zu klären, was das „Wesen“ der Sünde 
ausmacht, woher die konkreten einzelnen Sünden also eigentlich 
kommen. Dafür wird der Begriff „Wurzelsünde“ gebraucht.19 Man 

16 Aristoteles hat Zorn und Vergeltungswunsch unmittelbar verknüpft, vgl. Aristo­
teles, Rhetorik, hg. v. Gernot Krapinger, Ditzingen 2019, 79f. (Rhet II 1, 1378a).

17 Das unterscheidet Zorn im Übrigen von Hass, der länger anhalten kann und 
weniger anlassbezogen ausfällt; vgl. Teuchert (s. Amm. 1), 35 mit Anm. 41.

18 Vgl. Gründel, Johannes, Art. Sünde V. Theologisch-ethisch, in: Lexikon für 
Theologie und Kirche 9, 2000, 1128–1130, 1129: „Unter Tod-S[ünde] wird jene 
Grundentscheidung od[er] Zieländerung verstanden, die in einer voll zu ver­
antwortenden, frei bejahten schweren Verfehlung […] v[on] Menschen gefällt 
wird, die aber auch in einer zuinnerst erkannten u[nd] bejahten sittl[ichen] wie 
rel[igiösen] Gleichgültigkeit vorliegen kann. Bei der läßl[ichen] S[ünde] wird 
die Abwendung v[on] Gott als dem letzten Ziel od[er] die böse Entscheidung 
gleichsam nur partiell vollzogen.“

19 Vgl. Werbick, Jürgen, Art. Sünde III. Historisch-theologisch, in: Lexikon für 
Theologie und Kirche 9, 2000, 1125f, 1125.

Lisanne Teuchert

160

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versteht die Gedanken der im Folgenden skizzierten Theologen si­
cher besser, wenn man von diesem Anliegen her denkt.

Die Tradition, Zorn unter dem Blickwinkel der Sünde zu betrach­
ten, geht auf das östliche Mönchtum der Alten Kirche zurück. Bei 
Evagrius Ponticus (ca. 345–399) findet sich erstmals eine Liste acht 
solcher Hauptsünden, darunter der Zorn.20 Evagrius sieht den Zorn 
als Störung des Gleichgewichts der Seele. Nur wenn der iraszible, 
der erregbare Teil der Seele (thymos) vom Intellekt (nous) in Zaum 
gehalten wird, gelingt ein inneres Gleichgewicht, das die Vorausset­
zung für das mönchische Leben und besonders das Gebet ist. Zorn 
aber lässt den erregbaren Seelenteil überhandnehmen und nimmt 
dem Intellekt die Kontrolle. Der Zorn blendet den Intellekt;21 das 
Erkenntnisvermögen des Menschen wird durch den Zorn außer 
Kraft gesetzt.22 Auch für moralische Skrupel ist damit kein Platz 
mehr. Der Zorn wühlt die Seele auf und macht jede Kontemplation, 
jede Gottesschau, jedes Wachstum in der Tugend unmöglich. Außer­
dem gefährdet der Zorn nicht nur das eigene Seelenleben und die 
Gottesbeziehung, sondern auch die Sozialbeziehungen. „Denn ein 
Verlangen nach Rache ist der Zorn.“23, schreibt Evagrius. Der Zorn 
führt auch zu nach außen gerichteten Handlungen von exzessivem 
Gewaltpotential und bedroht das Zusammenleben im Kloster oder 
in der Familie. Soziale Schranken hält er nicht ein. So ist der Zorn 
Teil des entstehenden Katalogs von acht, später sieben „Todsünden“, 
die bis in die westliche Tradition der Sündenlehre Einzug gehalten 
haben und die „wohl bedeutendste und nachhaltigste Hinterlassen­
schaft“24 des alten Mönchtums zur Frage der Sünde darstellen. Wäh­
rend das soziale Destruktionspotenzial aus heutiger Sicht in gewisser 

20 Vgl. Stewart, Columba, O.S.B., Evagrius Ponticus and the Eastern Monastic 
Tadition on the Intellect and the Passions, in: Modern Theology 27 (2011), 
263–275, 269: „The system of eight generic thoughts was largely Evagrius’ own 
creation, though he relied heavily on the pioneering work of Origen.“

21 Vgl. Evagrius Ponticus, Der Praktikos (Der Mönch). Hundert Kapitel über das 
geistliche Leben, hg. v. Gabriel Bunge, Weisungen der Väter 6, Beuron 32011, 
19f.; Gillette, Gertrude, Four Faces of Anger. Seneca, Evagrius Ponticus, Cassian, 
and Augustine, Lanham 2010, 23.

22 Vgl. Evagrius Ponticus, Über die acht Gedanken, eingeleitet, übersetzt und hg. v. 
Gabriel Bunge, Weisungen der Väter 3, Beuron 22011, 48.

23 A.a.O., 53. Vgl. auch Gillette (s. Anm. 21), 27.
24 Beatrice, Pier Franco, Art. Sünde V. Alte Kirche, in: Theologische Realenzyklo­

pädie 32, 2001, 389–395, 393.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

161

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weise immer noch nachvollziehbar ist, fußt alles andere auf Voraus­
setzungen, die heute nicht mehr gegeben sind. Darauf ist nun näher 
einzugehen.

4 Veränderte Voraussetzungen: Der emotional turn, 
moralphilosophische Umwertungen und theologische 
Meta-Ethik

Besonders gewichtig für die veränderten Voraussetzungen für die 
Rede von Zorn und anderen Aggressionsaffekten ist die Entdeckung 
der Emotionen überhaupt, die sich seit ca. 30 Jahren nachhaltig auf 
die Geisteswissenschaften auswirkt: der emotional turn. Im Einzel­
nen weist diese Wende in der Sicht auf Emotionen und ihre Thema­
tisierung selbstverständlich viele Verästelungen auf, die hier nicht 
ausgeführt werden sollen. Gemeinsam ist allen diesen Strömungen 
aber, dass Emotionen nicht mehr nur als das Andere zur Rationali­
tät gesehen werden. Kognitivistische Ansätze wie der von Martha 
Nussbaum sehen eine enge Verbindung zwischen Kognition und 
Emotion. Eine Emotion ist demnach ein Werturteil, das „Dingen 
und Personen außerhalb der eigenen Kontrolle eine besondere Be­
deutung für das eigene Wohlergehen zuweist“25. Emotionen haben 
einen konstitutiven Anteil daran, wie wir die Welt wahrnehmen 
und uns in ihr orientieren. Andere verstehen Emotionen eher als 
leiblich-affektiv, so Antonio R. Damasio. Als Mittelposition in die­
ser Debatte sehen viele aktuelle Stimmen Emotionen in der Mitte 
zwischen sinnlicher Perzeption (d.h. leiblich) und prädikativen Ur­
teilen (d.h. intellektuell).26 Wo immer man sich in dieser Debatte 
positioniert: Klar ist, dass ein reiner Dualismus von Rationalität und 

25 Nussbaum, Martha, Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cam­
bridge 2001, 4; Übersetzung nach Biess, Frank, Republik der Angst. Eine andere 
Geschichte der Bundesrepublik, Reinbek bei Hamburg 2019, 28.

26 Vgl. Barth, Roderich, Dogmatik mit Gefühl? Überlegungen zur Re-Psycho­
logisierung der theologischen Hermeneutik, in: Annette Haußmann/Niklas 
Schleicher/Peter Schüz (Hg.), Die Entdeckung der inneren Welt. Religion und 
Psychologie in theologischer Perspektive, Praktische Theologie in Geschichte 
und Gegenwart 36, Tübingen 2021, 73–94, 87f.; Döring, Sabine A. (Hg.), Philo­
sophie der Gefühle, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 1907, Frankfurt a.M. 
2009, 50f.

Lisanne Teuchert

162

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Emotionalität nicht mehr vertreten werden kann. Die Verbrämung 
der Emotionen als primitiv und naturwüchsig, disruptiv und irra­
tional, ohne Urteilsvermögen, ohne Sinn und Verstand, skrupellos 
und manchmal schockierend geschmacklos – so eine Auflistung von 
Robert C. Solomon27 – wurde als leibfeindliche Tradition entlarvt, 
die auf einem cartesischen Dualismus fußt, der heute nicht mehr 
aufrechtzuerhalten ist.28

Auch moralisch lassen sich Emotionen, darunter aggressive Emo­
tionen, nicht mehr einfach nur als Gefährdung darstellen. Im Zuge 
des emotional turn lassen sich Emotionen vielmehr als „Seismogra­
phen der Bedeutung“ verstehen, so ein Buchtitel des theologischen 
Ethikers Christoph Ammann, die uns anzeigen, wo uns Dinge, die 
wir in der Wirklichkeit erfassen, angehen, weil sie etwas Bedeutsa­
mes in uns berühren.29 In der Moralphilosophie wurde das auch 
für den Zorn durchgearbeitet. Mit Glenn Pettigrove lassen sich die 
ethisch achtbaren Funktionen des Zorns wie folgt zusammenfassen: 

27 Vgl. Solomon, Robert C., The Passions. Emotions and the Meaning of Life, Indi­
anapolis 1993, xvi: „primitive and ‚natural,‘ disruptive and irrational, lacking in 
judgment and purpose or reason, without scruples, and sometimes shockingly 
short of taste“.

28 Lange Zeit war ein Leib-Seele-Dualismus in der Theologie, aber auch in der 
Philosophie vorherrschend. Er wird vor allem auf René Descartes zurückge­
führt (1596–1650). Zu seiner Lebenszeit begann sich die Anthropologie als 
Lehre vom Menschen von der Theologie und Metaphysik zu emanzipieren; vgl. 
hierzu und im Folgenden Etzelmüller, Gregor/Fuchs, Thomas/Tewes, Christian, 
Einleitung. Verkörperung als Paradigma einer neuen Anthropologie, in: dies. 
(Hg.), Verkörperung. Eine neue interdisziplinäre Anthropologie, Berlin/Boston 
2017, 1–30, 2. Der Mensch wird nun naturwissenschaftlich beschrieben. Natur 
aber gilt damals als etwas Mechanisches, etwas, was wie ein Uhrwerk funktio­
niert und nach strengen Kausalitäten abläuft. Entsprechend beschreibt Descar­
tes den Körper des Menschen als Maschine. Was dort abläuft, funktioniert 
ohne Beeinflussung durch die Seele. Zwar bleibt die Seele, bleiben Moral und 
Vernunft weiterhin wichtig für den neuzeitlichen Selbstanspruch des Menschen, 
der Körper wird aber ganz davon losgelöst. Der Dualismus zwischen Leib und 
Seele, Körper und Geist, der hier beginnt, war lange sehr wirkmächtig. Das 
wirkt sich auch auf die Sichtweise von Emotionen, die ja körperlich-affektive 
Anteile haben, z.B. Rotwerden, aus.

29 Im Anschluss an Robert S. Roberts: concern based construals. Vgl. Ammann, 
Christoph, Emotionen – Seismographen der Bedeutung. Ihre Relevanz für eine 
christliche Ethik, Forum Systematik 26, Stuttgart 2007, 17.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

163

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1) Zorn30 kann uns dabei helfen, wahrzunehmen, wo die eigene 
Wahrnehmung mit vorherrschenden Konstruktionen von Wirklich­
keit kollidiert (‚epistemic claim‘). 2) Zorn zeigt die Hochschätzung 
dessen, was im Vorfeld verletzt wurde (‚evaluative claim‘). 3) Zorn 
kommuniziert wichtige moralische Botschaften: über uns und unse­
re Werte, aber auch gegenüber dem Aggressor, als Zeichen, dass wir 
ihn auch anderer Möglichkeiten für fähig halten (‚communicative 
claim‘). 4) Zorn kann zu Veränderung motivieren (‚motivational 
claim‘).31

Das bedeutet: Seit Entstehen der Tradition der „Sieben Todsün­
den“ haben sich die epistemologischen und moralphilosophischen 
Voraussetzungen grundstürzend verändert. Doch Gleiches gilt auch 
für die theologischen Voraussetzungen. Sie lassen sich an der Denk­
welt des Evagrius Ponticus ablesen. Evagrius erhält seine philosophi­
sche und theologische Prägung von Platon und Origenes. Das hat 
deutliche Auswirkungen darauf, wie sich das Verhältnis von Welt 
und Glaube für ihn bestimmt. Die Welt nämlich muss der Mönch 
durch Gebet und Kontemplation letzten Endes hinter sich lassen, 
um zur reinen Gottesschau zu gelangen. Der spirituelle Weg des 
Mönches führt aus der Welt heraus, hinauf in die Sphäre Gottes.32 

Ähnlich wie heute ein Dualismus von Körper und Geist nicht mehr 
denkbar ist, ist eine solche Zuordnung von Welt und Gott undenk­
bar geworden. Das Problematische am Zorn ist in dieser klösterlich-
platonistischen Weltsicht, dass der Zorn den Mönch in der Welt hält 
– während es aus heutiger Sicht gerade das Schätzenswerte am Zorn 

30 Pettigrove, Glen, Meekness and ‚Moral‘ Anger, in: Ethics 122 (2012), 341–370 
spricht von ‚moral anger‘, was gut mit der Charakterisierung von ‚Zorn‘ durch 
Demmerling/Landweer (s. Anm. 12) zusammengeht (s.o., 2).

31 Vgl. Pettigrove (s. Anm. 30), 358f.; Cogley, Zac, A Study of Virtuous and Vicious 
Anger, in: Craig A. Boyd/Kevin Timpe (Hg.), Virtues and Their Vices, New York 
2014, 199–224, 199. Den kommunikativen Aspekt nennt Griswold, Charles L., 
The Nature and Ethics of Vengeful Anger, in: Hilge Landweer/Fabian Bernhardt 
(Hg.), Recht und Emotion II. Sphären der Verletzlichkeit, Neue Phänomenolo­
gie 28, Freiburg i.Br. 2018, 145–195, 177, den evaluativen auf 188f.191.

32 Das schließt nicht aus, dass von dort aus eine Zuwendung zur Welt im Dienst 
der Verkündigung angestrebt werden kann. Vgl. Greschat, Katharina, Sicherheit 
angesichts der menschlichen Ruhelosigkeit? Askese und Schriftauslegung bei 
Gregor dem Großen, in: Werner Röcke u.a. (Hg.), Askese und Identität in 
Spätantike, Mittelalter und Früher Neuzeit, Transformationen der Antike, Ber­
lin/New York 2010, 175–188, 182–184.186.

Lisanne Teuchert

164

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein kann, dass er die Verbundenheit mit der Welt anzeigen kann. 
Diesen Punkt hat nicht erst der emotional turn herausgearbeitet, 
sondern im theologischen Bereich schon die feministische Theologie 
und die Befreiungstheologie.

Hier präsentiert sich eine Einschätzung von Wut und Zorn, die 
in scharfem Gegensatz zur bisher vorgestellten steht. Das lässt sich 
z.B. bei Beverley Wildung Harrison nachweisen. In ihrer Antrittsvor­
lesung am Union Theological Seminary in New York von 1981 geht 
sie auf den Ort von anger – im Spektrum von Demmerling/Land­
weer ließe sich das als „Zorn“ oder „Empörung“ übersetzen – in 
der christlichen Ethik ein.33 Gerade Frauen sollten angesichts ihrer 
Erfahrungen der Versuchung widerstehen, sich in eine Otherworld34 

zurückzuziehen, und sich vielmehr in die Welt hineinstellen, um 
sie mit der Kraft der Liebe umzugestalten. Die Kraft (power), die 
existierende Welt zu beeinflussen, dürfe von einer christlichen Me­
taethik nie unterbetont, sondern müsse bekräftigt und generiert wer­
den. Die Kraft zur Veränderung müsse aus dem berechtigten Zorn 
über die Unterdrückung gewonnen werden. Wie andere kontextuel­
le Theologien auch bindet dieser Ansatz die Erkenntnis von Glau­
benswahrheit an die Erfahrung der Unterdrückung. Der „Locus“ 
der Offenbarung liegt bei Beverly Wildung Harrison im konkreten 
Kampf von Gruppen und communities um die Gabe des Lebens. 
Eine feministische Ethik muss in ihrer Sicht daher profund weltlich 
sein.35 Zorn sei dabei eine Form der Verbundenheit mit anderen, 
eine lebendige Form des Caring. Zorn signalisiere einen gewissen 
inneren Widerstand zur moralischen Qualität der sozialen Bezie­
hungen, in denen Menschen untereinander stehen. Extremer und 
intensiver Zorn drücke eine tiefe Reaktion auf die Handlung uns 
oder anderen gegenüber, mit denen wir verbunden sind, aus.36 Zorn 
verweise darauf, dass sich etwas in der Beziehung ändern müsse.

Die vier Leistungen des Zorns von eben lassen sich also mühelos 
bei Harrison wiederfinden: Die evaluative Leistung des Zorns, die 

33 Vgl. Harrison, Beverly Wildung, The Power of Anger in the Work of Love. 
Christian Ethics for Women and Other Strangers, in: Union Seminary Quarterly 
Review 36 (1981), 41–57.

34 So charakterisiert sie das Projekt von Mary Daly.
35 Vgl. Harrison (s. Anm. 33), 45.
36 Vgl. a.a.O., 49.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

165

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anzeigt, was wertgeschätzt wird, und die kommunikative und moti­
vationale Leistung im Kampf gegen Unrecht liegen auf der Hand. 
Aber auch die epistemische Funktion des Zorns findet sich bei 
Harrison wieder: Zorn gibt nicht nur die Kraft, einmal erkanntes 
Unrecht zu verändern, sondern ist selbst schon mit der Erkenntnis 
dieses Unrechts verbunden – einer Erkenntnis, die nicht „kalt lässt“, 
sondern aus einer Verbundenheit mit der sozialen Welt resultiert, 
die eine gleichgültige Wahrnehmung gar nicht erst zulässt, weil man 
ihr zugetan ist. Ein solches Sensorium für Unrecht ist in diesem 
Denken nicht nur begrüßenswert, sondern sollte auch gefördert 
und gestärkt werden. Zorn empfinden zu können wird zum Ziel 
ethischer Bildung. Zorn kann geradezu zur Tugend werden (so bei 
Mary Daly explizit).37

Die gegensätzlichen Sichtweisen auf den Zorn bei Evagrius und 
Wildung Harrison lassen sich auch mit den Begriffen der dogmati­
schen Tradition zusammenfassen: Während Evagrius den zornigen 
Menschen vorrangig als Sünder sieht, sieht Harrison ihn als neuen 
Menschen, der in Glaube, Liebe und Hoffnung dem Reich Gottes 
entgegenstrebt. Die theologische Anthropologie heute hat damit aus 
epistemologischen, moralphilosophischen und theologischen Grün­
den genug Anlass, die Tradition vom Zorn als Wurzelsünde aufzuge­
ben oder zumindest zu relativieren.

5 Ein Zugang von der Ambivalenz des 
Zwischenmenschlichen aus

Ist damit der richtige theologische Zugang zu retributiven Emotio­
nen nicht schon gefunden? Das hieße: Es sind aggressive Emotio­
nen, die sich zwar mit einem Rachewunsch verbinden können, aber 
im Grunde doch auf ein hohes ethisches und spirituelles Potenzial 
verweisen. Haben wir es hier gerade mit dem neuen Menschen und 
gar nicht mit dem „alten Adam“ zu tun? Trotz aller berechtigten 
Einwände, die im letzten Abschnitt vorgebracht wurden, lohnt es 
sich, an dieser Stelle innezuhalten. Denn auch die zuletzt vorgestellte 
Perspektive bedarf der kritischen Betrachtung.

37 Vgl. Daly, Mary, Reine Lust. Elemental-feministische Philosophie, München 
1986.

Lisanne Teuchert

166

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das hohe Lob des Zorns, wie es exemplarisch für die feministi­
sche Theologie bei Harrison verfolgt wurde, fügt sich ein in die 
andere Tradition, die sich auch schon seit der Antike mit der Zorn­
thematik verbindet: die Tradition des gerechten Zorns. Anders als 
Evagrius konnte z.B. Lactantius vom gerechten Zorn sprechen, und 
zwar sowohl in Bezug auf Gott als auch auf die Menschen, und sich 
bei der relativen Verteidigung des Zorns auf Aristoteles berufen.38 

Auch Augustin kennt einen Zorn, der sich gegen die Sünde richtet 
und die Besserung des Sünders anstrebt.39 Thomas von Aquin wid­
met dem Zorn eine ausführliche Behandlung. Dass der Zorn ein eta­
bliertes philosophisches Thema ist, anders etwa als der Ärger, liegt 
nach Demmerling/Landweer daran, dass dem Zorn eine moralische 
und damit „geadelte“ Funktion zugesprochen wird.40

Dass wir es hier mit einem so stark polaren Spektrum der Bewer­
tung zu tun bekommen, verweist darauf, wie bedeutsam moralische 
Wertungen bei aggressiven Affekten sind. Das zeigt sich schon da­
ran, dass Demmerling/Landweer sich genötigt sehen, die moralische 
Wertung in ihre ja eigentlich phänomenologisch angelegte Darstel­
lung einzubeziehen, wie oben angesprochen wurde. Wenn das aber 
so ist, dass aggressive Affekte schon im Moment ihres Entstehens 
stark moralisch bewertet werden, weil sie immer schon im Rahmen 
der Emotionskultur einer Gesellschaft auftreten, dann droht mit 
hoher Wahrscheinlichkeit jener Mechanismus zu greifen, den Dem­
merling/Landweer mit Deckaffekten beschreiben: Geächtete Emo­
tionen aus dem aggressiven Spektrum werden umgehend mit einer 
hochgeadelten Emotion aus demselben Spektrum überdeckt. Mei­
nen Neid stelle ich mir selbst als gerechten Zorn dar, meinen Hass 
als Empörung im Namen der vielen Entrechteten. Diese Darstellung 
geschieht mir selbst, aber auch anderen gegenüber und kann bis zur 
emotional aufgeladenen Bewegung im öffentlichen Raum reichen. 
Für den westlichen Kontext ist zu vermuten, dass dieser Vorgang 
besonders dann eintritt, wenn die Empfindung mit einem intensiven 
Rachewunsch verbunden ist, da Rache u.a. durch die christliche Be­
wertung negativ konnotiert wird. Was aufgrund dieser moralischen 

38 Vgl. Wessel, Susan, A Comparative Study of Anger in Antiquity and Christian 
Thought, in: Journal of Ethics in Antiquity and Christianity 2 (2020), 40–49, 47.

39 Vgl. ebd.
40 Vgl. Demmerling/Landweer (s. Anm. 12), 287f.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

167

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ächtung mit Affekten geschieht, die schnell durch andere überdeckt 
werden müssen, ließe sich mit jenem Vorgang in Verbindung brin­
gen, den Klaas Huizing als „Verschiebung von Scham in Schuld“ 
bezeichnet hat: Wenn jemand aus seiner Verletzung heraus versucht, 
sein Selbstbild „offensiv zu reparieren“, wird er unter Umständen 
genau dadurch schuldig.41 Ähnliches wie hier bei der Scham könnte 
bei aggressiven Affekten geschehen: Gerade im Versuch, vermeint­
lich verachtenswerte Affekte zu überdecken, liegt die Gefahr, in 
Verhaltensweisen zu geraten, die erst recht schuldig werden lassen 
– weil sich der Racheimpuls dann gegen Kritik immunisiert und 
die „Deckaffekte“ im schlimmsten Fall Gewalt legitimieren. Die erste 
oben vorgestellte, kritische Tradition der Theologiegeschichte hat 
ein hohes Sensorium für die Sündenanfälligkeit des Zorns, aber 
auch der Emotionen insgesamt bewiesen. An solche Effekte zu erin­
nern, darin könnte ihr Wahrheitsmoment für heute liegen.

Gerade dass sich beides in der theologischen Tradition findet – 
die Verortung aggressiver Affekte in der Sündenlehre und die Veror­
tung in der christlichen Existenz – spiegelt wider, dass die theologi­
sche Anthropologie das Potenzial hat, besonders sensibel für die 
Ambivalenz im Bereich des Menschlichen, des Zwischenmenschli­
chen und damit auch der Emotionen zu sein.42 Denn zumindest für 

41 Vgl. Huizing, Klaas, Scham und Ehre. Eine theologische Ethik, Gütersloh 2016, 
28f. Huizing leitet das aus der paradigmatischen Erzählung von Kain und Abel 
(Gen 4) her: Kain schämt sich, weil Gott sein Opfer anders als das seines 
Bruders nicht wohlwollend ansieht, und verschiebt diese Scham letztlich in die 
Schuld des Brudermords.

42 Vgl. Klein, Rebekka A., Die Inhumanität des Animal Sociale. Vier Thesen zum 
interdisziplinären Beitrag der theologischen Anthropologie, in: Neue Zeitschrift 
für Systematische Theologie und Religionsphilosophie 51 (2009), 427–444, 443: 
„Der interdisziplinäre Mehrwert des Beitrags der theologischen Anthropologie 
besteht darin, dass sie auf Grund ihrer Auseinandersetzung mit der unhinter­
gehbaren Vielfalt der biblischen Sprache und Tradition zu einer außerordent­
lichen hermeneutischen und phänomenologischen Sensibilisierung für ihren 
Gegenstand fähig ist. Dies kommt darin zum Ausdruck, dass sie den phäno­
menalen Überschuss der menschlichen Sozialität, nämlich die Ambivalenz, Brü­
chigkeit und Konflikthaftigkeit des zwischenmenschlichen Zusammenlebens, 
in ihrer Perspektive zum Leitmotiv der Beschreibung macht und deshalb mit 
der Sozialität des Menschen nicht methodisch identifizierend (prosozial versus 
antisozial; egoistisch versus altruistisch), sondern sachlich und differenziert 
(Beieinander von menschlicher und unmenschlicher Sozialität am Ort des 
Menschen) umzugehen vermag.“

Lisanne Teuchert

168

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die evangelisch-theologische Anthropologie ist die Simul-Figur die 
entscheidende: Der Mensch ist zugleich Sünder und Gerechtfertigter 
(simul iustus et peccator), und beides nicht in schiedlich-friedlicher 
Koexistenz, sondern in einem spannungsvollen Ineinander, in dem 
beide Seiten permanent im Kampf um den Menschen liegen. Diese 
Dynamik macht eine Zuschreibung des Sündhaften oder Gerechten 
von außen ganz unmöglich. Genauso wenig gelingt sie von innen. 
Aus Sicht der theologischen Anthropologie hat der Mensch sich 
nicht selbst zur Verfügung. Das schließt seine Emotionalität als 
grundlegenden Teil seines Menschseins ein. Im konkreten Erleben 
dieser Emotionen ist der gerechte Zorn schwer zu unterscheiden 
von anderen Emotionen, die im gleichen Spektrum liegen. Die 
monastische Tradition, die oben skizziert wurde, warnte nicht nur 
deswegen vor Zorn, Wut und Ärger, weil sie die meditative Einkehr 
störten, sondern auch, weil sie skeptisch schien, ob es der betroffe­
nen Person selbst oder auch anderen überhaupt einsichtig werden 
konnte, ob ihre Emotionen gerechtfertigt waren oder nicht. Emotio­
nen, die auf Rache oder Vergeltung drängen, müssen nicht immer 
aus „niedrigen Beweggründen“ kommen, das hat die Verschiebung 
in der Bewertung solcher Emotionen deutlich gezeigt. Es ist aber 
nie auszuschließen, dass instantan Legitimationsstrategien zu den 
ursprünglichen Emotionen hinzutreten und diese überdecken. Zu 
der Vielgesichtigkeit aggressiver Emotionen tritt außerdem hinzu, 
dass sie schlicht als geschöpflich gegeben angesehen werden können. 
Dafür Zustimmung zu finden, ist nicht besonders schwer; sowohl 
bei Evagrius als auch bei feministischen Theologinnen finden sich 
solche Stellen. Die Kunst bei der Suche nach einem theologischen 
Zugang zu retributiven Emotionen müsste also darin liegen, nicht 
in Einseitigkeiten abzudriften und damit der polaren Tradition von 
Verdammung und Verherrlichung in die Falle zu gehen, sondern ge­
rade den Spannungscharakter von geschöpflicher Funktion, sünden­
anfälliger Gefährlichkeit, gerechtfertigter Annahme vor Gott und 
Umgangsmöglichkeiten sowie Leidenschaftlichkeit für Gerechtigkeit 
und Freiheit aufrechtzuerhalten.43 Dass ein solcher theologischer 
Zugang vonnöten ist, das scheint mir angesichts der Breite mensch­

43 Vgl. auch Teuchert, Lisanne, Zwischen Todsünde und heiligem Zorn. Ambiguie­
rungspotenziale theologischer Anthropologie in Auseinandersetzung mit dem 
Diskurs um resentment, in: dies./Mikkel Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz 
(Hg.), Verletzt fühlen. Emotionale Verletzungsreaktionen in systematisch-theo­

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

169

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher Verletzungsreaktionen, wie sie dieser Band thematisiert, und 
angesichts der Entwicklungen im Rahmen des emotional turn deut­
lich.

6 Ambivalenz und Verletzlichkeit

Die Vulnerabilitätssemantik, die diesem Band als Rahmen zugrun­
de liegt, lässt sich mit diesem Zugang gut verzahnen. Denn auch 
Vulnerabilität ist von der theologischen Anthropologie als hocham­
bivalentes, fundamentales Phänomen des Menschseins herausgear­
beitet worden. In anderen Herangehensweisen wurde Vulnerabilität 
vor allem zu Anfang des inzwischen sehr breiten Diskurses als 
Problem angesehen. Vulnerabilität musste vermieden und Resilienz 
nach Möglichkeit ausgebildet werden. Demgegenüber hat u.a. die 
Theologie die grundlegende Vulnerabilität des Menschen als Teil 
der conditio humana herausgearbeitet.44 Diese lässt sich von einer 
situativen Vulnerabilität, die etwa bei marginalisierten oder stigma­
tisierten Gruppen erhöht ist, abgrenzen. In dieser Sichtweise hat 
Vulnerabilität zwar immer noch eine problematische Seite – es 
ist die Aufgabe der Ethik, hier den Schutz vulnerabler Punkte in 
den Vordergrund zu stellen und so konkrete Verletzlichkeiten zu 
reduzieren. Vulnerabilität hat aber auch eine unvermeidliche Seite, 
die dauerhaft zum Menschsein dazugehört. Aus der Anerkennung 
der allgemeinen menschlichen Vulnerabilität, die auch immer die 
meine ist, kann damit ein Ansatzpunkt für die Ethik werden, um 
Menschenrechte und Menschenwürde zu begründen.45 Darüber hi­
naus birgt sie unter Umständen sogar das Potential, „eine Chance 

logischer Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 119, Tübingen 2022, 
185–206.

44 Vgl. Keul, Hildegund, Diskursgeschichtliche Einleitung zur theologischen Vul­
nerabilitätsforschung, in: dies. (Hg.), Theologische Vulnerabilitätsforschung. 
Gesellschaftsrelevant und interdisziplinär, Stuttgart 2021, 7–18, 7–9.13.

45 Vgl. Kohl, Bernhard, Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine heuristische An­
näherung an die Menschenwürde, in: Theologie der Gegenwart 56 (2013), 162–
172; Kirchschläger, Peter G., Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begründungsweg 
der Menschenrechte, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 
62 (2015), 121–141.

Lisanne Teuchert

170

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Empathie, Mitmenschlichkeit und solidarische[s] Handeln“46 zu 
eröffnen.

Wenn nun Rache-Emotionen aus dieser grundlegenden, ambiva­
lenten Vulnerabilität heraus verstanden werden, offenbaren sie zu­
gleich die Verletzlichkeit des Menschen (wo nichts verletzt wurde, 
und sei es nur die Eitelkeit, entsteht keine solche Emotion) und 
ihre Ambivalenz: Einerseits können retributive Emotionen darauf 
aufmerksam machen, dass hier etwas verletzt wurde, was nicht hät­
te verletzt werden dürfen. Sie lassen danach fragen, wie andere, 
nicht-vulnerante (also andere verletzende) Wege des Umgangs nach 
innen und der Reaktion nach außen gefunden und eingeübt wer­
den können. Medizinische und psychologische Therapie, politische 
Veränderung und rechtliche Gestaltung wären dann z.B. mögliche 
Antworten, um Verletzlichkeit an dieser Stelle heilsam zu reduzieren 
– und zwar sowohl die Verletzlichkeit der Person mit Racheimpuls 
als auch potentiell die Verletzlichkeit derjenigen, an denen sie sich 
rächen will. Andererseits lässt die Ambivalenz der Vulnerabilität 
fragen, wie aus Racheimpulsen eine Quelle des Humanen47 werden 
kann – etwa als Anzeige der Bedeutsamkeit verletzter Werte, Güter 
oder Prinzipien, als Motivation für Veränderung und Rückspiege­
lung oder auch als Haftbarmachung48 des anderen. Die Ambivalenz 
der Vulnerabilität wirft am Ort von Rache außerdem die Frage auf, 
wie humane Praktiken der negativen Reziprozität gefunden werden 
können, die dem Gegenüber sein Menschsein belassen.49

46 Keul, Hildegund, Die Wunde als Ort von Vulnerabilität, Vulneranz und Resili­
enz – religionstheoretische Perspektiven, in: Lisanne Teuchert/Mikkel Gabriel 
Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletzt fühlen. Systematisch-theologische 
Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion, Religion 
in Philosophy and Theology 119, Tübingen 2022, 69–83, 70; hier allerdings in 
Bezug auf die Wunde, also die erfolgte Verletzung.

47 Dazu, wie die Menschlichkeit des Menschen theologisch bestimmt werden 
kann, vgl. unter Referenz auf Eberhard Jüngel: Teuchert (s. Anm. 1), 207–212.

48 Vgl. Strawson, Peter F., Freedom and Resentment, in: ders., Freedom and Re­
sentment and Other Essays, London 1974, 1–25. Strawson arbeitet die Relevanz 
des Übelnehmens für das gegenseitige Sich-Verantwortlich-Halten in der alltäg­
lichen Interaktion heraus. Für eine nähere Auseinandersetzung mit Strawson 
vgl. Teuchert (s. Anm. 1), 2.4.1 und öfter.

49 Vgl. dazu Teuchert (s. Anm. 1), 236–240 anhand des Andere-Wange-Hinhaltens 
in der Bergpredigt.

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

171

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7 Fazit

Abschließend soll das Gesagte in einer These gebündelt werden:
Ein theologisch-anthropologischer Zugang zu retributiven Emo­

tionen heute kann aus guten Gründen die Tradition vom Zorn 
als Todsünde verlassen, sollte aber angesichts der Tradition des ge­
rechten Zorns und der aktuellen Aufwertung retributiver Gefühle 
dafür aufmerksam sein, wo moralische Wertungen ins Gefühlsma­
nagement (individuell und gesellschaftlich) eingreifen, vor Möglich­
keiten des Missbrauchs des moralisch hoch geachteten gerechten 
Zorns warnen und sie dabei doch als geschöpflich gegeben respek­
tieren und ihnen einen Platz im christlichen Leben einräumen.50 

Diese Ambivalenz aufrechtzuerhalten, wird nicht nur der Tradition 
theologischer Anthropologie gerecht, sondern auch der Ambivalenz 
menschlicher Verletzlichkeit insgesamt.

50 Zu einem solchen Versuch vgl. a.a.O., 98–103. Eine solche christliche Emotions­
kultur hinsichtlich retributiver Emotionen wird immer auch die Gottesposition 
mitbedenken, die eine Expression und eine Delegation von Rache-Emotionen 
und -impulsen zugleich enthält („Mein ist die Rache, redet Gott“). Vgl. dazu 
näher a.a.O., 87–97.

Lisanne Teuchert

172

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153 - am 21.01.2026, 00:08:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen Vergeltung und Vergebung
	Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn|Lisanne Teuchert
	Zugänge zu retributiven Emotionen aus der Perspektive theologischer Anthropologie
	1 Unmögliche Zugänge?
	2 Retributive Emotionen – welche sind das?
	3 Zorn als „Todsünde“
	4 Veränderte Voraussetzungen: Der emotional turn, moralphilosophische Umwertungen und theologische Meta-Ethik
	5 Ein Zugang von der Ambivalenz des Zwischenmenschlichen aus
	6 Ambivalenz und Verletzlichkeit
	7 Fazit




