1.
Umgang der Verletzten mit
Verletzungen — Zwischen Vergeltung
und Vergebung

153



https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 21.01.2026, 00:08:38.



https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert
Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

Zugange zu retributiven Emotionen aus der Perspektive
theologischer Anthropologie

1 Unmogliche Zugange?

Auf Verletzungen reagieren wir emotional unterschiedlich. Eine
Méglichkeit, die mit diesem und dem folgenden Beitrag in den Blick
genommen werden soll, ist der Wunsch nach Rache.' Rache gilt als
hochemotionales Phanomen? und eignet sich schon allein deswegen
fiir eine genauere Betrachtung im Rahmen dieses Bandes. Rache
und Rachedurst sind dariiber hinaus fiir eine theologische Betrach-
tung interessant, weil sich die christliche Theologie traditionell mit
Rache und den Emotionen, die dabei im Spiel sind, schwergetan hat.

Im Ethos des Christentums steht Rache hdufig fiir das Andere, fiir
das, was abgewiesen werden soll, fiir das, was dem Eigenen zutiefst
widerspricht. So ist in einem Standardwerk der evangelischen Theo-
logie, der Theologischen Realenzyklopddie, zu lesen, es sei geradezu

<

die ,Substanz des christlichen Glaubens®, ,den ,Geist der Rache’

1 In diesem Beitrag verarbeite ich weitgehend Material aus meiner Habilitations-
schrift, die Open Access iiber die Verlagsseite von De Gruyter zugénglich ist:
Teuchert, Lisanne, Die Wiederkehr der Rache. Emotionen, Uberzeugungen und
Praktiken aus theologischer Perspektive, Theologische Bibliothek Tépelmann
210, Berlin/Boston 2024, Open Access unter: https://www.degruyter.com/docum
ent/doi/10.1515/9783111389141/html.

2 Vgl. Ott, Martin, Art. Rache L. Religionsgeschichtlich, in: Lexikon fiir Theologie
und Kirche 8, 1999, 790f.,, 790; Volkmann, Stefan, Art. Rache III. Dogmatisch
und ethisch, in: Religion in Geschichte und Gegenwart 7, #2004, 12f,, 12; Bie-
berstein, Klaus/Bormann, Lukas, Art. Rache, in: Frank Crisemann u.a. (Hg.),
Sozialgeschichtliches Worterbuch zur Bibel, Giitersloh 2009, 454f., 454.

155

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783111389141/html
https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.degruyter.com/document/doi/10.1515/9783111389141/html

Lisanne Teuchert

zu tiberwinden. ,Wovon sollte sich der Christ in seinem Handeln
bestimmen lassen, wenn nicht von der Uberwindung des Geistes der
Rache?“* Luther zdhlte den Verzicht auf Vergeltung zu den Kennzei-
chen der Kirche, zu den notae ecclesiae — zwar zu denjenigen, die
Kirche nicht konstituieren, wie die Predigt des Evangeliums oder die
Sakramente dies tun, aber doch zu den weiteren Kennzeichen, die
das Leben der Kirche ausmachen.” Nicht ohne Grund - driickt sich
doch das Ethos der Bergpredigt in jenem Vers aus, der viele pazifisti-
sche Stromungen im Christentum inspiriert hat: ,Ihr habt gehort,
dass gesagt wurde: Auge um Auge und Zahn um Zahn. Ich aber
sage euch: Leistet dem, der Boses tut, keinen Widerstand! Wenn
dich einer auf die rechte Backe schldgt, dann halte ihm auch die
andere hin® (Mt 5,38f.; Ziircher Ubersetzung). Deswegen belegte,
wie der franzosische Rechtshistoriker Gérard Courtois in seiner um-
fangreichen Bilanz zum westlichen Denken iiber Rache einfithrend
feststellt, das Christentum die Rache mit einem ,Radikalismus ohne
Gleichen® mit Vorwiirfen.°

Auf der anderen Seite kennt die Geschichte der christlichen Theo-
logie durchaus eine Integration des Retributiven. Die Bergpredigt
wurde immer auch schon in einer abschwichenden Weise inter-
pretiert, und zwar auf katholischer wie evangelischer Seite. Der
Anspruch des radikalen Racheverzichts wurde z.B. nur einer be-
stimmten Gruppe zugeschrieben, wihrend die ,Normalgldubigen®
durchaus mit anderen Logiken zu leben haben.” Zu diesen Logiken

3 Rohrmoser, Giinter, Art. Atheismus I/3. Philosophische Aspekte der Geschichte
des neuzeitlichen Atheismus, in: Theologische Realenzyklopadie 4, 1979, 364-371
(Literatur mit Martin Schmidt: 372), 369. Die Formulierung ,Geist der Rache®
iibernimmt Rohrmoser hier von Nietzsche.

4 Ebd.

5 Vgl. Neebe, Gudrun, Art. Kennzeichen der Kirche (notae ecclesiae), in: Religion
in Geschichte und Gegenwart 4, 2001, 927-929, 928.

6 So das Urteil von Courtois in seiner Einfithrung in das westliche Denken iiber
die Rache; vgl. Courtois, Gérard, La vengeance, du désir aux institutions. Intro-
duction, in: ders. (Hg.), La vengeance dans la pensée occidentale, La vengeance.
Etudes d’ethnologie, d’histoire et de philosophie 4, Paris 1984, 8-45, 17.

7 Solche Modelle stellen z.B. die ,Zwei-Stufen-Ethik‘ des Mittelalters oder die Zwei-
Reiche-/-Regimente-Lehre mit der Unterscheidung von Amtsperson/Christper-
son in der Reformation dar. Vgl. Luz, Ulrich, Das Evangelium nach Matthaus,
Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament, Bd. I/1, Diissel-
dorf >2002, 394-396.

156

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

des Weltlichen gehoren etwa das Strafrecht und die Kriegsfithrung.
In beiden Gebieten haben christliche Stimmen dazu beigetragen,
Vergeltung als Strafe oder als legitimes Mittel in einem gerechten
Krieg zu rechtfertigen.? Interessanterweise — und das ist fiir das The-
ma dieses Bandes besonders relevant — ist es aber dann gerade die
Emotionalitit, die eine Unterscheidung zwischen dem Integrierten
und dem Abgewiesenen erlaubt. Rache ndmlich, die immer die Kon-
notation des Emotionalen, Impulsiven, Uberschielenden mit sich
tragt, muss in der Vergeltungstheorie der Strafe abgewendet werden.
Weil sie emotional ist, ist sie gefdahrlich und unkontrolliert. Deswe-
gen muss sie in die Vergeltungslogik der Strafe hinein kanalisiert
werden, um einen funktionierenden Rechtsstaat aufrechtzuerhalten,
der allein das Gewaltmonopol besitzt, anstatt in Fehden von verfein-
deten Familien und Gruppen auszuarten.” Vergeltung ist dann Teil
der Gerechtigkeit, der distributiven, austeilenden Gerechtigkeit, die
Lohn und Strafe nach Verdienst und Vergehen verteilt. Diese Art
Gerechtigkeit fiir den weltlichen Bereich konnte die Theologie lange

8 Vgl. fiir die Lehre vom gerechten Krieg Thomas von Aquin; so eingeordnet
bei Bovon, Frangois, Das Evangelium nach Lukas, Evangelisch-Katholischer
Kommentar zum Neuen Testament, Bd. III/1, Ostfildern 22012, 325; Courtois
(s. Anm. 6), 19. Vgl. fiir die Vergeltungstheorie der Strafe: Anselm, Reiner, Strafen.
Protestantismus, in: Michael Klocker/Udo Tworuschka (Hg.), Ethik der Weltre-
ligionen. Ein Handbuch, Darmstadt 2005, 249-254, 251; Herv. i. O.: ,Obwohl
die Reformation sich strikt gegen die Verschrankung von Kirche und weltlicher
Macht ausgesprochen hatte, neigt der Protestantismus, insbesondere das Luther-
tum zu einer theologischen Uberlegitimierung des Staates, der als Garant der
von Gott geschaffenen Ordnung der Gesellschaft aufgefasst wird. [...] In der im
18. und 19. Jahrhundert auflebenden rechtsphilosophischen Diskussion um die
Legitimation des Strafrechts positioniert sich die Mehrzahl der protestantischen
Theologen damit auf der Seite der klassischen Strafrechtsschule

9 Vgl. Giinther, Klaus, Die symbolisch-expressive Bedeutung der Strafe. Eine neue
Straftheorie jenseits von Vergeltung und Préavention?, in: Cornelius Prittwitz
(Hg.), FS fir Klaus Liderssen. Zum 70. Geburtstag am 2. Mai 2002, Baden-Ba-
den 2002, 205-219, 211f,; Ott (s. Anm. 2), 790: ,Im Unterschied z[ur] Vergeltung
(Ius talionis) od[er] z[ur] Strafe, wo ein Rechtsrahmen die Wiederherstellung
verlorener Ehre od[er] Giiter regelt, legitimieren sich Handlungen aus Rlache]
v. a. aus dem emotionalen Verletztsein u[nd] konnen deswegen ungeziigelt, maf3-
los, willkiirlich u. unangebracht sein®

157

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

Zeit nicht hoch genug loben.!” Vergeltung ist gerecht; Rache aber, die
emotional ist, moralisch verwerflich.

Wenn Rache und Vergeltung also einerseits ganz verworfen wur-
den, andererseits Vergeltung zwar anerkannt, aber gerade die Emo-
tionalitdt im Umfeld des Réchens zum bleibend verwerflichen Punkt
wurde - kann es dann zu den Emotionen des Retributiven iiberhaupt
einen theologischen Zugang geben oder ist dieser von vornherein
verstellt? Auf dem Weg zu einer Antwort sollte zunédchst das Pha-
nomen dieser Emotionen genauer erkundet werden (2). Von dort
aus werden zwei kontrdre Bewertungen solcher Emotionen aus der
Theologiegeschichte vorgestellt. Nach dem Gesagten ist es kaum
verwunderlich, dass es auf der Suche nach einem theologischen
Zugang zundchst um einen negativen Zugang gehen wird, ndmlich
die Tradition, Zorn als ,Todstinde!! zu verwerfen (3). Danach wird
aufgezeigt, wieso unter verdnderten Voraussetzungen heute von die-
sem dezidiert negativen Zugang abgewichen werden miisste, wobei
ein zweiter theologischer, nun positiver Zugang einbezogen wird
(4). SchliefSlich wird eine Perspektive entworfen, die fiir einen ge-
genwirtigen Zugang der Theologie zu Emotionen des Retributiven
angemessen erscheint (5).

2 Retributive Emotionen — welche sind das?

Wie schon angesprochen: Wenn Menschen verletzt werden, zeigen
sie unterschiedliche emotionale Reaktionen. Reue, Trauer, Wut,
Angst, all das gehort zum Spektrum moglicher Reaktionen, das
dieser Band breit in den Blick nimmt. Wenn von Rache die Rede
ist, stellt die philosophische Entfaltung der ,Aggressionsaftekte’, die
Christoph Demmerling und Hilge Landweer in ihrer ,Philosophie
der Gefiihle® vorgelegt haben, einen mdéglichen Anhaltspunkt dar.!?
Hier handelt es sich um ein bestimmtes Spektrum an Emotionen,
das Demmerling/Landweer in einem Zusammenhang behandeln,

10 Vgl. Anselm (s. Anm.8), 251; Bondolfi, Alberto, Art. Rache III. Ethisch, in:
Lexikon fiir Theologie und Kirche 8, 1999, 792.

11 Zur Begrifflichkeit s.u. unter 3.

12 Vgl. Demmerling, Christoph/Landweer, Hilge, Philosophie der Gefiihle. Von
Achtung bis Zorn, Stuttgart/Weimar 2007, 287-310.

158

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

aber auch differenzieren. Im Einzelnen zihlen sie Arger, Waut, Hass,
Neid, Eifersucht, Zorn und Emporung dazu. Sie alle verbindet eine
Ausrichtung nach auflen, sie sind aggressiv oder haben aggressive
Seiten.!® Sie unterscheiden sich aber zum einen in ihrem Abstrakti-
onsgrad bzw. der vorausgesetzten Personenkonstellation. Arger und
Wut kann ich auch gegeniiber einem defekten Computer empfin-
den; Hass und Zorn dagegen nur auf Personen. Neid und Eifer-
sucht setzen sogar einen Vergleich zwischen Personen voraus; beim
Neid gibt es mindestens zwei — mich und den anderen -, bei der
Eifersucht mindestens drei. Eine Stufe weiter geht nach Demmer-
ling/Landweer der Zorn. Denn er setzt die Wahrnehmung von Un-
recht voraus. Es ist also nicht nur die eigene Interessenlage betrof-
fen, sondern auch das Recht, oder das, was als recht und unrecht
empfunden wird. Damit wird eine abstrakte interpersonale Ebene
betreten.* Das ist auch bei Emporung so, allerdings geht sie noch
eine Stufe weiter, weil ich Emporung auch stellvertretend fiir das
Unrecht, das anderen widerfahren ist, empfinden kann, und weil ich
auch iiber Verhaltnisse emport sein kann, nicht nur iiber Personen.

Zum anderen lassen sich diese Aggressionsaffekte auch entlang
ihrer moralischen Wertung differenzieren. Gerade wegen ihres Be-
zugs zum Gerechtigkeitsempfinden sind Zorn und Empdrung mora-
lisch hochgeachtet — die Tradition des ,gerechten Zorns“ ist lang und
reicht von der Antike bis zum ,Emport euch® Stéphane Hessels.®
Hass und Neid etwa werden hingegen im Allgemeinen verachtet.
Dieses polare Spektrum in der Bewertung solcher Emotionen wird
im Folgenden noch eine Rolle spielen. Interessant ist auflerdem, dass
Demmerling/Landweer diese Emotionen trotz ihrer Eigenarten in
einem Spektrum sehen, sodass der eine Affekt in den anderen um-
schlagen kann oder moralisch gedchtete Affekte schnell mit einem
hochgeachteten Affekt zugedeckt werden: Ich bin dann nicht nei-
disch, sondern empoért. Demmerling/Landweer sprechen hier von
Deckaffekten.

13 Vgl.a.a.0., 289.

14 Vgl. a.a.0., 309.

15 Vgl. Hessel, Stéphane, Emport Euch!, Berlin 2011; Demmerling/Landweer (s.
Anm. 12), 289.301-306; siehe néher unten unter 5.

159

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

Was Rache betriftt, legt sich der Bezug zum Zorn besonders na-
he'® — Rache wollen Menschen in der Regel an Personen nehmen,
von denen sie eine konkrete Verletzung'” erfahren haben (oder das
so wahrnehmen), und empfinden dabei die Verletzung als Unrecht.
Zu denken gibt aber auch die Darstellung der ,, Aggressionsaftekte®
in einem Kontinuum: Im Erleben liegen diese Affekte nahe beiein-
ander. Wer einen Rachewunsch empfindet, mag sich - im Sinne der
»Deckaffekte“ — wegen der hoheren moralischen Wertung als gerecht
ziirnend oder emport ausweisen, kann aber auch schlicht von Waut,
Neid oder Eifersucht getrieben sein.

3 Zorn als ,,Todsiinde*

Dass sich die christliche Theologie mit retributiven Emotionen be-
sonders schwertut — und nicht nur mit solchen, die explizit einen
Rachewunsch enthalten, sondern insgesamt mit aggressiven Emotio-
nen -, hingt mit der Tradition zusammen, den Zorn als eine der
»sieben Todsiinden® einzuordnen. Gleich vorweg sei zum Begriff
gesagt: hier von ,Todsiinden® zu sprechen, gerade was altkirchliche
und mittelalterliche Kataloge betriftt, hat sich im Sprachgebrauch
eingeschliffen. In der Tradition des Begriffs steht eine ,Todsiinde®
einer ,lasslichen Siinde® gegeniiber.!® Eigentliches Anliegen der Al-
ten Kirche war allerdings, zu kldren, was das ,Wesen® der Siinde
ausmacht, woher die konkreten einzelnen Siinden also eigentlich
kommen. Dafiir wird der Begriff ,Wurzelsiinde® gebraucht.” Man

16 Aristoteles hat Zorn und Vergeltungswunsch unmittelbar verkntipft, vgl. Aristo-
teles, Rhetorik, hg. v. Gernot Krapinger, Ditzingen 2019, 79f. (Rhet II 1, 1378a).

17 Das unterscheidet Zorn im Ubrigen von Hass, der linger anhalten kann und
weniger anlassbezogen ausfillt; vgl. Teuchert (s. Amm. 1), 35 mit Anm. 41.

18 Vgl. Griindel, Johannes, Art. Siinde V. Theologisch-ethisch, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche 9, 2000, 1128-1130, 1129: ,Unter Tod-S[iinde] wird jene
Grundentscheidung od[er] Zieldnderung verstanden, die in einer voll zu ver-
antwortenden, frei bejahten schweren Verfehlung [...] v[on] Menschen gefallt
wird, die aber auch in einer zuinnerst erkannten u[nd] bejahten sittl[ichen] wie
rel[igiosen] Gleichgiiltigkeit vorliegen kann. Bei der lafll[ichen] S[tinde] wird
die Abwendung v{on] Gott als dem letzten Ziel od[er] die bése Entscheidung
gleichsam nur partiell vollzogen.*

19 Vgl. Werbick, Jirgen, Art. Siinde III. Historisch-theologisch, in: Lexikon fiir
Theologie und Kirche 9, 2000, 1125f, 1125.

160

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

versteht die Gedanken der im Folgenden skizzierten Theologen si-
cher besser, wenn man von diesem Anliegen her denkt.

Die Tradition, Zorn unter dem Blickwinkel der Siinde zu betrach-
ten, geht auf das 6stliche Monchtum der Alten Kirche zuriick. Bei
Evagrius Ponticus (ca. 345-399) findet sich erstmals eine Liste acht
solcher Hauptsiinden, darunter der Zorn.?? Evagrius sieht den Zorn
als Stérung des Gleichgewichts der Seele. Nur wenn der iraszible,
der erregbare Teil der Seele (thymos) vom Intellekt (nous) in Zaum
gehalten wird, gelingt ein inneres Gleichgewicht, das die Vorausset-
zung fiir das monchische Leben und besonders das Gebet ist. Zorn
aber ldsst den erregbaren Seelenteil {iberhandnehmen und nimmt
dem Intellekt die Kontrolle. Der Zorn blendet den Intellekt;?! das
Erkenntnisvermdgen des Menschen wird durch den Zorn aufler
Kraft gesetzt.?? Auch fiir moralische Skrupel ist damit kein Platz
mehr. Der Zorn wiihlt die Seele auf und macht jede Kontemplation,
jede Gottesschau, jedes Wachstum in der Tugend unméglich. Aufier-
dem gefdhrdet der Zorn nicht nur das eigene Seelenleben und die
Gottesbeziehung, sondern auch die Sozialbeziehungen. ,Denn ein
Verlangen nach Rache ist der Zorn.?3, schreibt Evagrius. Der Zorn
fithrt auch zu nach auflen gerichteten Handlungen von exzessivem
Gewaltpotential und bedroht das Zusammenleben im Kloster oder
in der Familie. Soziale Schranken hilt er nicht ein. So ist der Zorn
Teil des entstehenden Katalogs von acht, spiter sieben ,Todsiinden,
die bis in die westliche Tradition der Siindenlehre Einzug gehalten
haben und die ,wohl bedeutendste und nachhaltigste Hinterlassen-
schaft“?* des alten Monchtums zur Frage der Siinde darstellen. Wih-
rend das soziale Destruktionspotenzial aus heutiger Sicht in gewisser

20 Vgl. Stewart, Columba, O.S.B., Evagrius Ponticus and the Eastern Monastic
Tadition on the Intellect and the Passions, in: Modern Theology 27 (2011),
263-275, 269: ,The system of eight generic thoughts was largely Evagrius’ own
creation, though he relied heavily on the pioneering work of Origen.

21 Vgl. Evagrius Ponticus, Der Praktikos (Der Ménch). Hundert Kapitel tiber das
geistliche Leben, hg. v. Gabriel Bunge, Weisungen der Viter 6, Beuron 3011,
19£.; Gillette, Gertrude, Four Faces of Anger. Seneca, Evagrius Ponticus, Cassian,
and Augustine, Lanham 2010, 23.

22 Vgl. Evagrius Ponticus, Uber die acht Gedanken, eingeleitet, iibersetzt und hg. v.
Gabriel Bunge, Weisungen der Viter 3, Beuron 2011, 48.

23 A.a.0,, 53. Vgl. auch Gillette (s. Anm. 21), 27.

24 Beatrice, Pier Franco, Art. Siinde V. Alte Kirche, in: Theologische Realenzyklo-
padie 32, 2001, 389-395, 393.

161

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

Weise immer noch nachvollziehbar ist, fufit alles andere auf Voraus-
setzungen, die heute nicht mehr gegeben sind. Darauf ist nun néher
einzugehen.

4 Veranderte Voraussetzungen: Der emotional turn,
moralphilosophische Umwertungen und theologische
Meta-Ethik

Besonders gewichtig fiir die verdnderten Voraussetzungen fiir die
Rede von Zorn und anderen Aggressionsaftekten ist die Entdeckung
der Emotionen iiberhaupt, die sich seit ca. 30 Jahren nachhaltig auf
die Geisteswissenschaften auswirkt: der emotional turn. Im Einzel-
nen weist diese Wende in der Sicht auf Emotionen und ihre Thema-
tisierung selbstverstandlich viele Veridstelungen auf, die hier nicht
ausgefiihrt werden sollen. Gemeinsam ist allen diesen Stromungen
aber, dass Emotionen nicht mehr nur als das Andere zur Rationali-
tat gesehen werden. Kognitivistische Ansdtze wie der von Martha
Nussbaum sehen eine enge Verbindung zwischen Kognition und
Emotion. Eine Emotion ist demnach ein Werturteil, das ,Dingen
und Personen auflerhalb der eigenen Kontrolle eine besondere Be-
deutung fiir das eigene Wohlergehen zuweist“>. Emotionen haben
einen konstitutiven Anteil daran, wie wir die Welt wahrnehmen
und uns in ihr orientieren. Andere verstechen Emotionen eher als
leiblich-affektiv, so Antonio R. Damasio. Als Mittelposition in die-
ser Debatte sehen viele aktuelle Stimmen Emotionen in der Mitte
zwischen sinnlicher Perzeption (d.h. leiblich) und pradikativen Ur-
teilen (d.h. intellektuell).2® Wo immer man sich in dieser Debatte
positioniert: Klar ist, dass ein reiner Dualismus von Rationalitdt und

25 Nussbaum, Martha, Upheavals of Thought. The Intelligence of Emotions, Cam-
bridge 2001, 4; Ubersetzung nach Biess, Frank, Republik der Angst. Eine andere
Geschichte der Bundesrepublik, Reinbek bei Hamburg 2019, 28.

26 Vgl. Barth, Roderich, Dogmatik mit Gefiihl? Uberlegungen zur Re-Psycho-
logisierung der theologischen Hermeneutik, in: Annette Hauflmann/Niklas
Schleicher/Peter Schiiz (Hg.), Die Entdeckung der inneren Welt. Religion und
Psychologie in theologischer Perspektive, Praktische Theologie in Geschichte
und Gegenwart 36, Tiibingen 2021, 73-94, 87f.; Déring, Sabine A. (Hg.), Philo-
sophie der Gefiihle, Suhrkamp Taschenbuchwissenschaft 1907, Frankfurt a.M.
2009, 50f.

162

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

Emotionalitdt nicht mehr vertreten werden kann. Die Verbramung
der Emotionen als primitiv und naturwiichsig, disruptiv und irra-
tional, ohne Urteilsvermégen, ohne Sinn und Verstand, skrupellos
und manchmal schockierend geschmacklos - so eine Auflistung von
Robert C. Solomon?” - wurde als leibfeindliche Tradition entlarvt,
die auf einem cartesischen Dualismus fufit, der heute nicht mehr
aufrechtzuerhalten ist.28

Auch moralisch lassen sich Emotionen, darunter aggressive Emo-
tionen, nicht mehr einfach nur als Gefahrdung darstellen. Im Zuge
des emotional turn lassen sich Emotionen vielmehr als ,,Seismogra-
phen der Bedeutung® verstehen, so ein Buchtitel des theologischen
Ethikers Christoph Ammann, die uns anzeigen, wo uns Dinge, die
wir in der Wirklichkeit erfassen, angehen, weil sie etwas Bedeutsa-
mes in uns beriihren.? In der Moralphilosophie wurde das auch
fiir den Zorn durchgearbeitet. Mit Glenn Pettigrove lassen sich die
ethisch achtbaren Funktionen des Zorns wie folgt zusammenfassen:

27 Vgl. Solomon, Robert C., The Passions. Emotions and the Meaning of Life, Indi-
anapolis 1993, xvi: ,primitive and ,natural; disruptive and irrational, lacking in
judgment and purpose or reason, without scruples, and sometimes shockingly
short of taste.

28 Lange Zeit war ein Leib-Seele-Dualismus in der Theologie, aber auch in der
Philosophie vorherrschend. Er wird vor allem auf René Descartes zuriickge-
fithrt (1596-1650). Zu seiner Lebenszeit begann sich die Anthropologie als
Lehre vom Menschen von der Theologie und Metaphysik zu emanzipieren; vgl.
hierzu und im Folgenden Etzelmiiller, Gregor/Fuchs, Thomas/Tewes, Christian,
Einleitung. Verkérperung als Paradigma einer neuen Anthropologie, in: dies.
(Hg.), Verkorperung. Eine neue interdisziplindre Anthropologie, Berlin/Boston
2017, 1-30, 2. Der Mensch wird nun naturwissenschaftlich beschrieben. Natur
aber gilt damals als etwas Mechanisches, etwas, was wie ein Uhrwerk funktio-
niert und nach strengen Kausalitdten ablauft. Entsprechend beschreibt Descar-
tes den Korper des Menschen als Maschine. Was dort ablduft, funktioniert
ohne Beeinflussung durch die Seele. Zwar bleibt die Seele, bleiben Moral und
Vernunft weiterhin wichtig fiir den neuzeitlichen Selbstanspruch des Menschen,
der Kérper wird aber ganz davon losgelost. Der Dualismus zwischen Leib und
Seele, Korper und Geist, der hier beginnt, war lange sehr wirkméchtig. Das
wirkt sich auch auf die Sichtweise von Emotionen, die ja korperlich-affektive
Anteile haben, z.B. Rotwerden, aus.

29 Im Anschluss an Robert S. Roberts: concern based construals. Vgl. Ammann,
Christoph, Emotionen - Seismographen der Bedeutung. Thre Relevanz fiir eine
christliche Ethik, Forum Systematik 26, Stuttgart 2007, 17.

163

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

1) Zorn® kann uns dabei helfen, wahrzunehmen, wo die eigene
Wahrnehmung mit vorherrschenden Konstruktionen von Wirklich-
keit kollidiert (,epistemic claim®). 2) Zorn zeigt die Hochschitzung
dessen, was im Vorfeld verletzt wurde (,evaluative claim®). 3) Zorn
kommuniziert wichtige moralische Botschaften: iiber uns und unse-
re Werte, aber auch gegeniiber dem Aggressor, als Zeichen, dass wir
ihn auch anderer Moglichkeiten fiir fahig halten (,communicative
claim). 4) Zorn kann zu Verdnderung motivieren (,motivational
claim®).3!

Das bedeutet: Seit Entstehen der Tradition der ,Sieben Todsiin-
den® haben sich die epistemologischen und moralphilosophischen
Voraussetzungen grundstiirzend verdndert. Doch Gleiches gilt auch
fiir die theologischen Voraussetzungen. Sie lassen sich an der Denk-
welt des Evagrius Ponticus ablesen. Evagrius erhélt seine philosophi-
sche und theologische Prigung von Platon und Origenes. Das hat
deutliche Auswirkungen darauf, wie sich das Verhéltnis von Welt
und Glaube fiir ihn bestimmt. Die Welt ndmlich muss der Monch
durch Gebet und Kontemplation letzten Endes hinter sich lassen,
um zur reinen Gottesschau zu gelangen. Der spirituelle Weg des
Moénches fithrt aus der Welt heraus, hinauf in die Sphire Gottes.>
Ahnlich wie heute ein Dualismus von Korper und Geist nicht mehr
denkbar ist, ist eine solche Zuordnung von Welt und Gott undenk-
bar geworden. Das Problematische am Zorn ist in dieser klosterlich-
platonistischen Weltsicht, dass der Zorn den Monch in der Welt halt
- wihrend es aus heutiger Sicht gerade das Schétzenswerte am Zorn

30 Pettigrove, Glen, Meekness and ,Moral® Anger, in: Ethics 122 (2012), 341-370
spricht von ,moral anger; was gut mit der Charakterisierung von ,Zorn' durch
Demmerling/Landweer (s. Anm. 12) zusammengeht (s.o., 2).

31 Vgl. Pettigrove (s. Anm. 30), 358f.; Cogley, Zac, A Study of Virtuous and Vicious
Anger, in: Craig A. Boyd/Kevin Timpe (Hg.), Virtues and Their Vices, New York
2014, 199-224, 199. Den kommunikativen Aspekt nennt Griswold, Charles L.,
The Nature and Ethics of Vengeful Anger, in: Hilge Landweer/Fabian Bernhardt
(Hg.), Recht und Emotion II. Sphéren der Verletzlichkeit, Neue Phanomenolo-
gie 28, Freiburg i.Br. 2018, 145-195, 177, den evaluativen auf 188£.191.

32 Das schlief3t nicht aus, dass von dort aus eine Zuwendung zur Welt im Dienst
der Verkiindigung angestrebt werden kann. Vgl. Greschat, Katharina, Sicherheit
angesichts der menschlichen Ruhelosigkeit? Askese und Schriftauslegung bei
Gregor dem Groflen, in: Werner Rocke u.a. (Hg.), Askese und Identitdt in
Spatantike, Mittelalter und Frither Neuzeit, Transformationen der Antike, Ber-
lin/New York 2010, 175-188, 182-184.186.

164

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

sein kann, dass er die Verbundenheit mit der Welt anzeigen kann.
Diesen Punkt hat nicht erst der emotional turn herausgearbeitet,
sondern im theologischen Bereich schon die feministische Theologie
und die Befreiungstheologie.

Hier présentiert sich eine Einschitzung von Wut und Zorn, die
in scharfem Gegensatz zur bisher vorgestellten steht. Das ldsst sich
z.B. bei Beverley Wildung Harrison nachweisen. In ihrer Antrittsvor-
lesung am Union Theological Seminary in New York von 1981 geht
sie auf den Ort von anger — im Spektrum von Demmerling/Land-
weer liefle sich das als ,Zorn“ oder ,Emporung” iibersetzen - in
der christlichen Ethik ein.** Gerade Frauen sollten angesichts ihrer
Erfahrungen der Versuchung widerstehen, sich in eine Otherworld*
zuriickzuziehen, und sich vielmehr in die Welt hineinstellen, um
sie mit der Kraft der Liebe umzugestalten. Die Kraft (power), die
existierende Welt zu beeinflussen, diirfe von einer christlichen Me-
taethik nie unterbetont, sondern miisse bekriftigt und generiert wer-
den. Die Kraft zur Verdnderung miisse aus dem berechtigten Zorn
tiber die Unterdriickung gewonnen werden. Wie andere kontextuel-
le Theologien auch bindet dieser Ansatz die Erkenntnis von Glau-
benswahrheit an die Erfahrung der Unterdriickung. Der ,Locus®
der Offenbarung liegt bei Beverly Wildung Harrison im konkreten
Kampf von Gruppen und communities um die Gabe des Lebens.
Eine feministische Ethik muss in ihrer Sicht daher profund weltlich
sein.3® Zorn sei dabei eine Form der Verbundenheit mit anderen,
eine lebendige Form des Caring. Zorn signalisiere einen gewissen
inneren Widerstand zur moralischen Qualitdt der sozialen Bezie-
hungen, in denen Menschen untereinander stehen. Extremer und
intensiver Zorn driicke eine tiefe Reaktion auf die Handlung uns
oder anderen gegeniiber, mit denen wir verbunden sind, aus.>® Zorn
verweise darauf, dass sich etwas in der Beziehung dndern miisse.

Die vier Leistungen des Zorns von eben lassen sich also miihelos
bei Harrison wiederfinden: Die evaluative Leistung des Zorns, die

33 Vgl. Harrison, Beverly Wildung, The Power of Anger in the Work of Love.
Christian Ethics for Women and Other Strangers, in: Union Seminary Quarterly
Review 36 (1981), 41-57.

34 So charakterisiert sie das Projekt von Mary Daly.

35 Vgl. Harrison (s. Anm. 33), 45.

36 Vgl.a.a.0.,49.

165

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

anzeigt, was wertgeschatzt wird, und die kommunikative und moti-
vationale Leistung im Kampf gegen Unrecht liegen auf der Hand.
Aber auch die epistemische Funktion des Zorns findet sich bei
Harrison wieder: Zorn gibt nicht nur die Kraft, einmal erkanntes
Unrecht zu verdndern, sondern ist selbst schon mit der Erkenntnis
dieses Unrechts verbunden - einer Erkenntnis, die nicht ,kalt lasst",
sondern aus einer Verbundenheit mit der sozialen Welt resultiert,
die eine gleichgiiltige Wahrnehmung gar nicht erst zulésst, weil man
ihr zugetan ist. Ein solches Sensorium fiir Unrecht ist in diesem
Denken nicht nur begriifienswert, sondern sollte auch geférdert
und gestirkt werden. Zorn empfinden zu kénnen wird zum Ziel
ethischer Bildung. Zorn kann geradezu zur Tugend werden (so bei
Mary Daly explizit).%

Die gegensitzlichen Sichtweisen auf den Zorn bei Evagrius und
Wildung Harrison lassen sich auch mit den Begriffen der dogmati-
schen Tradition zusammenfassen: Wahrend Evagrius den zornigen
Menschen vorrangig als Siinder sieht, sieht Harrison ihn als neuen
Menschen, der in Glaube, Liebe und Hoffnung dem Reich Gottes
entgegenstrebt. Die theologische Anthropologie heute hat damit aus
epistemologischen, moralphilosophischen und theologischen Griin-
den genug Anlass, die Tradition vom Zorn als Wurzelsiinde aufzuge-
ben oder zumindest zu relativieren.

5 Ein Zugang von der Ambivalenz des
Zwischenmenschlichen aus

Ist damit der richtige theologische Zugang zu retributiven Emotio-
nen nicht schon gefunden? Das hiefle: Es sind aggressive Emotio-
nen, die sich zwar mit einem Rachewunsch verbinden konnen, aber
im Grunde doch auf ein hohes ethisches und spirituelles Potenzial
verweisen. Haben wir es hier gerade mit dem neuen Menschen und
gar nicht mit dem ,alten Adam“ zu tun? Trotz aller berechtigten
Einwidnde, die im letzten Abschnitt vorgebracht wurden, lohnt es
sich, an dieser Stelle innezuhalten. Denn auch die zuletzt vorgestellte
Perspektive bedarf der kritischen Betrachtung.

37 Vgl. Daly, Mary, Reine Lust. Elemental-feministische Philosophie, Miinchen
1986.

166

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

Das hohe Lob des Zorns, wie es exemplarisch fiir die feministi-
sche Theologie bei Harrison verfolgt wurde, fiigt sich ein in die
andere Tradition, die sich auch schon seit der Antike mit der Zorn-
thematik verbindet: die Tradition des gerechten Zorns. Anders als
Evagrius konnte z.B. Lactantius vom gerechten Zorn sprechen, und
zwar sowohl in Bezug auf Gott als auch auf die Menschen, und sich
bei der relativen Verteidigung des Zorns auf Aristoteles berufen.’
Auch Augustin kennt einen Zorn, der sich gegen die Siinde richtet
und die Besserung des Siinders anstrebt.® Thomas von Aquin wid-
met dem Zorn eine ausfiihrliche Behandlung. Dass der Zorn ein eta-
bliertes philosophisches Thema ist, anders etwa als der Arger, liegt
nach Demmerling/Landweer daran, dass dem Zorn eine moralische
und damit ,,geadelte” Funktion zugesprochen wird.*°

Dass wir es hier mit einem so stark polaren Spektrum der Bewer-
tung zu tun bekommen, verweist darauf, wie bedeutsam moralische
Wertungen bei aggressiven Affekten sind. Das zeigt sich schon da-
ran, dass Demmerling/Landweer sich gendtigt sehen, die moralische
Wertung in ihre ja eigentlich phdnomenologisch angelegte Darstel-
lung einzubeziehen, wie oben angesprochen wurde. Wenn das aber
so ist, dass aggressive Affekte schon im Moment ihres Entstehens
stark moralisch bewertet werden, weil sie immer schon im Rahmen
der Emotionskultur einer Gesellschaft auftreten, dann droht mit
hoher Wahrscheinlichkeit jener Mechanismus zu greifen, den Dem-
merling/Landweer mit Deckaffekten beschreiben: Geédchtete Emo-
tionen aus dem aggressiven Spektrum werden umgehend mit einer
hochgeadelten Emotion aus demselben Spektrum iiberdeckt. Mei-
nen Neid stelle ich mir selbst als gerechten Zorn dar, meinen Hass
als Emporung im Namen der vielen Entrechteten. Diese Darstellung
geschieht mir selbst, aber auch anderen gegeniiber und kann bis zur
emotional aufgeladenen Bewegung im offentlichen Raum reichen.
Fir den westlichen Kontext ist zu vermuten, dass dieser Vorgang
besonders dann eintritt, wenn die Empfindung mit einem intensiven
Rachewunsch verbunden ist, da Rache u.a. durch die christliche Be-
wertung negativ konnotiert wird. Was aufgrund dieser moralischen

38 Vgl. Wessel, Susan, A Comparative Study of Anger in Antiquity and Christian
Thought, in: Journal of Ethics in Antiquity and Christianity 2 (2020), 40-49, 47.

39 Vgl ebd.

40 Vgl. Demmerling/Landweer (s. Anm. 12), 287f.

167

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

Achtung mit Affekten geschieht, die schnell durch andere iiberdeckt
werden miissen, liefle sich mit jenem Vorgang in Verbindung brin-
gen, den Klaas Huizing als ,Verschiebung von Scham in Schuld®
bezeichnet hat: Wenn jemand aus seiner Verletzung heraus versucht,
sein Selbstbild ,offensiv zu reparieren, wird er unter Umstidnden
genau dadurch schuldig.#! Ahnliches wie hier bei der Scham konnte
bei aggressiven Affekten geschehen: Gerade im Versuch, vermeint-
lich verachtenswerte Affekte zu {iberdecken, liegt die Gefahr, in
Verhaltensweisen zu geraten, die erst recht schuldig werden lassen
- weil sich der Racheimpuls dann gegen Kritik immunisiert und
die ,Deckaffekte” im schlimmsten Fall Gewalt legitimieren. Die erste
oben vorgestellte, kritische Tradition der Theologiegeschichte hat
ein hohes Sensorium fiir die Siindenanfilligkeit des Zorns, aber
auch der Emotionen insgesamt bewiesen. An solche Effekte zu erin-
nern, darin kénnte ihr Wahrheitsmoment fiir heute liegen.

Gerade dass sich beides in der theologischen Tradition findet -
die Verortung aggressiver Affekte in der Stindenlehre und die Veror-
tung in der christlichen Existenz - spiegelt wider, dass die theologi-
sche Anthropologie das Potenzial hat, besonders sensibel fiir die
Ambivalenz im Bereich des Menschlichen, des Zwischenmenschli-
chen und damit auch der Emotionen zu sein.*> Denn zumindest fiir

41 Vgl. Huizing, Klaas, Scham und Ehre. Eine theologische Ethik, Giitersloh 2016,
28f. Huizing leitet das aus der paradigmatischen Erzahlung von Kain und Abel
(Gen 4) her: Kain schiamt sich, weil Gott sein Opfer anders als das seines
Bruders nicht wohlwollend ansieht, und verschiebt diese Scham letztlich in die
Schuld des Brudermords.

42 Vgl. Klein, Rebekka A., Die Inhumanitit des Animal Sociale. Vier Thesen zum
interdisziplinaren Beitrag der theologischen Anthropologie, in: Neue Zeitschrift
fir Systematische Theologie und Religionsphilosophie 51 (2009), 427-444, 443:
»Der interdisziplindre Mehrwert des Beitrags der theologischen Anthropologie
besteht darin, dass sie auf Grund ihrer Auseinandersetzung mit der unhinter-
gehbaren Vielfalt der biblischen Sprache und Tradition zu einer auflerordent-
lichen hermeneutischen und phdnomenologischen Sensibilisierung fiir ihren
Gegenstand fahig ist. Dies kommt darin zum Ausdruck, dass sie den phano-
menalen Uberschuss der menschlichen Sozialitit, nimlich die Ambivalenz, Brii-
chigkeit und Konflikthaftigkeit des zwischenmenschlichen Zusammenlebens,
in ihrer Perspektive zum Leitmotiv der Beschreibung macht und deshalb mit
der Sozialitat des Menschen nicht methodisch identifizierend (prosozial versus
antisozial; egoistisch versus altruistisch), sondern sachlich und differenziert
(Beieinander von menschlicher und unmenschlicher Sozialitdit am Ort des
Menschen) umzugehen vermag.”

168

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

die evangelisch-theologische Anthropologie ist die Simul-Figur die
entscheidende: Der Mensch ist zugleich Siinder und Gerechtfertigter
(simul iustus et peccator), und beides nicht in schiedlich-friedlicher
Koexistenz, sondern in einem spannungsvollen Ineinander, in dem
beide Seiten permanent im Kampf um den Menschen liegen. Diese
Dynamik macht eine Zuschreibung des Stindhaften oder Gerechten
von auflen ganz unmoglich. Genauso wenig gelingt sie von innen.
Aus Sicht der theologischen Anthropologie hat der Mensch sich
nicht selbst zur Verfiigung. Das schliefit seine Emotionalitit als
grundlegenden Teil seines Menschseins ein. Im konkreten Erleben
dieser Emotionen ist der gerechte Zorn schwer zu unterscheiden
von anderen Emotionen, die im gleichen Spektrum liegen. Die
monastische Tradition, die oben skizziert wurde, warnte nicht nur
deswegen vor Zorn, Wut und Arger, weil sie die meditative Einkehr
storten, sondern auch, weil sie skeptisch schien, ob es der betroffe-
nen Person selbst oder auch anderen iiberhaupt einsichtig werden
konnte, ob ihre Emotionen gerechtfertigt waren oder nicht. Emotio-
nen, die auf Rache oder Vergeltung dringen, miissen nicht immer
aus ,niedrigen Beweggriinden® kommen, das hat die Verschiebung
in der Bewertung solcher Emotionen deutlich gezeigt. Es ist aber
nie auszuschliefSen, dass instantan Legitimationsstrategien zu den
urspriinglichen Emotionen hinzutreten und diese iiberdecken. Zu
der Vielgesichtigkeit aggressiver Emotionen tritt auflerdem hinzu,
dass sie schlicht als geschopflich gegeben angesehen werden kénnen.
Dafiir Zustimmung zu finden, ist nicht besonders schwer; sowohl
bei Evagrius als auch bei feministischen Theologinnen finden sich
solche Stellen. Die Kunst bei der Suche nach einem theologischen
Zugang zu retributiven Emotionen miisste also darin liegen, nicht
in Einseitigkeiten abzudriften und damit der polaren Tradition von
Verdammung und Verherrlichung in die Falle zu gehen, sondern ge-
rade den Spannungscharakter von geschopflicher Funktion, siinden-
anfilliger Gefahrlichkeit, gerechtfertigter Annahme vor Gott und
Umgangsmaoglichkeiten sowie Leidenschaftlichkeit fiir Gerechtigkeit
und Freiheit aufrechtzuerhalten.®> Dass ein solcher theologischer
Zugang vonndten ist, das scheint mir angesichts der Breite mensch-

43 Vgl. auch Teuchert, Lisanne, Zwischen Todsiinde und heiligem Zorn. Ambiguie-
rungspotenziale theologischer Anthropologie in Auseinandersetzung mit dem
Diskurs um resentment, in: dies./Mikkel Gabriel Christoffersen/Dennis Dietz
(Hg.), Verletzt fithlen. Emotionale Verletzungsreaktionen in systematisch-theo-

169

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert

licher Verletzungsreaktionen, wie sie dieser Band thematisiert, und
angesichts der Entwicklungen im Rahmen des emotional turn deut-
lich.

6 Ambivalenz und Verletzlichkeit

Die Vulnerabilititssemantik, die diesem Band als Rahmen zugrun-
de liegt, ldsst sich mit diesem Zugang gut verzahnen. Denn auch
Vulnerabilitit ist von der theologischen Anthropologie als hocham-
bivalentes, fundamentales Phdnomen des Menschseins herausgear-
beitet worden. In anderen Herangehensweisen wurde Vulnerabilitit
vor allem zu Anfang des inzwischen sehr breiten Diskurses als
Problem angesehen. Vulnerabilitit musste vermieden und Resilienz
nach Moglichkeit ausgebildet werden. Demgegeniiber hat u.a. die
Theologie die grundlegende Vulnerabilitit des Menschen als Teil
der conditio humana herausgearbeitet.** Diese ldsst sich von einer
situativen Vulnerabilitit, die etwa bei marginalisierten oder stigma-
tisierten Gruppen erhoht ist, abgrenzen. In dieser Sichtweise hat
Vulnerabilitit zwar immer noch eine problematische Seite - es
ist die Aufgabe der Ethik, hier den Schutz vulnerabler Punkte in
den Vordergrund zu stellen und so konkrete Verletzlichkeiten zu
reduzieren. Vulnerabilitdt hat aber auch eine unvermeidliche Seite,
die dauerhaft zum Menschsein dazugehort. Aus der Anerkennung
der allgemeinen menschlichen Vulnerabilitdt, die auch immer die
meine ist, kann damit ein Ansatzpunkt fir die Ethik werden, um
Menschenrechte und Menschenwiirde zu begriinden.*> Dariiber hi-
naus birgt sie unter Umstdnden sogar das Potential, ,eine Chance

logischer Perspektive, Religion in Philosophy and Theology 119, Tiibingen 2022,
185-206.

44 Vgl. Keul, Hildegund, Diskursgeschichtliche Einleitung zur theologischen Vul-
nerabilitatsforschung, in: dies. (Hg.), Theologische Vulnerabilititsforschung.
Gesellschaftsrelevant und interdisziplindr, Stuttgart 2021, 7-18, 7-9.13.

45 Vgl. Kohl, Bernhard, Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine heuristische An-
naherung an die Menschenwiirde, in: Theologie der Gegenwart 56 (2013), 162—
172; Kirchschléger, Peter G., Das Prinzip der Verletzbarkeit als Begriindungsweg
der Menschenrechte, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie
62 (2015), 121-141.

170

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn

fir Empathie, Mitmenschlichkeit und solidarische[s] Handeln“¢ zu
er6finen.

Wenn nun Rache-Emotionen aus dieser grundlegenden, ambiva-
lenten Vulnerabilitit heraus verstanden werden, offenbaren sie zu-
gleich die Verletzlichkeit des Menschen (wo nichts verletzt wurde,
und sei es nur die Eitelkeit, entsteht keine solche Emotion) und
ihre Ambivalenz: Einerseits konnen retributive Emotionen darauf
aufmerksam machen, dass hier etwas verletzt wurde, was nicht hat-
te verletzt werden diirfen. Sie lassen danach fragen, wie andere,
nicht-vulnerante (also andere verletzende) Wege des Umgangs nach
innen und der Reaktion nach auflen gefunden und eingeiibt wer-
den konnen. Medizinische und psychologische Therapie, politische
Veranderung und rechtliche Gestaltung wéren dann z.B. mogliche
Antworten, um Verletzlichkeit an dieser Stelle heilsam zu reduzieren
- und zwar sowohl die Verletzlichkeit der Person mit Racheimpuls
als auch potentiell die Verletzlichkeit derjenigen, an denen sie sich
richen will. Andererseits ldsst die Ambivalenz der Vulnerabilitat
fragen, wie aus Racheimpulsen eine Quelle des Humanen?” werden
kann - etwa als Anzeige der Bedeutsamkeit verletzter Werte, Giiter
oder Prinzipien, als Motivation fiir Veranderung und Riickspiege-
lung oder auch als Haftbarmachung*® des anderen. Die Ambivalenz
der Vulnerabilitit wirft am Ort von Rache auflerdem die Frage auf,
wie humane Praktiken der negativen Reziprozitit gefunden werden
koénnen, die dem Gegeniiber sein Menschsein belassen.*’

46 Keul, Hildegund, Die Wunde als Ort von Vulnerabilitit, Vulneranz und Resili-
enz - religionstheoretische Perspektiven, in: Lisanne Teuchert/Mikkel Gabriel
Christoffersen/Dennis Dietz (Hg.), Verletzt fiihlen. Systematisch-theologische
Perspektiven auf den Zusammenhang von Verletzung und Emotion, Religion
in Philosophy and Theology 119, Tiibingen 2022, 69-83, 70; hier allerdings in
Bezug auf die Wunde, also die erfolgte Verletzung.

47 Dazu, wie die Menschlichkeit des Menschen theologisch bestimmt werden
kann, vgl. unter Referenz auf Eberhard Jiingel: Teuchert (s. Anm. 1), 207-212.

48 Vgl. Strawson, Peter F, Freedom and Resentment, in: ders., Freedom and Re-
sentment and Other Essays, London 1974, 1-25. Strawson arbeitet die Relevanz
des Ubelnehmens fiir das gegenseitige Sich-Verantwortlich-Halten in der alltig-
lichen Interaktion heraus. Fiir eine nahere Auseinandersetzung mit Strawson
vgl. Teuchert (s. Anm. 1), 2.4.1 und ofter.

49 Vgl. dazu Teuchert (s. Anm. 1), 236-240 anhand des Andere-Wange-Hinhaltens
in der Bergpredigt.

171

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lisanne Teuchert
7 Fazit

AbschliefSend soll das Gesagte in einer These gebiindelt werden:

Ein theologisch-anthropologischer Zugang zu retributiven Emo-
tionen heute kann aus guten Griinden die Tradition vom Zorn
als Todstinde verlassen, sollte aber angesichts der Tradition des ge-
rechten Zorns und der aktuellen Aufwertung retributiver Gefiihle
dafiir aufmerksam sein, wo moralische Wertungen ins Gefiihlsma-
nagement (individuell und gesellschaftlich) eingreifen, vor Moglich-
keiten des Missbrauchs des moralisch hoch geachteten gerechten
Zorns warnen und sie dabei doch als geschopflich gegeben respek-
tieren und ihnen einen Platz im christlichen Leben einrdumen.>
Diese Ambivalenz aufrechtzuerhalten, wird nicht nur der Tradition
theologischer Anthropologie gerecht, sondern auch der Ambivalenz
menschlicher Verletzlichkeit insgesamt.

50 Zu einem solchen Versuch vgl. a.a.0., 98-103. Eine solche christliche Emotions-
kultur hinsichtlich retributiver Emotionen wird immer auch die Gottesposition
mitbedenken, die eine Expression und eine Delegation von Rache-Emotionen
und -impulsen zugleich enthalt (,Mein ist die Rache, redet Gott“). Vgl. dazu
naher a.a.0., 87-97.

172

1.01.2026, 00:08:38. - [ r—


https://doi.org/10.5771/9783495992166-153
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	III. Umgang der Verletzten mit Verletzungen – Zwischen Vergeltung und Vergebung
	Von Rachedurst bis zu gerechtem Zorn|Lisanne Teuchert
	Zugänge zu retributiven Emotionen aus der Perspektive theologischer Anthropologie
	1 Unmögliche Zugänge?
	2 Retributive Emotionen – welche sind das?
	3 Zorn als „Todsünde“
	4 Veränderte Voraussetzungen: Der emotional turn, moralphilosophische Umwertungen und theologische Meta-Ethik
	5 Ein Zugang von der Ambivalenz des Zwischenmenschlichen aus
	6 Ambivalenz und Verletzlichkeit
	7 Fazit




