Historismus versus Orientalismus?

Oder: Zur Geschichte einer Wahlverwandtschaft

BIRGIT SCHABLER (ERFURT)

Im Jahre 2008 feiert ein Buch mit einer These als Titel 30-jdhriges Jubildum:
Edward Saids Orientalismus. In diesen 30 Jahren ist die Debatte um die Rolle der
Orientalistik nicht abgerissen — zumindest was die USA betrifft, wo Saids Buch,
die Welle der Foucault-Rezeption einerseits reitend und sie andererseits befor-
dernd, die weiteste wissenschaftliche Verbreitung erfuhr. Obwohl in Orientalis-
mus zahlreiche Widerspriiche zur Diskurs-Theorie Foucaults bestanden, auf die
wiederholt hingewiesen worden ist, etablierte das Buch dort beinahe ein eigenes
Forschungsfeld in den Kulturwissenschaften. Seine Hauptthese ist, dass der Wes-
ten den Orient gewissermalen als Objekt des Wissens nach seinem Gegenbilde
erschaffen hitte, als negative Folie seiner Identitit und mit dem klaren Ziel, ihn
zu beherrschen. Wihrend Europa sich also rational, politisch wohlgeordnet und
entwicklungsfihig (auch: ménnlich) sah, wurde der Orient als irrational, unge-
ordnet, stagnierend und weiblich dargestellt.

Aber auch in den orientalischen Studien zeigte das Buch Wirkung. In den
USA spaltete es die Nah-Ost- und Islamstudien nachhaltig. Bernard Lewis, ein
Orientalist und Historiker an der Universitit Princeton kritisierte Orientalismus
als ein falsches, geradezu absurdes Argument. Laut Lewis bewies Said einen
,.beunruhigenden Mangel an Kenntnis dariiber, was Gelehrte titen und was Ge-
lehrsamkeit eigentlich sei. Er sprach Said das Recht ab, sich zu Fragen des Ori-
ents zu duBern, da er seine akademischen Abschliisse in keinem einzigen ein-
schldgigen Fach sondern in englischer und vergleichender Literaturwissenschaft
erworben habe.' Fiir Edward Said wiederum war und blieb Bernard Lewis ein In-
timfeind, der ihn als unliebsamen Eindringling aus des Professors ,,kleinem wis-
senschaftlichem Herrschaftsgebiet* vertreiben wolle. Die Kontroverse war bitter.

1 Bernard Lewis: ,,Orientalism. An Exchange®, in: New York Review of Books 29,
Nr. 13 (1993), S. 46-48 und ders.: ,,The Question of Orientalism*, in: New York
Review of Books 29, Nr. 11 (1993), S. 49-56. (Ubersetzung B.S)).

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | BIRGIT SCHABLER

Bis heute kann in den USA die Erwihnung eines dieser beiden Kontrahenten im
falschen Kontext fiir junge Wissenschaftler/innen ein Karriere-Killer sein.

Nicht nur im Vergleich zur amerikanischen Rezeption fiel die deutsche Aus-
einandersetzung mit Said eher mager aus. Auch hier wurde er vor allem in den
Literaturwissenschaften rezipiert. Dies ist eigentlich erstaunlich, hatte Said doch
die deutschen Orient-Studien aus seinem Argument weitgehend ausgenommen.
Unter den deutschen Orientalisten und Islamwissenschaftlern setzte sich vor al-
lem Baber Johansen mit dem Orientalismus auseinander.

Johansen stellte 1990 unter anderem die viel beachtete These auf, dass nicht
die deutsche Orientalistik einen Orientalismus im Saidschen Sinne betrieben ha-
be. Dazu sei sie, als (zu) kleines Fach, gar nicht in der Lage gewesen. Es sei
vielmehr die Geschichtswissenschaft, die sich eines solchen Orientalismus schul-
dig gemacht habe. Der Historismus im Allgemeinen, und Ranke und vor allem
Troeltsch im Besonderen dienen ihm hier als die hauptsichlichen Ubeltiter.

Ernst Troeltsch (im Text durchgehend als ,,Max Troeltsch* bezeichnet, wahr-
scheinlich in Verschmelzung mit einem weiteren Gelehrten seiner Zeit, Max
Weber) habe, so Johansen, eine ,,Kulturkreistheorie® entwickelt, die die ,,realen
Machtbeziehungen zwischen Europa und Amerika, Asien und Afrika in eine kul-
turelle Beziehung transformiert™ hitte, was ihm eine dreifache Trennung, nim-
lich eine kulturelle, historische und politische, von Europa und dem Rest der
Welt erlaubt habe.’ Die deutschen Orientalisten Carl Heinrich Becker (und Hans
Heinrich Schaeder) seien dem gefolgt und hétten somit den ,,historistischen Ori-
entalismus‘ nur reproduziert.4 Da Geschichte, wie auch Recht, als hoherwertige
Disziplinen galten, hatten sie mehr Einfluss als die orientalischen Studien. Diese
miissten, so Johansen, im Lichte ihrer ,,methodischen Abhingigkeit* von ideolo-
gisch hoher eingeschitzten Disziplinen und ihrer ,praktischen Abhingigkeit™
von Staat und Gesellschaft gesehen werden.

,.Until the end of the Weimar Republic it is historicism and not Islamic Studies that de-
fines the Orient in terms of cultural essentialism [...]. It is Troeltsch and not Becker
who is the theoretical and ideological authority of this type of Orientalism.*’

2 Siehe hierzu Birgit Schibler: ,, Konstruktionen des Selbst als Wissenschaft. Anmer-
kungen einer Nahost-Historikerin zu Leben und Werk Edward Saids®, in: Alf Liidt-
ke/Rainer Prass (Hg.), Gelehrtenleben. Wissenschaftspraxis in der Neuzeit, Gottin-
gen: Bohlau 2007 (im Druck).

3 Baber Johansen: ,,Politics and Scholarship: The Development of Islamic Studies in
the Federal Republic of Germany®, in: Tareq Y. Ismael (Hg.), Middle East Studies.
International Perspectives on the State of the Art, New York: Praeger 1990, S. 71-
130, hier S. 84f.

4 Ebd, S. 85.

5 Ebd, S. 86.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 53

Baber Johansen, dies muss hier mit Achtung festgehalten werden, war einer der
wenigen auf dem Felde der deutschen Islamwissenschaft, der sich iiberhaupt der
Herausforderung, die durch Saids Buch entstanden war, stellte. Seine Thesen, die
jedoch einer Exkulpation des Faches gleich kommen, haben bis in die jiingste
Zeit Wirkung gezeigt.6

Dieser Beitrag hilt es fiir wichtig, Troeltsch und Becker in den Kontext ihrer
Zeit einzuordnen und ihr Denken und politisches Handeln von dieser Warte zu
verstehen und zu bewerten. Wichtiger noch gilt es aber auch, eine Ebene tiefer zu
graben und Hinweise auf die Wurzeln von Historismus und Orientalismus zu fin-
den.

Der Historismus

Der ,,deutsche Historismus®, so Johansen, betrachte erstens das politische Leben
und die Beziehung zwischen Staat und Religion als hochsten Ausdruck der Indi-
vidualitit eines Volkes. Er gehe, zweitens, davon aus, dass eine Geschichte der
Menschheit nicht existieren konne. Fiir den Historismus existiere die Weltge-
schichte als Geschichte der Beziehungen zwischen Volkern, Nationen, Staaten,
Kulturen und Religionen. Nur einige Volker seien Teil einer Weltgeschichte.
Diese These fiihrt Johansen auf Ranke bzw. Ernst Schulin zuriick.” Der Historis-
mus definiere, drittens, historische Entwicklung als die Entwicklung von Indivi-
duen, seien dies Personen, Volker oder Kulturen. Und viertens erkenne der His-
torismus keinen menschlichen Fortschritt in der Geschichte an. Ranke lehne die
Idee des Fortschritts ab, da jede Epoche unmittelbar zu Gott, ,,also zum Histori-
ker*, so Johansen, sei.t

Zunachst bedarf es an dieser Stelle also eines Wortes zum Historismus. Jo-
hansen ordnet sich ein in die Kritik am Historismus, wie sie in den 1970er und
1980er Jahren fast schon obligatorisch geworden war. Wer etwas auf sich hielt,
allen voran die sich als ,kritisch® verstehenden Historiker selbst, brandmarkte den
Historismus als eine konservative, gar reaktionidre Haltung. Vor allem diejenigen,
die die Geschichtswissenschaft als historische, gar systematische Sozialwissen-
schaft neu konstituieren wollten, distanzierten sich vom Historismus. Das Miss-
trauen gegeniiber dem Fach und den Historikern war gewaltig. Kein geringerer
als Hans-Ulrich Wehler befiirchtete:

6 Sie beeinflussten noch die kritische Studie Haridis stark. Alexander Haridi: Das Pa-
radigma der ,.islamischen Zivilisation“ — oder die Begriindung der deutschen Islam-
wissenschaft durch Carl Heinrich Becker (1876-1933), Wiirzburg: Ergon 2005.

7 Ernst Schulin: Die weltgeschichtliche Erfassung des Orients bei Hegel und Ranke,
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1958.

8 B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 80f.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | BIRGIT SCHABLER

,.Die Gefahren [der Ausbildung des Historikers] sind allerdings auch deutlich zu erken-
nen, denn viel zu oft ist bei den Historikern das behutsame Verstehenwollen zur schie-
ren konservativen Bewegungslosigkeit und reaktiondren Vergangenheitsidealisierung

9
erstarrt*.

Es waren eher die ,allgemeinen‘ Wissenschaftstheoretiker, die in dieser Zeit dar-
auf hinwiesen, dass man zwischen den erkenntnistheoretischen Prinzipien des
Historismus und dem, was Wissenschaftler, die dem Historismus zugerechnet
werden, tatsdchlich geschrieben haben, unterscheiden miisse.'® Der ,Historismus*
ist eine von verschiedenen Definitionen, Missverstindnissen und Kontroversen
begleitete Angelegenheit.'' Eine neuere, und in den Augen dieser Autorin
brauchbare ,Definition* des Historismus besagt folgendes:

,.Historismus ist eine bestimmte Weise des historischen Denkens und eine ihr entspre-
chende Konzeption von Geschichtswissenschaft. Es ist ein Denken, dem es um die Er-
kenntnis der Eigenart vergangener Zeiten im Unterschied zur Gegenwart und dem es
zugleich um einen iibergreifenden Zusammenhang verschiedener Zeiten geht: Deren
Aufeinanderfolge erscheint als einheitliche und durchgiingige Entwicklung eigentiimli-
cher menschlicher Lebensformen. ,Individualitdt* und ,Entwicklung* sind die dafiir cha-
rakteristischen Kategorien. Dieses so ausgerichtete historische Denken erfolgt in der
Form einer fachwissenschaftlich organisierten Forschung: die fiir diese Forschung maf-
gebliche Methode ist hermeneutisch definiert: Historische Erkenntnis ist Verstehen von
zeitlichen Zusammenhingen durch Einsicht in handlungsleitende Absichten (oder, wie
es in einer dlteren Terminologie formuliert wurde: in den ,Geist* der Handelnden). His-
torismus, wie er sinnvoll definiert werden kann, ist also eine verstehende Geisteswis-

senschaft.*!?

Der Historismus weist des weiteren eine Verengung des historischen Interesses
auf den Staat auf, die treffend als ,,deutsche Andacht zum Staate* (Iggers) be-
schrieben worden ist, ebenso wie eine Engfiihrung auf die Nation.

Wenn Historismus jedoch heifit, das Vergangene oder allgemeiner das Frem-
de in seiner Eigenart zu verstehen, dann gehort dazu auch, dass man das Andere
gerade als Anderes, von der eigenen Lebenswelt des Erkennenden Abweichendes
verstehen lernt."® Dass die Historisten sich aber mehr mit der jeweils eigenen Na-
tion, dem jeweils eigenen Staat oder den Wurzeln der abendléndischen Kultur

9 Hans Ulrich Wehler: Geschichte und Soziologie, Koln: Kiepenheuer & Witsch,
1976, S. 17.

10 Helmut Seiffert: Einfithrung in die Wissenschaftstheorie, 2. Bd., Miinchen: C.H.
Beck 1970, S. 216.

11 Annette Wittkau: Historismus. Zur Geschichte des Begriffs und des Problems, 2.
Aufl., Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1994.

12 Friedrich Jager/Jorn Risen: Geschichte des Historismus. Eine Einfiihrung, Miin-
chen: Beck 1992.

13 H. Seiffert, Wissenschaftstheorie, S. 217.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 55

beschiftigten, zeichnet jeden Historismus aus, sei es nun der deutsche, der fran-
zosische oder der englische. Alle sind sie faktisch eurozentrisch, obwohl der His-
torismus theoretisch die auBereuropdische Welt nicht ausschliet. Man konnte
dies ein historistisches Paradox nennen.'* Dass Ranke sich auf die germanisch-
romanischen Volker beschrinkt, die Slawen ausschlie8t und den Orient von vor-
neherein ,als Gegensatz Europas® konstruiert, ist seiner Person und seinen Inte-
ressen als Historiker in seiner Zeit geschuldet. Wolfgang Reinhard hat den Histo-
rismus als ,,Denkgewohnheit der deutschen Historiker auf Martin Luther zu-
riickgefiihrt, womit er freilich die Formen von dessen Denken, nicht den Inhalt
meinte.'> Aber immerhin lisst sich in diesem Zusammenhang feststellen, dass
schon Martin Luther den Orient als das Andere, die ,,Tiircken* und ihre Siege als
Bedrohung gesehen hatte, interessanterweise aber auch als gerechte Strafe fiir die
verderbte Christenheit unter der Herrschaft des pépstlichen Antichristen, der die
groBere Gefahr darstellte.'®

Dass der Historismus den Fortschrittsgedanken ablehnt, machte ihn zwar dem
Marxismus und der von ihm beeinflussten intellektuellen Kultur der 1960er und
1970er Jahre suspekt, ist aber faktisch ein groBler historischer Fortschritt gegen-
iiber den fritheren historischen Weltbildern und Theorien (Fortschrittsglaube,
Verfallsglaube und Zyklentheorien) gewesen. Dieser Punkt macht den Historis-
mus erkenntnistheoretisch, d.h. jenseits seiner Verkiirzungen, in der heutigen
Debatte, nach dem Ende der groen Meistererzidhlungen, eher wieder interessant.

Zu der Zeit, als Ernst Troeltsch und C. H. Becker schrieben, befand sich der
Historismus in der Krise. Schon einige Jahrzehnte davor hatte Friedrich Nietz-
sche in der 1873 erschienenen zweiten seiner ,,Unzeitgemifen Betrachtungen:
Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben‘ gegen den Historismus als
Kulturerscheinung polemisiert, ohne das Wort zu gebrauchen: Zu viel Historie
mache den Menschen schwach. Das Individuum versinke ins Innerliche, in den
»zusammen gehéduften Wust des Erlernten, das nicht nach auflen wirkt, der Be-
lehrung, die nicht Leben wird.* Die ,,Austreibung der Instincte durch Historie*
habe die Menschen (er meint die Deutschen) ,,fast zu lauter abstractis und Schat-
ten umgeschaffen®."”’

Um 1920, am Ende des ersten GroBen Krieges, der bekanntlich auch als ein
Kulturkrieg, ein ,Krieg der Geister® gefiihrt worden war, erhielt dieser alte Be-

14 Angelika Epple: ,,,Global History‘ und ,Area History‘. Plidoyer fiir eine weltge-
schichtliche Perspektivierung des Lokalen®, in: Birgit Schébler (Hg.), Area Studies
und die Welt. Weltregionen und neue Globalgeschichte, Wien: Mandelbaum Verlag
2007, S. 90-116.

15 Wolfgang Reinhard: ,Martin Luther und der Ursprung der historistischen Ge-
schichtswissenschaft in Deutschland®, in: ders. Ausgewéahlte Abhandlungen, Berlin:
Duncker & Humblot 1997, S. 311-344.

16 Hartmut Bobzin: Der Koran im Zeitalter der Reformation, Stuttgart: Steiner 1995.

17 Nietzsche, zitiert nach der Auswahl von Ridiger Safranski: Nietzsche, Miinchen:
dtv 1997, S. 188.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | BIRGIT SCHABLER

fund iiber die deutsche Bildungslandschaft eine neue Dringlichkeit, da die beilei-
be nicht ausgetriebenen ,,Instincte” im politischen Leben an die Oberfliche ka-
men. Die Uberwindung des Historismus, so Troeltsch, erfordere eine ,,Uberwin-
dung der Geschichte durch Geschichte®. Die ,,praktisch-kulturelle Aufgabe der
Gegenwart* lautet fiir ihn: ,,Aus dem Schmelztiegel des Historismus muf} die Ge-
schichte des Abendlandes in neuer Geschlossenheit und Vereinheitlichung hervor

18
gehen®.

Ernst Troeltsch und der Historismus

Ernst Troeltsch, dessen Werk im Auftrag der Bayerischen Akademie der Wissen-
schaften in einer neuen kritischen Gesamtausgabe herausgegeben wird, war ein
Vertreter des Kulturprotestantismus und der Religionssoziologie, Sozialwissen-
schaftler und praktischer Philosoph. Er wandte sich sowohl gegen den Historis-
mus als auch gegen den Zynismus des Machtstaatsdenkens der deutschen Ge-
schichtswissenschaft und bemiihte sich um eine europdische Kultursynthese, die
allerdings sehr westeuropéisch angelegt war. Dies tat er bereits in seinem be-
riihmten Buch Der Historismus und seine Probleme von 1922, dessen letztes Ka-
pitel wiederum sein Nachdenken ,,Ueber den Aufbau der europdischen Kulturge-
schichte* enthilt. Dieses Kapitel ist es, in dem er sich mit Becker auseinander-
setzt und das von Johansen etwas irrefithrend als ,,Kulturkreistheorie bezeichnet
wird. Denn Troeltsch greift hier auf ldngst formulierte Ideen zuriick, und entwirft
in keiner Weise eine neue Theorie. Schon zu Beginn des 20. Jahrhunderts war die
,.Kulturkreislehre®, deren prominentester Vertreter wohl Oswald Spengler war,
ausformuliert."’

Nach den Verheerungen des Ersten Weltkrieges geschrieben, zeigt das Buch
Troeltschs das Bemiihen, den Bruch zwischen Deutschland und Westeuropa zu
iiberwinden. Noch mehr aber tun dies seine letzten Schriften, die er fiir eine Vor-
tragsreise nach England verfasst hatte.” Vor allem der deutsch-britische Kultur-

18 Ernst Troeltsch: Der Historismus und seine Probleme, Tiibingen: Mohr 1922, Kapi-
tel IV, ,,Uber den Aufbau der europdischen Kulturgeschichte®, S. 694-772, hier
S. 771. Alle Seitenzahlen im Text beziehen sich auf dieses Kapitel. Es wurde zuerst,
1918, als Vortrag gehalten und dann, 1921, im 3. Heft von Schmollers Jahrbuch
(XLIV) verdffentlicht, bevor Troeltsch es als Abschlusskapitel fiir Der Historismus
und seine Probleme verwandte.

19 Vgl. Heinz Dieter Kittsteiner: ,,Zum Aufbau der europdischen Kulturgeschichte in
den Stufen der Moderne®, in: Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), ,,Geschichte durch Ge-
schichte iiberwinden®. Ernst Troeltsch in Berlin, Giitersloh: Giitersloher Verl.-Haus
2006, S. 21-47.

20 Gangolf Hiibinger/Andreas Terwey: ,Ernst Troeltsch: Fiinf Vortrige zu Religion
und Geschichtsphilosophie fiir England und Schottland. Der Historismus und seine
Uberwindung (1924)/Christian Thought. Its History and Application (1923), Ber-
lin, New York: Walter de Gruyter 2006 (Troeltsch Gesamtausgabe Band 17). Siehe

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P



https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 57

kontakt, der trotz wachsender Rivalititen das 19. Jahrhundert iiberdauert hatte,
war mit dem August 1914 abrupt unterbrochen worden. Troeltsch war einer der
wenigen deutschen Wissenschaftler, die nach dem Krieg wieder nach England
eingeladen wurden. 1923 sollte er fiinf Vortrige zur Religion und Geschichtsphi-
losophie halten. Sie sollten eine erneute ,,Gewinnung geistiger Beziehungen*
bewirken. Troeltsch starb jedoch, bevor er die Reise antreten konnte.

Ziel dieser Schriften war es, auf religiocsem Fundament WertmaBstibe einer
politischen Ethik zu liefern, um dem ,,Europdertum‘ zu neuem ,,Gemeingeist* zu
verhelfen und so den Aufbau einer zukunftsfihigen Nachkriegsordnung zu er-
moglichen. Seine Ehefrau, Maria Troeltsch, gab den posthum erschienen Schrif-
ten dann den beziehungsreichen (und geschiftstrichtigen) Titel Der Historismus
und seine Uberwindung. Die Titelgebung sorgte fiir Verstimmung bei den Verle-
gern, die ,,.Die Absolutheit des Christentums* fiir einen wesentlich besseren Titel
hielten, und den Verdacht nicht loswurden, dass ersterer nicht ganz ohne Hinter-
gedanken an den Absatz des Buches ausgedacht worden war.”!

Fiir unseren Zweck der historischen Kontextualisierung macht aber der Titel
,,Der Historismus und seine Uberwindung“ durchaus Sinn, denn er zeigt noch
einmal, wie eng die Texte an Troeltschs vorheriges Buch anschlieen. Sie zeigen
auch, dass es fiir ihn geradezu logisch zwingend war, in seinem Bemiihen um ei-
ne westgebundene Nachkriegsordnung die islamische Welt aus dem europdischen
Kulturkreis auszuschlieBfen. Eben weil er im (protestantischen) Christentum den
einzig verbliebenen Garanten im Aufbauprozess des neuen Europas sieht, muss
die islamische Welt drauflen bleiben. Dass es ihm dabei eindeutig um Westeuro-
pa ging, zeigt die Tatsache, dass auch das orthodox-christlich-slavische Osteuro-
pa auBlen vor blieb. Dieser Autorin geht es hier in keiner Weise um eine Vertei-
digung von Troeltschs Ansichten und Thesen. Wichtig ist vielmehr, sie in den
historischen Kontext zu stellen. Da es der ,,Aufbau der europdischen Kulturge-
schichte® ist, in dem Troeltsch sich explizit mit Becker auseinandersetzt, noch
einmal eine kurze Darstellung des ,,Aufbaus‘:

Zwei Hauptthemen bewegen Troeltsch: Die ,,Kultursynthese* und die Uni-
versalgeschichte. Die Kultursynthese bildet dabei die ,,subjektive Voraussetzung
und das Ideal der Universalgeschichte®, denn nach ihr treffe sie ihre Auswahl.
Die Universalgeschichte bilde den objektiven Hintergrund und das Material der
Kultursynthese (S. 700). Troeltsch sieht es als notwendig an, die Universalge-
schichte auf das Europdertum zu beschrinken, denn es geht ihm um den ,,Euro-
pdismus®, bestimmt durch die beiden Kulturwelten der modernen abendldndi-
schen und der antiken mittelmeerischen Welt. Obwohl sich der ,,Europdismus®
mit den groflen angelsidchsischen und lateinischen Expansionen iiber den grofiten

auch die Rezension von Benedikt Stuchtey in der Stuiddeutschen Zeitung vom
1. Mirz 2007, S. 14.
21 E. Troeltsch: Funf Vortrége, S. 61f.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | BIRGIT SCHABLER

Teil der Erde ausgebreitet habe, sei er in dieser Zusammensetzung allein eine
,Sinneinheit wenn wir nach dem unsere eigene Existenz tragenden historischen
Zusammenhang und Sinnganzen fragen®. Die Philologien und Historien der an-
deren Kulturgebiete stiinden mit einem dauernden Ubergewicht des Philologi-
schen etwas exotisch daneben, merkt Troeltsch richtig zur Wissenschaftsland-
schaft (nicht nur) seiner Zeit an.

,Abendland, ndheres und ferneres Morgenland, Kulturvolker, Halbkulturvélker und
Primitive sind derart verschieden, dass von einem gemeinsamen Kulturgehalt der heuti-
gen Menschheit nicht im entferntesten die Rede sein kann. [...] In diesem Umstand ist
auch die iibliche Verschiebung der Begriffe begriindet, durch die allein man Universal-
geschichte, Menschheit und Fortschritt zustande bringt, ndmlich dass man sich in
Wahrheit lediglich an die abendlidndische, europdisch-amerikanische Entwicklung halt,
deren Menschenmasse fiir die Menschheit und deren Entwicklung fiir die Weltgeschich-
te oder Weltentwicklung ausgibt. Man mag dann einige Seitenblicke auf den Orient,
meist nur den vorderen Orient, damit verbinden und die européische Entwicklung an die
Anthropologie ankniipfen. Oder man mag sagen, dass es sich nicht um den biologischen
Begriff der Menschheit handle und dieses eben vom Abendland bestimmungsgemif
herausentwickelt worden sei oder — einfacher — nur dort sich tatsdchlich verwirklicht
finde. Aber alles das ist nur naiver oder verfeinerter Europderhochmut, begiinstigt durch
gewisse Begriffe der christlichen Dogmatik, die auch bei Feinden und Nichtkennern des
Christentums noch recht kriftig sind. Palédstina, Rom, Wittenberg und Genf sind die
Erdmittelpunkte, und von da entsteht eine Herde mit dem einen Hirten, das Reich der
absoluten Wahrheit und Erlosung, das die Moderne in das Reich der alleinigen Kultur,
Vernunft und Wissenschaft verwandelt hat. Der Eroberer, der Kolonisator, und der Mis-
sionar steckt in allem europdischen Denken. Das ist eine Quelle seiner praktischen Kraft
und Fruchtbarkeit, aber auch vieler theoretischen Irrtiimer, und Ubertreibungen“ (S.
707).

Aus diesen Erkenntnissen zieht Troeltsch nun nicht die Konsequenz, eine andere
Weltgeschichte jenseits des ,,naiven oder verfeinerten Europderhochmuts* zu for-
dern und zu befoérdern. [hm geht es um etwas anderes, nimlich um den (Wieder-)
Aufbau des West-Européertums, und darum, den ,,deutschen Sonderzug in einen
europiischen Zentralbahnhof zu dirigieren®.”> Deshalb gibt es fiir ihn nur eine
Weltgeschichte des Europédertums. Der alte Gedanke der Weltgeschichte, so sagt
er, miisse neue und bescheidenere Formen annehmen. Es gibt verschiedene Kul-
turkreise: den vorderasiatischen, den ,,schlieBlich in der islamischen Kultur sich

22 Gangolf Hiibinger: Gelehrte, Politik und Offentlichkeit. Eine Intellektuellenge-
schichte, Gottingen: Vandenhoeck & Rupprecht 2006, S. 190, unter Bezug auf
Bernd Sosemann: ,,Das ,erneuerte Deutschland‘. Ernst Troeltschs politisches Enga-
gement im Ersten Weltkrieg®, in: Horst Renz/Friedrich Wilhelm Graf (Hg.), Tro-
eltsch-Studien, Bd. 3, Protestantismus und Neuzeit, Giitersloh: Giitersloher Verlags-
haus 1984, S. 120-144.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P



https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 59

einigenden®, den dgyptischen, den hinduistischen, den chinesischen und schlie3-
lich den mittelmeerisch-europdisch-amerikanischen. Nur in solchen Kulturkrei-
sen liegt nach Troeltsch ein einheitliches Kulturergebnis von jedes Mal vollig ei-
genem und einzigartigem Sinn vor, mit einer eigenen individuellen Entwick-
lungsgeschichte. Nun sei es aber vollig unmoglich, diese auf sehr verschiedenen
Entwicklungshohen befindlichen Kulturkreise samtlich geistig zu beherrschen.
Wie sie sich untereinander nur schwer verstehen, so konne niemand sie alle zu-
gleich verstehen und konnte man es, so wiirde dieses Verstindnis zwar interes-
sant sein und die ,,Moglichkeiten des Menschentums* lehrreich beleuchten, aber
doch zugleich praktisch fiir die eigene Stellungnahme und positive Kulturarbeit
(sic!) schlechterdings nichts niitzen. Dieses letztere aber ist der einzige Sinn, den
Troeltsch der Geschichtsphilosophie zuschreiben kann.

Troeltschs Glaubensbekenntnis lautet: ,,Wir kennen in Wahrheit nur uns
selbst und verstehen nur unser eigenes Sein und deshalb auch nur unsere eigene
Entwicklung. Nur deren Erkenntnis ist uns praktisches Bediirfnis und Notwen-
digkeit, Voraussetzung des eigenen, Kultur gestaltenden Handelns und Zukunft-
wollens.* Worum es ihm geht ist nichts weniger als die ,,brennend wichtige Auf-
gabe der Formulierung des europdischen Wesens und der Herausarbeitung der
europdischen Zukunft“. Dies sei an einem sichtlichen Wendepunkt der européi-
schen Geschicke dringender als je und verhelfe der Historie ,.trotz allen Seufzens
iber Historismus und Gedéchtnisiiberlastung heute zu einer zentralen philosophi-
schen Bedeutung® (S. 711).

Doch er sichert sich ab: Man wiirde ihn nun aber auch wieder falsch verste-
hen, wenn man argumentieren wiirde, es solle gar keine Ausbreitung des histori-
schen Wissens und Denkens iiber den erreichbaren Gesamtumfang des menschli-
chen Lebens geben. ,,.Das wire doch eine falsche Nutzanwendung des gesagten.
Nur die Kultursynthese ist auf den angegebenen Gegenstand zu beschrinken.
Aber selbstverstdndlich ist es niitzlich und notwendig, Geschichten von Indien,
China, Japan usw. zu schreiben, soweit ein Européder dazu imstande ist, und diese
Geschichten entweder selbstidndig nebeneinander erscheinen zu lassen oder sie
mit anderen Geschichten unentwickelter Volker nach geographischer Reihenfol-
ge aneinanderzureihen, wie es etwa die Helmholtsche Weltgeschichte getan hat.*
(S. 711). Das sei dann aber kein historischer Zusammenhang und keine Entwick-
lung, sondern gehore in das Gebiet der ,,Buchbindersynthese* oder der ,,gelehrten
Fabrik und Kooperation“. Diesen enzyklopéddischen Erkenntnissen kdnne man
keinen philosophischen Geist einhauchen. Hier spricht die Hybris des Ge-
schichtsphilosophen, der offensichtlich (noch) keinen Sinn hat fiir Fragen, die die
Welt als ganze, also iiber Westeuropa hinausgehend, betreffen. Auch dies ein Er-
be, das es der Geschichte des Orients in der Folge in Deutschland schwer ge-
macht hat, sich zu etablieren.

Mit der Geschichte ,,der anderen* setzt Troeltsch sich nicht auseinander, hat
auch keine Kenntnis von ihr. Denn wie sonst konnte er die leider immer noch
gingige Behauptung aufstellen, den Gedanken der Entwicklung gebe es nur in

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P



https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | BIRGIT SCHABLER

der europdisch-atlantischen Weltgeschichte; die arabische Historie sei iiber das
erzdhlende und erkldrende Stadium nicht hinausgekommen. Von Ibn Khaldun hat
er offenbar noch nichts gehort, wie auch C. H. Becker feststellt.?

Auf Becker bezieht sich Troeltsch in einer langen Fulinote. Er setzt sich mit
dessen beiden zentralen Aufsitzen ,,Der Islam als Problem* und vor allem ,,Der
Islam im Rahmen einer allgemeinen Kulturgeschichte* auseinander. Er konne, so
schreibt er, der hochst interessanten Studie nur zustimmen. Aber: Der Standpunkt
des ,,reinen Historikers®, als welchen er also Becker offensichtlich sieht, sei et-
was anderes als der der Geschichtsphilosophie. Der Historiker Becker achte auf
die ,,Gemeinsamkeit der Urspriinge®, er aber auf die Gemeinsamkeit der Ergeb-
nisse (S. 727).

Becker habe ,,um der von der Urzeit her bestehenden Gemeinsamkeit zwi-
schen Europa und dem vorderen Orient willen die Einbeziehung der islamischen
Welt gefordert, die verwandte Wurzeln im hebrdischen Prophetismus und in der
hellenistischen Kultur habe und lange Zeit hindurch als die Europa iiberlegene
Kulturmacht das letztere gefordert und durchwirkt habe, auch heute noch als
nichster Nachbar und relativ verwandtestes Kulturprinzip uns einen Teil unserer
wesentlichsten Lebensprobleme stelle” (S. 726). Aber Troeltsch bleibt dabei: Es
sind die Griechen, die die Grundlagen des Europédismus bereiten, und deren enger
Zusammenhang mit dem Orient verschwindet nun einmal.

Vom Orient sei dem Europdertum als selbstindig wirkende Kraft nur der he-
brédische Prophetismus und seine Folge, das Christentum, eingepflanzt worden.
Denn seine Personlichkeitsidee sei eben gerade nicht dem Orient, sondern dem
Hellentum verwandt. Die Art, wie der Orient das letztere ins Ich aufnehmen
konnte, zeige der Islam, der Judentum und Christentum arabisiert und die daraus
entstehende Religion zu einem militdrisch-politischen Prinzip gemacht habe.
Auch fehle dem Orient die romische Tradition mit ihrem ,,praktisch-
administrativen Geiste®. Hier ist das schlichte Nichtwissen iiber den ,praktisch-
administrativen‘ Geist des Osmanischen Reiches zu konstatieren, dessen penible
Steuerkataster noch nicht ins Wissen der historischen Zunft eingedrungen waren.
Und einen Hammer-Purgstall nahm man in diesen Kreisen wenig zur Kenntnis.

Troeltsch kann sich dem Hellentum nicht entziehen: Die Verschmelzung der
islamischen Religion und der griechischen Kultur sei nicht entfernt so innerlich
und wesenhaft wie im Abendlande. Der Hellenismus sei vielmehr lediglich reines
Kultur-Prinzip geblieben, und die Humanisierung des Islam kam eher aus der
persischen Mystik als aus dem Hellenentum. Vor allem handelt es sich aber doch
nur um verwandte Grundlagen, und nicht um verwandte Ziele und Lebenszu-
sammenhinge. Die Ziele der islamischen Welt seien niemals wie in Europa die

23 Carl Heinrich Becker: ,,Der Islam im Rahmen einer allgemeinen Kulturgeschichte®,
entstanden 1921, zuerst verdffentlicht in: ZDMG, Jg. 76 (N.F. 1), und in Carl Hein-
rich Becker: Islamstudien, Leipzig: Quelle & Meyer 1924, S. 32.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 61

eines autonomen, frei und grenzenlos aus sich selber schaffenden Menschentums
geworden (S. 726f.).

Deshalb habe der Islam eine Spezialgeschichte fiir sich, so zahlreich und eng
seine Beziehungen zum Europidismus auch seien, und gehore nicht in die Univer-
salgeschichte des Europidertums. Es gebe keine gemeinsame Kultursynthese fiir
beide Welten, auller etwa den Gedanken der gegenseitigen Toleranz und der Ver-
standigung sehr verschiedenartiger geistiger Welten, wozu aber ein sehr moder-
nisierter und europdisierter Islam noétig wére, ,,wie ihn vielleicht die heutigen
Agypter wollen® (S. 727). Vielmehr sei umgekehrt bei der relativen Gemeinsam-
keit der Voraussetzungen die Auseinanderentwicklung beider Welten lehrreich
fiir die Triebkrifte des Europdertums.

Troeltsch will fiir die praktische Lebensbildung den Historismus iiberwinden.
Man miisse unterscheiden zwischen Kulturgehalten und praktisch-soziologischer
Lebensordnung. Die Erstere muss man aus der Historie seit Hebrdern und Grie-
chen verstehen, die Letztere vor allem in ihrer modernen Einzigartigkeit prak-
tisch-anschaulich erfassen. Und dazu bediirfe es keiner Geschichte, die weiter zu-
riickgeht ,,als auf die Bildungsgeschichte unserer Gesellschaft seit dem 16. Jahr-
hundert“ (S. 770). Also: Auf den Humanismus.

Troeltschs Uberlegungen zum Wesen West-Europas, die nach auBen auf Aus-
schluss, nach innen auf Neu-Ausrichtung und Intensivierung (,,Umschmelzung®)
beruhen, haben eine ungeheure Aktualitit. Kritiklos iibernommene Versatzstiicke
seiner Argumentation tauchen durchaus noch in den heutigen Europa-Debatten
auf. Weltweit ist eine Selbstvergewisserung iiber westliche Werte zu beobachten.
Zu Beginn des 21. Jahrhunderts, in einer Zeit der globalen Herausforderung
durch Migrationen, neue Kriege und globalen Terrorismus setzt das Nachdenken
iiber die Wurzeln europiischer Identitit erneut ein. Es kann sich heute jedoch
nicht mehr in den altbekannten Pfaden des Ausschlusses alles Fremden bewegen,
sondern muss Europa als ,Provinz der Welt* anerkennen.

C. H. Becker und der Orientalismus

C. H. Becker, der gemeinhin als der Begriinder der Islamwissenschaft gilt, war
Troeltsch, auf den er sich explizit bezog, in vielem dhnlich. Stirker noch als Tro-
eltsch war er Kulturpolitiker, denn er nahm zur Umsetzung seiner Pline hohe po-
litische Amter ein. Wihrend Troeltsch nur Unterstaatssekretidr im PreuBischen
Kultusministerium war (1920 schied er aus diesem Amt aus), ebenso wie auch
Becker 1919, brachte es Becker 1921 und von 1925-1930 zum Kultusminister, zu
einer Zeit als Troeltsch mit seinem letzten Werk in die Wissenschaft zuriick kehr-
te.

Alfred Weber, der mit Troeltsch zusammen die Griindungsphase der Deut-
schen Demokratischen Partei prégte, beschreibt in einem Brief 1920 seinen Be-
such bei Troeltsch und seine Haltung zum aufstrebenden Becker:

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | BIRGIT SCHABLER

»[...] ich amiisierte mich, dass [Troeltsch] mit typischer Nonchalance eigentlich alles,
was ihm nicht in den Kram paBte: schwierige finanzielle Lage der Hochschulen und
Professoren u. dgl., bei Seite schob, obgleich es ihn als preulischen Unterstaatssekretir
im Unterrichtsministerium doch eigentlich recht nahe anging. — Wir sprachen viel iiber
Becker (Du weifit!) — Auch dessen Zweifelswiirdigkeit (— er ist ja im Grund ein einfa-
cher, vielgeschiftiger und strebsamer Macher geworden —) wollte er erst nicht zugeben
[..]%

Becker und Troeltsch kannten sich bereits aus Heidelberger Universititszeiten.
Beide bewegten sich nun auf der turbulenten Hauptstadt-Biihne Berlins, aber in
unterschiedlichen Rollen. Wihrend Troeltsch mehr in die Rolle des Intellektuel-
len schliipfte, der die politische Meinung durch geistige, publizistische Interven-
tionen zu beeinflussen suchte und auch politische Posten nicht ausschlug, wurde
Becker Wissenschaftspolitiker.

Auch C. H. Becker suchte nach den geistigen Verheerungen des Ersten Welt-
kriegs eine Erneuerung der deutschen Gesellschaft. 1918/19 leitete er seine ,,Ge-
danken zur Hochschulreform* folgendermalfien ein:

,Der furchtbare Zusammenbruch, dessen Zeugen wir sind, macht alles problematisch,
was wir bisher fiir unantastbaren materiellen oder geistigen Besitz gehalten haben. Wir
sind nicht nur mit den Waffen geschlagen, wir sind in unserer geistigen und moralischen
Struktur erschiittert. [...] versagt haben die mafgebenden Faktoren unseres geistigen

25
Seins®.

Versagt hatte auch die deutsche Wissenschaft:

,.Gewil} folgten wir den Gesetzen voraussetzungsloser, selbstverleugnender Arbeit; aber
wir trieben das Form- und Zwecklose der Wissenschaft wohl etwas weit, und dariiber
ging uns der Sinn fiir das Ganze, der Uberblick und das letzte Ziel der Wissenschaft,

Auswahl und Synthese verloren*.2®

Der Weg aus der Krise, den Becker vorschligt, erinnert an Troeltsch: Es miisse
der Wille zur Synthese wieder erwachen. Hierfiir will Becker interessanterweise
die Soziologie in Dienst nehmen, die dem deutschen Denken eigentlich nicht ent-
spreche, weil sie iberhaupt nur aus Synthese bestehe. Dabei denkt er an ,,Sozio-
logie im weitesten Sinne, einschlieBlich der Politikwissenschaft und der Zeitge-

24 Alfred Weber an Else Jaffé, 30.4.1920, zitiert aus G. Hiibinger: Gelehrte, S. 191f.

25 Carl Heinrich Becker: ,,Gedanken zur Hochschulreform (1918/19) (Ausziige)®, in:
Guido Miiller (Hg.), Carl Heinrich Becker. Internationale Wissenschaft und nationa-
le Bildung, KoIn: Bohlau 1997, S. 181.

26 C. H. Becker: Hochschulreform, S. 184.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 63

schichte“.*” Die ersten Lehrstiihle in PreuBen wurden auch von Becker durchge-
setzt.”

Auch C. H. Becker, der Mann der Tat, beklagt den ,merkwiirdigen histori-
schen Sinn des Deutschen®. Das vorige Jahrhundert sei fiir die deutsche Geistes-
wissenschaft ein Zeitalter der Historie gewesen. Noch heute litte die Gesellschaft
unter den Folgen. Uberall in der Wissenschaft hitte Historisches im Vordergrund
gestanden. Auch in der Philologie, aus der er ja herkam: Die Sprachgeschichte,
der ,historische Lautwandel“ habe das gelehrte Interesse beherrscht. ,,Der Histo-
rizismus war unsere Stirke und unser Verhingnis, denn der Deutsche nimmt die
Geschichte ernst.“?’ Becker macht diesen ,wissenschaftlich-historischen Sinn,
eine Denkgewohnung, die leider nach riickwirts eingestellt war, statt nach vor-
wirts“, flir die Randstdndigkeit verantwortlich, in der das Bildungsbiirgertum
und die akademischen Kreise verharrten. ,,Gerade die Tiichtigkeit fiir das Fach
wurde zum Verhingnis fiir das Staatsbiirgertum der Professoren.*

Wissenschaftlich bezieht sich Becker ebenfalls stark auf Troeltsch, vor allem
auf dessen ,,Aufbau der europidischen Kulturgeschichte“. Dieser Aufsatz war ihm
der unmittelbare Anlass, sich mit dem ,,Islam im Rahmen einer allgemeinen Kul-
turgeschichte® zu befassen.

Becker stimmt der Einteilung der Welt in Kulturkreise zu. Jeder dieser Kreise
habe seine ,,gesonderte Eigenentwicklung und entsprechend seine eigene Ge-
schichte”. Wolle man sie zusammenfassen, so kime, ,,wenn der Abendlédnder als
Geschichtsschreiber auftritt, doch nur eine Vergewaltigung der anderen Kultur-
kreise zugunsten der Verherrlichung der entscheidenden abendléndischen Ent-
wicklungsmomente dabei heraus*.”'

Der einzige Punkt, in dem er Troeltsch nicht zustimmt, ist dessen Beschrin-
kung des europdischen Kulturkreises auf Westeuropa. ,,Fiir den Orientalisten, so
argumentiert er, stelle sich hier ,,das Grundproblem jeder tieferen Geschichtsbe-
trachtung®. Welches nicht darin bestehe, dass ,,von orientalistischer Seite die ent-
scheidende Einzigartigkeit des hellenischen Denk- und Formwillens und des eu-
ropdischen Tatwillens bestritten werden sollte”, sondern dass ,,in Anerkennung
des wirklichen geschichtlichen Ablaufs mit gewissen Einschrinkungen die Ein-
beziehung der vorderasiatisch-islamischen Welt in die europdische* gefordert
werden miisse.*

Solcherart vorsichtig einschrinkend fordert Becker also, die Grenze zwischen
Europa und Asien weiter nach Osten zu verschieben, so dass ,der Islam‘ zu Eu-

27 Ebd., S. 189f.

28 Cornelia Essner/Gerd Winkelhane: ,,Carl Heinrich Becker (1876-1933), Orientalist
und Kulturpolitiker®, in: Die Welt des Islams 28 (1988), S. 163.

29 C. H. Becker: Hochschulreform, S. 192.

30 Ebd.

31 C. H. Becker: Kulturgeschichte, S. 25.

32 Ebd., S. 26.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | BIRGIT SCHABLER

ropa gehort. Denn der Islam stellt fiir ihn das Bindeglied zwischen Europa und
Asien dar, und ist als solches ,,aus der asiatischen Geschichte* herauszuldsen.

Dazu musste er auch den Islam aus der entstehenden Religionsgeschichte
bzw. der Religionswissenschaft herauslosen, denn fiir Beckers Ehrgeiz war der
Islam weit mehr als nur eine Religion. Diese Herauslosung hatte er in seinem
programmatischen Aufsatz ,,.Der Islam als Problem* unternommen, in dem er die
zukiinftige Islamwissenschaft bzw. deren Existenzberechtigung begriindete (mit
dem programmatischen allerersten Satz ,,Die Wissenschaft vom Islam braucht ih-
re Existenzberechtigung nicht erst zu erweisen®): ,,Wie die alte Geschichte neben
die klassische Philologie ist sie seit langem als historische (Hervorhebung B. S.)
Disziplin neben die Philologien der von Muhammedanern gesprochenen Spra-
chen getreten.”’

Der Islam ist nach Becker also weit mehr als nur eine Religion, er ist ebenso
ein ,,Weltreich®, ungeachtet der ,,zahllosen Einzelstaaten die auf seinen Triim-
mern erwuchsen. Aber auch dies ist noch nicht ausreichend. Nicht nur eine Re-
ligion, oder banale reale Staaten, nein, ,,ein viel Groleres nennen wir so: eine po-
litische Theorie, mag sie sich nun auf staatsrechtlicher oder eschatologischer
Lehre aufbauen®. Doch auch dies geniigt Becker noch nicht: ,,das Staat und Reli-
gion umfassende Kulturganze®, gefasst als ,,Zivilisation®, auch dies sei der Is-
lam.** Eine derart umfassende ~fundamentale®, wenn nicht gar fundamentalisti-
sche Sicht des Islams bedurfte folgerichtig einer eigenen Wissenschaftsdisziplin;
an die relativ kleine Religionswissenschaft jedenfalls sollte der Islam offensicht-
lich nicht fallen.®® Dann schon eher, bei allem Seufzen iiber den Historismus, in
die Leitwissenschaft des 19. Jahrhunderts: in die Geschichtswissenschaft. Becker
etablierte die Islamwissenschaft als historische Disziplin, aber ohne sich selbst
durch ein groBes historisches Werk als Historiker hervorzutun. Dazu war er auch
zu interessiert an soziologischen und Gegenwartsfragen.

Das in seinem gigantischen Anspruch letztlich Eklektische an Beckers Kon-
stituierung der Islamwissenschaft wirkt bis heute nach. So war es ein Dreiviertel-
jahrhundert spiter einem rithrigen jungen Islamwissenschaftler, der kurz darauf
zu einem der stirksten Kritiker des Faches werden sollte, moglich, die Islamwis-
senschaft in Vortridgen als ,,Integrationswissenschaft®, die eben beispielsweise
die Disziplinen der Geschichts-, Politik- und Literaturwissenschaft umfassen
wiirde, anzupreisen. Abgesehen vom normativen Anspruch, die Islamwissen-

33 Carl Heinrich Becker: ,,Der Islam als Problem®. Zuerst vercffentlicht (als Eroff-
nungsaufsatz) in: Der Islam, Zeitschrift fiir Geschichte und Kultur des islamischen
Orients, hg. von Carl Heinrich Becker, (seit 1916 mit R. Tschudi, seit 1920 mit H.
Ritter), StraBburg: Karl J. Triibner, spéter Berlin: de Gruyter, 1 (1910), S. 1-21;
Nachdruck in C. H. Becker: Islamstudien, S. 1.

34 Ebd., S. 2.

35 Zur Entstehung der Religionsgeschichte siche Hans Kippenberg: Die Entdeckung
der Religionsgeschichte, Miinchen: C.H. Beck 1997.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 65

schaft zu einer ,Integrationswissenschaft erhéhen zu wollen, entspricht diese
Beschreibung durchaus noch der Realitiit.

Analog zu Troeltsch sieht Becker ,,drei Urgewalten®, auf denen die islami-
sche Zivilisation beruht: Erstens den alten Orient, besonders in Bezug auf semiti-
schen Prophetismus, jlidische Gesetzesreligion, persischen Dualismus und Escha-
tologie, babylonisch-magisches Weltbild und biirokratisch-absolutistische Staats-
form, zweitens die klassische Antike in der Form des Hellenismus besonders im
tiaglichen Leben, in Wissenschaft und Kunst, und drittens das Christentum in sei-
ner dogmatischen, kultischen und mystischen Ausprigung.’® Die Urspriinge des
Morgen- und des Abendlandes, so folgert er, seien also identisch. Doch kann er
nicht anders als auf tiefen, gar biologisch konstruierten Unterschieden zu beste-
hen: ,,Man mag von Hellenisierung oder Européisierung des Orients sprechen, es
ist ein und derselbe Prozess der Auseinandersetzung des ménnlichen Elementes
Europa mit dem weiblichen Element vorderer Orient*.*’

Schon bei dieser klassischen, im Saidschen Sinne zutiefst orientalisierenden
Haltung muss man die Frage stellen, ob sie wirklich, wie Johansen behauptet, ei-
ner ,methodischen Abhingigkeit‘ von der Leitwissenschaft der Geschichtswis-
senschaft geschuldet ist. Ein geschlechtlicher Unterschied begriindete zu Beckers
Zeit einen biologischen Unterschied zwischen Europdern und Westasiaten. Denn
vom Konstruktionscharakter von gender hatte Becker sicherlich noch nichts ge-
hort. Das Machtgefille, auf das er mit seinem Vergleich abhebt, ist eindeutig.

Die grundsitzliche Verschiedenheit wird weiter betont: ,,Das grofle unter-
scheidende Erlebnis des Abendlandes ist eben der Humanismus [i.0. hervorge-
hoben]. Im Abendland lebt die Antike nicht nur weiter wie im Islam, nein, sie
wird dort neu geboren. Und mit ihr wird der vom Orientalen grundsditzlich ver-
schiedene [Hervorhebung B.S.], orientalische Mensch geboren“.38 Denn: ,,Im Is-
lam lebte die Antike [...] einfach weiter, aber nicht die Antike des Sophokles
oder Plato oder des echten Aristoteles, nein, hier herrschten die Epigonen, die
zwar auch griechisch sprechende und schreibende, aber im Grund schon orienta-
lisierte (sic!) Antike.*”

Historismus und Orientalismus

Becker, so Baber Johansens Argument, habe wenigstens eine ungleiche gemein-
same Geschichte (von ,Europa und Islam‘) gewollt, wihrend Troeltsch die Idee
der geteilten Geschichte ablehnte.** Haridi sieht den Unterschied zwischen ,,den

36 C. H. Becker: Kulturgeschichte, S. 28f.

37 Ebd., S. 29.

38 Ebd., S. 34.

39 Ebd., S. 35.

40 B. Johansen: Politics and Scholarship, S. 86.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | BIRGIT SCHABLER

beiden Geschichtsphilosophen des beginnenden 20. Jahrhunderts® nur als einen
technischen®. Beiden sei gemeinsam, dass sie darauf abzielten, die Besonderheit
der europiischen Moderne werttheoretisch zu begriinden. So konne Troeltsch den
Islam in den europidischen Kulturkreis nicht einbeziehen, und so miisse Becker
seinerseits den Islam aus der Moderne ausschlieBen.*'

Diese Einschitzung kommt der Sache schon niher, wenn auch Becker auf
keinen Fall als ,Geschichtsphilosoph‘ bezeichnet werden kann und auch nicht das
Kaliber von Troeltsch erreicht. Die Konzepte der ,geteilten® oder auch ,ver-
wobenen‘ Geschichte sind heute neue historische Konzepte, die eine Geschichts-
schreibung jenseits des Eurozentrismus ermdglichen sollen. Von so einer Vor-
stellung ist Becker Lichtjahre entfernt, auch wenn er, wahrscheinlich aus wissen-
schaftspolitischen Griinden, aus der ungeniigenden orientalischen Aneignung des
Hellenismus ein Argument fiir den Einschluss des islamischen Westasiens (oder
des Islams? — Die Verwirrung der Begriffe bei Becker ist nicht zu iibersehen)
machen will. Mit eben diesem Argument iibrigens schlieit Troeltsch diese Regi-
on aus. Die Logik ist da wohl auf seiner Seite.

Troeltschs Interesse liegt, wie oben diskutiert, darin, in einer Kulturtheorie
den tief gehenden Unterschied zwischen westeuropdischer und deutscher Historie
zu iiberwinden. In gewisser Weise denkt er hier spitere Westbindungen Deutsch-
lands vorweg, und in dieser Ab- und Eingrenzung wird nicht nur der Islam, son-
dern auch das orthodoxe Christentum, nicht nur Westasien, sondern auch Osteu-
ropa ausgegrenzt.

Becker hingegen, auf Grund seiner intimeren Kenntnis des Islams und der is-
lamischen Welt hitte die Bestrebungen mittlerweile klassischer muslimischer
Reformer, eine islamische Moderne vorzudenken, ernst nehmen konnen. Er
selbst stellte fest:

,-Moderne Muhammedaner haben sogar die Empfindung, dass der stark rationalistische
Charakter des Islam, v.a. seine schroffe Betonung der Einheit Gottes, besonders gut in
die moderne Welt passe, und dass eine innere Verwandtschaft bestehe zwischen dem Is-
lam und so ausgeprigt neuzeitlichen Produkten wie dem Haeckelschen Monismus.
Auch ist es kein Zufall, dass so naturwissenschaftlich gerichtete Lehren, wie die von
August Comte, in der islamischen Bildungsschicht [...] weite Verbreitung gefunden ha-
ben, wie tiberhaupt die moderne Naturwissenschaft ohne weiteres vom Islam aufge-

42
nommen werden kann.

Becker schreibt die islamische Welt jedoch grundsitzlich aus der Moderne her-
aus. Man kann durchaus den Eindruck gewinnen, dass es ihm mit seinen Schrif-
ten eher um die Etablierung eines neuen wissenschaftlichen Faches geht, und er

41 A. Haridi: Paradigma, S. 108f.
42 C. H. Becker: ,,Der Islam als Weltanschauung®, in: ders. (Hg.), Islamstudien, S. 40-
53, hier S. 51f.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P



https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 67

deshalb ,seiner Region® eine Sonderrolle zuschreiben will. An der Anerkennung
des Rechts dieser Region, aus sich selbst heraus verstanden zu werden (ein histo-
ristisches Prinzip) aber ist er durch die Scheuklappen des (Neu-)Humanismus
gehindert.

Die Johansen-These, dass es die Historiker in der Tradition des Historismus
gewesen seien, die den Orientalismus vertreten hitten, wihrend die Orientalisten
in Abhingigkeit zu ihnen gestanden seien, kann so nicht stehen bleiben. Becker
orientalisiert den Orient stérker als Troeltsch. Und dessen Konstruktion eines de-
zidierten ,Europdismus‘ Eurozentrik vorzuwerfen, ist ein Vorwurf, der letztlich
ins Leere lauft.

Trotzdem ist die Auseinandersetzung zwischen Troeltsch und Becker heute in
dreierlei Hinsicht interessant. Erstens sind beide durch ihre Bindung an den
(Neu)Humanismus daran gehindert, das Andere wahrhaft ernst zu nehmen. Zu
tief sitzt das neuhumanistische Bildungsideal, den Europier als den wahren Er-
ben einer verkldrten Antike zu sehen, als den einzig modernen Menschen. Der
Neuhumanismus als (gymnasiales) Bildungsideal, das den originalen Renais-
sance-Humanismus verkiirzte und trotz des weiter fortgeschrittenen Wissens
normativ festschrieb, hat keine europiische Entsprechung. Er miisste fiir die
deutsche Entwicklung in der Tat weiter untersucht werden.

Historismus und Orientalismus sind verwandte Systeme. Die Wissenschaft
von der Geschichte ignorierte die Geschichte der Anderen, weil sie eben nicht als
wichtig galt. (Ausnahmen waren die populdren Weltgeschichten, und eben Ranke
und Hegel, deren Orient-Darstellung bereits in den 1950er Jahren vom Historiker
Ernst Schulin durchaus kritisch betrachtet wurde). Als zustindig fiir das Andere
erkldrte man andere Ficher, wie die Philologien (z.B. die Orientalistik), die Geo-
graphie und die Volkerkunde. Die Wissenschaft vom islamischen Orient hatte
das Andere genuin zum Thema. Doch sie ist Teil derselben Kultur, die auch den
Historismus hervorbrachte, einer Kultur, die sich an der Antike orientierte.*’ Dies
hat in unserem Falle beim Orientalisten Becker verhindert, dass er den Orient aus
sich selbst, aus eigenem Recht heraus verstehen konnte, was der historisch-
philologischen Methode zufolge eigentlich seine Aufgabe gewesen wire. Hier
liegt also eine echte Verstdndnisgrenze der Wissenschaft vom Orient, zumindest
im Falle Beckers. Das Argument wird noch bestitigt, vergegenwirtigt man sich

43 Auch Josef van Ess weist darauf hin, dass Becker es nicht vermochte, den ,,Alp-
druck des Humanismus* abzuschiitteln. Kein anderer aber habe dies klarer ausge-
driickt als Noldeke: ,,Aber auf alle Fille habe ich fiirs echte Hellenentum — ehe es
sich mit dem Orient in zum Teil mir wenig sympathischer Weise mischte — sehr viel
mehr {ibrig, als fiir den ganzen Orient, wenigstens soweit er regelrecht fromm war*.
Josef van Ess: ,,The Emergence of Kulturgeschichte in Islamic Studies®, in: Mal-
colm H. Kerr (Hg.), Islamic Studies. A Tradition and its Problems, Malibu: Undena
Publications 1980, S. 27-52, hier S. 47.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | BIRGIT SCHABLER

des liebenden Enthusiasmus, dessen sich Indien, Heimat des Indo-Européischen,
in der europdischen Wissenschaft erfreute.

Der Begriff der Wahlverwandtschaft geht auf Goethe zuriick, der ihn wieder-
um aus dem chemischen Wissen seiner Zeit entlehnte: Verwandte Stoffe verbin-
den sich je nach Stirke der Verwandtschaft ,,wahlverwandtschaftlich“. So sind
schon Orientalismus und Historismus verwandt, beide verbanden sich aber mit
dem (stirkeren) Neuhumanismus. Dabei sind die Folgen fiir den Orientalismus
schwerwiegender.

Der Historismus sucht das Vergangene aus sich selbst heraus zu verstehen.
Dass die Historisten sich iibertrieben auf das Eigene, den (National-)Staat kapri-
zierten, und das Andere ausschlossen, ist zumindest erkenntnistheoretisch nicht
zwingend. Der Orientalismus sucht das Andere zu verstehen. Dass er sich dieses
Andere durch Abgrenzung schuf und damit eine Wissensschopfung betrieb, in
der sich auch europiische Uberlegenheitsgefiihle und Beherrschungswille mani-
festierten, ist eine traurige Tatsache. Der Orientalismus, so wie der Begriff ge-
pragt wurde, ist die dunkle Seite des europdischen Wissensdranges. Das Sich-
Aneignen, Beherrschen und Herabwiirdigen des Anderen fand zweifelsohne statt.
Doch diese dunkle ist nicht die einzige Seite der europdischen ,Lust am Wis-
sen‘.** Dies muss in Zukunft stirker herausgearbeitet werden. Mit dem Orienta-
lismus hat die Orientalistik insofern zu tun, als Orientalisten, wie auch Historiker
(Ranke mehr als Troeltsch), Kiinstler und Literaten (diesen, zumindest den deut-
schen, ist die dunkle Seite am wenigsten vorzuwerfen) daran beteiligt waren.

Mogen die Antworten beider Autoren heute veraltet bzw. den Anforderungen
der Gegenwart nicht mehr angemessen sein, die von ihnen aufgeworfenen Frage-
stellungen sind auBerordentlich aktuell: Wie ldsst sich das Verhiltnis von Europa
zur islamischen Welt, der aulereuropéischen Welt im Ganzen, bestimmen? Wel-
chen Platz hat die europdische Geschichte in der Weltgeschichte?

Zwei neuere Antworten auf diese Frage gilt es hier anzufiihren: Eine bahn-
brechende Weise, iiber die Denkfalle der als normativ gesetzten Universalisie-
rung der europdischen Moderne hinaus zu denken, die die Modernisierungstheo-
rie (womoglich im Anschluss an neuhumanistische Bildungsideale, Historismus
und Orientalismus?) formuliert hat, stammt von Shmuel N. Eisenstadt. Er schlug
das Paradigma der ,,multiple modernities vor, das seitdem in den Kultur- und
Sozialwissenschaften weite Verbreitung gefunden hat. Die deutsche Ubersetzung
,,Vielfalt der Moderne* ist besser als das englische Original, weil sie der Gefahr
erneuter hermetischer Grenzbildung durch den Singular vorbeugt.” Es wird heu-
te also versucht, Begriffe, Konzepte und Modelle neu zu denken und die ,Ent-
westlichung der Moderne‘ weiter voran zu treiben. Diese Autorin arbeitet am

44 Der Begriff ist abgewandelt von Robert Irwin iibernommen, der damit aber ein radi-
kales Gegenargument zu Said macht: Robert Irwin: The Lust for Knowing. The Ori-
entalists and their Enemies, London: Penguin, 2006.

45 Shmuel N. Eisenstadt: Die Vielfalt der Moderne, Gottingen: Velbriick 2000.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

HISTORISMUS VERSUS ORIENTALISMUS? | 69

Konzept einer ,globalen Moderne‘.*® Dies wird auch auBerhalb Europas getan.
Der in dieser Hinsicht vielleicht einflussreichste Text, der die europdische Mo-
derne (zu der auch der Marxismus zéhlt) von einer anderen Weltregion ausge-
hend dekonstruiert und Europa ,provinzialisiert’ hat, ist Dipesh Chakrabartys
,Provincialising Europe“.47 Doch vor ihm sprach bereits ein deutscher Historiker,
nicht zufillig ein Althistoriker, 1988 von der ,,Welt der Geschichte und der Pro-
vinz des Historikers*.*® Die Wege der anderen, so sagte er, konnten heute ver-
niinftigerweise nicht mehr als ,.evolutionire Sackgassen® aufgefasst werden.
Christian Meier distanzierte sich von den alten Konzepten, wie sie noch Tro-
eltsch und Becker vertraten. Wer heute noch die ,,Welt der Geschichte auf das
Antik-Abendldndische beschrinkt sehe, sei nicht mehr einfach in den natiirlichen
Begrenzungen und Akzentuierungen einer Gesellschaft (oder eines Kreises von
Gesellschaften) befangen, in einem sinnvoll gegebenen Horizont historischer Be-
trachtung, sondern er habe schlicht Scheuklappen auf.*’

In der Gegenwart, drittens, die die Globalisierung spiiren ldsst wie nie zuvor,
und vor den Herausforderungen einer verbundenen und vernetzten Welt (von der
Okologie zum globalen Terror) sind die Sozial- und Kulturwissenschaften gefor-
dert, Wissen zu generieren, das das Verstehen zwischen den Gesellschaften der
Welt fordert. Dafiir miissen sie sich selbst und ihre Traditionen kritisch iiberden-
ken. Das gilt auch fiir die Islamwissenschaft. Dieser Band ist ein wichtiger
Schritt in diese Richtung.

Gerade den Féchern, die das Wissen um nicht-européische Gesellschaften
und Kulturen zum Gegenstand haben, kommt hier eine besondere Bedeutung zu.
Sie sind gefordert, dieses Wissen in die ,allgemeinen‘ Disziplinen einzuspeisen,
um das Projekt der ,Entwestlichung der Moderne und der Globalisierung des
Wissens voranzutreiben.”® Allerdings hat hier die Islamwissenschaft das Prob-
lem, von der Disziplin, in die sie eigentlich gehort, und von der sie C. H. Becker
fern gehalten hat, die Religionswissenschaft, nun weit entfernt zu sein. Sie ver-

46 Birgit Schaebler: ,,Civilizing Others: Global Modernity and the Local Boundaries
(French/German, Ottoman, and Arab) of Savagery®, in: ders./Leif Stenberg (Hg.),
Globalization and the Muslim World. Culture, Religion and Modernity, Syracuse,
New York: Syracuse University Press 2004, S. 3-29.

47 Dipesh Chakrabarty: Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical
Difference, Princeton u.a.: Princeton University Press 2000.

48 Siehe hierzu Birgit Schibler: ,,Vorwort®, in ders. (Hg.), Area Studies und die Welt:
Weltregionen und neue Globalgeschichte, Wien: mandelbaum 2007, S. 7-11.

49 Christian Meier: Die Welt der Geschichte und die Provinz des Historikers. Drei
Uberlegungen, Berlin: Wagenbach 1989, S. 14.

50 Birgit Schibler: ,,Das Studium der Weltregionen (Area Studies) zwischen Fachdis-
ziplinen und der Offnung zum Globalen: Eine wissenschaftsgeschichtliche Annihe-
rung“, in: diess., Area Studies und die Welt. Weltregionen und neue Globalge-
schichte, Wien: mandelbaum 2007, S. 11-44, am Beispiel der Nah-Ost-Studien in
den USA und Deutschland.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | BIRGIT SCHABLER

steht sich heute wohl am ehesten als den Kulturwissenschaften zugehorig. Mit
diesen sollte sie den Dialog suchen.

-004 - am 13.02.2026, 21:58:52. oo P


https://doi.org/10.14361/9783839407158-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

