\'
Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Luhmann unterscheidet die Literatur nicht prinzipiell von anderen Kiins-
ten, da sie in ihren wesentlichen Ziigen, also hinsichtlich ihrer Kommuni-
kation und ihrer Art, zu beobachten, gleich funktionieren. Den alleinigen
Unterschied sieht er »darin, ob die Reihenfolge des stimulierten Erlebens
beliebig ist oder nicht«.' Ich werde im ersten Teil dieses Kapitels von den
Chancen der Kunst zur Verarbeitung und Verbreitung von Umweltthe-
matik sprechen, darin eingeschlossen aber — im Anschluss an Luhmann —
die Literatur, verstanden als eine spezifische Form von Kunst, immer
mitbehandeln. Erst im Unterkapitel V, 1.3. soll dann eigens auf Wesens-
ziige eingegangen werden, die Luhmann nicht herausarbeitet, die aber
meines Erachtens spezifisch fiir die Literatur gelten und die sie gerade fiir
die Gestaltung 6kologischer Thematik in besonderem Masse geeignet er-
scheinen lisst.” Der zweite Teil des Kapitels wendet sich dann ganz ei-
nem literarischen Kunstwerk’ zu, wenn mit Handkes Mein Jahr in der
Niemandsbucht ein konkreter literarischer Text auf sein »>dkologisches
Potential< hin beobachtet werden soll.

1 Niklas Luhmann: »Ist Kunst codierbar?«, in: Ders., Soziologische Aufkli-
rung, Bd. 3: Soziales System, Gesellschaft, Organisation, 3. Aufl. Opla-
den 1993, S.245-266, hier S.247. — Es muss hier eingewandt werden, dass
die Freiheit in der Abfolge zumindest bis zu einem gewissen Grad ebenso
fuir die Literatur gilt. Dies diirfte im Falle von Gedichten oder von Hyper-
fiction gut nachvollziehbar sein. Und auch der Roman hat diesbeziiglich
mit eigenen Gestaltungsmaoglichkeiten experimentiert, wie anhand von Ju-
lio Cortazars Meisterwerk Rayuela erfahren werden kann (vgl. Julio Cor-
tazar: Rayuela, 17. Aufl. Madrid 1989).

2 Es ist anzumerken, dass Luhmanns Arbeiten zur Kunst trotz seiner de fac-
to Nicht-Differenzierung der einzelnen Kiinste in der Literaturwissen-
schaft auf viel stirkere Resonanz gestossen sind als in den Kunstwissen-
schaften, wo die Rezeption bisher nur marginal blieb (vgl. dazu Henk de
Berg: »Kunst kommt von Kunst — Die Luhmann-Rezeption in der Litera-
tur- und Kunstwissenschaft«, in: Ders./Johannes F. K. Schmidt [Hg.], Re-
zeption und Reflexion. Zur Resonanz der Systemtheorie Niklas Luhmanns
ausserhalb der Soziologie, Frankfurt/M. 2000, S 175-221, hier S. 175).

3 Mit Luhmann fasse auch ich literarische Texte als Kunstwerke (vgl.
N.Luhmann: Kunst, S. 128).

177

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

1
Das Funktionssystem Kunst

Kunst wird im Folgenden — in Fortfithrung der im dritten Kapitel dieser
Arbeit skizzierten Uberlegungen — als eigenstindiges Funktionssystem
der Gesellschaft aufgefasst. Dieses hat sich im Rahmen der funktionalen
Ausdifferenzierung der modernen Gesellschaft im Verlaufe des 18. Jahr-
hunderts herausgebildet. Die These eines autonomen Kunstsystems, das
sich nach ersten Autonomiebestrebungen in der griechischen Antike dann
vornehmlich in der Romantik konsolidiert, ist dabei nicht neu, wird etwa
von der Sozialgeschichte der Literatur schon linger diskutiert.* Neu in
der Behandlung des Kunstsystems durch Luhmanns Systemtheorie sind
folgende drei Aspekte: Erstens die bereits herausgearbeitete epistemolo-
gische Grundierung im Sinne eines Konstruktivismus, konkretisiert in
der grundlegenden Operation >Beobachtungs, die auch fiir die Kunst gilt
und in ihr in besonderer Weise zum tragen kommt;’ zweitens die operati-
ve Schliessung des Kunstsystems auf der Basis von Kommunikation im
Zeichen ihrer Autopoiesis; sowie drittens die Einbettung der Kunst in ei-
nen »ganzheitlich-evolutiondren Zusammenhang«® im Rahmen der Sys-
tem/Umwelt-Leitunterscheidung. Damit verfiigt auch die Kunst iiber
zwei gesellschaftsexterne Umwelten, die Natur und die psychischen Sys-

4 Vgl. etwa Michael J. Béhler: Soziale Rolle und Asthetische Vermittlung.
Studien zur Literatursoziologie von A. G. Baumgarten bis F.Schiller,
Bern, Frankfurt/M. 1975. Nach Bohler, der sich unter anderem auf die
Systemtheorie von Talcott Parsons stiitzt, setzt der Beginn der Ausdiffe-
renzierung des »Autonomen Kunstbereichs« schon mit der Renaissance
ein (S. 107ff.), wobei er, im Anschluss an Alfred Bdumler, einschrankend
festhilt: »[I]n der Renaissance fehlt noch immer eine explizite Reflexion
iber das Verhéltnis Kunst-Kiinstler, resp. Literatur-Schriftsteller und Ge-
sellschaft. Die Renaissance erlebt zwar die Individualitét, aber die Reflexi-
on auf sich fehlt noch, auf die Zeit der genialen Individualitit in der Re-
naissance folgt erst im 18. Jahrhundert die Zeit der Erkenntnis der
Individualitit.« (S.112; Hervorhebungen im Original). — Vgl. auch
S.J. Schmidt: Sozialsystem.

5 Vgl dazu oben, Kap. III, 1.1.1. — Vgl. weiter folgende rhetorische Frage
von Luhmann: »Wagte man dagegen den Ubergang von einer phiinomen-
bezogenen Wahrnehmungslehre zu einer operativen, von einer repriasenta-
tionalen zu einer konstruktivistischen Erkenntnistheorie — und das Wis-
senschaftssystem scheint uns dazu zu zwingen —: miisste dann nicht die
Theorie der Kunst diesem Paradigmawechsel folgen und auf radikal ande-
re Grundlagen gestellt werden?« (N. Luhmann: Kunst, S. 16).

6  Ch.Reinfandt: Systemtheorie, S.621.

178

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

teme, sowie eine gesellschaftsinterne Umwelt: all die von den weiteren
Funktionssystemen produzierte Kommunikation. Diese Umwelt in unter-
schiedlicher Gestalt, also die Fremdreferenz der Kunst, fiihrt sie in ihren
sinnhaften Beobachtungen stindig mit, jedoch lediglich als im System
generierte oder >zugeschnittene« Umwelt. Denn Umwelt gelangt immer
nur vermittelt tiber die »Regie« des kunstspezifischen Codes’ ins Kunst-
system. Dieser entscheidet dariiber, ob eine Unterscheidung ins System
hineinpasst oder nicht, was darauf durch die unterschiedlichen Program-
me (Stile, Gattungen, etc.) noch spezifiziert wird. Die System/Umwelt-
Differenz wird also auch in der Kunstkommunikation mittels eines re-
entry wieder in das System hineinkopiert und so beobachtungsleitend
nutzbar, womit dann vom Kunstsystem aus auch die Umwelt, also die
»Menschens, die »Natur¢ oder die Kommunikationen anderer Funktions-
systeme, beobachtet werden konnen. Die Kunst operiert auf diese Weise
in threm Beobachten nicht anders als prinzipiell jedes Sinnsystem — mit
all den oben herausgearbeiteten Besonderheiten wie etwa »Umweltkon-
takt nur durch Selbstkontakt<. Dies alles macht es moglich, die Autono-
mie der Kunst — ihre Selbstreferenz — mit ihrer gesellschaftlichen-natiirli-
chen Verfasstheit — der Fremdreferenz — in iiberzeugender Weise
zusammenzudenken. Damit tritt die Systemtheorie gleichsam das Erbe
der Sozialgeschichte an.® Und sie empfiehlt sich erneut als Theoriekandi-
datin, die einer okologisch orientierten Literaturwissenschaft das Fun-
dament liefern kann, auf welchem sich Eigenstidndigkeit und Eingebun-
denheit gleichzeitig beobachten ldsst. Derart ist sie in der Lage, das im
zweiten Kapitel dieser Arbeit benannte Desiderat eines gesellschaftstheo-
retischen Rahmens, der die Fragestellungen des Ecocriticism einzubetten
vermag und das Denken der Differenz und des Zusammenhangs ermog-
licht, einzuldsen.

In vorliegendem Zusammenhang einer Reflexion auf die Okologie
der Literatur soll im Folgenden vor allem interessieren, was ihre Funkti-
on im Rahmen der Gesamtgesellschaft ist und weiter, welche Leistungen
sie der Gesamtgesellschaft und den anderen Funktionssystemen gegen-
iiber erbringt. Die Frage wird sein, ob Funktion und Leistungen priziser
gefasst werden konnen, als dies bisher im Ecocriticism erreicht wurde,
und ob diese Chancen erkennen lassen, die Umweltkrise zu behandeln
und 6kologisches Bewusstsein zu verbreiten. Dazu wird es in einem ers-

7 Also der Leitdifferenz der Kunst. Ich komme darauf unten, im Kap. V,
1.5., ausfiihrlich zuriick.

8  Darin konkurrenziert sich die Systemtheorie mit der Diskursanalyse und
dem New Historicism. Vgl. hierzu auch H.deBerg: Luhmann-Rezeption,
S.178f.

179

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

ten Schritt erforderlich sein, das Tun des Funktionssystems Kunst, also
seine ganz spezifische Art der Kommunikation und Beobachtung und da-
rin dann vor allem seinen partikularen Wahrnehmungsgebrauch, genau
zu beleuchten.” Weiter werde ich der Frage nachgehen, ob die Spezifik
der kiinstlerischen Kommunikation, die wesentlich tiber ihre Codierung
gegeben ist, Moglichkeiten bietet, 6kologische Kommunikation, also
Kommunikation, die die System-Umwelt-Verhiltnisse der Gesellschaft
thematisiert und auf eine Verdnderung des Kommunikationssystems Ge-
sellschaft abzielt,'” zu gestalten und in der Gesellschaft zu verbreiten. Es
geht mit anderen Worten um nichts Geringeres als den Beitrag der Kunst
und Literatur zur Bewéltigung der hier postulierten Umweltkrise und da-
mit zum Fortbestehen der Gesellschaft. Dabei stehen vorerst die besonde-
re Art von Kommunikation, welche die Kunst leistet — denn sie tut ja per
definitionem als soziales System nichts anderes als kommunizieren, und
ist damit als »Vollzug von Gesellschafi«'' zu verstehen — und ihre Ab-
grenzung gegeniiber der Kommunikation via miindlicher und schriftli-
cher Sprache, also ihre Autonomie, im Zentrum der Ausfithrungen. Bei-
des ist zentral, um darauf schrittweise Funktion, Codierung und Leistung
der Kunst und damit die durch die Literatur und Kunst produzierte Oko-
logie herausarbeiten zu konnen.

1.1
Die Kommunikation der Kunst

Bei der Kommunikation der Kunst handelt es sich nicht um Kommunika-
tion ziber die Kunst, wie in der Forschung filschlicherweise immer wie-
der vertreten wird, sondern um Kommunikation durch die Kunst. Denn
es geht um die kommunikativen Elemente der Kunst selbst, nicht um die
Kunst als Thema der Kommunikation irgendwelcher anderer Sozialsyste-
me."> Luhmann hat zu einer diesbeziiglichen Verwirrung allerdings selbst

9  Damit riickt die historische Perspektive in dieser Arbeit in den Hinter-
grund und wird zu Gunsten einer Betrachtung des bereits ausdifferenzier-
ten Kunstsystems der Gegenwart zuriickgestellt.

10 Vgl dazu das Kap. IV dieser Arbeit.

11 Niklas Luhmann: »Das Kunstwerk und die Selbstreproduktion der
Kunst«, in: Hans Ulrich Gumbrecht/K. Ludwig Pfeiffer (Hg.), Stil. Ge-
schichten und Funktionen eines kulturwissenschaftlichen Diskursele-
ments, Frankfurt/M. 1986, S.620-672, hier S.623 (Hervorhebung im
Original).

12 Dies wird etwa von folgenden Autorlnnen nicht gesehen: O.Jahraus:

180

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

wesentlich beigetragen, indem er in seinem »>Stil<-Aufsatz von 1986 das
Kunstwerk als »Kompaktkommunikation oder auch als Programm fiir
zahlreiche Kommunikationen iiber das Kunstwerk«'® bezeichnete. In sei-
nem Buch Die Kunst der Gesellschaft knapp zehn Jahre spiter prizisiert
er dann aber seine Auffassung von Kunst-Kommunikation:

»Offensichtlich ist nicht gemeint, dass iiber Kunstwerke geredet und geschrie-
ben, gedruckt und gefunkt werden kann. Diese sekunddre Kommunikation auf
der Ebene der Kunstkritik und der Kunstkommentierung, des Bekanntmachens,
Empfehlens oder Ablehnens von Kunstwerken hat ihren eigenen Sinn, beson-
ders in einer Zeit, in der Kunstwerke kommentarbediirftig geworden sind [...].
Das ist hier jedoch nicht gemeint.«"

Gemeint ist mit der Kunst-Kommunikation vielmehr die Kommunikation
der Kunstwerke selbst. Selbstversténdlich ist damit nicht ausgeschlossen,
dass in ganz unterschiedlicher Weise auch ziber Kunst gesprochen wer-
den kann. Dabei wird es sich aber um Kommunikation handeln, die nicht
das Kunstsystem konstituiert, sondern im Bereich anderer Funktionssys-
teme, wie etwa dem Erziehungssystem, angesiedelt ist. Zudem ist auch
im Auge zu behalten, dass mit der Kunstkommunikation nicht sprachli-
che Kommunkation gemeint ist, denn Kunst steht, wie gleich deutlich
werden wird, gerade in einem konkurrenzierenden Verhiltnis zur Spra-
che — was angesichts von »sprachlichen Kunstwerken, also Literatur, er-
staunen mag. Wie in der oben umrissenen >Normalkommunikation¢'®
sind auch an der Kommunikation der Kunst psychische Systeme betei-
ligt. Kunst als Kommunikation und somit als soziales System verstanden
impliziert, dass von mindestens zwei psychischen Systemen Beteiligung
vorausgesetzt werden muss,'® damit sich Kommunikation als emergentes

Theorieschleife, S.157; Ingrid Berger: Musil mit Luhmann. Kontingenz —
Roman — System, Miinchen 2004, hier S.63; Georg Stanitzek: »Was ist
Kommunikation?«, in: Jiirgen Fohrmann/Harro Miiller (Hg.), Systemtheo-
rie der Literatur, Miinchen 1996, S.21-55, hier S. 26.

13 N.Luhmann: Kunstwerk, S.627.

14 N.Luhmann: Kunst, S.40. Vgl. auch die Fussnote 40 ebd., sowie die
S. 88ff.

15  Ich meine damit die Kommunikation im Luhmann’schen Sinne (vgl. oben,
Kap. 111, 1.1.3) ohne die spezifischen Besonderheiten der Kunstkommuni-
kation, die es noch herauszuarbeiten gilt.

16  Oder auch von nur einem psychischen System, das sich aber zeitversetzt
beteiligt. Ich denke da beispielsweise an den Produzenten, der sein eige-
nes Werk nach der Fertigstellung rezipiert, etwa im Sinne von Georg
Christoph Lichtenberg: »Wenn ich zuweilen in einem meiner alten Ge-

181

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Phénomen realisieren kann. Es besteht dabei eine Beziehung der Interpe-
netration zwischen den psychischen Systemen und dem Sozialsystem
Kunst. Diese leistet das Kunstwerk, und nicht die Sprache, wie in der
Normalkommunikation iiblich. Die Wichtigkeit der Sprache und Schrift
fiir die Kommunikation soll hier kurz nachgezeichnet werden, um darauf
diese spezifische Kommunikationsleistung der Kunst erfassen zu kénnen.

Sprache ist in ihrer miindlichen Form zunéchst als »Prozessieren von
Sinn im Medium der Lautlichkeit«'” zu verstehen. Sie generiert als kiinst-
lich hergestellt erkennbare Worte, in welchen die Unterscheidung von
Mitteilung und Information immer schon angelegt ist — denn wenn je-
mand auf Sprache eingeht, so immer unter der Annahme, es werde etwas
mitgeteilt, was Informationscharakter hat —, und die darum weitere Wort-
bildung gleichsam erzwingt und auf diese Weise fiir die Fortsetzung der
Kommunikation sorgt. Den beteiligten psychischen Systemen weist Spra-
che ausserdem tiiber den unmittelbaren Kontext hinaus, womit die (vor-
sprachliche) »Gleichzeitigkeit des Wahrnehmens und des Wahrgenom-
menen« gebrochen wird, was neue Raum-Zeit-Konstellationen ermo-
glicht. Dies gelingt jedoch nur dadurch, dass ganz spezifische Anforde-
rungen von der Wahrnehmung erfiillt werden: Diese muss durchschauen
konnen, »dass die Worte nicht die Gegenstiande der Sachwelt sind, son-
dern sie nur bezeichnen«."® Indem von Sprache derart ein eigener Phi-
nomenbereich, jener der semiotischen Realitit, geschaffen wird, sind da-
mit auch die Voraussetzungen dafiir gegeben, im Gegenzug erstmals

dankenbiicher einen guten Gedanken lese, so wundere ich mich, wie er
mir [...] so fremd hat werden kénnen, und ich freue mich nun so dartiber,
wie {iber einen Gedanken eines meiner Vorfahren« (zitiert nach Georg
Stanitzek: »Systemtheorie? Anwenden?«, in: Jorn Stiickrath/Helmut
Brackert [Hg.], Literaturwissenschaft. Ein Grundkurs, Reinbek bei Ham-
burg 1992, S.650-663, hier S. 660; Hervorhebung im Original).

17 N.Luhmann: Gesellschaft, S.213. Vgl. dazu auch den ganzen Abschnitt
ebd., S.205-230. — Zur Erinnerung: Ein Medium wird als loser Zusam-
menhang oder zeitbestdndiger, unverbrauchbarer Vorrat von bestimmten
Elementen angesehen. In diesen kann sich die Form quasi >einschreibenc.
Die Form ist dabei immer zeitlich instabil im Gegensatz zum Medium.
Einleuchtend erscheint mir hier die von Luhmann zitierte Wachs-Meta-
pher von Platon (vgl. N. Luhmann: Bewusstsein, S.902).

18 Beide Zitate in N. Luhmann: Gesellschaft, S.214 bzw. S.218 (Hervorhe-
bungen im Original). — Luhmann spricht in diesem Zusammenhang vom
»beobachtenden Aspekt« der Kommunikation im Gegensatz zum »opera-
tiven Aspekt« (ebd., S.266). Denn auch wenn Sprache iiber den unmittel-
baren Kontext hinausweist: Die Kommunikation vollzieht sich zeitge-
bunden.

182

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

iiberhaupt von >realer Realitét« zu sprechen. Denn ohne eine »solche Dif-
ferenzmarkierungen wire die Welt einfach das, was sie ist, und so, wie
sie ist.«'* Die Sprache ist damit das Kommunikationsmedium schlecht-
hin, und erst dank ihr wird es moglich, die weiterhin wichtige nicht-
sprachliche Interaktion gewissermassen retrospektiv nun auch kommuni-
kativ auszugestalten.”” Und Sprache setzt vor allem auch den Zweifel in
die Welt, denn sie fordert auf, sich zu einer bestimmten Situation mittels
Annahme oder Ablehnung zu verhalten,?" wobei hier nun auch die wahre
Absicht verborgen und die Gegenposition eingenommen werden kann.
Die semiotische Realitit ist in der schriftlichen Variante von Sprache
anschaulich ausgearbeitet.”> Auch Schrift koppelt eine besondere Art von
Wahrnehmung mit einem Kommunikationsereignis. Statt des Mediums
Lautlichkeit bedient sie sich des Wahrnehmungsmediums Optik, um
Kommunikation zu prozessieren, was tiefgreifende Konsequenzen hat:
So ist unmittelbare Beteiligung der psychischen Systeme an der Kommu-
nikation dank des Verbreitungsmediums Schrift nicht mehr nétig. Auf
diese Weise lassen sich grundsitzlich viel mehr Personen kommunikativ
erreichen, was sich mit der Herausbildung der weiteren Verbreitungs-
medien — Buchdruck und elektronische Medien — noch potenziert. Dies
ist aber nur ein Aspekt. Wichtiger ist, dass Schrift, die sich wohl zu dem
Zeitpunkt herausbildet, als das Gedéchtnis als Speichermedium nicht
mehr ausreicht, nun ein eigenes, »soziales< Gedéchtnis ausbildet, das den

19 N.Luhmann: Kunst, S.229.

20 Nonverbales Verhalten mit Mitteilungscharakter gab es sicher schon vor
der Herausbildung von Sprache, aber erst Sprache macht auch ein nonver-
bales Verhalten mit Verstehenscharakter moglich; das heisst, dass verstan-
den wird, dass auch anders hitte mitgeteilt werden konnen. Erst tiber
Sprache ist also das Einziehen einer Unterscheidung in das Verhalten, das
man sieht, und damit Kommunikation méglich (vgl. zu letzterem Punkt
auch Alexander Kluge: »Vorsicht vor zu raschem Verstehen. Niklas Luh-
mann im Fernsehgesprach mit Alexander Kluge«, in: Wolfgang Hagen
[Hg.], Warum haben Sie keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte Ge-
sprache mit Niklas Luhmann [Dirk Baecker, Norbert Bolz, Wolfgang
Hagen, Alexander Kluge], Berlin 2004, S.49-77, hier S.75).

21  Luhmann zitiert in diesem Zusammenhange gerne Goethes Ottilie aus den
Wahlverwandtschaften: »Jedes ausgesprochene Wort erregt den Gegen-
sinn« und erginzt: »und zwar einen Gegensinn, den es ohne das ausge-
sprochene Wort gar nicht geben konnte« (N.Luhmann: Soziale Systeme,
S.204).

22 Vgl. zu diesem Abschnitt N. Luhmann: Gesellschaft, S.249-290. Zum Un-
terschied zwischen miindlicher und schriftlicher Sprache siche auch:
W.J.Ong: Orality, S.31ff.

183

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Bezug der Gesellschaft zur Zeit nachhaltig verandert und der Vergangen-
heit mehr Bedeutung einrdumt, da diese jetzt unabhingig vom menschli-
chen Gedichtnis aktuell gehalten werden kann. Weiter sind Sofortreak-
tionen nun nicht mehr erfoderlich, auf Schrift kann jederzeit zuriickge-
kommen werden. Und dies auch in gleichsam einsamer und interaktions-
freier Manier, die iiber Lesen und Schreiben trotzdem ein gesellschaftli-
ches Verhalten moglich macht.

Mit der Ablosung von der unmittelbaren Beteiligung psychischer
Systeme wird zwar der Spielraum der Kommunikation insgesamt enorm
vergrossert, die Kommunikation handelt sich aber auch grosse Risiken
ein. Denn wéhrend bei miindlicher Kommunikation die Prdsenz des Ge-
geniibers und damit Anschlusskommunikation vorausgesetzt werden
kann, ist nun die »Einheit der kommunikativen Operation«,” also die
Einheit der Differenz von Information, Mitteilung und Verstehen, nicht
mehr garantiert. Schrift »ent-ereignet«** die Kommunikation, was Kom-
pensationen unabdingbar macht. Die Kommunikation in schriftlicher
Form muss nun aus sich heraus versténdlich sein, es geht um die »Selbst-
autorisation des Geschriebenen in Vertretung eines abwesenden Ur-
sprungs«.”® Die Schrift stellt damit ungleich héhere Anforderungen an
kommunikative Verstindlichkeit, denn schriftliche Texte dramatisieren
die eigene Kontingenz. Dies fiihrt auf der Seite der Rezeption zu einem
erhohten Bediirfnis nach Deutung, weil Unsicherheiten iiber den gemein-
ten Sinn nie ganz ausgerdumt werden kénnen, und befordert die Heraus-
bildung von Beobachtungsweisen hoherer Ordnung. Weil zudem in
schriftlicher Kommunikation Metakommunikation optional wird, muss
»die Unterstellung aufgegeben [werden], dass der eigentliche Sinn der
Kommunikation in der Metakommunikation, ndmlich in der Beteiligung
an der Kommunikation liege«.” Vielmehr wird jetzt Information erwar-
tet, und Kommunikationsangebote, welche nicht geniigend Information
bieten, haben nun nur noch wenig Chancen auf Anschluss. Damit ge-
winnt die Sachdimension der Kommunikation an Bedeutung.”’

All dies macht es aber schwierig, schriftliche Kommunikation {iber-
haupt noch als Kommunikation zu begreifen. Denn man kann mit Hilfe
von Schrift »eine Kommunikation anfangen — und ihre Vollendung im

23 N.Luhmann: Gesellschaft, S.258 (Hervorhebung im Original).

24 N.Luhmann: Kunstwerk, S.631.

25 N.Luhmann: Gesellschaft, S.258.

26 Ebd., S.257.

27  Zur Erinnerung: Luhmann differenziert Sinn nach »>Sozialdimension< (Zu-
rechnung auf Personen), »>Zeitdimension< (Einordnung in Prozess) und
»Sachdimension« (Themenwabhl).

184

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Verstehen aufschieben«,”® womit man sich — weil Kommunikation nach
Luhmann klar mit Ereignischarakter behaftet ist und somit eine gewisse
Zeitspanne zu ihrer Realisierung benétigt” — das Paradox eines >unter-
brochenen Ereignisses< einhandelt. Darauf hat Georg Stanitzek in seinem
lesenswerten Aufsatz Was ist Kommunikation? aufmerksam gemacht und
auch gleich einen Ausweg aus dem Dilemma skizziert. Er weist darauf
hin, dass sich in der schriftlichen Kommunikation »die Sequenz der an-
einander ankniipfenden kommunikativen Ereignisse« besonders pragnant
realisieren und dass ein »sich auf diese Weise gleichsam selbst kondi-
tionierender Kommunikationsprozess [...] Unabhidngigkeit von der
Miindlichkeit launischer Anwesender«® gewinnt. Schrift schliesst gleich-
sam selbststindig an Schrift an, die beteiligten psychischen Systeme —
die beispielsweise schon tot sein konnen — treten stérker als in der miind-
lichen Kommunikation in den Hintergrund.*® Damit wird schriftliche
Kommunikation »gewissermassen [zum] ideale[n] Normalfall«, der die
»Dreifaltigkeit< der Kommunikation, die Einheit der Differenz von Infor-
mation, Mitteilung und Verstehen, deutlicher hervortreten lasst. Aller-
dings erkauft sich die Kommunikation die »Entzerrung«®® ihrer drei
Momente in der Schrift durch ein Abstiitzen auf die materiale Kompo-
nente Schrift.** Da es in schriftlicher Kommunikation aber in den meisten
Féllen um die vermittelte Information und nicht um den Text in seiner
sprachlichen Ausgestaltung selber geht, kann die Schrift meist genau so
ephemer behandelt werden wie das gesprochene Wort.

Anders verhdlt es sich mit der Kunst, die sich in ungemein stirkerem
Mass auf ihre materiale Basis abstiitzt. Das Kunstwerk fasziniert — wie
die Sprache auch — die Wahrnehmung: Es gibt sich als kiinstlich herge-

28 Luhmann/Fuchs: Reden, S.15.

29 Luhmann spricht diesbeziiglich von einem »fiir ihr Erscheinen nétigen
Kleinstzeitraum« aller Ereignisse (N. Luhmann: Soziale Systeme, S.102).

30 Beide Zitate in G. Stanitzek: Kommunikation, S.36. — Es ist hier nicht von
einzelnen Sitzen in einem schriftlichen Text und ihrer textlinguistischen
Verkniipfung die Rede, sondern von ganzen Texten.

31 Dies wird beispielsweise dann schon ersichtlich, wenn man sich mit For-
schungsdebatten auseinandersetzt, in denen Publikationen auf Publikatio-
nen reagieren und weitere Publikationen ausldsen.

32  G.Stanitzek: Kommunikation, S.36.

33 Peter Fuchs zitiert in O. Jahraus: Theorieschleife, S. 161.

34  Sie ist also eben gerade nicht weniger material verfasst, wie dies die Dar-
stellung von Georg Stanitzek glauben machen will, wenn er in Bezug auf
Schrift schreibt: »Der am Falle der Artikulation von Lautmaterial gewon-
nene Ereignisbegriff streift nun selbst diesen materialen Bezug ab
(G. Stanitzek: Kommunikation, S.36).

185

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

stellt zu erkennen, worin der Mitteilungsaspekt der Kommunikation zu
sehen ist,” und ist auffallend sowie iiberraschend, ist also mit anderen
Worten informativ. Auf diese Weise erzwingt das Kunstwerk Kommuni-
kation, denn diese realisiert sich immer dann, wenn sich mit der Diffe-
renz von Mitteilung und Information beobachten ldsst. Die Wahrneh-
mung bleibt jedoch im Falle der Kunst am Objekt Kunstwerk >klebenc
und wird auf dieses zuriickverwiesen. Die Kunst gibt sich derart gewis-
sermassen als Normalkommunikation aus, fasziniert aber Wahrnehmung
in ganz anderer Art und Weise. Im Folgenden soll genauer beleuchtet
werden, wie sich die Kunst tiber ihre spezifische »Dinglichkeit< an Wahr-
nehmung adressiert und auf diesem Weg die »Verlagerung von Kommu-
nikation in die Wahrnehmungsebene«* leisten und damit eine 6kologi-
sche, uniiberbriickbare Differenz behandeln kann, was in Bezug auf ihre
Funktion wichtig sein wird.

1.2
Der Wahrnehmungsgebrauch der Kunst

Die Kunstkommunikation verldsst sich nicht allein auf die riskante Form
der Normalkommunikation, die binér codiert ist und — etwa im miindli-
chen Gesprich — auf eine schnelle Entscheidung im Hinblick auf eine
Annahme oder Ablehnung des Kommunikationsangebotes abzielt.”’
Kunstkommunikation ist wie jede Kommunikation selbst zwar auch binir
codiert, setzt zudem aber verstirkt auf den Wahrnehmungsbereich, in
dem gesichert ist, dass alle dasselbe sehen:

»Das Kunstwerk selbst engagiert die Beobachter mit Wahrnehmungsleistungen,
und diese sind diffus genug, um die Bifurkation des »ja oder nein< zu vermei-

35 Dieser kann im Extremfall auch nur durch das Zusammenspiel von Kunst-
werk und Kontext garantiert sein, wie etwa bei Marchel Duchamps Uri-
nal, das nur durch den Kontext »Museum« bzw. »Ausstellung< als Kunst-
gegenstand erkennbar wird. — Es wird hier auch deutlich, warum die Rede
vom >Kunstwerk< sinnvoll ist, denn das Hergestelltsein ist von zentraler
Wichtigkeit.

36 Niklas Luhmann: »Die Autonomie der Kunst«, in: Institut fiir soziale Ge-
genwartsfragen, Freiburg im Breisgau/Kunstraum Wien (Hg.), Art & Lan-
guage & Luhmann, Wien 1997, S.177-190, hier S. 186.

37  Fiir Luhmann ist die Kommunikation, die sich der mit einer Ja/Nein-Dif-
ferenz rbelasteten< Sprache bedient, »ein Bereich sozial geschaffener in-
nerer Unsicherheit« (N.Luhmann: Autonomie, S.184), weil man nie
weiss, ob es so weitergeht, wie man will.

186

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

den. Man sieht, was man sieht, hort, was man hort, und wenn andere einen als
wahrnehmend beobachten, kann man das Wahrnehmen selbst nicht gut bestrei-
ten. Auf diese Weise wird eine unnegierbare Sozialitiit erreicht.«*®

Dabei wirkt die Wahrnehmung im Gegensatz zur Sprache nicht ein-
schriankend, da sie nicht auf Annahme oder Ablehnung abzielt, sondern
Welt grundsitzlich erst erschafft.” Die Wahrnehmung dient der Kunst-
kommunikation gewissermassen als »Sicherheitsspende«® zur eigenen
Realisierung, da sie — im Gegensatz zum Denken — auf wenig intersub-
jektive Ubereinstimmung angewiesen ist.*’ Denn sie zeichnet sich da-
durch aus, dass sie »eine gleichzeitige Prisenz von Uberraschung und
Wiedererkennen«*” erméglicht: Ein Beobachter kann ein Kunstwerk als
solches erkennen, obwohl es sich dabei um eine kontingente, neue For-
mung eines Mediums handelt. Dies macht sich die Kunst insofern zu-
nutze, als sie selbst »die Einheit dieser Unterscheidung«® prisentieren
kann. Sie kombiniert also jeweils Neues (wegen der Auffilligkeit) mit
Bekanntem (wegen der Anschliessbarkeit)** — und baut damit beim Pro-
zessieren ihrer Kommunikation ganz auf die Wahrnehmung.

Wiéhrend sich die Normalkommunikation der Wahrnehmung auf der
Beobachtungsebene erster Ordnung im Sinne eines >Sprungbretts fiir In-
formationsvermittlung« bedient, wird die Wahrnehmung in der Kunst-
kommunikation auf sich selber zuriickgeworfen und auf der Beob-
achtungsebene zweiter Ordnung engagiert. Denn Kunst setzt auf An-

38 N.Luhmann: Kunst, S.36; vgl. dazu auch E. Esposito: Code, S.70.

39  Wahrnehmung ist durch ihre besondere Féahigkeit gekennzeichnet, die In-
formation tiber ihren eigentlichen Produktionsstandort Gehirn zu unter-
driicken und damit Welt méglich zu machen, indem sie dieselbe quasi
externalisiert«.

40 N.Luhmann: Autonomie, S. 185.

41  Vgl. dazu N. Luhmann: Kunst, S. 69. — Wahrnehmen ist als Beobachtungs-
form erster Ordnung nicht reflexiv, wie es die Gedanken als Beobach-
tungsform zweiter Ordnung sind (vgl. dazu auch Kap. 111, 1.1.2.). Letztere
miissen sich auch gegen vergleichende Beobachtung bewihren kénnen.

42 N.Luhmann: Kunst, S.228 (Hervorhebungen im Original).

43 N.Luhmann: Kunst, S.228 (Hervorhebung im Original). Demgegeniiber
sind das Denken oder die Kommunikation in einem gewissen Sinne jre-
trospektiv¢< konstituiert, nehmen also die Zeit stirker in Anspruch als die
Wahrnehmung. Vgl. dazu oben, Kap. I1II, 1.1.3.

44 Dies etwa im Gegensatz zur Sprache, die fiir die Zwecke der Normalkom-
munikation alt zu sein hat, um Kommunikation ungehindert fliessen zu
lassen.

187

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

schauung, verstanden als »selbstveranlasste Wahrnehmungssimulation«*
oder Imagination. Anschauung unterscheidet sich von normaler Wahr-
nehmung durch den unterschiedlichen Gebrauch der Medien Raum und
Zeit: Sie geht »iiber das in der Wahrnehmung unmittelbar Gegebene«*
hinaus. Auf diese Weise beschiftigt die Kunst die Wahrnehmung tiber
langere Zeit hinweg, indem sie die eigenen Formen zur Bildung der fik-
tionalen Welt in der Welt ausbreitet und »das Beobachten [dieser For-
men] zwischen Uberraschung und Wiedererkennen oszillieren«® lisst.
Das Kunstsystem macht damit einen »zweckentfremdeten Gebrauch von
Wahrnehmung«.® Im Gegensatz zum »>abweichenden< Gebrauch der
Wahrnehmung«®® durch Sprache, die auf Referentialitit abzielt und iiber
den unmittelbaren Kontext hinausgeht, liegt hier also — was bisher nicht
gesehen wurde™ — gewissermassen ein >doppelt abweichender Gebrauch«
vor, der den Kontext gleichsam »auszuschalten< sucht, da nun nicht mehr
nur auf Referenz, sondern allein auf Referenz auf sich selber, auf Selbst-
referenz also gesetzt wird. Denn das Kunstwerk hat, im Unterschied zur
Normalkommunikation, »keinen externen Nutzen«.”' Es existiert als
»doppeltes Objekt’® oder auch »Quasi-Objekt«:* Einerseits hat es auf der
Beobachtungsebene erster Ordnung an der realen Welt teil (allerdings

45 N.Luhmann: Kunst, S.16. — Diese ist aber gleich >real<, wie die tibrige
Wahrnehmung auch, und aktiviert in genau gleich starkem wenn nicht so-
gar noch stirkerem Masse die betreffenden Hirnareale (vgl. dazu W. Sin-
ger: Diskurs, S.111).

46 N.Luhmann: Kunst, S.17.

47 Ebd., S.228.

48 Ebd., S.41 (Hervorhebung im Original).

49  E.Esposito: Code, S. 68.

50 Weder Luhmann noch die Forschung spezifizieren in der Weise, wie ich
es im Folgenden tue. — Esposito setzt beispielsweise sowohl flir Sprache
wie fiir Kunstwerke lediglich einen abweichenden Gebrauch der Wahr-
nehmung an (vgl. E. Esposito: Code, S. 64).

51  N.Luhmann: Kunst, S.77 (Hervorhebung im Original).

52 Elena Esposito spricht von »doppelte[r] Existenz« der Kunst (E. Esposito:
Code, S.66). Georg Stanitzek sieht das Kunstwerk als einen Zwitter von
»Ding und Kommunikation« (G. Stanitzek: Kommunikation, S.40; Her-
vorhebung im Original). Karl Eibl schliesslicht macht in Bezug auf die
»Doppelnatur der poetischen Gebilde« auf die »materielle Stabilitdt der
Tréagersubstanz bei gleichzeitiger referentieller Instabilitédt« aufmerksam
(K. Eibl: Poesie, S.205).

53 Ein Begriff von Michel Serres (zitiert nach N. Luhmann: Kunst, S.81), der
ein Objekt, welches keinen herkommlichen Gebrauchswert aufweist,
bezeichnet.

188

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

wohlgemerkt nicht als Kunst, sondern als Ol auf Leinwand oder als
Druckerschwiirze auf Papier),™ gleichzeitig bildet es aber andererseits als
Beobachtung zweiter Ordnung auch eine imagindre Welt, die allein auf
eigenem Unterscheiden griindet und die auf der Innenseite der Form des
Kunstwerks inszeniert wird.”> Um dies zu erkennen, ist ein Wechsel auf
die Beobachtungsform zweiter Ordnung unabdingbar. Damit wiére eine
Stufenleiter von Wahrnehmungsarten erkennbar: Unmittelbare Wahrneh-
mung im nicht-zeichenhaften Alltag, mittelbar-referentielle (sprachliche)
Wahrnehmung tiber Zeichen, mittelbar-selbstreferentielle (dsthetische)
Wahrnehmung iiber Kunstwerke.”® Es ergibt sich ein deutlicher Unter-
schied zwischen dem Wahrnehmungsgebrauch der Kunst und jenem der
Sprache.”’

Die Kunst »konzediert dem wahrnehmenden Bewusstsein [auf diese
Weise] sein je eigenes Abenteuer im Beobachten der Kunstwerke — und
macht die dafiir Anlass gebende Formenwahl dennoch als Kommunika-
tion verfiigbar«.” Denn zweifellos »appelliert das Kunstwerk zunichst an

54 Das Material steht also (meist) nicht im Zentrum des Interesses — ganz im
Gegensatz beispielsweise zum Mittelalter, was etwa am berithmten Book
of Lindisfarne (auch: The Lindisfarne Gospels) anschaulich nachvollzogen
werden kann, das in der Dauerausstellung der British Library in London
einsehbar ist. Es stammt aus den ersten Dekaden des 8. Jahrhunderts und
wurde, wie im Katalog vermerkt, aus so kostbaren Materialien wie Gold
oder Lapis Lazuli aus dem Himalaya-Gebiet (!) angefertigt.

55 Wihrend frither das Kunstwerk Teil der realen Welt war und im Beobach-
termodus erster Ordnung als Objekt beobachtet wurde, 16ste sich die
Kunst im Zuge ihrer Ausdifferenzierung im 18. Jahrhundert von dieser
einschrinkenden Beobachtungsweise und setzte, indem sie sich auf eine
reigene Welt« berief, ganz auf die Beobachtung zweiter Ordnung. Erst
durch diesen Wechsel von »Objektkunst« zu »Weltkunst« konnte die
Kunst ihre volle Autonomie erreichen (vgl. dazu ausfiihrlich Niklas Luh-
mann: » Weltkunst, in: Jirgen Gerhards [Hg.], Soziologie der Kunst. Pro-
duzenten, Vermittler und Rezipienten, Opladen 1997, S.55-102).

56 Dies erinnert an Goethes Abstufung von Erkenntnisweisen in der Einlei-
tung zu seiner Farbenlehre, die von Ansehen iiber Betrachten, Sinnieren,
Verkniipfen bis zum Bewusstsein, der Selbsterkenntnis und zur Freiheit
und Ironie fiihrt (vgl. Johann Wolfgang Goethe: »Entwurf einer Farben-
lehre. Einleitung, in: Ders., Schriften zur Naturwissenschaft, Auswahl
hg. von Michael Bohler, bibliographisch ergidnzte Ausgabe, Stuttgart
1999, S.175-186).

57 Und gerade kein dquivalenter Gebrauch, wie dies E. Esposito: Code, S. 64
vorschlégt.

58 N.Luhmann: Kunst, S.227.

189

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

die Sinne des Betrachters, doch ist die Wahrnehmung von Kunst ange-
wiesen auf Kommunikation«,” andernfalls wiirden nicht Kunstwerke
wahrgenommen, sondern Objekte, die moglicherweise bald »im Keh-
richtkiibel der Miillabfuhr«® verschwinden. Es muss also in der Kunstbe-
trachtung immer die Differenz zwischen Information und Mitteilung mit-
gesehen — oder besser: verstanden — werden. Und genau dies ist Reali-
sierung von Kommunikation. Gleichzeitig ist in der Kommunikation
durch Kunstwerke die Information und Mitteilung aber auch als Einheit
zu sehen: Denn jede aus der »Vielzahl von Unterscheidungen«,” die sich
im Kunstwerk labyrinthisch verschrinken, verweist nicht etwa allein auf
die reale Welt — bzw. auf die als solche im System der Kunst intern pro-
zessierte reale Welt —, sondern zusétzlich auf die imagindre Welt »hoch-
verdichtete[r] Interdependenz«® des Kunstwerkes selber. Damit wird
eine kompakte interne Verweisungsstruktur geschaffen, die die Isolie-
rung einer bestimmten Beobachtung oder Information im Sinne von nor-
malkommunikativen »Selektionsketten«® nicht erlaubt. Weil somit in der
Kunst »die Information nicht als jeweils einzelne Beobachtung von
Kommunikation zu Kommunikation iiber den der Mitteilung dienlichen
verschwindenden Dingen einher- und hinwegtinzelt, wird die Kommuni-
kation kompakt und sinkt selber zum Ding herab«.** In diesem Sinne ist
die oben erwihnte »Kompaktkommunikation«® zu verstehen: Jeder Ver-
such, eine Einzelbeobachtung, etwa einen einzelnen Satz, herauszugrei-
fen und kommunikativ anzuschliessen, wird von der Einheit Kunstwerk,
die als Ganzes und nicht in den Einzelbeobachtungen kommunikativ ver-
fasst ist und als Mitteilung einer Information verstanden sein will, kon-
terkariert.® Sie will mitbehandelt werden, und eine Beobachtung von be-

59  Niels Werber: »Medien der Evolution. Zu Luhmanns Medientheorie und
ihrer Rezeption in der Medienwissenschaft«, in: Henk de Berg/Johannes
F. K. Schmidt (Hg.), Rezeption und Reflexion. Zur Resonanz der System-
theorie Niklas Luhmanns ausserhalb der Soziologie, Frankfurt/M. 2000,
S.322-360, hier S.329.

60 N.Luhmann: Kunst, S.45.

61 N.Luhmann: Weltkunst, S. 68.

62 N.Luhmann: Kunst codierbar, S.248.

63 Ebd, S.255.

64  G.Stanitzek: Kommunikation, S.44.

65 N.Luhmann: Kunstwerk, S.627. — Vgl. dazu auch oben, Kap. V, 1.1.

66 Damit ist auch gesagt, dass das Kunstwerk nicht aus unzihligen einzelnen
Kommunikationen besteht, sondern aus unzéhligen einzelnen Unterschei-
dungen, also Formen, die erst im Gesamtsetting des Kunstwerks kom-
munikativ gefidrbt werden, aber nicht je fiir sich schon Kommunikation
bedeuten. Anders dagegen: Oliver Jahraus/Benjamin M. Schmidt: »Sys-

190

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

stimmten Formen (etwa Themen oder Motiven) kann damit nicht
losgeldst von der Form des Kunstwerks insgesamt erfolgen.”’” Dies mag
an den hermeneutischen Zirkel erinnern,”® nur ist hier durch die Ausge-
staltung mittels Kommunikation, Wahrnehmung und Beobachtung eine
meines Erachtens prizisere Fassung dieses Phdnomens von nicht-einhol-
barem Sinniiberschuss, wofiir der hermeneutische Zirkel steht, gegeben.
Kompaktkommunikation ist damit gleichsam »Kommunikation auf Kre-
dit«, kommuniziert wird der immerwihrende »Kommunikationsvorbehalt
weiterer Analyse«.” Diesem ist nicht beizukommen, denn indem die
Kunstkommunikation den Umweg iiber Wahrnehmung wihlt, dehnt und
verlangsamt sie sich, stellt sich gleichsam still” und wird »zeitaufwen-
dig«.”" Derart verhindert oder erschwert sie zumindest das Fortschreiten,

temtheorie und Literatur. Teil III. Modelle Systemtheoretischer Literatur-
wissenschaft in den 1990ern«, in: Internationales Archiv fiir Sozialge-
schichte der deutschen Literatur (IASL) 23/1 (1998), S.66-111, hier
S.100f.

67 Vgl. dazu auch G. Stanitzek: Anwenden, S.656. — Dies immer vorausge-
setzt, dass kunstspezifisch beobachtet werden soll. Selbstverstandlich ist
es auch moglich, ein Kunstwerk anders, etwa auf seinen Preis oder seinen
padagogischen Wert hin zu beobachten.

68  So etwa bei Dirk Baecker: »Zu Funktion und Form der Kunst«, in: Chri-
stine Magerski/Christiane Weller/Robert Savage (Hg.), Moderne Begrei-
fen: Zur Paradoxie eines sozio-dsthetischen Deutungsmusters, Wiesbaden
2007 (hier zitiert nach der im Internet zur Verfiigung stehenden PDF-Ver-
sion unter: http://homepage.mac.com/baecker/index.html [Stand: 27. Juli
2007], hier S.12 und S. 18).

69 Beide Zitate aus N. Luhmann: Kunst, S.63.

70 Dirk Baecker spricht vom »Stillstellen der Kommunikation im Kunst-
werke, die gleichwohl nur fingiert ist, da Kommunikation notgedrungen
weiterschreiten muss (D. Baecker: Adresse, S. 100ft.).

71  Vgl. Peter Fuchs: »Die Funktion der modernen Lyrik«, in: Ders., Kontu-
ren der Modernitdt. Systemtheoretische Essays II, hg. von Marie-Christin
Fuchs, Bielefeld 2005, S.169-177, hier S. 174. Er bezieht sich hier auf die
Lyrik und rdumt ihr im Vergleich zur tbrigen Literatur und auch zur
Kunst insgesamt eine Sonderstellung ein, die auf die Verweigerung von
unproblematischem Anschluss und die kommunikative und damit parado-
xe Dementierung von Kommunikation hinauslduft (ebd., S.176f.). Ich
wiirde dagegenhalten, dass dies grundsétzlich in jedem Kunstwerk reali-
siert wird, in der Literatur und hier vor allem in der Lyrik allenfalls in ge-
steigerter Form zum Ausdruck kommt.

191

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

dem jede Kommunikation verpflichtet ist, und reizt auf diese Weise ihre
Grenzen aus.”

Wahrnehmung und Kommunikation stehen folglich in einer anderen
Beziehung zueinander als in der Normalkommunikation, denn in dieser
wird auf Wahrnehmung in viel ephemerer Weise zuriickgegriffen, »und
allein das wird [in der Kunst] kommuniziert«.” Kunst kann so »Wahr-
nehmung und Kommunikation integrieren, ohne zu einer Verschmelzung
oder Konfusion der Operationen zu fiihren«,” womit Wahrnehmungen
»fiir Kommunikation verfiigbar« werden — obwohl und gerade weil kein
Realititskontinuum besteht, »auf dem Umweltsachverhalte ins System
iiberfiihrt werden konnten«.”” Die Kunst schafft somit insgesamt das
Kunststiick, Wahrnehmung und Kommunikation gleichzeitig zu bedie-
nen, sie zu verbinden und ihre Beziechung zueinander zu regeln, ohne ihre
je eigenen Operationsebenen zu vermischen. Damit muss sie als »funk-
tionales Aquivalent zur Sprache«’® verstanden werden.

Auch wenn diese Schlussfolgerung iiberzeugt, ist meines Erachtens
bei Luhmann das Verhéltnis von Wahrnehmung und Beobachtung nicht
klar genug definiert, was zu Verstindnisschwierigkeiten fiihrt.”” Denn ei-
nerseits nimmt Kunst seiner Meinung nach die Wahrnehmung des Be-
wusstseins in Anspruch, die trotz Differenzgebrauch als Einheit wahr-
nehmen kann. Andererseits ist in der Kunstkommunikation ein
Beobachter zweiter Ordnung (also: wiederum das Bewusstsein) wahr-
nehmend (?) engagiert, der dabei als Beobachter zweiter Ordnung aber
unweigerlich mit der Kontingenz des Beobachtens konfrontiert ist und

72 Wenn man daran denkt, dass Sprache Bewusstsein und Kommunikation
deshalb so gut koppeln kann, weil sie, beispielsweise in der Form von
miindlicher Sprache, auf »extrem kurze Ereignisse eingestellt ist, also nur
momenthafte Aktualitdt gewinnt« (N.Luhmann: Wissenschaft, S.50),
dann wird deutlich, wie weit sich die Kunstkommunikation hier von einer
derart schnellen Koordination entfernt, wenn sie so stark auf Wahrneh-
mung abstellt. — Vgl. dazu auch G. Stanitzek: Kommunikation, S.25.

73 N.Luhmann: Kunst, S.42 (Hervorhebung im Original).

74 Ebd., S.82f. Luhmann fihrt fort: »Integration heisst ja nur: Gleichzeitig-
keit (Synchronisation) der Operationen verschiedener Systeme und wech-
selseitige Einschrankung der Freiheitsgrade, die den Systemen von sich
aus zur Verfiigung stehen« (ebd., S. 83).

75 Beide Zitate in N. Luhmann: Kunst, S.21.

76 Ebd., S.36; vgl. dazu auch N. Luhmann: Wissenschaft, S.50.

77  Diese sind nicht zuletzt auf das komplexe Verhiltnis von Bewusstsein und
Kommunikation zuriickzufithren, das durch Interpenetration gekennzeich-
net ist und nach welchem die Grenzen sozialer Systeme in psychische
Systeme fallen (vgl. dazu oben, Kap. 111, 1.1.3.).

192

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

damit garade nicht eine unproblematische Einheit wahrnimmt. Ich versu-
che diese Inkohidrenz, ankniipfend an meine Ausfithrungen zum Verhélt-
nis von Wahrnehmung und Gedanken im Kapitel III, 1.1.2., durch fol-
gendes Verstindnis handhabbar zu machen: Wahrnehmung ist dann
gegeben, wenn ein psychisches System (denn nur es kann wahrnehmen)
in unmittelbarem Verhéltnis zu der selbst-generierten und in der Wahr-
nehmung externalisierten Welt steht, also ganz ohne Zeichenbezug ope-
riert. Auch ein Kunstwerk, das kein Zeichen ist, sondern, wie gesehen,
ein »Quasi-Objekt« oder spezielles »Ding¢, kann wahrgenommen werden,
ja, die Wahrnehmung setzt sich, weil das Kunstwerk in dieser Hinsicht
besonders attraktiv gestaltet ist, gleichsam daran fest. Die Wahrnehmung
modifiziert sich auf diese Weise mit der Frage: »was sehe ich, sehe ich
richtig?«’® und wechselt in die Wahrnehmungsform der Anschauung,
geht also iiber das in der Wahrnehmung unmittelbar Gegebene hinaus
und gerit so gewissermassen ins Sinnieren. Die Wahrnehmung, die nach
meiner Konzeption als Basiskomponente des Bewusstseins und als seine
Beobachtungsform erster Ordnung anzusehen ist, kann nun von Gedan-
ken als Beobachtungsform zweiter Ordnung tiberlagert und derart beob-
achtet werden, womit sich dann gewisse wahrgenommene Dinge fokus-
sieren und andere ausblenden lassen.” Auf diese Weise werden Formen
in das Wahrgenommene eingezeichnet, was eine Beobachtung von
Kunst, als eine »Ansammlung von Formeng, erst moglich macht. Das Be-
wusstsein kann also »Formunterschiede wahrnehmen [...], die im sozia-
len System der Kunst fiir Zwecke der Kommunikation erzeugt sind«.*
Und es bemerkt, dass es in der Kunstbetrachtung von Kommunikation
gelenkt wird, da sich das Kunstwerk als kiinstlich hergestellt und mit In-
formationsgehalt versehen zu erkennen gibt. Das Bewusstsein weiss sich
also in der Kunstwahrnehmung durch Beobachtungen der zweiten Ord-
nungsebene gefiihrt und erlebt darin auch die »Diskrepanz dieser Fiih-
rung zu den offenen eigenen Operationsmoglichkeiten«.® Es macht
Riickschliisse auf sich selbst, die ihm von der Kunst nahegelegt werden.
Dies soll im Folgenden anhand des Beispiels der Literatur und des kon-
kreten Lektiirevorgangs niher erldutert werden, bevor die Wichtigkeit
des spezifischen Wahrnehmungsgebrauchs und die Riickbeziiglichkeit
der Kunstbeobachtung im Zusammenhang mit der Funktion und der

78  N.Luhmann: Kunst, S.70.

79  Hier muss wohl von einer nur minimalen Zeitdifferenz ausgegangen wer-
den, was die Darlegung der Verhiltnisse eben gerade so erschwert.

80 N.Luhmann: Kunst, S.83.

81 Ebd., S.39.

193

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Leistung — und damit also hinsichtlich der okologischen Kommunikation
genauer bedacht wird.

1.3
Die Literatur und die Beobachtbarkeit
der Beobachtungen von Beobachtungen

Die Literatur unterscheidet sich insofern von den anderen Kiinsten, als
sie ganz auf Sprache, also das eigentliche Kommunikationsmedium, ver-
traut. Damit wird ihre kommunikative Absicht unmittelbar ersichtlich,
wobei die Schwierigkeit dann aber gerade darin besteht, trotzdem als
Kunstkommunikation wahrgenommen zu werden. Gelingt dies jedoch, so
zwingt die Literatur die Beobachter gewissermassen in noch stirkerem
Masse zu Riickschliissen auf sich selbst und die eigenen Beobachtungs-
weisen. Derart kommt der Literatur eine besondere Rolle im Rahmen der
Kunst der Gesellschaft zu, gerade auch, was ihre Moglichkeiten an-
belangt, der 6kologischen Krise entgegenzuwirken. Dies soll im Weite-
ren anhand eines idealtypischen Lektiireprozesses herausgearbeitet
werden.

Literarische Texte sind nicht im herkdmmlichen Sinne zu lesen und
als Kommunikation zu verstehen. Das zeigt sich schon daran, dass auf
sie — wie auf Kunstwerke allgemein — nicht mit einem einfachen Ja oder
Nein reagiert werden kann, wie auf die Normalkommunikation.¥” Auch
lassen sie sich kaum — und wiederum gilt dies fiir Kunst allgemein — ad-
dquat in Worten oder Begriffen wiedergeben.® Literatur legt eine Verzo-
gerung des Lesens nahe. Denn die in Sprache gespeicherten Formen der
Literatur verlangen der Beobachtung durch ihre interne Vernetztheit viel
mehr ab, sie verlangen, dass die Sprache in ihrer Geformtheit beobachtet
und nicht einfach als Mittel zum Zweck der Verbreitung der betreffenden
Information »iiberflogen«< wird.

In der konkreten Rezeptionssituation nimmt der Beobachter einen
Text wahr, den er auf Grund besonderer Signale (Genre-Bezeichnung, ty-
pographisches Erscheinungsbild, Autorname, etc.) als Literatur zu lesen
beabsichtigt. Wahrend der Lektiire weiss er, dass es sich bei diesem Text
um Kommunikation handelt, da er klar als gemacht und damit von je-
mandem mitgeteilt und zudem mit Informationsgehalt ausgestattet er-

82  Selbstverstandlich steht es mir jederzeit frei, ein (literarisches) Kunstwerk
abzulehnen. Auf diese Weise lasse ich mich aber nicht auf die spezifische
Kommunikation der Kunst ein.

83  Vgl. N. Luhmann: Kunst, S.36.

194

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

kennbar ist. Beobachtet er den Text nun, wie in der Normalkommunika-
tion iiblich, vornehmlich auf seinen Informationsgehalt hin, so stellen
sich nicht selten irritierende Momente ein, die sich aus der Mehrdeutig-
keit literarischer Texte, ihrer Erzihlstrukturen, ihrer Art der Referezie-
rung oder ihrer vorgeblichen Zwecklosigkeit ergibt.** Eine Lesestrategie
besteht darin, diese Momente der Irritation der >Person< (hier: dem
»Autor<) zuzurechnen und sie dafiir verantwortlich zu machen. Auf diese
Weise erfolgt der Riickbezug auf jenen Kommunikationseffekt, der wie
in jeder Kommunikationssituation auch in jener der Literatur als ihr onto-
logisches Nebenprodukt anfillt.*® Damit ist an Information jedoch allen-
falls gewonnen, dass hier jemand etwas schwer Verstidndliches mitgeteilt
hat — womit man sich dann beruhigt oder genervt auf etwas anderes ein-
lassen kann. Will der Rezipient den irritierenden Momenten wirklich auf
die Spur kommen und sich nicht mit dem Eindruck von Zweck- oder
Nutzlosigkeit begntigen, der sich in der Lektiire von literarischen Texten
erstaunlicherweise oft einstellt, obwohl doch absichtlich kommuniziert
wurde, muss er die in Sprache angelegten Formen auf ihr Gemachtsein
hin beobachten. In dieser Beobachtung der sprachlichen Formen ist der
Rezipient, wie im vorangehenden Unterkapitel aufgezeigt, viel stirker
wahrnehmend engagiert, als in der Normalkommunikation: denn die
Wahrnehmung bleibt gleichsam an den Worten haften und wechselt in
die Anschauung. Er probiert damit Formen aus, variiert seine Beobach-
tungen und selegiert derart zwischenzeitlich Informationen — nur um sich
erneut von Lautkombinationen, Rhythmik oder semantischen Strukturen
faszinieren zu lassen und sich dem Spiel der Formenkombinationen als
»Programm fiir wiederholten Gebrauch«®*® weiter zu widmen. Der Rezi-
pient bemerkt auf dieser Beobachtungsstufe zweiter Ordnung, die fiir die
Literatur und die Kunst als die grundlegende Beobachtungsweise angese-
hen werden muss, dass es hier offensichtlich nicht um >einfache Informa-
tionsvermittlung< geht und dass die Regeln des normalen Kommunika-
tionsprozesses gleichsam suspendiert sind. Er bemerkt, dass er die

84  Als) Extrembeispiel« mogen Dada-Texte gelten.

85 Vgl dazu N.Luhmann: Kunst, S.88 sowie das Kap. III, 1.1.3. dieser
Arbeit.

86 N.Luhmann: Kunst, S.76. — Dieses yProgramm« kann vom Bewusstsein
zur Befriedigung ganz unterschiedlicher Begehren in Anspruch genom-
men werden, so etwa zur Befriedigung des Begehrens nach Schonheit,
nach emotionaler Erregung, befreiendem Lachen, kontemplativer Ruhe,
moralischer Erbauung oder dem Gliick der Erkenntnis. Vgl. hierzu grund-
legend Thomas Anz: Literatur und Lust. Gliick und Ungliick beim Lesen,
Miinchen 1998.

195

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

»Information« durch Eigenleistung, durch Interpretationsarbeit, erst selbst
hervorbringen muss, womit er im Beobachten in hohem Masse auf sich
selbst zuriickgeworfen ist.*’” Dabei verfiigt der Rezipient im Beobachten
iber grossere Freiheiten als in der Normalkommunikation, in der die Di-
chotomie zwischen Annahme/Ablehnung meist auf schnelle Fortsetzung
driangt. Und er verharrt damit im »Geflecht< der Unterscheidungen, solan-
ge er eine gewisse »Abfolge von Beobachtungsoperationen«®® einhilt und
weitere Formenkombinationen ausprobiert.

Die >herkdmmliche« Beziehung der beiden Beobachtungsebenen pré-
sentiert sich in der Kunst also umgekehrt.*” In der Regel wird in allen
tibrigen Bereichen auf die Beobachtung erster Ordnung gesetzt und nur
in Ausnahmefillen die zweite Ebene entweder als Kontrollinstanz (etwa
beim Bewerbungsgesprich) oder aber zur Perfektionierung der ersten Be-
obachtungsebene (als Beispiel kann die Borse gelten) beigezogen. Denn
das »Beobachtetwerden bei der Bemithung um Wirkung [ist] eher st6-
rend. Der Beobachter der Planung gefidhrdet die Durchfiihrung des
Plans. In der Kunst ist dagegen das Beobachtetwerden die beabsichtigte
Wirkung selbst.«” »Die Beobachtung der Beobachtung [...] ist [damit]
keine Nebenbedingung, sondern gerade Sinn und Definition der Kunst-
werke«,”! womit dem Kunstwerk ein geradezu »exhibitionistischer
Charakter«” zugesprochen werden muss.Bei all dem weiss sich der

87  Offensichtlich ist eine solche Umstellung auf die Beobachtungsebene
zweiter Ordnung nicht immer einfach zu vollziehen. Nicht zuletzt deshalb,
weil literarische Texte mit der Differenz von Normal- und Kunstkom-
munikation und den unterschiedlichen Zurechnungsweisen auf >Personen¢
auch spielen. Derart etwa die Erzédhlung Sonja von Judith Hermann, die in
der Ich-Perspektive erzdhlt ist, was Riickschliisse auf die Perspektive der
Autorin nahelegt. Diese werden dann allerdings dadurch konterkariert,
dass die Ich-Perspektive ménnlich besetzt ist, was aber erst zur Textmitte
hin klar wird. Rechnet man hier die Ich-Perspektive auf Hermann
zuriick — operiert man also auf der Beobachtungsebene erster Ordnung —
so bleibt das ganze Verwirrspiel um Identitit, das der Text inszeniert, un-
verstdndlich (vgl. Judith Hermann: »Sonja, in: Dies., Sommerhaus, spi-
ter, Frankfurt/M. 1998, S.55-84).

88 N.Luhmann: Kunst, S.38.

89  Vgl. dazu E. Esposito: Code, S. 65f.

90 N.Luhmann: Weltkunst, S.78.

91 E.Esposito: Code, S.66.

92  Joachim Dicks: »Kunst als System. Observationen zu Niklas Luhmanns
Beobachtungen von Kunst«, in: Paul Janssen/Rudolf Wansing (Hg.), Er-
Schopfungen — Philosophie im 20. Jahrhundert in ihrem Verhiltnis zur
Kunst, K6ln 1997, S.17-36, hier S.29 (Hervorhebung im Original). — Es

196

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Rezipient aber trotz aller Eigenleistung von Kommunikation gefiihrt;
denn seine urspriingliche Unterscheidung war ja die des literarischen
Kunstwerkes als Kommunikationsofferte, als Produkt eines Autors, was
sein Formenbeobachten erst eigentlich angeregt hatte. Dieses wird aber
deshalb verkompliziert, weil die Gewohnheit, Normalkommunikation auf
einen >Sprecher< zuriickzurechnen, zum freien Spiel der Formen quer
steht. In diesem Sinne ist der vieldiskutierte Begriff des »Autors< einer
kunstspezifischen Beobachtung von Literatur eher hinderlich. Denn die
Beobachtung bleibt gleichsam an ihm kleben, versucht, hier die »Bot-
schaft« des Textes ausfindig zu machen — was aber als Losung nicht be-
friedigt, weil sie das komplexe und offene Formenspiel zwangsldufig auf
diese eine Perspektive einschriankt. Letztlich geht es hier um die para-
doxale Situation literarischer Texte: Der Autor hat zwar sehr wohl etwas
geschrieben, nicht aber die in diesem Geschriebenen gemachten Ausse-
rungen auch gesagt in dem Sinne, dass sie unproblematisch auf seine
Person zu beziehen wiren. Der Rezipient oszilliert so gewissermassen
zwischen der Beobachtung der Formen und dem Bezug auf den Autor —
oder zwischen Identitit, die iiber Wahrnehmung gegeben ist, und Diffe-
renz, welche Kommunikation vorwirtstreibt.”® In diesem Sinne mag es
zwar wohl zutreffen, dass der Autor als »Biindel von Attributionen« den
»verschiedenen Sozialsystemen den je spezifischen Umgang mit Litera-
tur ermoglicht oder zumindest erleichtert«, indem sie den Autor je nach-
dem als Urheber im Rechtssystem oder etwa als Staatsschriftsteller im
System der Politik behandeln koénnen, wie Gerhard Plumpe und Niels
Werber festhalten.”® Fiir das Kunstsystem als auch fiir die Literaturwis-
senschaft diirfte der Autorbegriff aber gerade keine Erleichterung bedeu-
ten, im Anschluss an Roland Barthes und Michel Foucault®” vielmehr als

geht dabei wohlgemerkt nicht um den Exhibitionismus eines Autors, son-
dern gewissermassen um den Exhibitionismus der Formen.

93  Vgl. D.Baecker: Adresse, S.103.

94  Gerhard Plumpe/Niels Werber: »Systemtheorie in der Literaturwissen-
schaft oder »Herr Meier wird Schriftsteller««, in: Jirgen Fohrmann/Harro
Miiller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.173-208,
hier S.199, Anm. 20.

95 Vgl Roland Barthes: »Der Tod des Autors, tibersetzt von Matias Marti-
nez, in: Fotis Jannidis/Gerhard Lauer/Matias Martinez/Simone Winko
(Hg.), Texte zur Theorie der Autorschaft, Stuttgart 2000, S.185-193; so-
wie Michel Foucault: »Was ist ein Autor?«, in: Ders., Schriften zur Lite-
ratur, aus dem Franzosischen von Karin von Hofer und Anneliese Botond,
Frankfurt/M. 1993, S.7-31. Meine hier entwickelte Lesart der Literaturre-
zeption kann damit gleichsam als systemtheoretische Untermauerung der
von Barthes und Foucault gedusserten Thesen gesehen werden.

197

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

eine ernst zu nehmende Behinderung der kunstspezifischen Autopoiesis
einzuschitzen sein, die sich zudem hartnickig hilt.” Denn Beobachtun-
gen von Literatur, die sich ganz auf den Autor konzentrieren, sind stark
von den je spezifischen Erwartungen geprigt, die man an den betreffen-
den Autor stellt, und miissen unweigerlich verkiirzt ausfallen — psycholo-
gisierend oder moralisierend etwa — womit aber die Systemreferenz
Kunst verlassen und iiber psychische Systeme gesprochen wird. Im lite-
rarischen Kunstwerk ist es nun aber gerade so, dass nicht jemand dem
Rezipienten etwas sagt, sondern das Formenzusammenspiel selbst dies
tut. Auf diese Weise muss der Autor in der Rezeption gleichsam »um-
kurvt< werden; er muss — wie auch etwa der Bithnenrand im Theater oder
die Buchdeckel in der Literatur — ausgeblendet werden. Wenn diese Ein-
sicht ernst genommen wird, so kann das meines Erachtens nur heissen,
dass in der Literatur eine Kommunikation inszeniert wird, an der zwar
ein psychisches System >Autor¢ als Impulsgeber beteiligt ist, die sich
aber unabhingig von diesem realisiert. Die erstaunliche Erkenntnis, die
der Erfahrung von Literatur entnommen werden kann, ist damit diejeni-
ge, dass sich in der Literatur Kommunikation gleichsam ohne >Autor<
realisiert, dass hier das selbstreferentielle, autopoietische Kommunizieren
inszeniert und wahrnehmbar gemacht wird. Dieses zeigt auf, wie Ontolo-
gien — also in diesem Fall: »Autoren«< — lediglich als Nebenprodukte aus
dem Prozess der Kommunikation hervorgehen.

Doch bleibt es nicht bei dieser Erkenntnis: Das Beobachten von lite-
rarisch gestalteten Sprachformen legt deshalb, weil ein Riickbezug auf
den Urheber dieser Formen sich derart intrikat gestaltet, einen Riick-
schluss auf sich selbst nahe. Denn die Literatur zwingt einen durch ihre
spezifische Art, Wahrmehmung in den Kommunikationszusammenhang
einzubeziehen, durch das damit verbundene >Stillstellen< eines sprachli-
chen und damit offensichtlich kommunikativen Ereignisses und durch die
»Ausschaltung« des gleichzeitig beteiligten und nicht-beteiligten Autors
gewissermassen dazu, nach der eigenen Rolle als Beobachter von literari-
schen Formen und also nach der Beobachtbarkeit der Beobachtungen von
Beobachtungen zu fragen. Dabei kann sich der Rezipient als »kyberneti-

96 Zur historischen Herausbildung des romantischen Autorkonzeptes und
seiner Perpetuierung bis in die Gegenwart, siche Christoph Reinfandt: Ro-
mantische Kommunikation. Zur Kontinuitit der Romantik in der Kultur
der Moderne, Heidelberg 2003, hier vor allem S.147-204. Reinfandt
spricht in diesem Zusammenhang auch von einem >kulturellen double-
think< beziiglich der Absage an die Autorschaft in der Theorie und dem
realiter fortdauerenden Sich-Beziehen auf den Autor in der alltiglichen
Lesepraxis.

198

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

sches Modell«”” oder als »nicht-triviale Maschine«” erfahren. Denn die
Beobachtung eines literarischen Textes legt dem Beobachter nahe, eigene
Beobachtungen laufend im Beobachten zu revidieren und mittels neuer
Beobachtungen an bereits vollzogene Beobachtungen anzuschliessen.
Dabei erfihrt er, wie er sich selbst in diesem Beobachten auch verédndert,
wie er erste Leseeindriicke aufgrund neuer Assoziationen oder Beobach-
tungen verwerfen, ergidnzen oder hinterfragen muss und wie er derart
stindig engagiert wird im Prozess literarischer Kommunikation. Die Be-
obachtung zweiter Ordnung, die grundsétzlich Analogie-Schliisse auf das
eigene Beobachten nahelegt,” wird auf diese Weise in der Literatur ge-
steigert. Literatur forciert damit — so meine These — einen Wechsel auf
die Beobachtungsform dritter Ordnung und ein Befragen dieser Riick-
schliisse. Der Rezipient fragt sich derart, wie er selbst am kommmunika-
tiven Prozess der Literatur teil nimmt und wie sein Erkennen diesbeziig-
lich funktioniert, und er erfihrt dabei, dass seine eigene Beteiligung
parallel lduft zu jener des Autors. Im Beobachten der eigenartigen sprach-
lichen Formenkommunikation des literarischen Kunstwerks erkennt oder
vielmehr erfahrt der Rezipient, dass auch er, der Rezipient, lediglich in
einer untergeordneten Rolle — als Adressat der Kommunikation'® — am
Spiel ihrer Formen beteiligt ist. Der Beobachter erfahrt damit, »was es
heisst, ein Subjekt der Medien (genitivis subjectivus und objectivus) zu
sein, ein Subjekt in und durch die Medien, ein Subjekt des Sinns.«'"" Er
wird damit mit dem Paradox von Kommunikation ohne Kommunikatoren
konfrontiert, der Autopoiesis der Kommunikation, die sich ohne Ontolo-
gie prozesshaft realisiert — und die vom Leser wie vom Autor in ihrer je
spezifischen Situation der Beobachung von Literatur Gebrauch macht.

97  G.Bateson: Okologie, S.564.

98 Eine nicht-triviale Maschine wandelt nicht stur Input in Output um, wie
eine triviale Maschine, sondern verindert sich sténdig, ist gewissermassen
eine »Maschine in der Maschine« — und damit unberechenbar: »Das be-
deutet, wenn ich einmal mit dieser Maschine operiere, hat diese Maschine
sich schon — innerlich — geéndert und wurde durch diese Operation eine
andere Maschine« (Heinz von Foerster: »Vorspann, in: Ders., Short Cuts
5. Heinz von Foerster, hg. von Peter Gente, Heidi Paris und Martin Wein-
mann, 2. Aufl. Frankfurt/M. 2002, S.5-8, hier S.7 [im Original kursiv
gedruckt]).

99  Vgl. dazu oben, Kap. 111, 1.1.1.

100 Vgl. dazu Peter Fuchs: »Die Adressabilitit als Grundbegriff der soziologi-
schen Systemtheorie«, in: Ders., Konturen der Modernitét. Systemtheore-
tische Essays 11, hg. von Marie-Christin Fuchs, Bielefeld 2005, S.37-61.

101 O.Jahraus: Literatur, S. 630.

199

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Hier ist meines Erachtens ein gleichsam >metaphysisches Schaudern<
durchaus berechtigt,'” denn was ans Licht gelangt, ist nichts Geringeres
als die Tatsache, dass grundsitzlich nur Kommunikation kommunizieren
kann — gewissermassen die »écriture«'® von Roland Barthes. Dies ist in
der Systemtheorie, wie bisher gesehen, theoretisch dargelegt, aber nur die
Kunst, und hier — ihres intensiven und besonderen Sprachgebrauchs we-
gen — vor allem die Literatur, die der normalsprachlichen Kommunika-
tion am néchsten steht, machen das autopoietische Kommunizieren der
Kommunikation fiir die beteiligten psychischen Systeme auch wahr-
nehmbar. Dies ist die Erkenntnismoglichkeit, die Kunst eréffnet. Kunst-
kommunikation verlangt so von den Rezipienten das, was die System-
theorie begrifflich einzuholen versucht: Kommunikation als selbst-
referentiell und autopoietisch zu verstehen — und auf diesem Weg die
»Bodenlosigkeitc der eigenen Existenz zu erfahren.'® Kunst wire damit
im eigentlichen Sinne praktizierte Systemtheorie.

Als wichtiger im Zusammenhang mit der dkologischen Problematik
ist jedoch die durch die Literatur angeregte Riickbeziiglichkeit der Beob-
achtungen in den Beteiligten einzuschétzen. Denn in der Auseinanderset-
zung mit Literatur kann wahrgenommen und gewissermassen eingetibt
werden, wie sich die Beobachtung befragen oder »disziplinieren< ldsst, in-
dem sie sich der Selbstbeobachtung und immer neuen alternativen Beob-
achtungsweisen aussetzt. Das ist als grosse Chance im Hinblick auf die
eigene Kommunikationskompetenz zu sehen, ist diese doch wesentlich
dadurch geprigt, dass einerseits die Eingeschrianktheit aller Beobachtung,
andererseits die Riickbetroffenheit in allen kommunikativen Akten mit-
bedacht wird. Dabei konnen die Effekte der Kommunikation nicht vor-
ausgesehen werden, und kommunikative Kompetenz berticksichtigt diese
Unzuldnglichkeit. Ich habe oben, im Kapitel IV dieser Arbeit, im An-
schluss an Luhmann aufgezeigt, dass genau eine solche »Kultur einer

102 Wie es etwa die Texte von Jorge Luis Borges meisterhaft inszenieren (vgl.
beispielsweise Jorge Luis Borges: »Pierre Menard, autor del Quijote«, in:
Ders., Ficciones, Madrid 1996, S.47-59 und ders.: El Aleph, Madrid
1996).

103 Vgl. R.Barthes: Tod, S. 185 (Hervorhebung im Original).

104 Vgl. dazu, auf die Systemtheorie selbst bezogen: H.Gripp-Hagelstange:
Einfithrung, S.58, S.86 und S. 139ff. — Vgl. dazu auch folgenden Befund
aus der Neurologie: »Kunst liesse sich also definieren als Ausdruck des
Versuches, Wirklichkeiten fassbar zu machen, die aufgrund der reflexiven
Struktur unserer Gehirne entstanden sind und erfahrbar wurden und die
mit dem rationalen Anteil unserer Sprache nicht abgebildet werden kon-
nen« (W. Singer: Kunst, S.224).

200

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

nichtiiberzeugten Verstdndigung¢, die auf der Basis des Nicht-Wissens
oder besser: des Nicht-Wissen-Konnens operiert, im Hinblick auf die Be-
handlung der 6kologischen Probleme der Gesellschaft anzustreben wire.
Literatur verfiigt damit meines Erachtens iiber das Potential, den nach
Tiedemann benétigten kognitiven Erwartungsstil, der fir Verdnderung
offen ist, in kreativer Weise zu fordern und derart die Verarbeitung von
okologischer Kommunikation, die einer solchen Basis in ihrer »persona-
len Umwelt¢, also den psychischen Systemen, bedarf, zu ermdglichen.
Das soll im Folgenden noch deutlicher werden, wenn die Funktion der
Kunst, ihr Code und ihre Leistungsbeziehungen betrachtet werden.

1. 4
Die Funktion der Kunst

Die Kunst prozessiert nicht zum Selbstzweck im Sinne des »I’art pour
I’art(, sondern muss der Frage nach einem »Wozu?< unbedingt standhal-
ten konnen. Denn jedes System wird als »Dauer-Losung« eines ganz be-
stimmten gesellschaftlichen Problems angesehen, was seine Existenz erst
legitimiert.'” Gegenwirtig ist in der Forschung keine unumstrittene Ant-
wort auf die seit dem russischen Formalismus virulente Frage nach der
Funktion der Kunst auszumachen.'® Neben Luhmanns eigenem ist mei-
nes Erachtens an Vorschldgen mit Ankniipfungspotential lediglich noch
derjenige von Dirk Baecker zu nennen.'” Diesen greift Luhmann in der
Kunst der Gesellschaft auf, allerdings nur, um sich von ihm abzugrenzen.
Es lassen sich jedoch beide Ansétze in fruchtbarer Weise verkniipfen und

105 Etwas salopp konnte man formulieren: Ohne Problem, kein System. Vgl.
dazu: Kap. II1, 1.1.2.

106 Vgl. D.Baecker: Adresse, S.92. Er bezieht sich hier auf die Soziologie der
Kunst, seine Aussage gilt aber auch fiir die Kunst- und Literaturwissen-
schaft sowie fiir die Kunstphilosophie, wie die kontroversen Beitrige in
folgendem Band zeigen: Bernd Kleimann/Reinold Schmiicker (Hg.):
Wozu Kunst? Die Frage nach ihrer Funktion, Darmstadt 2001. — Dass die
Kunst tiber eine Funktion verfiige, wird vereinzelt auch bestritten (vgl.
etwa Siegbert Gebert: »Undefinierbare Kunst. Systemtheorie der Kunst
als Ubergang zur allgemeinen Asthetik, in: Weimarer Beitrige 46/1
(2000), S.73-88, hier 791.).

107 Auf den Vorschlag von Plumpe und Werber, die Kunst reagiere mittels
Unterhaltung auf das Problem der freien Zeit, komme ich im Rahmen der
Code-Diskussion zu sprechen.

201

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

als zwei Aspekte derselben Funktion verstehen, was hier versucht werden
soll.

Nach Baeckers Vorschlag von 1996 besteht die Funktion der Kunst
darin, etwas prinzipiell Inkommunikables, nidmlich Wahrnehmung, in
den Kommunikationszusammenhang der Gesellschaft einzubezichen.
Baecker hilt fest, dass zwar alle Funktionssysteme in der einen oder an-
deren Weise auf Wahrnehmung rekurrieren, so etwa die Politik mittels
(angedrohter) Gewalt oder die Wissenschaft {iber Empirie. Allein die
Kunst macht aber den »Ausschluss der Wahrnehmung durch Kommuni-
kation als solche[n] zum Thema«'® und hat ihre Funktion damit im
»Wiedereinschluss der ausgeschlossenen Wahrnehmung in die Kommu-
nikation«.'” Erst kiirzlich hat Baecker diese Funktionsbestimmung wei-
ter prazisiert: Er geht nun verstérkt auf die gesellschaftlichen Rahmenbe-
dingungen ein, die heute von Unmengen an kiinstlich hergestellten
Wahrnehmungssachverhalten gekennzeichnet sind. Diese binden einen —
etwa in Bildern oder Design-Objekten — an kommunikative Kontexte,
ohne dass wir uns dessen in den meisten Fillen bewusst sind, und suchen
derart, unser Handeln zu beeinflussen. Im Unterschied zu solchen Wahr-
nehmungssachverhalten kommuniziert die Kunst nach Baecker »die
Kommunikation von Wahrnehmungen so, dass man lernt, Wahrnehmun-
gen auf Kommunikation zuriickzubuchstabieren, und damit fahig wird,
auch zu Wahrnehmungen, und dies unter Bezug auf ihre Kommunika-
tion, Ja und Nein zu sagen.«''* Weil in der Kunst die Wahrnehmungspro-
vokation stets in Bezug auf die Differenz von Mitteilung und Informati-
on, in Bezug auf ihre Kommunikation also, gegeben ist, kann sie als
kiinstlich ausgelost erkannt werden. Dies macht dann eine beobachtend-
kritische Haltung der allerdings unweigerlich bereits vollzogenen eigenen
Wahrnehmung gegeniiber méglich. Nach Baecker besteht die Funktion
der Kunst damit »darin, Wahrnehmung kommunikativ mit Negationspo-
tential auszustatten.«'"' Luhmann kann dem von Baecker gedusserten

108 D.Baecker: Adresse, S.98.

109 Ebd., S.98. Ganz dhnlich auch Fuchs: Seiner Meinung nach hat sich tiber
die Kunst »in der Kommunikation etwas entwickelt, das sich auf die
Inkommunikabilitit von Wahrnehmung bezieht oder strukturell auf die
6kologische Differenz, aus der sich diese Inkommunikabilitéit begriindet.«
Kunst ist damit auch nach Fuchs »Kommunikation tiber inkommunikable
Wahrnehmung« (Peter Fuchs/Ferdinand Schmatz: »Lieber Herr Fuchs,
lieber Herr Schmatz!« Eine Korrespondenz zwischen Dichtung und Sys-
temtheorie, Opladen 1997, S. 69).

110 D.Baecker: Funktion, S. 6f.

111 Ebd., S.9.

202

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Vorschlag zwar einiges abgewinnen,'” beurteilt aber die »Einbeziehung
eines spezifischen Umweltausschnittes«,'”® also den Einbezug der Wahr-
nehmung in die Kommunikation, als zu eingeschréankt: Die Funktion der
Kunst miisste seines Erachtens ihr Weltverhéltnis schlechthin beschrei-
ben konnen. Dieses ist an die spezifische Konturierung der Beobach-
tungsweisen der Kunst gekniipft, was nachfolgend erldutert werden soll.
Im Kunstwerk sind Beobachtungen in Formen abgespeichert, die es
durch den Gebrauch von Wahrnehmung zu entschliisseln gilt. Form ist
dabei immer das Produkt einer Unterscheidung, die eine Innenseite, die
bezeichnete Seite, und eine Aussenseite, alles Ubrige, generiert. Sie ist,
wie die Beobachtung, eine paradox konstituierte >doppelte< Unterschei-
dung, welche die urspriingliche Unterscheidung von Unterscheidung und
Bezeichnung invisibel macht und sich auf die Bezeichnungsseite schligt.
In der Beobachtung der Form konzentriert sich ein Beobachter nun nicht
nur auf die bezeichnete Seite, was eine Beobachtung erster Ordnung
wire, sondern auf die Differenz zwischen dieser Seite und ihrem >Aus-
sen¢, wobei die Beobachtung gleichsam zwischen der Innen- und der
Aussenseite oszilliert. Form ist damit ein Beobachtungsbegriff zweiter
Ordnung und ermdglicht das Sehen beider Seiten der Beobachtung erster
Ordnung.'™ Und Form lidt auf diese Weise dazu ein, vollzogene Beob-
achtungsleistungen auf ihren Unterscheidungsgebrauch hin zu beobach-
ten.'"

Kunst kann nun, weil sie Beobachtermoglichkeiten als Programme
fiir wiederholten Gebrauch und nichts anderes bereitstellt, als eine kon-
tinuierliche Entfaltung dieser Beobachtungs-Paradoxie begriffen werden.
Nicht die Welt ldsst sich anhand von Kunst beobachten, denn diese ist
konstitutiv unbeobachtbar, »[e]s besteht nur die Moglichkeit, szatt des
Unbeobachtbaren Formen zu beobachten und dabei zu wissen, dass dies

112 Vgl. N.Luhmann: Kunst, S.227ff.

113 Ebd., S.229.

114 Wobei daran zu erinnern ist, dass auch diese Beobachtung, wie jede Beob-
achtung zweiter Ordnung, gleichzeitig auch eine Beobachtung erster Ord-
nung ist.

115 Luhmann grenzt sich iiber dieses dynamische Verstéindnis von Form ge-
gen traditionelle Formkonzepte ab, die universal, zeitindifferent, aprio-
risch und idealisierend konturiert sind. Vgl. dazu Sybille Kramer: »Form
als Vollzug oder: Was gewinnen wir mit Niklas Luhmanns Unterschei-
dung von Medium und Form?«, in: http://userpage.fu-berlin.de/~sybkram/
medium/kraemer2.html (Stand: 27. Juli 2007); zuerst erschienen in:
Rechtshistorisches Journal 17 (1998), S.558-574.

203

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

in der Weise der Entfaltung einer Paradoxie geschieht«.''® Kunst ist da-
mit »Substitution von aufeinander bezogenen Formen fiir das, was als
Einheit nicht beobachtet werden kann«."” Kunst ermoglicht derart einer-
seits Formenbildung und gibt andererseits zu erkennen, dass Formenbil-
dung immer kontingent ist. Sie deklariert sich auf diese Weise selber als
hochst unwahrscheinlich, ist ein »demonstrativ unwahrscheinlicher Sach-
verhalt«."® Unwahrscheinlich, aber trotzdem geordnet; denn die Kunst
ist, wenn sie mit Formen operiert, nur in ihrem Anfangen beliebig: Hat
sie eine Form festgelegt, so muss >streng¢, das heisst, formgeleitet, wei-
teroperiert werden. Jede Konzentration auf eine Seite der Unterscheidung
erzeugt einen weiteren Bestimmungsbedarf, und zwar so lange, »bis die
Formen sich zirkuldr schliessen, einander wechselseitig kommentieren
und das bestitigen, womit man angefangen hatte«.'"”

Es entsteht so »Ordnung auf der Basis einer Selbstirritation«'*® und
ein in sich geschlossenes Kunstwerk,'?' das sich durch eine »doppelte

Schliessung«,'” eine dussere und eine innere, auszeichnet.

116 N.Luhmann: Kunst, S.74 (Hervorhebung im Original).

117 Ebd.

118 Ebd., S.248.

119 Ebd., S.63.

120 Ebd., S.237.

121 Vgl. beispielsweise N. Luhmann: Kunstwerk, S. 629ff.

122 N.Luhmann: Kunst, S.53. Aussere Schliessung meint die Abgrenzung ge-
gen das »Aussen< der Nicht-Kunst; innere Schliessung zielt auf die Ein-
schriankung tiber die gewéhlten Formen. — Der hier von Luhmann vertrete-
ne Werkbegriff ist in der Forschung oft als veraltet und zu restriktiv
kritisiert worden (vgl. etwa G. Stanitzek: Kommunikation, S. 50; Friedrich
Balke: »Dichter, Denker und Niklas Luhmann. Uber den Sinnzwang in
der Systemtheorie«, in: Albrecht Koschorke/Cornelia Vismann [Hg.], Wi-
derstidnde der Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk von
Niklas Luhmann, Berlin 1999, S.135-157, hier S.155, Anm. 45; sowie
Koschorke, Albrecht/Vismann, Cornelia: »Einleitung«, in: Dies.[Hg.],
Widerstidnde der Systemtheorie. Kulturtheoretische Analysen zum Werk
von Niklas Luhmann, Berlin 1999, S.9-16, hier S.15). Ich verstehe die
angesprochene Geschlossenheit jedoch lediglich bezogen auf eine gewisse
rdumlich-zeitliche Begrenzung, der jedes Kunstwerk unterliegt und die es
etwa in Buchform oder als gerahmtes Gemaélde fassbar macht, nicht aber
bezogen auf Begrenzung und Geschlossenheit des Sinns, der iiber die For-
men eingefiithrt wird. Denn die Kunst operiert wie alle Sinnsysteme in die-
sem Medium und ist bei aller formalen Geschlossenheit offen in der Hin-
sicht, dass in jeder Sinneinheit Aktualitit aus Potentialitit prozessiert
wird. Verweise auf das >Draussen¢, laufen im Kunstwerk also immer mit.

204

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Die Kunst muss sich dabei ganz auf die »Eindeutigkeit der Wahrneh-
mung stiitzen, die in ihrer Kompaktheit und Simultaneitit keinen Raum
fiir Zweifel«'” iibrig lisst. Auf diese Weise entsteht schliesslich ein
»Ding¢, ein »Quasi-Objekt<, welches sich erkennen und als Kunst identifi-
zieren ldsst. Dieses offeriert eine reale, exklusive Beobachterposition,
»von der aus etwas anderes als Realitdt bestimmt werden kann«.'** Sie
wird von Luhmann zwar als »eine dem Sinne nach imaginére oder fiktio-
nale Realitit«'? bezeichnet, jedoch eben nur dem Sinne nach. In ihren
Operationen der Unterscheidung, Beobachtung und Kommunikation ist
die Kunst genauso real, wie andere »Produkte« gesellschaftlichen Beob-
achtens, und im Gegensatz zur sprachlichen Kommunkation zudem nicht
arbitdr konturiert, sondern seltsamerweise mit gleichsam »artifizielle[r]
Notwendigkeit«'*® hergestellt. »Kunst demonstriert deshalb immer die
beliebige Erzeugung von Nichtbeliebigkeiten oder die Zufallsentstehung
von Ordnung«,'”’ und »was in [ihr] sichtbar wird, ist [...] die Unvermeid-
lichkeit von Ordnung schlechthin«.”® Weil Kunst in dieser Weise in der
Welt moglich ist, sagt sie auch etwas tiber diese Welt und die darin be-
findlichen Beobachter oder Systeme — also etwa iiber den >Menschen< —
aus.'” Die Funktion der Kunst wire es demnach, »Welt in der Welt er-
scheinen zu lassen — und dies im Blick auf die Ambivalenz, dass alles
Beobachtbarmachen etwas der Beobachtung entzieht, also alles Unter-
scheiden und Bezeichnen in der Welt die Welt auch verdeckt«."*® Hier
wird freilich nicht auf das im Kapitel I, 3.1. diskutierte, vom Ecocriticism
oft ins Spiel gebrachte klassische Konzept der Mimesis angesprochen,
wie dies David Wellbery Luhmann kritisch vorhalt."!

123 E.Esposito: Code, S.75.

124 N.Luhmann: Kunst, S.229 (Hervorhebung im Original).

125 Ebd., S.229.

126 E.Esposito: Code, S.74. — Werber spricht von »kontingente[r] Notwen-
digkeit« (Niels Werber: »Nur Kunst ist Kunst, in: Soziale Systeme. Zeit-
schrift fiir soziologische Theorie 1 [1996], S.166-177, hier zitiert nach:
http://www.soziale-systeme.ch/leseproben/kunst.htm [Stand: 6. Juli 2007]).

127 N.Luhmann: Kunst, S.506. — Vgl. dazu Pierre Bourdieu, der im Bezug
auf Kunst vom »Niedagewesenen und doch mit Notwendigkeit Eingetrof-
fenen« spricht (Pierre Bourdieu: »Elemente zu einer soziologischen Theo-
rie der Kunstwahrnehmung«, in: Jirgen Gerhards [Hg.], Soziologie der
Kunst. Produzenten, Vermittler und Rezipienten, Opladen 1997,
S.307-336, hier S.323).

128 N.Luhmann: Kunst, S.241; vgl. auch ebd., S.504.

129 Vgl. ebd., S.427.

130 Ebd., S.241.

131 Vgl. David A. Wellbery: »Die Ausblendung der Genese. Grenzen der sys-

205

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Es geht also nicht um ein Représentieren der Welt, sondern viel eher um
die Nachahmung der Unsichtbarkeit der Welt."*> Oder in anderen Wor-
ten: um ein Aufdecken des Funktionierens der menschlichen Erkenntnis
im Hinblick auf Welt. Die Kunst >demaskiert< derart die »ontologischex,
also die »vorgefundene« oder »gegebene<« Welt, indem sie sie als kontin-
gent und polykontextural*® und damit als lediglich eine Version der Welt
ausweist. In dem Sinne, als die Kunst den »Ubereinkiinften< einer Gesell-
schaft, die tiber Sprache Bewusstseine koppelt und derart Ontologien ge-
neriert, den »>Spiegel« ihres tatsdchlichen Funktionierens vorhilt, kann
Kunst nun auch als >kritisch< oder »engagiert« bezeichnet werden. Denn
sie ist in der Lage, gesellschaftliche Sachverhalte, die sonst auf wenig
Aufmerksamkeit stossen, aufzudecken. Luhmann dazu: »Die heute ohne-
hin abgelehnten Funktionskonzepte der Imagination und der Reprisenta-
tion miissten dann[, wenn man eine konstruktivistische Erkenntnistheorie
akzeptiert,] ein zweites Mal abgelehnt werden — nicht weil sie die Frei-
heitsgrade der Kunst zu sehr einschrénken, sondern weil sie dem Weltil-
lusionismus huldigen, statt ihn zu entlarven.«'** Dabei muss aber festge-
halten werden, dass sich diese »Kritik< oder dieses »Engagement« allein in
der Gesellschaft vollzieht, genauer sogar durch den Vollzug von Gesell-
schaft in Kunstkommunikation — dass es sich damit also um eine kritische
Position der Gesellschaft selbst handelt, und nicht eine Gegenposition
zur Gesellschaft, wie dies in Ansétzen 6kologisch orientierter Literatur-
wissenschaft gesehen wird."** Denn: »Die Kunst [...] kann nicht nicht Ge-
sellschaft sein.«'*

temtheoretischen Reform der Kulturwissenschaften«, in: Albrecht Ko-
schorke/Cornelia Vismann (Hg.), Widerstande der Systemtheorie. Kultur-
theoretische Analysen zum Werk von Niklas Luhmann, Berlin 1999,
S.19-28, hier S.21ff.

132 Vgl. dazu Ch. Schuldt: Selbstbeobachtung, S.62.

133 Zur Erinnerung: Polykontextural meint plurale Welten statt ontologisch
gesicherter Einheitlichkeit, oder in den Worten Gumbrechts: »Multiver-
sum statt »Universum« (Hans Ulrich Gumbrecht: »Form ohne Materie
versus Form als Ereignis«, in: Henk de Berg/Matthias Prangel [Hg.], Sys-
temtheorie und Hermeneutik, Tiibingen, Basel 1997, S.31-46, hier S.33).

134 N.Luhmann: Kunst, S. 16; (meine Hervorhebung).

135 Vgl. etwa H. Zapf: Okologie. — Die Proklamation einer Gegenposition der
Kunst zur Gesellschaft hélt sich nicht zuletzt ihrer Traditionslinie wegen
hartnédckig in der Literatur- und Kunsttheorie. Vgl. etwa Theodor W.
Adorno: Asthetische Theorie, hg. von Gretel Adorno und Rolf Tiede-
mann, Frankfurt/M. 1973, S.335.

136 D.Baecker: Adresse, S.91. — Kritisch zum Konzept eines »literarischen
Gegendiskurses< dussert sich auch: Nicolas Pethes: »Poetik/Wissen. Kon-

206

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Den sich an Kunst beteiligenden psychischen Systemen bietet sich vor
diesem Hintergrund die

»Gelegenheit, sich als Beobachter zu beobachten, sich als Individuen zu erfah-
ren. Und da dies unausweichlich durch Wahrnehmung von Unwahrscheinlich-
keit vermittelt wird, besteht mehr als bei sprachlicher Kommunikation die
Chance der Selbstbeobachtung im Beobachten.«'’

An dieser Stelle sehe ich die Moglichkeit, die Funktionsbestimmung von
Dirk Baecker erneut einzubringen und mit jener von Luhmann zu verbin-
den. Denn ein Selbstbeobachten im Beobachten von Kunst fithrt unwei-
gerlich auf das Beobachten der eigenen Wahrnehmung, die sich als durch
die Kommunikation gleichzeitig »provoziert« und gefithrt erfdhrt. Dies
kann dann soweit gehen — darauf habe ich bei der Behandlung von Lite-
ratur hingewiesen'*® —, dass auf der Ebene von Beobachtungen dritter
Ordnung vom beteiligten Bewusstsein Riickschliisse der Art gezogen
werden konnen, die den Beobachter selbst als »Effekt« der Kunstkom-
munikation und demnach auch als Effekt von Kommunikation insgesamt
erscheinen lassen.””” Damit ist die von mir hier spezifizierte Funktion
gleichsam radikaler als jene von Baecker, dessen Ansatz auch Aspekte
von Kompensation beinhaltet, wenn er etwa fragt: »[W]elches andere so-
ziale System kiimmert sich so erfolgreich um die Absorption, um die
Formulierung und Strukturierung der Unruhe, die das Bewusstsein der

zeptionen eines problematischen Transfers«, in: Gabriele Brandstetter/Ge-
rhard Neumann (Hg.), Romantische Wissenspoetik. Die Kiinste und die
Wissenschaften um 1800, Wiirzburg 2004, S.341-372, hier S. 346f.

137 N.Luhmann: Kunst, S.153. — Es sei hier daran erinnert, dass die Sprache
einen zu Darstellungen zwingt, welche der Theorievorgabe der System-
theorie nicht gerecht werden kénnen. So spricht Luhmann hier von »Indi-
viduen«, korrekterweise miisste es im Prinzip aber >Personen< heissen,
womit die Zurechnung von Kommunikation auf ein psychisches System
gemeint wire. Denn es geht eben gerade nicht um im >alteuropdischen¢
Sinne verstandene Subjekte.

138 Vgl. oben, Kap. V, 1.4.

139 Peter Fuchs spricht in diesem Zusammenhang (in Erweiterung eines Dik-
tums von Freud) von der Luhmann’schen Krinkung des Menschen im
Anschluss an die Kopernikanische (der Mensch ist nicht das Zentrum der
Welt), die Darwin’sche (der Mensch ist nicht die erste, sondern die letzte
aller Kreaturen) und an die Freudsche Kriankung (der Mensch ist nicht
Herr seines Sprechens, er weiss nicht, was er sagt): Der Mensch spricht
nicht einmal selber, er ist lediglich Effekt der Kommunikation (vgl.
P.Fuchs: Moderne Kommunikation, S. 12, Anm. 2).

207

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Menschen angesichts dieser Gesellschaft befillt?«'** Ich wiirde dagegen-
halten, dass Kunst gerade nicht Unruhe beseitigt, sondern diese viel eher
vermehrt, wird sie denn in ihrer Radikalitét auch wahrgenommen.

Aus der geschilderten Situation ergeben sich aber auch eminent
wichtige Freiheitsgrade, die nicht zuletzt im Hinblick auf die Verarbei-
tung und Thematisierung von dkologischer Kommunikation von zentra-
ler Bedeutung sind: Denn nach Baecker zeigt die Kunst dem Beobachter
Wege auf, wie er seiner eigenen Wahrnehmung kritischer gegentiber ste-
hen kann und wie er sich ihr gegentiiber in der Retrospektive etwa auch
ablehnend-reflexiv zu verhalten in der Lage ist. Die Kunst bietet mit an-
deren Worten die »Moglichkeit, das Sehen zu lernen«, wie Luhmann
festhilt,'' und dieses »neue« Sehen radikal auf die eigene Verfasstheit in
der Welt und die Kontingenz dieser Welt riickzurechnen.'” Und weil
Kontingenz immer auch ein gewisses Mass an Wabhlfreiheit impliziert,
fordert die Kunst dazu auf, dieses »neue« Sehen in Eigenverantwortlich-
keit, wozu Wabhlfteiheit gleichsam verpflichtet, zu nutzen.'*® Kunst for-

140 D.Baecker: Adresse, S.105. Sehr dhnlich auch: S.J. Schmidt: Sozialsys-
tem, S.418ff.,, der von Uberwindung der »Folgeschiden fiir das Subjekt«
aus der funktionalen Differenzierung spricht, oder Arnold Gehlen, der
eine »Entlastung des Bewusstseins« sieht (Arnold Gehlen: Zeit-Bilder.
Zur Soziologie und Asthetik der modernen Malerei, 2., neu bearb. Aufl.
Frankfurt/M. 1965, hier S.222). Dies erinnert auch stark an Odo Mar-
quardts Kompensationsthese.

141 Luhmann in Wolfgang Hagen: »Die Realitit der Massenmedien. Niklas
Luhmann im Radiogespriach mit Wolfgang Hagen, in: Ders.(Hg.), Wa-
rum haben Sie keinen Fernseher, Herr Luhmann? Letzte Gesprache mit
Niklas Luhmann (Dirk Baecker, Norbert Bolz, Wolfgang Hagen, Alexan-
der Kluge), Berlin 2004, S.79-107, hier S. 96.

142 An der Funktion der Kunst wird ersichtlich, dass Kunst gewissermassen
als Gegenpol zur Religion zu sehen ist: »Religion hat demnach [...] fiir das
Gesellschaftssystem die Funktion, die unbestimmbare, weil nach aussen
(Umwelt) und nach innen (System) unabschliessbare Welt in eine be-
stimmbare zu transformieren, in der System und Umwelt in Beziehungen
stehen konnen, die auf beiden Seiten Beliebigkeit der Verinderung aus-
schliessen. Sie hat [...] zu verantworten und tragbar zu machen, dass alle
Typisierungen, alle Selbst-Identifikationen, alle Kategorisierungen, alle
Erwartungsbilder reduktiv verfahren miissen und widerlegbar bleiben«
(Niklas Luhmann: Funktion der Religion, 3. Aufl. Frankfurt/M. 1992,
S.6f.).

143 Vgl. H.v.Foerster: Ethik, S.55. Selbstverstindlich impliziert diese Wahl-
freiheit, die sich aus der Kontingenz ergibt, aber immer auch das eigene
Eingebundensein in die Prozesse des Lebens sowie die Unhintergehbar-

208

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

dert also zu Individualitét und Selbstverantwortung heraus und entspricht
damit ganz der Organisationsweise der modernen Gesellschaft, in wel-
cher der Mensch sich nicht mehr iiber seinen Stand definieren und derart
auf vorgegebene Schablonen bauen kann, sondern sich in der Selbstbeob-
achtung und im Beobachten der anderen als Individuum erst eigentlich
herausbilden muss. Es geht also letztlich fiir den Rezipienten um Selbst-
erfahrung in der Kunsterfahrung. Und dies leistet Kunst, indem sie einer-
seits durchgéngig auf die Perspektive der Beobachtung zweiter Ordnung
abstellt und damit »als Symbolisierung eines ganz allgemeinen Modells
der Funktionssysteme der modernen Gesellschaft«'** zu gelten hat. Ande-
rerseits steigert sie dies noch erheblich, indem sie — vor allem in der
Sprach- und Schriftkunst der Literatur — einen Wechsel auf die Beobach-
tungsebene dritter Ordnung forciert und auf diese Weise dem Beobachter
die Reflexion iiber das eigene Beobachten und Erkennen nahe legt.

In diesem Zusammenhang wurde oft eingewendet, dass der Nach-
weis, die Welt sei von Kontingenz geprigt, deshalb nicht als besondere
Leistung der Kunst verstanden werden konne, weil die Gesellschaft sich
in ihren Funktionssystemen insgesamt auf die Beobachterstufe zweiter
Ordnung festgelegt habe.'*® Offensichtlich nimmt aber die Beobachtung
zweiter Ordnung und damit die Konfrontation mit der eigenen Wahrneh-
mung und das >Sichtbarmachen des Unsichtbaren¢, die dariiber hinaus
den Wechsel auf die Beobachtungsebene dritter Ordnung implizieren, in
den anderen Funktionssystemen nicht die gleich zentrale Rolle ein, die
ihr in der Kunst zukommt. Sicher ist es moglich, die Welt im Alltag kon-
tingent zu erfahren, aber nur die Kunst (und in anderer Weise auch die
Systemtheorie) forciert diesen Wahrnehmungsmodus, indem sie die »nor-
malen< Beobachtungsverhéltnisse umkehrt und ganz auf die Beobachtung
der Beobachtung sowie auf die Reflexion dieser Beobachtungsverhiltnis-
se setzt. Sie muss damit als eine besondere Aktivierung der psychischen

keit der Beobachtung, die beide unabdingbar sind. Die Wahlfreiheit ist da-
mit eine partielle.

144 N.Luhmann: Autonomie, S. 189f.

145 Siehe nur Gerhard Plumpe/Niels Werber: »Literatur ist codierbar. Aspekte
einer systemtheoretischen Literaturwissenschaft«, in: Siegfried J. Schmidt
(Hg.), Literaturwissenschaft und Systemtheorie. Positionen, Kontrover-
sen, Perspektiven, Opladen 1993, S.9-43, hier S.27f.. — Vgl. auch: Hans
Ulrich Gumbrecht: »Pathologien im Literatursystem«, in: Dirk Baecker/
Jirgen Markowitz/Rudolf Stichweh (Hg.), Theorie als Passion. Niklas
Luhmann zum 60. Geburtstag, Frankfurt/M. 1987, S.137-170, hier vor al-
lem S. 171ff.

209

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Systeme verstanden werden, als kategorischer Anstoss zur Selbst-
reflexion.'*

Kunst konfrontiert also die Teilnehmenden mit den eigenen einge-
schriankten Beobachtungsbedindungen und Erkenntnisméglichkeiten und
fordert derart in hohem Masse ein Kontingenzbewusstsein, indem Welt
in der Kunstbetrachtung als kontingent erfahren werden kann. Ist diese
Welt, die sich die Gesellschaft konstruiert, aber nicht einfach gegeben
und unproblematisch existent, so impliziert dies auch ihre Verinderbar-
keit. Indem die Kunst eine gewisse Wahlfreiheit in der Beobachtung na-
helegt und damit zu Selbstverantwortung einladt, befordert sie die Suche
nach Vergleichen und dquifunktionalen Problemlosungen, was sich nicht
zuletzt auch im Hinblick auf die Behandlung 6kologischer Probleme po-
sitiv auswirken kann. Insgesamt fordert sie derart die Entwicklung einer
giinstigen personalen Umwelt der Gesellschaft, die deshalb als zentral
angesehen werden muss, weil nur eine solche verspricht, kologische
Kommunikation zu verarbeiten und zu gestalten und damit eine Selbst-
verstandigung der Gesellschaft angesichts der 6kologischen Selbstgefahr-
dung anzuregen.

Hinzu kommt, dass Umweltereignisse der Gesellschaft — wie im Ka-
pitel IV dieser Arbeit herausgestellt — zwei Stufen zu passieren haben,
um gesellschaftlich relevant zu werden: Erstens muss die Wahrnehmung
des Bewusstseins angeregt und zweitens diese Wahrnehmung kommuni-
kativ umgesetzt werden kénnen. Die Kunst erreicht nun durch ihren dop-
pelt abweichenden Gebrauch von Wahrnehmung eine ganz eigene Wahr-
nehmungssteigerung. Ein Bewusstsein, das sich derart an Kunst-
kommunikation beteiligt, muss gleichsam in besonderem Masse auf die
verhandelten Themen hin, die etwa auch 6kologischer Art sein konnen,
sensibilisiert werden. Weil sich die Kunst zudem als funktionales Aqui-
valent der Sprache im Schnittbereich von Psyche und Gesellschaft be-
wegt, macht sie Wahrnehmung, wie gesehen, kommunikativ verfiigbar
und behandelt derart in ihren Operationen immerzu die 6kologische Dif-
ferenz des Kunstsystems. Damit erweist sich die Kunst als besonders ge-
eignete Anwirterin, die beiden genannten Stufen, die Umweltereignisse
von der gesellschaftlichen Thematisierung entfernt halten, zu iiberwin-

146 Demgegeniiber scheint die Umstellung auf die Beobachtung zweiter Ord-
nung in allen Funktionssystemen ausser der Kunst ohne ausgeprigte auto-
logische Schliisse und vor allem ohne den konsequenten Einbezug der Be-
obachtung dritter Ordnung vollzogen worden zu sein. Damit kann
gesamtgesellschaftlich von einer »unvollkommene[n] Realisierung der
Beobachtung zweiter Ordnung« gesprochen werden (E. Esposito: Kultur-
bezug, hier S.97).

210

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

den. Uber die Kommunikation der Kunst ist zusammenfassend gesagt ein
gesellschaftsweit einzigartiger Weg gegeben, Umweltsachverhalte ganz
unterschiedlicher Art — und also auch etwa die Naturzerstérung oder ge-
wisse Belastungen daraus fiir das Bewusstsein — gesellschaftlich relevant
zu machen. Dafiir spricht nicht zuletzt auch ihre Codierung, wie nun auf-
gezeigt werden soll.

1.5
Der Code der Kunst

Wie jedes Funktionssymstem verfiigt auch die Kunst iiber einen eigenen
Code, also eine spezifische Form der »Ausriistung des Beobachtens«,'*’
die der Entparadoxierung der selbstreferentiellen Bestimmung, nach der
Kunst allein Kunst ist, dient und grundsitzlich dariiber entscheidet, ob
eine Kommunikation zum Kunstsystem gehort oder einem anderen
Bereich der Gesellschaft zuzurechnen ist. Zusammen mit dem symbo-
lisch generalisierten Kommunikationsmedium, in diesem Falle dem
Kunstwerk,'*® verringert der Code die Wahrscheinlichkeit des Scheiterns
der Kunstkommunikation angesichts der grundsitzlichen Unwahrschein-
lichkeit aller Kommunikation.'* Die Bestimmung des Codes der Kunst
gilt als ein »notorisches Problem«'*® und gehort »zu den umstrittensten
Forschungsfragen innerhalb des systemtheoretischen Paradigmas«.''
Luhmann dusserte erstmals 1974 den Codierungsvorschlag schon/héss-
lich, welcher in der Forschung stark kritisiert'” und auch von Luhmann
selbst spiter in Zweifel gezogen wurde.'” Denn das Setzen des >ésthe-

147 N.Luhmann: Kunst, S.304.

148 Ich folge diesbeziiglich Plumpe und Werber (vgl. etwa Plumpe/Werber:
Literatur, S.25f.).

149 Vgl. dazu oben, Kap. III, 1.1.3.

150 Jahraus/Schmidt: Systemtheorie, S.75, Anm. 25.

151 Gerhard Plumpe/Niels Werber: »Umwelten der Literatur«, in: Dies. (Hg.),
Beobachtungen der Literatur. Aspekte einer polykontexturalen Literatur-
wissenschaft, Opladen 1995, S.9-33, hier S. 15.

152 So wurde etwa darauf hingewiesen, dass es in den modernen Kiinsten ge-
rade nicht mehr um Schonheit gehe, diese liessen sich vielmehr als die
»nicht mehr schénen Kiinste< bezeichnen (vgl. H. U. Gumbrecht: Patholo-
gien). Oder dann wird bemingelt, dass Luhmann diese Codierung aus der
Asthetik iibernehme, die aber gerade nicht Kunst sei, sondern dem Wis-
senschaftssystem zugehore (vgl. Plumpe/Werber: Literatur, S.28ft.).

153 Vgl. N.Luhmann: Kunst, S.310f. — Oliver Sill spricht im Bezug auf die
Frage nach dem Code der Kunst von einem »Prozess wachsender Verun-

21

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

tisch Schonenc als positiven Codewert des Kunstsystems ist »eine tauto-
logische Formulierung und daher eine Verlegenheitslosung«."* Von
mehreren Seiten wurde deshalb der Versuch unternommen, den Code an-
ders zu fiillen. An Vorschligen fiir die Codierung der Kunst — in einigen
Féllen auch spezifisch auf die Literatur hin formuliert — sind mittlerweile
auszumachen: literarisch/nicht-literarisch;'”® passend (stimmig)/unpas-
send (unstimmig);"*® mit Geschmack/ohne Geschmack;"’ Text/Kon-
text;'® Innovation/Tradition;"”* Kunst/Nicht-Kunst;'® interessant/lang-
weilig;'®' eigentliche/uneigentliche Rede;'®® verstindlich/unverstind-
lich;'® sowie Lust/Unlust.'™* Die in breitem Rahmen erfolgte Diskussion
dieser sehr unterschiedlichen Vorschlidge zeigt auf, dass keiner daraus zu

sicherung« bei Luhmann (Oliver Sill: Literatur in der funktional differen-
zierten Gesellschaft: Systemtheoretische Perspektiven auf ein komplexes
Phianomen, Wiesbaden 2001, S.98).

154 Jahraus/Schmidt: Systemtheorie, S.75, Anm. 25.

155 Siehe: S.J. Schmidt: Sozialsystem, besonders S.427{f.

156 Vgl. Jochen Horisch: »Die verdutzte Kommunikation. Literaturgeschichte
als Problemgeschichte«, in: Merkur 45/12 (1991), S.1096-1104.

157 Siehe Georg Jager: »Die Avantgarde als Ausdifferenzierung des biirgerli-
chen Literatursystems. Eine Gegeniiberstellung des biirgerlichen und
avantgardistischen Literatursystems mit einer Wandlungshypothese, in:
Michael Titzmann (Hg.), Modelle des literarischen Strukturwandels, Ti-
bingen 1991, S.221-244.

158 Vgl. Henk de Berg: »Die Ereignishaftigkeit des Textes«, in: Ders./Matthi-
as Prangel (Hg.), Kommunikation und Differenz: Systemtheoretische An-
sdtze in der Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen 1993, S.32-52,
und Matthias Prangel: »Zwischen Dekonstruktionismus und Konstrukti-
vismus.Zu einem systemtheoretisch fundierten Ansatz von Textverste-
hen«, in: Henk de Berg/Ders.(Hg.), Kommunikation und Differenz: Sys-
temtheoretische Ansétze in der Literatur- und Kunstwissenschaft, Opladen
1993, S.9-31.

159 Vgl. Kitty Zijlmans: »Kunstgeschichte der modernen Kunst: Periodisie-
rung oder Codierung?«, in: Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Kom-
munikation und Differenz: Systemtheoretische Ansitze in der Literatur-
und Kunstwissenschaft, Opladen 1993, S.53-68.

160 Siehe P.Fuchs: Moderne Kommunikation, vor allem S. 163-193.

161 Vgl. Plumpe/Werber: Literatur, vor allem S. 30ff.

162 Siehe K. Eibl: Poesie, hier S. 137.

163 Vgl. Rembert Hiiser: »Frauenforschung«, in: Jirgen Fohrmann/Harro
Miiller (Hg.), Systemtheorie der Literatur, Miinchen 1996, S.238-275,
hier S. 249ff.

164 Vgl. Winfried Menninghaus: »Ekel-Tabu und Omniprisenz des >Ekel< in
der dsthetischen Theorie (1740-1790)«, in: Poetica 29 (1997), S.405-431.

212

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

iiberzeugen vermag.'® Auf die grosste Resonanz ist der Vorschlag von
Plumpe und Werber nach einer interessant/langweilig-Codierung gestos-
sen. Dieser Codierungsvorschlag impliziert aber eine sehr weite Fassung
des Kunstbegriffs und zahlt etwa auch Hollywood oder sogar Sportveran-
staltungen'®® zum Kunstsystem. Es muss deshalb bezweifelt werden, dass
dieser Code iiber geniigend Trennschirfe verfligt. Auch Luhmann scheint
er nicht zwingend, wenn er in der »Kunst der Gesellschaft« schreibt:
»Noch immer gibt es [...] keine iiberzeugende Alternative zu schon/hdss-
lich«.'”” Die Frage nach dem Code der Kunst wird von Luhmann selber
aber auch in diesem seinem letzten Werk zur Kunst nicht hinreichend be-
antwortet und muss weiterhin als Forschungsdesiderat betrachtet werden.

Meine These ist nun, dass sich der Kunst-Code prézise mit der Unter-
scheidung >polykontextural/nicht-polykontextural< fassen ldsst. Polykon-
texturalitdt bezeichnet definitorisch die »formal gleiche und faktisch
gleichzeitige Moglichkeit verschiedener Beobachtungen. Das impliziert
Freiheit, mindestens des eigenen Beobachtens und gegeniiber anderen
Beobachtungen.«'® Die binire Schematisierung >polykontextural/nicht-
polykontextural< wird meines Erachtens der Spezifik der Kunstkommuni-
kation gerade darum gerecht, weil Kunstkommunikation ja immer darauf

165 Vgl. etwa die Diskussionen, die auch wechselseitige Kritik der Beiteilig-
ten beinhalten, in Plumpe/Werber: Umwelten, vor allem S. 13-20 (Kritik
an de Berg, Prangel und Zijlmans sowie an Siegfried J. Schmidt); Lutz
Kramaschki: »Das einmalige Aufleuchten der Literatur. Zu einigen Pro-
blemen im >Leidener Modell« systemtheoretischen Textverstehens«, in:
Henk de Berg/Matthias Prangel (Hg.), Differenzen. Systemtheorie zwi-
schen Dekonstruktion und Konstruktivismus, Tiibingen, Basel 1995,
S.275-301, sowie die Replik der Kritisierten in: Henk de Berg/Matthias
Prangel: »Noch einmal: Systemtheoretisches Textverstehen. Eine Antwort
auf Lutz Kramaschkis Kritik am »Leidener Modell«, in: Dies. (Hg.), Sys-
temtheorie und Hermeneutik. Tiibingen, Basel 1997, S.117-141; Ch. Rein-
fandt: Sinn, S.48ff. und 88ff. (Kritik an Siegfried J. Schmidt, Diskussion
von und Anlehnung an Plumpe/Werber); H.de Berg: Luhmann-Rezeption,
S.208-214 (Kritik an Plumpe/Werber, Anlehnung an Luhmann); O. Sill:
Literatur (Kritik an Luhmann und Menninghaus); 1. Berger: Musil, S. 58ff.
(Kritik an Luhmann, Anlehnung an Plumpe/Werber). Siehe auch Niels
Werber: Literatur als System. Zur Ausdifferenzierung literarischer Kom-
munikation, Opladen 1992, S.61-101. Fir einen Kurziiberblick: Ch. Rein-
fandt: Systemtheorie.

166 Vgl. dazu Plumpe/Werber: Schriftsteller, S. 185, Anm. 15, bzw. Plumpe/
Werber: Literatur, S.34.

167 N.Luhmann: Kunst, S.317.

168 D.Krause: Lexikon, S.208.

213

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

abzielt, nicht »eindeutig« in eine Richtung auslegbar zu sein und weil sie
mittels wahrnehmbarer Kunstwerke eine Pluralitdt der Beobachtungen
am >Objekt¢ gleichsam forciert. Dabei bleibt Kunstkommunikation doch
immer auch an eine Normalkommunikation, die auf Eindeutigkeit und
schnelles Prozessieren abzielt, zuriickgebunden. Sie oszilliert derart zwi-
schen Nicht-Polykontexturalitéit, also einer unproblematisch gegebenen
einheitlichen Weltsicht, und Polykontexturalitit, die diese Weltsicht re-
flektiert und eine »Pluralitit von Welten«'® dagegen hilt. Zwar ist selbst-
verstandlich auch Normalkommunikation bisweilen missverstiandlich und
mehrdeutig, doch ist dies erstens in der Regel nicht als ihre eigentliche
Absicht zu nehmen — Kommunikation muss sich gegen die vorherrschen-
de Unwabhrscheinlichkeit vielmehr durch einen moglichst hohen Grad an
Verstindlichkeit wappnen —, weshalb es zweitens in den Folgekommuni-
kationen haufig zu Korrekturen kommt, indem etwa die Kommunikation
selbst thematisiert wird. Allein in der Kunstkommunikation, die sich ge-
wissermassen als Normalkommunikation tarnt, ist jedoch jede einzelne
Unterscheidung vieldeutig angelegt und einem Puzzleteil gleich nach al-
len Seiten in den Zusammenhang des Kunstwerkes eingelassen, aus dem
sie nicht herausgeldst werden kann, was die Kunstkommunikation — wie
gesehen'”’ — ykompakt< werden ldsst und ein gleichzeitiges Beobachten
mit je eigener Formenkombination ermédglicht.'”

Die Codierungen wie >interessant/langweilig< oder »schon/hésslich¢
wiirden nach dieser Konzeption dann auf die Beurteilung eines Kunst-
werkes abzielen, die aber erst Folge der im Werk getroffenen Unterschei-
dungen nach der hier vorgeschlagenen Codierung wire. Sie konnten da-
mit lediglich mit Kunstprogrammen in Verbindung gebracht werden. Mit
anderen Worten bringt beispielsweise der Begriff »>Schonheit« kiinstleri-
sche Entscheidungen zum Ausdruck, die fiir das daraus resultierende

169 Ebd.

170 Vgl. dazu oben, Kap. V, 1.2. sowie V, 1.3.

171 Auch Reinfandt hélt fest: Der Code des Kunstsystems ldsst »semantische
Variabilitit zu und provoziert sie sogar« (Ch. Reinfandt: Sinn, S.105). Al-
lerdings schliesst er dann darauf, dass die Literatur sekundér einen »eige-
nen, auf psychische Systeme zugeschnittenen monokontexturalen Bezugs-
rahmen« schaffe (ebd.), was mir nicht logisch erscheint. Viel eher stellt
nicht nur die Literatur, sondern jedes einzelne Kunstwerk einen eigenen
Bezugsrahmen her, der durch die Codierung gelenkt, vor allem aber durch
die je spezifische Programmierung (Genre-Typus, Stil, Erzihlspezifikatio-
nen, etc.) realisiert wird. Dieser Bezugsrahmen ist aber wiederum in dem
Sinne polykontextural, als dadurch unendlich viele verschiedene und
gleichzeitig mogliche Beobachtungsformen geschaffen werden.

214

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Kunstwerk wichtig werden kénnen, wenn dieses einer Programmierung
folgt, die — wie etwa die Weimarer Klassik — das Schone (neben dem
Wabhren und Guten) in der Kunst realisieren will. Damit ist aber nicht der
Code der Kunst angesprochen, der dieser Ebene der Programmierung
vorgeschaltet ist und die genuine Fassung und epistemologische Kontu-
rierung jeder einzelnen Kunstbeobachtung meint, angefangen beim ersten
Pinselstrich in der Malerei oder dem ersten geschriebenen Wort in der Li-
teratur, unabhingig von der jeweiligen Aufbereitung der Kunstbeobach-
tungen in einem Kunstprogramm. Auf der Ebene des Kunstwerks selbst
kann daraus folgend zwar sehr wohl nach den Schemata interessant/
langweilig« oder »schon/hdsslich« beobachtet werden, die moglicherweise
von der betreffenden Programmierung des Kunstwerks auch nahegelegt
werden. Die spezifische Codierung der Kunst schliesst aber andere Mog-
lichkeiten gerade nicht aus, 14dt vielmehr dazu ein, verschiedene Beob-
achtungsweisen und immer neue Formkombinationen auszuprobieren
und sich in diesem Beobachten nicht zuletzt auch selbst auf die Moglich-
keiten des Beobachtens hin zu beobachten.

Polykontexturalitéit steht aber nicht nur fiir Freiheit des Beobachtens,
sondern auch »fiir den Verzicht auf die Unterstellung einer Einzelheit fiir
alle Beobachtungen bzw. einer Moglichkeit ihrer Letztabsicherung«.'™
Und auch hier nimmt die Kunst im Rahmen der Gesellschaft zweifellos
eine Sonderstellung ein. Denn sie realisiert gerade das am prignantesten,
was Luhmann in der gesellschaftlichen Selbstbeschreibung — und damit
vor allem in seiner eigenen Theorie — zu erkennen glaubt: »Die >so ist
es<-Attitiide wird ersetzt durch ein Begriffsspiel, das an sich selber Halt
findet.«'” Kunst entzieht jeder Beobachtung ihre vermeintlich gesicherte
Weltsicht und derart gleichsam den Boden unter den Fiissen — oder sie
zeigt mit anderen Worten auf, dass ein Halt nur im Beobachten des For-
menspiels der Kunstbeobachtungen gefunden werden kann, dass sich
dieser Halt aber denkbar unsicher ausnimmt. Indem Kunst in jeder ein-
zelnen ihrer Formen auf Polykontexturalitdt setzt und Nicht-Polykontex-
turalitdt als Reflexionswert mitlaufen ldsst, konfrontiert sich die Gesell-
schaft in der Kunst mit der Konstruktion ihrer »Welt< und damit mit ihrer

172 D.Krause: Lexikon, S.208.

173 N.Luhmann: Gesellschaft, S.1132. Wobei in diesem Falle im Hinblick
auf Kunst fiir yBegriffsspiel« korrekterweise yFormenspiel« eingesetzt wer-
den miisste. — Luhman fahrt fort: »Keiner der gewéhlten Anschnitte [der
Weltbeobachtung, S.H.] kann Letztgiiltigkeit oder richterliche Funktion
iiber alle anderen beanspruchen. Jeder operiert, was ihn selbst betrifft,
blind. Aber zugleich gibt es nichts, was sich prinzipiell der Bezeichnung
entzoge und aus Griinden seines »Wesens< geheim bleiben miisste« (ebd.).

215

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

eigenen epistemologischen Verfasstheit. Die so konzipierte Codierung
wird von Luhmann in seiner eigenen Theoriearbeit angedacht, wenn er
etwa schreibt, Kunstwerke seien »polykontextural angelegt«,'™ oder
wenn er die sehr besondere Rolle der Kunst beim Beschreiben der Ge-
sellschaft herausstreicht — erstaunlicherweise aber ohne den naheliegen-
den Schluss auf den Code der Kunst zu ziehen:

»Mehr als andere Funktionssysteme wie zum Beispiel Religion, Politik, Wis-
senschaft oder Recht ist das Kunstsystem damit in der Lage, die Pluralitéit von
Komplexititsbeschreibungen zu akzeptieren. Mehr und vor allem deutlicher als
in anderen Funktionssystemen kann in der Kunst vorgefiihrt werden, dass die
moderne Gesellschaft und, von ihr aus gesehen, die Welt nur noch polykontex-
tural beschrieben werden kann. Die Kunst ldsst insofern die »Wahrheit< der Ge-
sellschaft in der Gesellschaft erscheinen, und zeigt zugleich (wenn sie es
kann!), dass gerade unter dieser Bedingung Formzwinge entstehen, Stimmig-
keit und Unstimmigkeit zum Problem werden und jedenfalls die so oft beflirch-
tete Beliebigkeit des »anything goes< nicht zu erwarten ist.«'”

Kunst présentiert sich hier — notabene als einziges Funktionssystem und
so auch in Abgrenzung zur Wissenschaft mit ihrem traditionellen An-
spruch auf »>Wahrheit('"® — gleichsam auf der Hohe der gesellschaftlichen
Realitdt funktionaler Ausdifferenzierung. Denn sie kann »die moderne
Gesellschaft in der modernen Gesellschaft« darstellen und damit »die
yEmanzipation der Kontingenz< als Modell der Gesellschaft in der Ge-
sellschaft«'”” ins Werk setzen. lhre Codierung muss meines Erachtens
diesem Moment epistemologischer Radikalitdt Rechnung tragen, was die
von mir hier vorgeschlagene Variante einldsen kann.

174 N.Luhmann: Kunst, S.485. Er bezieht sich hier auf >Postmoderne Kunst«.
Wenn man aber bedenkt, dass Luhmann die Postmoderne nicht als eine
Epoche nach der Moderne ansetzt, sondern als eine Form der Selbstbe-
schreibung der modernen Gesellschaft (vgl. dazu N.Luhmann: Gesell-
schaft, S.1143ff.), so ldsst sich unschwer der Schluss zichen, dass die
Kunst der modernen, also der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft
insgesamt als polykontextural angelegt aufgefasst werden muss.

175 Ebd., S.494f.

176 Luhmann bezeichnet die Wissenschaft an anderer Stelle zwar als weiter-
hin »erste Adresse« flir représentativ vertretenes und mit Autoritédt kom-
muniziertes Wissen, weist aber auch einschrankend auf dessen Geltung
als strikt hypothetisches Wissen, auf den engen Rahmen ihrer Wirkungen
sowie darauf hin, dass die Wissenschaft »andere Funktionssysteme nie
wirklich [hat] erobern konnen« (N. Luhmann: Nichtwissen, S. 172f.).

177 Beide Zitate in N. Luhmann: Kunst, S.497f., der seinerseits David Roberts
zitiert.

216

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Fasst man die Mitwirkung des Codes am operativen Geschehen der
Kunst genauer ins Auge, so fillt auf, dass er nicht auf der Ebene aller
Einzeloperationen in expliziter Weise aktiviert werden muss. Mit anderen
Worten benétigt »weder der Kiinstler noch der Betrachter [...] fiir sein
Beobachten die Zusatzdeterminante >codiert«.'”™ Der Beobachter kann
sich also an Kunstkommunikation beteiligen, ohne an diesen spezifischen
Code zu denken — es reicht, wenn er sich in seiner Wahrnehmung von
Kommunikation gefithrt weiss —, und es ist anzunehmen, dass er sich
eher mittels spezifischer Kunstprogramme wie Stilrichtungen oder Gat-
tungsfragen Orientierung in der Rezeption verschafft.'” Der Code ist
aber dann »unentbehrlich, wenn es um die Frage geht, wodurch sich
Kunst [...] von anderen Funktionssystemen der Gesellschaft unterschei-
det. Die Spezifik der Codierung reprisentiert auf einer Ebene der Beob-
achtung dritter Ordnung die Unterscheidung des Systems von seiner Um-
welt.«'* Der Code der Kunst wird somit als Form der Beobachtung
dritter Ordnung ausgewiesen, und auch dies ldsst sich gut mit meiner Un-
terscheidung von polykontextural/nicht-polykontextural in Einklang brin-
gen: Denn oben, im Kapitel V, 1.5., wurde herausgearbeitet, wie Kunst-
beobachtung letztlich auf diese Beobachtungsform dritter Ordnung lenkt.
Auch mit der ebenda geschilderten Funktion ist der hier priasentierte Co-
dierungsvorschlag kompatibel, also mit der Herstellung und Demonstrati-
on von Weltkontingenz, die sich aus Ordnung durch Beobachtungsleis-
tungen konstituiert, welche in besonderem Masse auf Wahrnehmung
bauen.

Damit unterstreicht auch der spezifische Code der Kunst, der auf
Mehrdeutigkeit und die Pluralisierung von Welten abzielt und auf eine
Letztabsicherung verzichtet, die prinzipiell grossen Moglichkeiten der
Kunst hinsichtlich der Thematisierung und Gestaltung von dkologischer
Kommunikation. Ob diese in der Kunst und Literatur dann auch realisiert
wird, ist allerdings sehr ungewiss. Denn die Kunst ist — gerade auch ihres
Codes wegen — dusserst frei in der Wahl und Behandlung ihrer Themen

178 Ebd., S.317. — Vgl. dem gerade entgegengesetzt Esposito: »Ohne Bezug
auf die Kunstcodierung ist [...] ein Kunstwerk als solches nicht erkenn-
bar« (E. Esposito: Code, S.63).

179 Oder die Orientierung erfolgt mit Hilfe eines Museumsfiihrers oder dhnli-
chem. Vgl. dazu Tom Wolfe, der schreibt, wenn er den kommunikativen
Kontext eines Werks nicht kenne, dann kénne er »es auch nicht sehen«.
(Tom Wolfe: Worte in Farbe. Kunst und Kult in Amerika, Miinchen 1992,
hier S.6). — Kunst ist mit anderen Worten heute oft »kommentarbediirf-
tig« (Arnold Gehlen, zitiert in N. Luhmann: Kunst, S.476).

180 N.Luhmann: Kunst, S.317.

217

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

und ldsst sich diesbeziiglich nichts vorschreiben, beharrt auf ihrer Auto-
nomie. Ein Faktor, der jedoch eher fiir eine Thematisierung spricht, ist
die Tatsache, dass jede Kunstbeobachtung, wie gesehen, einem Puzzleteil
gleich in das Netz von Formen des Kunstwerkes eingebunden ist. Diese
Organisationsform der Kunstbeobachtungen entspricht damit der Kom-
plexitdt von okologischen Problemen, die sich ebenfalls — wenn iiber-
haupt — nur multilateral, oder eben: polykontextural beobachten lassen;
hier sind die strukturellen Moglichkeiten der Kunst grundsétzlich als
gross einzuschitzen.

Was nun die Verbreitung dieser dkologischen Kommunikation in der
Gesellschaft angeht, die ich bisher noch nicht erértert habe, ist zu fragen,
inwiefern es dem Kunstsystem gelingen mag, die anderen gesellschaftli-
chen Funktionssysteme zu erreichen. Diese System-zu-System-Grenzen
sind nicht einfach zu »knacken¢, wie im Folgenden, bei der Behandlung
der Leistung der Kunst, ersichtlich werden wird. Allerdings scheint die
Kunst dafiir in besonderer Weise die psychischen Systeme zu erreichen,
die ja sowohl fiir die Gestaltung — wie bereits gesehen — als auch die Ver-
breitung von Skologischer Kommunikation — wie gleich deutlich werden
wird — von besonderer Wichtigkeit sind.

1. 6
Die Leistung der Kunst

Das Kunstsystem ist iiber seine Funktion nicht nur dem Gesamtgesell-
schaftssystem verpflichtet, steht vielmehr auch mit den anderen Funk-
tionssystemen in der gesellschaftsinternen Umwelt in Beziehung, fiir
welche es Leistungen zur Verfiigung stellt. »Das Kriterium der Leistung
ist [dabei] ihre Brauchbarkeit: das Faktum der Aufnahme oder Verwer-
tung in anderen Teilsystemen.«'®" Funktionssysteme sind untereinander
derart in vielfdltiger Weise tiber Leistungsbeziehungen gekoppelt, etwa
die Wirtschaft und die Wissenschaft iiber die »Dauersynchronisation«'*
der Drittmittelfinanzierung. Auf diese Weise werden die gesellschaftsin-
ternen Folgen der funktionalen Ausdifferenzierung bearbeitet.'*® In Be-
zug auf das Kunstsystem meint Luhmann, dass es nur wenige direkte

181 N.Luhmann: Kunst codierbar, S.261.

182 Georg Kneer zitiert in U. Schimank: Folgeprobleme, S. 130.

183 Wohlgemerkt aber nicht die gesellschaftsexternen Folgen, die — wie oben
gesehen — die Umwelt der Gesellschaft, also die psychischen Systeme und
die >Natur< betreffen.

218

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Auswirkungen auf andere Funktionssysteme habe,'™ weshalb auch »nur
wenig gesellschaftliche Reaktionen auf die Ausdifferenzierung und Auto-
nomie des Kunstsystems«'®® zu verzeichnen seien, und dass am Kunst-
system darum eher die Abkoppelung denn der Leistungsaspekt auffal-
le.'"® Wenn man bedenkt, dass Leistungen immer mit der Funktion eines
Systems verkniipft sind,'"”” etwa im Wissenschaftssystem, wo unter der
Funktion die Erzeugung neuen Wissens und unter der Leistung die
Bereitstellung neuen Wissens verstanden wird,'® so diirfte die Leistung
des Kunstsystems wesentlich mit der oben herausgearbeiteten Funktion
der Kunst — >Demaskierung der ontologischen Welt« im Zusammenspiel
mit dem Einbezug der Wahrnehmung in den Kommunikationszusam-
menhang — verkiipft sein. Die Kunst diirfte also neben eher »oberflachli-
chenc¢ Leistungszusammenhingen, wie etwa der Inanspruchnahme als
Geldanlage durch die Wirtschaft, den tibrigen Funktionssystemen der Ge-
sellschaft Leistungen in diesem Umfeld zur Verfiigung stellen.

Peter Fuchs hat vorgeschlagen, die Berater/Consulter in der gegen-
wirtigen Gesellschaft als die »Erben< des Hofnarrentums zu sehen, da
diese gewissermassen deren Leistungen — die Kommunikation von Alter-
nativen bei gleichzeitigem Verbot der Kontingentsetzung der Gesell-
schaftsstruktur — in Bezug auf ihre Arbeit in Organisationen weiterfiih-
ren.'™ In Anlehnung daran wire es moglich, die Kunst als eine Form von
Beratung der Gesellschaft zu sehen, die in ihren Vorschlagen und Alter-
nativkommunikationen soweit geht, sogar die Verfassung der Gesell-
schaft in Frage zu stellen — ohne sich freilich aus dieser Verfassung 16sen
oder realisierbare Alternativen anbieten zu konnen. Die Leistung der
Kunst wire demnach, den anderen Funktionssystemen epistemologische
Irritationen anzubieten, wie sie oben, im Rahmen der Literaturkommuni-

184 Luhmann (zitiert in Ch. Reinfandt: Sinn, S.30) verweist immerhin auf den
Beitrag der Kunst »zur bildenden Erziehung, auf ihre Bereitstellung von
Verdienst- und Geldanlageméglichkeiten fiir die Wirtschaft, auf ihre Rolle
in der Darstellung politischer Macht oder religiéser Sinngebung.«

185 N.Luhmann: Kunst, S.295.

186 Vgl. ebd., S.391.

187 Nach der Konzeption der Systemtheorie sind alle drei Referenzebenen ei-
nes Funktionssystems, also die Funktion, die Leistung und die Reflexion
(die in vorliegendem Zusammenhang nicht behandelt wird), operativ ver-
kntipft und diesbeziiglich im Einklang.

188 Vgl. dazu N. Luhmann: Wissenschaft.

189 Vgl. dazu Peter Fuchs: »Hofnarren und Organisationsberater — Zur Funk-
tion der Narretei, des Hofnarrentums und der Organisationsberatung, in:
Ders., Konturen der Modernitét. Systemtheoretische Essays 11, hg. von
Marie-Christin Fuchs, Bielefeld 2005, S. 17-35.

219

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

kation, herausgearbeitet wurden.'” Diese konnten sie dazu veranlassen,

ihre zu Identitdtsbildung und ontologischer »Erstarrung« neigenden Ope-
rationsweisen und Unterscheidungen laufend zu reflektieren und zu revi-
dieren und damit im Sinne von Kontingenz offen zu halten.

Meine These ist nun, dass die tibrigen Funktionssysteme mit diesem
Angebot der Kunst in der Regel nicht allzuviel anfangen konnen, da sie
durch eine Ubernahme solcher Offerten in ihrem autopoietischen Funk-
tionieren eher behindert wiirden.””" Wenn etwa im Politsystem der in der
funktional ausdifferenzierten Gesellschaft der Moderne faktisch vollzo-
gene Wechsel auf die Beobachtungsebene zweiter Ordnung (mit Optio-
nen auf eine autologische Reflexion im Modus dritter Ordnung) durchge-
hend angewandt wiirde, hitte dies gravierende Folgen fiir ebendieses
System: Es wire bald klar erkennbar, dass Politiker ihre Themen- und In-
teressenorientierung allein nach Kriterien der Meinungstendenzen in der
Offentlichkeit sowie im Zuge der Beobachtung der konkurrierenden Poli-
tiker und Parteien und nicht im Hinblick auf die >tatséchliche Relevanz<
zu wihlen pflegen. Durch die Ver6ffentlichung dieses in der Gesellschaft
zwar sehr wohl, aber nur in »latenter« Form vorhandenen Wissens iiber
die Beobachtungsebene zweiter Ordnung miisste das System >Politik<, so
wie es heute strukturiert ist, unweigerlich kollabieren. Eine Umkehrung
der Beobachtungsebenen — und vor allem auch die Anerkennung der
»Wahrheit« der polykontexturalen Verfasstheit aller Beobachtung sowie
das konsequente Abstiitzen der Systemoperationen darauf — scheint damit
der Gesellschaft nicht besonders gut zu bekommen. Denn sie ist, zumin-
dest in ihrer heutigen Organisation, auf Ontologien fiir den Vollzug ihrer
Autopoiesis dringend angewiesen'®? — und ebenso auf die gewissermas-
sen >egoistische« Durchsetzung der eigenen Sichtweise und der eigenen
Interessen. Das ist der Grund dafiir, dass die Chancen der Kunst, 6kologi-
sche Kommunikation zu verbreiten, als gering einzuschitzen sind: Denn
die anderen Funktionssysteme sind an den eigentlichen Errungenschaften
der Kunst — an der Aufdeckung der Weltkontingenz und dem Einbezug
der Wahrnehmung in den Kommunikationszusammenhang, die beide fiir
die Gestaltung und Behandlung der 6kologischen Thematik als notwen-
dig zu erachten sind — nicht sonderlich interessiert.

Mit Christoph Reinfandt muss allerdings gefragt werden, ob die
Besonderheit der Leistung von Kunst nicht etwa darin liege, dass sie sich
nicht nur an andere soziale Funktionssysteme richtet, sondern im Speziel-

190 Vgl. das Kapitel V, 1.4. dieser Arbeit.
191 Vgl. N.Luhmann: Soziale Systeme, S. 645.
192 Vgl. etwa H. Gripp-Hagelstange: Einfithrung, S.143.

220

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

len auch an die Adresse psychischer Systeme.'”® Dies erscheint einerseits
darum sehr plausibel, weil ja die Kunst die Kopplung von Wahrnehmung
und Kommunikation zu leisten vermag, die sonst nur der Sprache mog-
lich ist. Sie wire derart als wichtige Schnittstelle zwischen dem sozialen
System Kommunikation und dem psychischen System Bewusstsein zu
fassen. Dariiber hinaus beschiftigt sie andererseits das psychische Sys-
tem tiber die Verlagerung der Kommunikation in die Wahrnehmungsebe-
ne aber auch noch wesentlich stdrker als Sprache, womit diesem autolo-
gische Schliisse hinsichtlich des eigenen Beobachtens nahegelegt
werden, wie oben im Unterkapitel zur Funktion herausgearbeitet wur-
de."” Die Besonderheit des Leistungsaspekts der Kunst besteht also in ih-
rer Ausrichtung nicht nur auf andere Funktionssysteme, sondern auch auf
die sich an Kunstkommunikation beteiligenden Bewusstseine, da Kunst
in ganz eigener Weise die 6kologische Differenz zwischen Kommunika-
tion und Bewusstsein, die gleichsam als »Ur-Differenz«'® der System-
theorie gelten kann, bearbeitet. Und weil sie damit die Moglichkeit hat,
in intensiverer Weise als andere Funktionssysteme auf die personale Um-
welt der Gesellschaft einzuwirken, sind die Chancen auch fiir die Ver-
breitung von dkologischer Kommunikation iiber Kunst doch intakt. Denn
die psychischen Systeme, die in der Kunstbeobachtung in giinstiger Wei-
se angeregt werden, kénnen durchaus ihr Wissen um Kontingenz, ihre
Erfahrungen im Umgang mit mehrstufiger Selbst- und Fremdbeobach-
tung und daraus die Erfahrungen mit eigener Riickbetroffenheit im Beob-
achten sowie die Kreativitdt in der Suche nach Vergleichsméglichkeiten
auch in die Teilnahme an der Kommunikation anderer Funktionssysteme
einspeisen.

193 Vgl. dazu Ch.Reinfandt: Sinn, hier besonders S.29-41. — Den Leistungs-
aspekt gegeniiber anderen Funktionssystemen bezeichnet Reinfandt dage-
gen sehr vage mit »Neuspezifikation der Umwelt«, was allerdings fiir je-
des Funktionssystem und fir Systeme insgesamt zutrifft, so dass der
Erklarungswert hier gering bleibt (ebd., S.39; im Original kursiv). Wie
gezeigt, erdffnet die Kunst in ihrer ganz eigenen >Neuspezifikation der
Umwelt« auch konkrete Angebote an die Adresse anderer sozialer Syste-
me; die Frage ist nur, ob diese auch aufgenommen werden. — Auch Luh-
mann und Baecker spezifizieren die Funktion der Kunst stirker in Rich-
tung auf psychische Systeme hin als auf die Gesamtgesellschaft, ohne dies
aber néher zu reflektieren.

194 Diesen Aspekt hat Reinfandt in seinem Vorschlag wohl deshalb nicht ge-
sehen, weil er die epistemologische Verfasstheit der Systemtheorie nur
ganz am Rande behandelt und den Beobachtungsbegriff unbeachtet ldsst
(vgl. Ch.Reinfandt: Sinn, vor allem S.20-24).

195 O.Jahraus: Nachwort, S.327.

221

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

1.7
Moglichkeiten der Verarbeitung und Verbreitung
okologischer Kommunikation in Kunst und Literatur

Bis hierher wurde in diesem Kapitel die Okologie der Kunst und Litera-
tur vornehmlich im Blick auf ihre gesellschaftliche Verfasstheit, ihre bei-
den Umwelten, ihre ganz eigene Funktion, ihre Leistung und ihren Code
spezifiziert. Dies implizierte auch den Aspekt der Chancen und Moglich-
keiten der Kunst, 6kologische Kommunikation zu gestalten und ihre Ver-
breitung in der Gesellschaft voranzutreiben, was fiir vorliegende Frage-
stellung besonders wichtig ist. Dabei wurden epistemologische Momente
stets mitbehandelt, denn diese fidrben unweigerlich auf die genannten
Forschungsfragen ab.

Es hat sich gezeigt, dass sich Kunst und Literatur in besonderer Wei-
se dazu eignen, in der Gesellschaft eine Basis zu schaffen, auf welcher
Okologische Kommunikation gestaltet werden kann. Dies gelingt ins-
besondere dadurch, dass das Kunstsystem in struktureller Hinsicht grund-
sdtzlich immer in ganz eigener Weise auf die Wahrnehmung zurtickgreift
und zum Beobachten von Beobachtungen und weiter auch zur riickbe-
ziiglichen Beobachtung der eigenen Beobachtungsmoglichkeiten auffor-
dert. Damit werden die psychischen Systeme und also die personale Um-
welt der Gesellschaft fiir Weltkontingenz, Riickbetroffenheit in
Beobachtungsprozessen und fiir einen kognitiven Erwartungsstil — und
derart insgesamt fiir eine Kultur der nicht-iberzeugten Verstindigung —
sensibilisiert. Auf diese Weise leisten Kunst und Literatur ihren wesentli-
chen Beitrag im Rahmen der im vierten Kapitel herausgearbeiteten
grundsétzlichen Moglichkeiten der Gesellschaft, auf die Umweltkrise zu
reagieren.

Auch was die Thematisierung von Umweltproblemen und die Gestal-
tung von okologischer Kommunikation anbelangt, sind die Moglichkei-
ten der Kunst prinzipiell als ebenfalls gross einzuschétzen. Denn sie ist in
all ihren Beobachtungs-Operationen polykontextural angelegt, offeriert
damit wiederum strukturell einen besonders geeigneten Boden, auf dem
okologische Probleme und &kologische Kommunikation, die #hnlich
komplex angelegt sind, wie die Kunst selbst, behandelt werden konnen.
Weil die Kunst aber auch frei ist, gleichwelche andere Themen zu wih-
len, stehen Umweltkrise und Naturzerstérung hierbei in stindigem Kon-
kurrenzverhiltnis mit allem auch noch kiinstlerisch Gestaltbaren, was ih-
rer Thematisierung nicht férderlich ist.

Bei der Verbreitung okologischer Kommunikation sind der Kunst
schliesslich deshalb enge Grenzen gesetzt, weil sich die einzelnen Funk-
tionssysteme auf die in 6kologischer Hinsicht durchaus vielversprechen-

222

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

den Leistungsangebote der Kunst nur wenig einlassen. Auch hier fiihrt
der potentiell erfolgversprechendste Weg iiber die an der Kunstkom-
munikation beteiligten psychischen Systeme, die in der Auseinanderset-
zung mit Kunst hinzulernen kénnen und sich darauf unter verdnderter
Perspektive an Kommunikationen in anderen Funktionssystemen der Ge-
sellschaft beteiligen, da diese ja gemiss der hier zu Grunde gelegten
Struktur der Gesellschaft je fiir sich auf die Umweltkrise reagieren soll-
ten und daher auf eine diesbeziiglich giinstige personale Umwelt ange-
wiesen sind.

Damit konnte sowohl die Rolle, die Kunst und Literatur im Rahmen
der funktional ausdifferenzierten Gesellschaft einnehmen, sowie ihre
Moglichkeiten, aber auch ihre Beschrinkungen hinsichtlich der 6kologi-
schen Thematik und der Losung derselben, priziser aufgezeichnet wer-
den, als dies 6kologisch orientierten literaturwissenschaftlichen Ansitze
bisher gelungen ist. Im folgenden zweiten Teil dieses Kapitels soll nun
exemplarisch ein konkretes literarisches Werk auf seine Gestaltung dko-
logischer Kommunikation hin beobachtet und untersucht werden, welche
Strategien es hierbei realisiert. Ich wechsle damit von der durch die Lite-
ratur und Kunst geschaffenen hin zur in der Literatur beobachteten
Okologie.

2
Konkrete Gestaltung okologischer Kommunikation
in der Literatur

2.1
Zur Beobachtung von Literatur
im Rahmen einer systemtheoretisch unterlegten
okologisch orientierten Literaturwissenschaft

Jede Kommunikation operiert im Medium Sinn und ldsst sich hinsicht-
lich der drei Sinndimensionen, der Sozial-, Sach- und Zeitdimension,
spezifizieren. Bis hierher habe ich die Kunst als eine besonders codierte
Kommunikationsform im Rahmen literaturtheoretischer Uberlegungen
vornehmlich auf ihre Sozialdimension hin untersucht. Es ging darum, die
Kunst, und als eine ihrer spezifischen Formen, die Literatur, innerhalb
der Gesamtgesellschaft zu situieren und ihre 6kologische Verfasstheit
und ihre Beziehungen zur gesellschaftsinternen wie auch -externen Um-
welt herauszuarbeiten. Wenn im Folgenden spezifischer auf einen kon-
kreten literarischen Text eingegangen wird, so riickt die Sachdimension

223

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

starker in den Fokus, also die im betreffenden Text verhandelten In-
halte.'”

Die Kommunikation der Literatur zeichnet sich, wie oben, im Kapitel
V, 1.3. gesehen, durch eine besondere »Vernetzheit« von Formen und da-
mit eine ganz eigene »Kompaktheit« aus. Denn im Unterschied zur »Nor-
malkommunikation¢ tiberlagern und durchkreuzen sich in der literari-
schen Sachdimension Themen, Rhythmik oder etwa Lautstruktur in
auffilliger Weise, und es wird eine ganz eigene Formenwelt und damit
eine symbolische Struktur geschaffen, die sich in erster Linie an das Be-
wusstsein richtet, dieses fasziniert und ihm Freiheiten der Beobachtung
einrdumt. Diese Beobachtungen lassen sich nur sehr verkiirzt wiederum
in Kommunikation einspeisen, was sich aus den unterschiedlichen Ope-
rationsweisen von Bewusstsein und Kommunikation ergibt; denn die
Kommunikation kann immer nur wenige der vielen in den beteiligten Be-
wusstseinen prozessierten Wahrnehmungen und Gedanken in ihre Form
des Operierens iibertragen.

Das gilt auch fiir meinen folgenden Versuch, ausgehend von der Sys-
temreferenz Literaturwissenschaft eine Beobachtung an einem Text von
Peter Handke durchzufiihren. Diese bekommt gemiss dem ausgesteckten
Theorierahmen zwangslaufig nur das zu sehen, was sie mittels ihrer be-
obachtungsleitenden Unterscheidung prozessieren kann — und sie weiss
darum, da sie sich selbst beim Beobachten auch beobachtet. Sie wird da-
mit auch immer wieder auch auf sich selbst, auf die eigene Differenzset-
zung, zuriickgeworfen, was jeden Versuchung, Objektivitit zu beanspru-
chen und sich am eigenen Beobachten zu »berauschen,"” als hinfillig
ausweisen muss. Denn: »[N]ichts niichtert verlédsslicher aus als die Beob-
achtung der eigenen Beobachtungen.«'*® Oder in den Worten von Oliver
Jahraus: »Die Besonderheit einer reflektierten Literaturwissenschaft als
Kommunikation tiber Literatur liegt darin, dass sie selbstverstidndlich Li-

196 Wie oben bereits festgehalten, wird die Zeitdimension in dieser Untersu-
chung nur sehr am Rande beriicksichtigt und dagegen die Untersuchung
des gegenwirtigen Funktionssystems Kunst und eines zeitgendssischen li-
terarischen Textes zentral gesetzt.

197 Vgl. dazu: »Der Beobachter hat keine Chance, sich entweder am System
oder an seiner Umwelt zu berauschen (entweder Technokrat zu werden,
wie man es Luhmann so lange vorgeworfen hat, oder Okologe zu werden,
wie man es von Luhmann bemerkenswerterweise nie erwartet hat), weil er
immer wieder auf sich selbst, auf die selbst gesetzte Differenz, auf seine
Beobachtungen stosst« (D. Baecker: Fall, S.44).

198 Ebd., S.44.

224

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

teratur zwar immer auch interpretiert, dabei aber ebenso mitkommuni-
ziert, dass sie interpretiert.«'”

Mit anderen Worten kann also auch Literaturwissenschaft — wie Wis-
senschaft insgesamt — keine Autoritdt des Wissens fiir sich beanspruchen.
Denn die funktional differenzierte Gesellschaft ldsst »keine bindende,
Autoritdt gebende Représentation der Welt in der Welt, der Gesellschaft
in der Gesellschaft mehr«*” zu. Ihre Beobachtungen zeichnen sich im be-
sten Fall durch eine stringente begriffliche Argumentation aus; sie haben
aber gerade dann auch den paradoxen Effekt, durch ihre Stimmigkeit und
damit ihr >Wissen< das Nicht-Wissen zu vergréssern. Denn jede Beob-
achtung fiihrt ihre nicht-aktualisierte andere Seite der Unterscheidung
mit, jede Beobachtung vergrossert damit auch die Zahl der noch zu ak-
tualisierenden moglichen Folge-Beobachtungen.® Die Wahrheit der
Wissenschaft schrumpft in diesem Rahmen gleichsam auf eine Zweitbe-
obachtung mit dem Code wahr/unwahr, mit welchem alle mogliche Er-
kenntnis und die diesbeziiglichen Beobachtungen belegt wird, ohne dass
aber innerhalb der Einzelwissenschaft die selbst gesetzte Unterscheidung
wiederum als Einheit beobachtet und damit dem Zweifel entzogen wer-
den konnte.” Und dies trotz der Bemithungen von Unternehmungen wie
der Wissenschaftstheorie oder nicht zuletzt auch Luhmanns Systemtheo-
rie. Vor diesem Hintergrund wird dann auch die Geringschitzung der Li-
teratur bzw. der Kunst insgesamt als blosse Fiktion, die keine Wahrheit
fiir sich beanspruchen kann, unhaltbar.*®® Denn die Wissenschaft beruht
mit Luhmann, ganz dhnlich wie die Kunst, »auf einer moglichen Reor-
ganisation des Moglichen, auf einer Kombinatorik neuen Stils — und
nicht auf einer Abbildung des Vorhandenen, auf einer blossen Verdopp-
lung der Gegenstéinde in der Erkenntnis«.** Diese Erkenntnis der Wis-

199 O.Jahraus: Literatur, S. 624.

200 N.Luhmann: Wissenschaft, S.719.

201 Vgl. dazu U.Beck: Gegengifte, S. 199.

202 Vgl. dazu Niklas Luhmann: »Das Moderne der modernen Gesellschaft«,
in: Ders., Beobachtungen der Moderne, Opladen 1992, S.11-50, hier
S. 34f.

203 Vgl. dazu grundlegend Heinz Schlaffer: Poesie und Wissen. Die Entste-
hung des &sthetischen Bewusstseins und der philologischen Erkenntnis,
Frankfurt/M. 1990, vor allem Kapitel I, 3 (S.45-60) und Kap. I, 4
(S.61-75) sowie passim. Die Studie ist auch insgesamt instruktiv, was die
Ko-Evolution von Wissenschaft und Poesie seit der Antike und ihre wech-
selseitige Beeinflussung anbelangt. Fiir diesen Dialog zwischen Wissen-
schaft und Poesie in der Gegenwart, siche besonders auch Fuchs/Schmatz:
Korrespondenz.

204 N.Luhmann: Wissenschaft, S.328.

225

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

senschaft »dient, wie in anderer Weise auch Kunst [...], der Invisibilisie-
rung der Welt als yunmarked state<, den Formen nur verletzen, aber nicht
reprisentieren konnen.«*” Wie fiir jedes Funktionssystem gilt damit auch
fiir die Wissenschaft, dass diejenigen Dinge, die sie beobachtet, ihre Ein-
heit der Beobachtung, »also dem Begriff, und nicht sich selber«** ver-
danken. Der Unterschied zwischen der Kunst und der Wissenschaft liegt
derart neben den divergierenden Weisen der Formenherstellung lediglich
in der Wahl der Systemreferenz und der damit einhergehenden Wahl des
Codes, der die Beobachtung leitet.””’

Was nun den Forschungsbereich einer systemtheoretisch argumentie-
renden Literaturwissenschaft anbelangt, ist festzuhalten, dass mittlerwei-
le eine Fiille von Titeln in diesem Bereich vorliegt und die diesbeziigli-
che Diskussion zunehmend durch »Uniiberschaubarkeit«®® geprigt
wird.”® Die Versuche, diese Literatur zu gruppieren und iiberblicksmis-
sig zu ordnen, fallen denn auch ganz unterschiedlich aus.”’® Meinen eige-
nen Ansatz einer systemtheoretisch unterlegten literaturwissenschaftli-
chen Lektiire von Texten Handkes verorte ich im Rahmen jener Arbeiten,
die das »Verhiltnis von Bewusstsein und Kommunikation«®'' in den Mit-

205 Ebd., S.718f.; vgl. zu dieser erstaunlichen Ndhe von Kunst und Wissen-
schaft auch N. Pethes: Poetik/Wissen.

206 N.Luhmann: Wissenschaft, S.328.

207 Vgl. zum Verhiltnis von Kunst und (Natur-)Wissenschaft auch folgenden
sehr anschaulichen Text: Franz Josef Czernin: »Dichtung und Wissen-
schaft. Dialog fiir Oswald Wiener, in: Ders., Voraussetzungen. Vier Dia-
loge, Graz 2002, S.5-21.

208 Jahraus/Schmidt: Systemtheorie, S.77.

209 Den meisten dieser Versuche muss zugute gehalten werden, dass sie sich
zwischen »dekonstruktivistischer Interpretationsanarchie und radikal-kon-
struktivistischer Interpretationsabstinenz« positionieren und nicht in eines
der beiden Extreme fallen (H.deBerg: Luhmann-Rezeption, S.213). Fir
erstere Position koénnen die Arbeiten von Paul de Man exemplarisch ge-
nommen werden, fiir Letztere jene von Siegfried J. Schmidt.

210 Vgl. nur die sehr divergierenden Uberblicksdarstellungen bei Ch.Rein-
fandt: Systemtheorie, sowie bei Gerhard Plumpe/Ingo Stockmann: »Sys-
temtheorie«, in: Jan Dirk Miiller (Hg.), Reallexikon der deutschen Litera-
turwissenschaft, Bd. 3. Neubearbeitung des Reallexikons der deutschen
Literaturgeschichte, hg. von Klaus Weimar, gemeinsam mit Harald
Fricke, Klaus Grubenmiiller und Jan Dirk Miiller, Berlin 2003,
S.561-564. — Vgl. fiir ausfiihrlichere Darstellungen weiter Jahraus/
Schmidt: Systemtheorie und H. de Berg: Luhmann-Rezeption.

211 H.deBerg: Luhmann-Rezeption, S.181. Zu diesen Texten gehdren unter
anderen: Ch. Reinfandt: Sinn oder O. Jahraus: Applikation.

226

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

telpunkt stellen. Denn bei der Grenze zwischen Bewusstsein und Kom-
munikation handelt es sich um eine nicht-iiberschreitbare, das heisst:
okologische. Thre Wichtigkeit habe ich im Rahmen der besonderen Funk-
tion der Kunst und Literatur im vorhergehenden Kapitel skizziert, wes-
halb ihr in der folgenden Textanalyse besondere Beachtung zukommen
soll. Meine Lektiire wird damit von der beobachtungsleitenden Unter-
scheidung »>6kologische Kommunikation/keine 6kologische Kommunika-
tion« geprégt sein — was zwangslaufig heisst, dass vieles dabei ausgeblen-
det werden muss und nicht ins Blickfeld riicken kann; denn alles, »was
beobachtet wird, ist [...] abhdngig von der Unterscheidung, die der Beob-
achter verwendet.«*"

Es wird also gefragt werden, inwiefern der behandelte Text von
Handke die beiden 6kologischen Relationen der Gesellschaft, also die
Relation »Gesellschaft-Bewusstsein< und die Relation >Gesellschaft-Na-
tur< sowie deren Auswirkungen auf die Gesellschaft und die Umwelten,
thematisiert und gegebenenfalls problematisiert. Dabei wird zu beachten
sein, dass es sich bei meinen so herauszuarbeitenden Schliissen auf der
einen Seite um Resultate von Bewusstseinsaktivitdten handelt, die im
System Literaturwissenschaft nach den da geltenden operativen Gesetzen
kommunikativ aufbereitet werden — und die also im Hinblick auf den An-
spruch, Wahrnehmung und Gedanken umfassend oder gar objektiv aus-
zudriicken, eine eigentlich unzulidngliche, aber unvermeidbare Verkiir-
zung darstellen.””® Auf der anderen Seite bedienen sich diese Schliisse
des Mediums Sinn, womit sdmtliche Aussagen, die im Weiteren tiber den
Text von Handke gemacht werden, nicht als gleichsam ontologische tex-
tuelle Qualitédt, sondern lediglich als Momente des Prozessierens von
Sinn verstanden werden miissen. Die Systemtheorie wird also als beob-
achtungsleitender Rahmen der Lektiire genutzt; gleichzeitig soll sie diese
Lektiire in erkenntnistheoretischer Hinsicht grundieren. Die Systemtheo-
rie bietet mir damit »einen Auswahlbereich fiir Beobachtungsoptionen, in

212 N.Luhmann: Wissenschaft, S.82.

213 Denn das Bewusstsein arbeitet ja nicht primér sprachlich — Sprache glie-
dert lediglich den Bewusstseinsverlauf — sondern verarbeitet etwa auch
Gefiihle und Emotionen. Diese konnen in der Kommunikation allenfalls
thematisiert, aber nicht wiedergegeben werden (vgl. dazu N.Luhmann:
Soziale Systeme, S.367ff.). — Eine vollstindige kommunikative Erfassung
eines literarischen Textes wire seine komplette Neu-Schreibung, wie dies
nur einer Figur wie Borges’ Pierre Menard mit dem Quijote vorschweben
kann (J. L. Borges: Quijote).

227

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

dem mitformuliert ist, dass es sich um Beobachtungen handelt [und] also
in einem sehr prizisen Sinne um Optionen.«*"

2.2
Die konstruktivistische Literaturkonzeption
in Handkes fiinf Journalen (1977-2005)

Im Folgenden sollen nun anhand eines literarischen Werkes Moglichkei-
ten der Gestaltung Skologischer Kommunikation in der Literatur be-
leuchtet werden. Die Frage wird also sein, in welchen konkreten Bildern
und mit welchen Texstrategien Literatur Kommunikation tiber die Um-
welten des Gesellschaftssystems generiert, die auf eine Anderung von
Strukturen dieses Systems abzielt. Dass dafiir gerade Texte von Peter
Handke?" gewihlt wurden, mag iiberraschen. Denn einerseits ist Handke
bisher gleich in zwei der noch sehr raren deutschsprachigen Uberblicks-
darstellungen zum Bereich »Literatur und Okologie« lediglich mit seinem
Satz aus dem Journal Phantasien der Wiederholung zitiert: »Sicheres
Zeichen, dass einer kein Kiinstler ist: wenn er das Gerede von der »End-
zeit¢ mitmacht«®'® — jeweils mit dem Zusatz versehen, Handke wiirde sich
von 6kologisch orientierter Literatur abgrenzen, ja solchen Bemiithungen
gar spotten. Und andererseits stehen fiir viele KritikerInnen Handkes
Werke seit lingerem paradigmatisch fiir neue Innerlichkeit*’’ und nar-
zisstische Selbstbespiegelung, was kaum vereinbar scheint mit dkologi-
schem Gedankengut. Es wird von Weltflucht gesprochen und beméngelt,

214 P.Fuchs: Skepsis, S.70 (Hervorhebung im Original).

215 Wenn ich im Folgenden immer wieder von >Subjekt<, »Kiinstler< oder
»Handkes, statt genauer von >psychischem System< oder >Beobachter<
spreche, so mochte ich diese rtheoretische Uneinheitlichkeit< mit dem
Hinweis auf folgendes Luhmann-Zitat entschérfen: »Innovative Theorie-
unternehmen haben mit erheblichen Sprachproblemen zu ringen« (N. Luh-
mann: Wahrnehmung, S.73). Vgl. dazu weiter auch Niklas Luhmann:
»Unverstandliche Wissenschaft. Probleme einer theorieeigenen Sprache,
in: Jahrbuch der Deutschen Akademie fiir Sprache und Dichtung (1979)
S.34-44.

216 Peter Handke: Phantasien der Wiederholung, Frankfurt/M. 1996, S.89.
Das Zitat findet sich einerseits in A. Goodbody: Einfithrung S. 14f, ande-
rerseits auch — in paraphrasierter Form — in: I. Cella: Kulisse, S. 83.

217 Vgl. etwa Jeanne Benay: »Vorwort, in: Dies. (Hg.), »Es ist schén, wenn
der Bleistift so schwingt« — Der Autor Peter Handke, Wien 2004, S.7-9,
hier S.8.

228

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Handkes Schreiben thematisiere zuwenig das Weltgeschehen, die
Historie.*'®

Hier mochte ich drei Einwénde zu bedenken geben: Erstens wird in
den erwihnten Uberblicksdarstellungen von einem zu engen Begriff von
6kologisch orientierter Literatur ausgegangen. Von einer Literatur nim-
lich, die sich in sehr expliziter Weise mit der die Gesellschaft bedrohen-
den okologischen Krise auseinandersetzt, wie etwa Christa Wolfs Stor-
fall. Nachrichten eines Tages, worin der verheerende Reaktorunfall von
Tschernobyl und dessen unmittelbaren Auswirkungen auf den DDR-ALlI-
tag zentral behandelt werden.””” Nach der in dieser Arbeit vertretenen Po-
sition, die im Einklang steht mit neueren Entwicklungen im Ecocriti-
cism,™ ist aber grundsitzlich jeder Text potentieller Gegenstand einer
okologisch orientieren Literaturbetrachtung. Denn jeder Text verfiigt
selbst, ganz unabhéngig von seiner thematischen Ausrichtung, tiber eine
okologische Dimension, die ihn gesellschaftlich positioniert. Abgesehen
davon ist aber auch festzuhalten, dass sich das Werk Handkes seit den
spaten 1970er Jahren zunehmend der Natur und Naturbeobachtung wid-
met und sich derart 6kologischen Aspekten auch auf der thematischen
Ebene nicht verschliesst, wie auch die Forschung zu erkennen beginnt.*'

218 Vgl. zum Ausklammern der Historie bei Handke etwa Karl Wagner: »Die
Geschichte der Verwandlung als Verwandlung der Geschichte. Handkes
»Niemandsbucht«, in: Dietmar Goltschnigg u.a. (Hg.), "Modernex, »Spét-
moderne<« und »Postmoderne« in der §sterreichischen Literatur — Beitrége
des 12. Osterreichisch-Polnischen Germanistiksymposions (Graz 1996),
Wien 1998, S.205-217, hier vor allem S.215ff.; sowie Mireille Tabah:
»Von der >Stunde der wahren Empfindung« (1975) zum »Jahr in der Nie-
mandsbucht« (1994). Peter Handkes &sthetische Utopie«, in: Germanisti-
sche Mitteilungen 43/44 (1996), S.115-123, hier vor allem S. 119ff.

219 Vgl. Christa Wolf: Storfall. Nachrichten eines Tages, 2. Aufl. Darmstadt
1987. — Dieser Text ist auch schon als Beispiel fiir eine besonders umfas-
sende literarische Auseinandersetzung mit zeitgendssischen dkologischen
Problemen genannt worden (vgl. dazu A.Goodbody: Einfiihrung, hier
S.29f., der sich auf eine Studie von Jacquie Hope bezieht).

220 Vgl. dazu oben die Kap. I, 2. sowie II, 2.

221 Vgl. dazu folgenden Aufsatz von mir, der eine Entwurfsstufe dieses Un-
terkapitels darstellt: Stefan Hofer: » Es dréngt mich, damit einzugreifen in
meine Zeit« — Peter Handkes »>dkologische« Poetik«, in: Catrin Gersdort/
Sylvia Mayer (Hg.), Natur — Kultur — Text. Beitrige zu Okologie und Li-
teraturwissenschaft, Heidelberg 2005, S.125-146. — Vgl. weiter folgende
zwei Aufsitze: Sieglinde Klettenhammer: »Die Bilder gelten nicht
mehr¢ Landschaft und Schrift in Peter Handkes >Der Bildverlust oder
Durch die Sierra de Gredos««, in: Regine Battiston-Zuliani (Hg.), Funktion

229

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Zweitens ist Subjektivitit (im Sinne von Privatheit und Innerlichkeit), die
Handke seit den 1970er Jahren immer wieder kritisch vorgehalten wird,
nicht von vornherein als unvereinbar mit 6kologischem Denken zu sehen.
Denn aus etymologischer Sicht ist — darauf hat Jean-Frangois Lyotard
hingewiesen’”? — das griechische oikeion als all das, was dem Haushalt
und damit der Privat-Sphéire zuzuordnen ist, zu verstehen — in Abgren-
zung zu politikon, dem 6ffentlichen Bereich. Lyotard fasst Okologie als
Diskurs all dessen, was nicht in die 6ffentliche Rede eingeht, als Diskurs
der Abgeschiedenheit mithin, das ganz Urspriingliche und Ureigene der
Menschheit — die Fragen nach dem Woher und dem Wohin des Men-
schen — betreffend. Und er sieht gerade in der Literatur die Moglichkeit,
diesen Diskurs wahrzunehmen beziehungsweise auch zu gestalten. Denn
es ist die Literatur, die

»eine Beziehung zur Sprache, zum logos, [unterhélt], die ihre Mitte nicht in der
Leistungsfahigkeit hat und nicht von ihr besessen ist, sondern die besorgt ist —
in jeder Bedeutung des Wortes »be-sorgt« — um das Horchen und die Suche
nach dem Zuriickgezogenen, dem oikeion.«**

Drittens ist meines Erachtens der Vorwurf von der Weltflucht Handkes
und dem Fehlen der Historie zwar dann wohl angebracht, wenn es um
klar politisch intendierte Texte geht, wie etwa die irritierenden Jugosla-
wien-Kommentare Handkes, wo die Ausklammerung der Geschichte als
dezidierter Machtakt zu verstehen ist und wo der Vorwurf der »anstossi-
gen Poetisierung der Gewalt«®** ohne Zweifel zutrifft. Es ist indessen
meines Erachtens nicht sinnvoll, Welthaltigkeit und Geschichtsbewusst-
sein flir Literatur generell zu fordern — dies hiesse, die spezifischen Sys-

von Natur und Landschaft in der Osterreichischen Literatur, Bern 2004,
S.319-338; sowie Sieglinde Klettenhammer: »Gelungene Verséhnung:
Das >Erd-Reich der Natur — das Welt-Reich der Schrift<? Okologische As-
thetik und Zivilisationskritik in Peter Handkes »Mein Jahr in der Nie-
mandsbucht< und »Der Bildverlust oder Durch die Sierra de Gredos«, in:
Catrin Gersdorf/Sylvia Mayer (Hg.), Natur — Kultur — Text. Beitrdge zu
Okologie und Literaturwissenschaft, Heidelberg 2005, S. 147-173.

222 Jean-Frangois Lyotard: »OIKOSg, in: Joschka Fischer: (Hg.), Okologie
im Endspiel, Miinchen 1989, S.39-55. Passagen aus diesem Aufsatz fin-
den sich in englischer Ubersetzung unter dem Titel Ecology as Discourse
of the Secluded auch in Laurence Coupe (Hg.): The Green Studies Rea-
der — From Romanticism to Ecocriticism, mit einem Vorwort von Jona-
than Bate, London 2000, S. 135-138.

223 ].-F. Lyotard: OIKOS, S.52.

224 K. Wagner: Geschichte, S.216.

230

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

temgrenzen von Literatur zu missachten und Literatur fiir systemfremde
Zwecke nutzen zu wollen—fiir didaktische oder politische beispielsweise.

2, 2.1
Vom »Holzhacken« zum »Bleistiftspitzen« - Der Weg vom

Sprach- und Ideologiekritiker zum >Astheten der Achtsamkeit:
Die Forschung ist sich weitgehend einig, dass Handkes Werk seit Ende
der 1970er Jahre eine Wandlung vollzogen hat:*** war es bis dahin vor al-
lem damit befasst, eingespielte Wahrnehmungs- und Rollenmuster
sprach- und erkenntniskritisch zu hinterfragen und literarische Genres
produktiv zu verfremden und damit zu erweitern, ist spétestens seit dem
Text Langsame Heimkehr von 1979*° ein neues Vertrauen in die Sprache
auszumachen, das Handke selbst kommentiert: »Niemand glaubt mehr an
die Sprache; ausser mir, der doch einst besonders sprachungliubig gewe-
sen ist — auch den Ungliubigen spielte«.”” Die bis dahin praktizierte Ab-
setz-Bewegung gegen Genres und Muster, gegen Althergebrachtes und
Tradition — immer auch kréftig unterstiitzt durch Inszenierung oder
Selbst-Inszenierung des Autors in den Massenmedien*® — wird abgeldst
durch eine stirker in sich gekehrte >Asthetik des Widerstands«<. In diesem
widerspriichlichen Ausdruck klingen dabei sowohl die Komponenten der
sreinen, zweckfreien« als auch jene der »engagierten, gesellschaftlich aus-
gerichteten Literatur< an, die meines Erachtens ohnehin nicht voneinan-
der getrennt gesehen werden konnen. Denn einerseits ist Literatur als Teil
des Kunstsystems fiir einen ganz eigenen gesellschaftlichen Problem-
bereich zustindig, den sie exklusiv bearbeitet, andererseits arbeitet dieses
Teilsystem Kunst gleichzeitig auch universal, weil sich die Beobachtun-
gen der Kunst auf das ganze Gesellschaftssystem erstrecken. Literatur ist
also immer #sthetisch-exklusiv und gleichzeitig gesellschaftlich-integra-
tiv ausgerichtet.

225 Vgl. etwa Klaus Amman: »Peter Handkes Poetik der Begriffsstutzigkeit«,
in: Peter Handke/Ders., Wut und Geheimnis. Peter Handkes Poetik der
Begriffsstutzigkeit. Zwei Reden zur Verleihung des Ehrendoktorates der
Universitit Klagenfurt am 8. November 2002 an Peter Handke, Klagen-
furt u.a. 2002, S.7-37, hier S. 19.

226 Peter Handke: Langsame Heimkehr. Erzdhlung, Frankfurt/M. 1984.

227 Peter Handke: Am Felsfenster morgens (und andere Ortszeiten
1982-1987), Salzburg, Wien 1998, S.56.

228 Erinnert sei an Handkes gleichsam legenddren Auftritt an der Tagung der
Gruppe 47 in Princeton, wo er in einer Wortmeldung mit der Literatur
dieser Gruppe radikal abrechnete — was ihm in der Folge schlagartig zum
einkalkulierten publizistischen Bekanntheitsgrad verhalf.

231

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Handkes Texte verzichten seit den spéten 1970er Jahren grosstenteils auf
marktiibliche und konsumfreundliche literarische Traditionsmittel wie
Spannung, Uberraschung, Psychologie oder Handlung — und fokussieren
zunehmend darauf, sich gleichsam dem >Lauf der Welt< entgegenstellend
nur mehr rein Ereignisloses zu phantasieren und Landschaften zu erzéh-
len, wobei die Betonung stark auf dem Akt des Erzdhlens selbst liegt:
denn eigentliche Geschichten treten immer mehr in den Hintergrund,
stattdessen gerit nahezu jeder Text zu einer Reflexion tiber das Erzih-
len — zu einer erzihlten Erzihltheorie gewissermassen.”” Dabei spielen
die Moglichkeiten und Grenzen der Wahrnehmung, der Sprache und der
Kommunikation, die schon Handkes literarische Anfinge gepriagt hat-
ten,” weiterhin eine wichtige Rolle — was dem proklamierten Wende-
punkt in Handkes Schaffen etwas Schérfe nimmt.”' Hinzu kommt aber
seit der Erzéhlung Langsame Heimkehr der Versuch, die von Handke an-
gestrebte harmonische »andere[...] Welt«,”” in der die natiirliche Umge-
bung von besonderer Wichtigkeit ist, literarisch auch umzusetzen®’ —
wobei jedoch ein auf die Gesellschaft bezogenes Unbehagen seitens des
Autors, das sich immer wieder, wenn auch meist nur am Rande, in den

229 Karl Wagner spricht in diesem Zusammenhang von »erzidhlende[r] Er-
zdhlforschung« und von w»Literaturliteratur« (K. Wagner: Geschichte,
S.206 und S.208); Heiko Christians sieht Handkes ganzes spiteres
Schreibprojekt als eine »theoriegesittigte »Erzdhlung«« (Heiko Christians:
»Der Roman vom Epos. Peter Handkes »Poetik der Verlangsamung««, in:
Hofmannsthal-Jahrbuch zur européischen Moderne 10 [2002], S.357-389,
hier S.360); Jurgen Egyptien betitelt in Bezug auf die Wiederholung
Handkes selbstreflexives Erzédhlen, in dem »die Erzéhlung die Erzéhlung
erzdhlt«, mit »Mythos in zweiter Potenz« (Jirgen Egyptien: »Die Heil-
kraft der Sprache. Peter Handkes »Die Wiederholung« im Kontext seiner
Erzdhltheorie«, in: Text und Kritik 24 [5. Aufl., Neufassung 1989],
S.42-58, hier S.55).

230 Vgl. etwa Peter Handke: Die Angst des Tormanns beim Elfmeter. Erzdh-
lung, 7. Aufl. Frankfurt/M. 1976.

231 Es handelt sich bei dieser Wende viel eher um eine methodische Verlage-
rung denn um eine radikale Neuorientierung. Vgl. dazu auch Rudiger Wi-
schenbart: »Horen Sie mich an.« Uber die Beschwérung von Ordnung bei
Peter Handke«, in: Gerhard Melzer/Jale Tiikel (Hg.), Peter Handke. Die
Arbeit am Gliick, Konigstein/TS. 1985, S.45-74.

232 P.Handke: Felsfenster, S. 56.

233 Derart dussert sich Handke in einem Gespriach mit der Stiddeutschen Zei-
tung, das zitiert ist bei Tilman Siebert: Langsame Heimkehr. Studien zur
Kontinuitdt im Werk Peter Handkes, Gottingen 1997, S. 184.

232

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Erzihltexten manifestiert, nie ganz ausgeblendet werden kann.”* In die-
sem Sinne also lassen sich Handkes Texte als Ausdruck einer innerge-
sellschaftlichen Gegenposition lesen, die sich ganz auf &sthetisch-er-
kenntnistheoretische Uberlegungen verlisst und hier der Tendenz nach
konstruktivistisch argumentiert, wie noch zu zeigen sein wird. Oder eben
als eine >Asthetik des Widerstands(, wobei der folgende Handke’sche
Aphorismus gleichsam als Kommentar auf diese seine Bewegung hin zu
subtilerem literarischen Arbeiten verstanden werden kann: »Mein eins-
tiges Holzhacken ist zum Bleistiftspitzen geworden«.”

Die skizzierte Wandlung weg von einer Schreibweise, die vornehm-
lich den Bedingungen des Erzéhlens auf der Spur ist, hin zu einem Erzih-
len, das gleichzeitig auch selbst als Erzdhlen gewissermassen neue
Massstibe setzen mochte, lisst sich an den Uberlegungen ablesen, die in
den fiinf Journalen Handkes zu finden sind.”*® Diese Texte setzen sich
aus Beobachtungen, Aufzeichnungen, Beschreibungen, Zitaten und
(Selbst-)Reflexionen zusammen. Sie entziehen sich — irgendwo zwischen
Tagebuch, Zitatensammlung und Poetologie schwebend — einer eindeuti-
gen Gattungszuordnung, bilden vielmehr eine offene, »a-final-aleatori-
sche«®’ Form. War der erste Text noch als Vorarbeit zu spéteren literari-
schen Werken konzipiert, so wich dieses Vorhaben im Laufe der Zeit der
»spontane[n] Aufzeichnung zweckfreier Wahrnehmung«.”® Handke

234 Dagegen wird dieses Unbehagen dann ungemein deutlicher und schirfer,
wenn sich Handke in den Medien zu Wort meldet, etwa im Zusammen-
hang mit dem Thema Jugoslawien. Auch seine Theatertexte sprechen oft
eine explizitere Sprache des Unbehagens. Vgl. etwa Peter Handke: Unter-
tagblues. Ein Stationendrama, Frankfurt/M. 2003.

235 P.Handke: Felsfenster, S.103.

236 Peter Handke: Das Gewicht der Welt. Ein Journal (November 1975-Mérz
1977), Frankfurt/M. 1979; Peter Handke: Die Geschichte des Bleistifts,
Frankfurt/M. 1985; Peter Handke: Phantasien der Wiederholung, Frank-
furt/M. 1996; P.Handke: Felsfenster; Peter Handke: Gestern unter-
wegs. Aufzeichnungen November 1987 bis Juli 1990, Salzburg, Wien
2005.

237 Wagner, Karl: »[...] wenn dir nicht ein Traum von ihr geniigt« — Peter
Handke, Heimatsucher, unverdffentlichtes Vortragsmanuskript, Ziirich
2005. — Vgl. zur offenen Form der Journale auch P. Handke: Gewicht, S. 7.

238 P. Handke: Gewicht, S.7. — Volker Hage: »Episches Lebensgefiihl. Peter
Handkes Notatbiicher«, in: Paul Michael Liitzeler (Hg.), Spatmoderne und
Postmoderne, Frankfurt/M. 1991, S.117-130, hier S. 123, spricht von »jdh
aufblitzende[n] Einfille[n]«; Rainer Hofmann sieht hier eine »intendier-
te[...] Intentionslosigkeit« (Rainer Hoffmann: »Gelebtes Als-ob und erar-
beitete Zeit. Bemerkungen zu P. Handke >Das Gewicht der Welt — Ein

233

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

spricht von der »Freiheit in einer [ihm] bis dahin unbekannten literari-
schen Moglichkeit«” und vom Versuch, fortan auf jegliches Ereignis so-
fort mit Sprache zu reagieren. Spontaneitit wird so zu einem zentralen
Merkmal vor allem des ersten Journals. Im Vergleich dazu erscheinen die
spateren Texte allerdings stirker reflektiert und {iberarbeitet und eher im
Hinblick auf spitere Erzihltexte verfasst.** Allesamt befinden sich die
Journale aber auf der »Schwelle zwischen Privatheit und Mitteilung«**'
und konnen damit gleichsam als (Selbst-)Reportagen des Bewusstseins
aufgefasst werden.”*

Sind im ersten Journal, Das Gewicht der Welt, das den Zeitraum vom
November 1975 bis zum Mérz 1977 fasst, Reflexionen iiber das Erzihlen
sowie Naturbeobachtungen und die mogliche Verbindung zwischen ih-
nen noch relativ selten, stehen sie dann in Am Felsfenster morgens und in
Gestern unterwegs, den beiden letzten Journalen, stark im Zentrum. Die-
se Reflexionen sollen hier kurz nachgezeichnet werden: Ausgangspunkt
aller Uberlegungen zum Erzihlen ist bei Handke das Subjekt: » Auf einen
Fund hoffe ich nur noch in mir selber (anders als in der Kindheit)«, heisst
es etwa, oder: »Meine Orte sind Ort fiir mich nur, weil ich es bin, der die
Grenzen sieht, und vielleicht zieht«.*® Nur von hier aus, von der Sub-
jektsposition, ldsst sich wahrnehmen, erkennen, strukturieren, produzie-
ren. Ein »Nach-innen-gehen«** ist nétig, um sich iiber die eigenen Gren-
zen hinwegsetzen zu konnen und Zugang zum >Aussen< zu schaffen.**
Diesem »Aussen< gegeniiber soll das Subjekt sich in die Wahrnehmung
und Anschauung der »>Urbilder< versenken, einfach »da sein«,”* »Dabei-

Journal [November 1975-Mirz 1977]«, in: Wirkendes Wort 29/1 [1979],
S.287-302, hier S.291).

239 Ebd.

240 Was Handke auch selbst betont (vgl. dazu die Vorworte in P.Handke:
Felsfenster, 5f., sowie in P.Handke: Unterwegs, S.5f.). — Carsten Zelle
hat darauf hingewiesen, dass verschiedene Uberarbeitungsstadien bereits
fiir das erste Journal festgemacht werden kénnen, womit auch hier die
proklamierte Spontaneitidt mit Vorsicht zu geniessen wire (vgl. Carsten
Zelle: »Parteinahme fiir die Dinge. Peter Handkes Poetik einer literari-
schen Phidnomenologie (am Beispiel seiner »Journale<, 1975-1982)«, in:
Euphorion 97 (2003), S.99-117, hier vor allem S. 110ff.).

241 Rolf Guinter Renner: Peter Handke, Stuttgart 1985, S.154.

242 Vgl. P.Handke: Gewicht, S. 8.

243 Beide Zitate in P. Handke: Felsfenster, S.265 bzw. S.389.

244 Ebd., S.13.

245 Vgl. etwa: »Uber sich hinausgehen, ja; dabei aber doch von sich ausge-
hen, ganz von sich« (ebd., S.116).

246 P.Handke: Felsfenster, S.31.

234

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

sein«*’ und nichts weiter. Es wird eine eigentliche »Asthetik der Acht-
samkeit«®*® entwickelt: Innehalten, Gedulden, Langsamkeit treten als
zentrale Kategorien auf.** Mit ihrer Hilfe soll das Anschauen geiibt wer-
den — ein Begriff, der in Handkes jiingerem Werk zunehmende Gewich-
tung erfihrt”®® — und zwar gilt es dabei, den »urspriinglichen Blick« so
lange zu iben, bis ein »Herz schldgt in den Dingen« und ihn »aus[zu]hal-
ten, bis die Baume zur Schrift werden«.”' Das Erzihlen ist dabei unmit-
telbar an die Natur gekniipft, die sich als lesbar erweist,””> womit Handke
an die seit Augustinus tradierte Sichtweise der Natur als Buch an-
kniipft;* es ist ein Erzihlen in und nach der Natur, das aphorismenartig
umkreist wird, wenn es etwa heisst: »Erzidhlen: die Sonnenstrahlen in
eine Folge bringen«. Oder: »An manchen Tagen schreibt und erz&hlt sich
die Welt selber, und ich schreibe zu wenig mit [...]J«. Es geht um ein
»Sehen und gelten lassen«,”* ein Sehen der Dinge ohne Bedeutungszu-
weisung, um das »Nochnie(so)gesehene«”* und um ein Baden in der An-
wesenheit der Anwesenheit.”*® Ziel ist das Im-Herzen-der-Dinge-sein, das
vollige Sich-durchdringen-lassen,®’ das »Teilhaben«,”® das Sein im
»Allhier« denn: »Im Dabeisein bin ich ganz«.*”

247 P.Handke: Unterwegs, S.252.

248 Thomas Assheuer: »Tote Gesellschaft, lebendige Steine«, in: Die ZEIT
vom 19. 2. 1998, S.47.

249 Zum Aspekt der Langsamkeit bei Handke, siche auch Theo Elm: »Kult
der Langsamkeit. Peter Handke, Hermann Lenz, W.G. Sebald, Sten Na-
dolny«, in: Rudolf Freiburg u.a. (Hg.), Kultbticher, Wirzburg 2004,
S.117-126.

250 Vgl. dazu auch Dieter Hensing: »Peter Handke. Auf der Suche nach der
giiltigen Form, in: Anke Bosse/Leopold Decloedt (Hg.), Hinter den Ber-
gen eine andere Welt. Osterreichische Literatur des 20. Jahrhunderts,
Amsterdam, New York 2004, S.235-254.

251 Alle drei Zitate in P. Handke: Felsfenster, S. 147, S.389 und S. 134.

252 Vgl. etwa: »Was ich zu schnell lese, von dem wird mir kalt; in der Natur,
an der Natur kann ich dagegen langsam lesen« (ebd., S.346).

253 Fiir den Wechsel von einer sprechenden hin zu einer stummen Natur, der
Textcharakter zugesprochen und die damit passiv gesetzt wird, siche:
Ch. Manes: Nature.

254 Alle drei Zitate in P. Handke: Felsfenster, S.59, S.358 und S.21.

255 P.Handke: Unterwegs, S.525.

256 Vgl. P.Handke: Felsfenster, S.55.

257 Vgl. ebd., S.66 bzw. S.185.

258 P.Handke: Unterwegs, S.252 (im Original teilweise kursiv gesetzt).

259 Beide Zitate in P. Handke: Felsfenster, S.412 bzw. S.17.

235

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Aus solchen Uberlegungen zum Erzihlen, die derart stark mit intensiv-
stem Natur-Erleben und der Selbst-Versicherung des eigenen Ortes ver-
kntipft sind, resultieren filigrane Naturbilder wie das Folgende, die sich
nicht selten auch tiber mehrere Seiten hinweg erstrecken:

»Gerdusche des zufrierenden Sees: Flattern, Nach-Geridusche eines Leichnams,
ein Untereisflattern — der Donner flattert tief unter dem Eis durch den ganzen
See; ein dem >lrrlichtern< entsprechendes Gerdusch; Untereistierlaut des See-
ganzen; fast ununterbrochene Gerduschfolge; Musik (>Minimal¢); die Gerdu-
sche kommen >angeschossen¢, erdbebenhaft, zum Fiirchten; zum Fiirchten?«.**

Gleichzeitig lassen sie unweigerlich an den Diskurs der Mystik den-
ken.®" Doch geht es bei Handke nicht um Gotteserfahrung und Gottes-
schau, sondern um die ganz eigenen, sikularen Wahrnehmungen und Be-
obachtungen des Dichters. Genauso wenig steht die skizzierte Ndhe von
Schreiben und von Anschauung der Natur im Kontext einer mimetischen
Konzeption von Literatur. Vielmehr sind jene Momente, die ein mimeti-
sches Naturverhéltnis doch nahelegen konnten, aufgehoben in einer Poe-
tologie, die konstruktivistisch argumentiert und die die »sprachliche Ver-
mitteltheit der Naturwahrnehmung«** stets betont.

Dass Handkes Literatur-Programm dabei erstaunliche Parallelen zur
Theorieoption von Luhmann®® aufweist — was bisher nicht gesehen wur-

260 Ebd., S.17.

261 Zahlreiche Begriffe, Definitionen oder Schilderungen in den Journalen le-
gen eine solche Verbindung nahe: Wie in der Mystik wird sehr oft mit
Bildern gearbeitet, vor allem mit Metaphern der Natur (vgl. dazu: »Der
Mystiker schwelgt in Bildern, deren keins ihm genug tut« [Alois Maria
Haas: Mystik als Aussage, Frankfurt/M. 1996, S.111]); weiter ist die
Achtsamkeit, die als »Kern- und Ausgangspunkt vieler meditativer Prakti-
ken« und damit auch der Mystik gilt, stdndig prasent (vgl. dazu Benjamin
M. Schmidt: »Wie kann avancierte Systemtheorie mit einer Wissenschaft
des Bewusstseins kooperieren?«, in: Oliver Jahraus/Nina Ort [Hg.], Theo-
rie — Prozess — Selbstreferenz. Systemtheorie und transdisziplindre Theo-
riebildung, Konstanz 2003, S.49-68, hier S.57); paradoxale Formulierun-
gen sind hdufig (vgl. etwa: »Jemanden zu sehen, ohne ihn zu sehen,
empfinde ich als Erfolg« [P.Handke: Felsfenster, S.469]); und schliess-
lich treten auch die Termini wie >mystisch¢, >Gott< und >religios< wieder-
holt auf und sind direkte Bezlige zu Mystikern wie San Juan de la Cruz
oder Meister Eckhart festzuhalten.

262 S.Klettenhammer: Landschaft, S.321.

263 Handkes Schaffen ist bisher erst in einer Arbeit in umfangreicherem Sinne
mit Systemtheorie in Verbindung gebracht worden (vgl. Otto Lorenz: Die
Offentlichkeit der Literatur. Fallstudien zu Produktionskontexten und Pu-

236

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

de —, soll im folgenden Abschnitt, der weiterhin den Journalen gewidmet
ist, erortert werden.

2,.2.2
Verlust der Einheitlichkeit -
Das Schwellen-Dasein des Subjektes
Die zentrale Bedeutung, die dem Beobachter in der Produktion von Lite-
ratur zukommt und die ich im vorangehenden Kapitel bereits angespro-
chen habe, wird in den Journalen, aus denen sich Handkes prozessuale
Schreibtheorie als eine »stindige Suche nach einer kiinstlerischen
Form«*** herauslesen ldsst, immer wieder umkreist:

»Das Ich empfand ich heute nach einem langen dunklen Tag als eine (von Na-
tur aus) unzuverldssige Maschine zum In-Gang-Setzen der Welt: als ob gleich-
sam erst das Ich sich einschalten muss (wie ein Kraftwerk), damit die Welt be-
leuchtet wird (sich erleuchtet)«.2®®

Die Welt wird nach diesem konstruktivistischen Bild erst eigentlich
durch das Subjekt generiert, was als Folge eines Wechselspiels von Um-
weltreizen und Eigenaktivitéit zu sehen ist, wenn Handke schreibt: »Sooft
etwas, ein Ding, ein Mensch, ein Sachverhalt, sich mir zeigt, in mir wird
(entsteht), dann fingt es, ohne mein Zutun, wie von selbst in mir zu er-
zihlen an«.*® Dieses Subjekt — von Natur aus unzuverlissig — ist dabei
aber nicht mehr als vollkommene und (Welt-)Sicherheit spendende Ein-
heit im Sinne der ontologischen Vorstellungen der »alteuropéischen¢
Welt (oder aber, wie im folgenden Zitat: der Handke’schen Kindheit) zu
verstehen: Es wird vielmehr in Frage gestellt und als triigerische Ideen-
konstruktion ausgewiesen, wenn es heisst:

blikationsstrategien: Wolfgang Koeppen — Peter Handke — Horst-Eberhard
Richter, Habil. Univ. Géttingen 1994, Tiibingen 1998). Lorenz lehnt sich
dabei aber vor allem an Siegfried S.Schmidt an und versucht, Handkes
Werk als logische Folge der Produktionskontexte der gegebenen Zeit zu
lesen, wobei er aber wenig auf die dessen poetologische Konzeption zu
sprechen kommt.

264 Adolf Haslinger: »In treusorgender Ironie«, in: Peter Handke/Ders., Eini-
ge Anmerkungen zum Da- und zum Dort-Sein. Ehrendoktorat an Peter
Handke durch die Universitit Salzburg, Salzburg 2004, S.13-34, hier
S.15.

265 P.Handke: Gewicht, S.20f.

266 P.Handke: Unterwegs, S.260 (Hervorhebung von mir).

237

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

»Eine schreckliche Entdeckung: die Idee, die ich, von klein auf, von mir selber
hatte — das Bild, die Abgrenzung, hinter welche ich mich bei jeder Infragestel-
lung durch die anderen immer wieder im Stolz des >Ich bin ich und fiir mich al-
lein zustidndig< zuriickziehen konnte —: diese Idee gilt nicht, es gibt sie nicht,
weder Bild noch Abgrenzung noch Eigenbereich, wo ich mich zuvor als Unbe-
rithrbarer fiihlte. Schreckliche Entdeckung? Niitzliche Entdeckung?«.**’

Es besteht kein schiitzender »Eigenbereich« mehr, wohin sich das Ich
zuriickziehen und auf diese Weise auch erst eigentlich konstituieren
konnte, denn das Subjekt ist nicht ldnger als einheitliche Entitdt zu den-
ken. Vielmehr ist eine Aufspaltung in verschiedene >Ichs< erkennbar, die
stark an die im dritten Kapitel dieser Arbeit ausgefiihrte Problematisie-
rung des Subjektbegriffs erinnert:

»Ich glaube jetzt zu wissen: Es gibt zum einen das schweigende, das ruhige Ich,
und zum zweiten das auf dieses einredende, andere >Ich«: dieses schmeichelt je-
nem, lobt es, verhimmelt es, und verteufelt es dann, immerzu sprechend, aus-
driickend, meinend, urteilend, einordnend, vergleichend, sich selber kommen-
tierend — immer jedenfalls [...] dabei, das stille, das ruhige Ich zu verderben:
Dieses Gerede-Ich, mit nichts beschiftigt als das ruhige Ich anzureden, sieht
keinen Baum, hort kein Rauschen, spiirt keine Wurzel unter den Fiissen — es re-
det nur immer, zwischentragerisch, verderblich, [...] wihrend das ruhige Ich,
wenn es endlich einmal das mephistophelische Ich los wird, ganz Auge, Ohr,
Nase, Haut — Natur wird [...]. Und dann gibt es eines, das die beiden gegensitz-
lichen Ich umschliesst und die Gegensitze im guten aufhebt: das innehaltende,
verlangsamende, phantasierende, ausdriickliche Denken: dieses ist dann meine
strahlende Riistung; oder: das phantasierende (umphantasierende) Ich ist mein
Schreiber«.*®

Die drei »Ichs¢, die hier geschildert werden, lassen sich systemtheoretisch
als die drei Bereiche »Wahrnehmung¢« (»das schweigende, das ruhige
Ich«), y)Kommunikation«< (»das auf dieses einredende, andere >Ich««) und
»Bewusstsein< (»Und dann gibt es eines, das die beiden gegensitzlichen
Ich umschliesst«) verstehen. Das Bewusstsein, und darin vor allem die
Komponente Anschauung, fungiert dabei als integrativer Bereich, der die
Wahrnehmung und die Kommunikation aufeinander beziehen kann. Es
ist ein innehaltendes, verlangsamendes, phantasierendes und damit der
Anschauung verpflichtetes Denken, welches diese Verbindung herstellt.
Ein &sthetisches, produktives Denken mithin, das die strukturelle Kopp-
lung zwischen Kommunikation und Bewusstsein bereits andeutet, welche

267 P.Handke: Bleistift, S.92.
268 P.Handke: Phantasien, S.84 (Hervorhebung im Original).

238

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

durch die Literatur — dem Resultat dieses kiinstlerischen Denkens — als
funktionalem Aquivalent der Sprache geleistet wird.

Diese Aufspaltung des Subjekts ldsst sich noch an weiteren Textstel-
len beobachten. Vor allem der nahezu uniiberwindbare Graben zwischen
dem psychischen System Bewusstsein und dem sozialen System Kom-
munikation fillt auf. Vorerst ist — analog zu Luhmann — die operative Ge-
schlossenheit der psychischen Systeme festzuhalten: »Vorstellung in der
Menge, beim Anblick der Menge, dass all diese Kopfe Kifige seien mit
vielen verschiedenen, aber darin #hnlich gefangenen Vorstellungen, ge-
stutzte Vorstellungen in diesen Kifigen«.”® Der Kopf ist in diesem Zitat,
das stark an Handkes Biichnerpreis-Rede erinnert,””” als »black box< ge-
fasst, die ihre Gedanken nicht mitteilen kann. Denn die Kommunikation
erscheint losgelost von der Psyche, was aus folgendem Zitat erkenntlich
wird: »Wir redeten endlich schon, weil es nur noch das Reden war, das
sich begab, nicht mehr wir selber als Redende«.””" Die Kommunikation —
das Sprechen — entzieht sich der Kontrolle, wird gleichsam autopoietisch.

Auch in der fiir jegliche Literaturproduktion so wichtigen, auf Kom-
munikation abzielenden Tatigkeit, dem Schreiben, ist die Kluft zwischen
der psychischen und der kommunikativen Seite, dieses allgegenwértige
»Drama zwischen Innen und Aussen, Stille und Liarm, Ich und Du«?”
spiirbar: »Die im Lauf der Zeit verlorene Verbindung mit meiner schrei-
benden Hand (als Kind doch eine selbstverstindliche Einheit zwischen
den durch mich entstehenden Buchstaben und mir)«.””* Die Hand schreibt
gleichsam abgekoppelt vom iibrigen Koérper von selbst, und der kom-
munikative Akt muss dabei als nicht kontrollierbar erscheinen. Trotzdem
sind, wie oben im Kapitel III gesehen, sowohl Psyche als auch Kommu-
nikation an der Konstitution des »>Menschen< unweigerlich beteiligt.
Wohl deshalb fasst Handke das menschliche Dasein in die Schwellen-
Metapher: »Es gibt kein anderes >Sein« als das »Auf-der-Schwelle-Seing;

269 P.Handke: Gewicht, S.266.

270 Vgl. Peter Handke: »Die Geborgenheit unter der Schiddeldecke«, in: Ders.,
Als das Wiinschen noch geholfen hat, Frankfurt/M. 1974, S.71-80, hier
besonders S. 73f.

271 P.Handke: Gewicht, S.248.

272 P.Handke: Unterwegs, S.263. — Anderorts, in seiner Auseinandersetzung
mit Francis Ponges Werk Notizbuch vom Kiefernwald, schreibt Handke
vom »Drama [...] zwischen Ding und Sprache« (Peter Handke: Langsam
im Schatten. Gesammelte Verzettelungen 1980-1992, Frankfurt/M. 1992,
hier S.116).

273 P.Handke: Gewicht, S.282.

239

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

nein, als das »Schwelle-Sein««.?’* Dasein wird hier als die Existenz auf
der okologischen, also uniiberschreitbaren Schwelle zwischen dem Ge-
danken und der Sprache, zwischen dem Bewusstsein und der Kommuni-
kation verstanden. Oder auch als Existenz zwischen Individualitit und
Gesellschaft.

Das kiinstlerische Subjekt gibt den Versuch, Gesellschaftlichkeit zu
erreichen, das heisst, zu kommunizieren, jedoch nie auf, obwohl die Pro-
gnosen — »Es gibt ja doch keine Losung, die ewige Entzweitheit zwi-
schen einem und der Welt bleibt das iibliche [...]«*”> — nach Handke eher
diister sind. Der Dichter befindet sich damit insofern in einer ganz dhn-
lich paradoxalen Situation wie der Mystiker, zwischen >In-der-Gesell-
schaft-sein< und >Aussserhalb-stehenc, als er ebenfalls Unaussprechli-
ches — seine eigenen Bewusstseinsleistungen — in poetische Sprache zu
tibersetzen versucht. Der Dichter ist, als »beteiligt unbeteiligte[r] Beob-
achter«,” Teil der Gesellschaft, gleichzeitig will er eine ausgezeichnete
Beobachtungsposition einnehmen und, im Sinne einer »vita activa con-
templativa«,””” davon auch berichten. Doch mit dem Ubertragen in die
anschliessbare, konventionalisierte Sprache ist der Moment der Einzigar-
tigkeit auch schon dahin, sind die Grenzen der Kommunikation erreicht,
was bereits von Schiller in seinem »Spricht die Seele, so spricht ach!
schon die Seele nicht mehr«’” prizise auf den Punkt gebracht wurde.
Dies manifestiert sich in den Journalen in immer wieder gedusserten
Zweifeln am Projekt eines solchen Erzédhlens und des Erzédhlens iiber-
haupt. Die Besonderheit des Dichters liegt nun darin, dass er sich — und
darin gleicht er wiederum dem Mystiker — von diesen Schwierigkeiten in
produktiver Weise iiberraschen lédsst und trotz der Einsicht in die Risiko-

274 P.Handke: Felsfenster, S.91. — Der Begriff der »Schwelle« ist in Handkes
Gesamtwerk von zentraler Bedeutung. Er widmet ihm zudem eine ganze
Erzéhlung: In Der Chinese des Schmerzes wird der Held Andreas Loser
als »Schwellenkundler« (S.24) charakterisiert, werden diverse Schwellen-
bereiche erortert (S.122ff.) und der Erzdhler schliesslich gar selber als
»Schwelle« (S.242) umschrieben (Peter Handke: Der Chinese des
Schmerzes, Frankfurt/M. 1986).

275 P.Handke: Gewicht, S.105.

276 Luhmann/Fuchs: Reden, S.138.

277 K.Wagner: Geschichte, S.215.

278 Vgl.: »Warum kann der lebendige Geist dem Geist nicht erscheinen?/
Spricht die Seele, so spricht ach! schon die Seele nicht mehr« (Friedrich
Schiller: Werke. Nationalausgabe, hg. von Julius Petersen/Gerhard Fricke.
Bd. I: Gedichte in der Reihenfolge ihres Erscheinens 1776-1799, hg. von
Julius Petersen/Friedrich Beissner, Weimar 1943, S.302).

240

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

haftigkeit jeglicher Kommunikation und jeglichen Sprachgebrauchs®” —

gerade auch des Sprachgebrauchs mit explizit kiinstlerischem Anspruch —
immer wieder von neuem Kommunikationsversuche startet.”®* Denn das
Schreiben und Mitteilen — die »Spracharbeit« — ist fiir Handke von gera-
dezu existentieller Bedeutung: »Ich mache, was ich bin = Schreiben«.*!
Die Literaturproduktion vollzieht sich allerdings nicht ohne Wider-
stinde, ist nach Handke kein unproblematisches »Nachahmen«*** im Sin-
ne von Mimesis. Vielmehr wird sie als ein »Hervorbringen«®® und als
eine Art »Abtrotzen«®* gegen alles sonst noch Mégliche verstanden: Das
Kunstwerk muss sich gegen seine eigene hohe Unwahrscheinlichkeit pro-
filieren. Die Schreibtechnik, welche von einer gewissen >Planungslosig-
keitc gekennzeichnet ist,”® erlaubt zu Beginn noch diverse Moglichkeiten
im Sinne von Kontingenz: »Technik heisst beim Schreiben: bereit sein
fiir moglichst viele Moglichkeiten: das Wissen von diesen Moglichkeiten
und die Geistesgegenwart, ihm jetzt zu folgen«.”® Doch nach der ersten,
sehr selektiven Formfestlegung, wird die Fortsetzung — ganz im Sinne
des Beobachtungsbegriffs der Systemtheorie — zwingender, wobei das
Subjekt und die Form zusammenfallen: »Zum Schreiben muss ich zuerst
selber eine Form sein: das heisst, eine Form muss sich der Form ni-
hern«.*®” Der Autor konvertiert hier gleichsam zum Beobachter und
schliesslich zur Beobachtung. Weiter geht es darum, sich »vom Weg den

279 Von diesem Bewusstsein zeugt das ganze literarische Schaffen Handkes,
angefangen bei den Publikumsbeschimpfungen (1964/65) und beim Kas-
par (1967).

280 Wie die Apotaxis der Nonnen und Monche immer zuriick in die Welt, und
schliesslich — iiber die Verschiarfung der Apotaxis durch Kommunika-
tionsflucht — zum Schweigen fiihrt (was wiederum Kommunikation nach
sich zieht) (vgl. Luhmann/Fuchs: Reden, S.21ft.), genauso fiihrt das zeit-
weilige Verstummen, das Schweigen des Dichters — bei Handke ebenfalls
ein zentrales Thema —, immer wieder und trotz der Wortlosigkeit zu Kom-
munikation.

281 Beide Zitate aus P. Handke: Felsfenster, S.238 bzw. S.189.

282 P.Handke: Bleistift, S.328.

283 P.Handke: Felsfenster, S.318 (im Original kursiv gesetzt).

284 P.Handke: Bleistift, S.328.

285 Vgl. ebd., S.197.

286 P.Handke: Phantasien, S.46 (Hervorhebungen im Original).

287 P.Handke: Bleistift, S.269. — Der Formbegriff hat auch eine sehr promi-
nente Position in der Erzéhlung Langsame Heimkehr inne, in welcher sich
der Held, Valentin Sorger, der Welt und der eigenen Existenz nur dank
dem »Glauben an die Kraft der Formen« (S.19) versichern kann (vgl.
dazu P. Handke: Heimkehr, S. 15ft.).

241

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Weg weisen« zu lassen, wobei das Prozesshafte der sich zusammenfii-
genden Formen betont wird: »Die Form ist nicht verfiigbar, sie ereignet
sich; Form-Ereignis, Satz um Satz, Satz fiir Satz«.*® Ist die Form (oder
eher: das Formenspiel) schliesslich »gelungens, so erhilt sie »zum Zei-
chen ihrer Vollendung, den Glanz des Notwendigen«,” was an die >Un-
vermeidlichkeit von Ordnung¢ in der Kunst erinnert, die oben im Kapitel
V, 1. 4., erortert wurde.

Erst in seinen Formen wird das Kunstwerk also dauerhaft und, was
als wichtige Charakteristik von Literatur gefasst werden muss, immer
wieder neu erlebbar, wenn es heisst: »Es stimmt nicht, dass so vieles,
was einst in Biichern beschrieben, in Bildern dargestellt wurde, >ver-
schwundenc ist. Durch die Biicher und die Bilder ist es und wiederholt
sich, mittels dieser, in mir, in dir«.*" Es geht in der Rezeption, dem
»Wiederholungsprozess<, darum, diese Formen zu erkennen und den Pro-
duktionsprozess quasi nochmals durchzuspielen. So schreibt denn Hand-
ke: »Wiederholen kann ich nicht das Erlebnis, aber den Weg«.”' Und da-
rum steht zu Beginn des ersten Journals wohl auch die ungewohnte
Widmung: »Fiir den, den’s angeht«:** Die Texte richten sich an diejeni-
gen Rezipienten, die sich davon irritieren lassen, sich auf diese Weise an-
gesprochen fithlen und sich letztlich auf den Text einlassen, indem sie
auf Formsuche gehen.

2, 2.3
Der Leser als Narziss zweiter Ordnung
Die Néhe zu dem, was oben, im Kapitel V, 1., in theoretischer Hinsicht
zur Kunst ausgearbeitet wurde, geht aber noch wesentlich weiter. Die
Auffassung, dass die Kunst nicht einfach Welt affirmieren und damit

gleichsam konservieren soll, sondern problematisierend wirke, teilt auch
Handke:

»Als wire das Leben ohne die Kunst nur ein tiglich sich wiederholender Fort-
setzungsroman, e¢in Leben wie das des Zuhorers einer Schlagersendung: er war-
tet jeweils noch das néchste Lied ab, und dann noch eines, und dann noch eines,
und schliesslich war er bis zum Ende dabei (die Kunst aber erhohte den
Schwierigkeitsgrad von Leben)«.”

288 Beide Zitate in P. Handke: Felsfenster, S.76 bzw. S.258

289 Ein Zitat von Friedrich Hélderlin, bei P. Handke: Bleistift, S.232 notiert.
290 P.Handke: Bleistift, S. 56 (Hervorhebung im Original).

291 P.Handke: Felsfenster, S.255.

292 P.Handke: Gewicht, S.9.

293 P.Handke: Bleistift, S. 84f.

242

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Die Kunst wird in diesem Zitat von der Unterhaltung getrennt, was wie-
derum gut an systemtheoretische Uberlegungen zu dieser Problematik
angeschlossen werden kann.** Kunst und Unterhaltung gleichen sich
nach Luhmann insofern, als sie beide doppelseitige Objekte herstellen,
die auf ihrer >Innenseite< eine »Welt der Imagination«*”
damit die Rezipienten auf den Beobachtungsmodus zweiter Ordnung len-
ken. Der Unterschied liegt im Weltbezug: Unterhaltung inszeniert eine
Welt, die zwar klar fiktional gekennzeichnet ist, die aber trotzdem noch
viele Gemeinsamkeiten mit der >realen< Welt aufweist. Letztere wird da-
bei gleichsam als Folie fiir die Inszenierung von fiktionaler Welt verwen-
det, wobei die Unterscheidung von Information und Mitteilung keines-
falls erscheinen darf: Der Autor tritt, um die beabsichtigte Erzeugung von
Spannung nicht zu gefihrden, ganz hinter das Unterhaltungsobjekt (den
Text, den Film, etc.) zuriick. Nur der Informationsaspekt ist von Belang.
Dieser wird an Personen entfaltet, die dann im Hinblick auf ihre Motive
und ihr Erleben — also im Beobachtungsmodus zweiter Ordnung — beob-
achtet werden konnen. Riickschliisse auf einen selber sind moglich, aber
fakultativ. In der Unterhaltung wird also genau so beobachtet, wie es in
der realen Welt auch geschieht, denn — und dies ist ein zentraler Punkt —
die reale Welt wird nicht in Frage gestellt. Kunst hingegen problemati-
siert die reale Welt, indem sie eine eigene, auf der Thematisierung der
Differenz von Information und Mitteilung beruhende Welt einfiihrt, die
als »demonstrativ unwahrscheinlicher Sachverhalt«**® dennoch in der rea-
len Welt moglich ist — und die gerade darum etwas aussagt iiber sie. Die
im Beobachtungsmodus zweiter Ordnung engagierten Rezipienten wer-
den auf diese Weise dazu angehalten, Riickschliisse auf ihre je eigene
reale Welt zu ziehen. Kunst bietet damit eine exklusive Beobachtungspo-
sition an, die Beobachtung und Infragestellung der realen Welt und, weil
die Rezipienten Teil dieser realen Welt sind, auch Selbstbeobachtung und
Selbsthinterfragung erlaubt.””” Denn Kunst gibt einem »etwas zu beden-

inszenieren und

294 Vgl. zu diesem Abschnitt Niklas Luhmann: Die Realitdt der Massenme-
dien, 2. erw. Aufl. Opladen 1996, S.96ft.

295 N.Luhmann: Massenmedien, S.99.

296 N.Luhmann: Kunst, S.248.

297 Vgl. dazu auch den folgenden Ausschnitt aus Handkes viel zitiertem El-
fenbeinturm-Aufsatz: »Ich erwarte von einem literarischen Werk eine
Neuigkeit fiir mich, etwas, das mich, wenn auch geringfiigig, dndert, et-
was, das mir eine noch nicht gedachte, noch nicht bewusste Moglichkeit
der Wirklichkeit bewusst macht, eine neue Moglichkeit zu sehen, zu spre-
chen, zu denken, zu existieren. Seitdem ich erkannt habe, dass ich selber
mich durch die Literatur habe dndern konnen, dass mich die Literatur zu

243

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

ken« und fordert einen auf, »in Frage zu kommen«.”® Dieser wichtige
Aspekt der Moglichkeit von Selbstbeobachtung in der Kunst, die Handke
verschiedentlich betont und die im Einklang steht mit dem im Kapitel V,
1.6. herausgearbeiteten Wesenszug der Kunstkommunikation, sich in
besonderer Weise an psychische Systeme zu addressieren, wird im fol-
genden Zitat deutlich:

»Halt gegen die emporende Selbstgefilligkeit der Text- und Geschichten- und
Romanhersteller immer den preisgegebenen, sich preisgebenden, nicht anders
konnenden, aber doch etwas konnenden und dabei doch nie nur sich bespie-
gelnden, sondern auch den andern ihr Spiegelbild ermdglichenden sogenannten
»Narziss< hoch! Sein anderer Name ist Prometheus, Atlas, Sisyphos, Ixion, Tan-
talos, Johann Wolfgang Goethe, Franz Kafka«.*’

In diesem Zitat wird der immer wieder gegen Handke erhobene Nar-
zissmus-Vorwurf’” in ganz neues Licht geriickt. Der Kunstproduzent als
Narziss ergotzt sich dabei an seinem Spiegelbild — er kann gar nicht an-
ders. Doch weil dieser Prozess des Sich-Selber-Bespiegelns in Formen
des Kunstwerks gespeichert ist, ermoglicht er dem Kunstrezipienten ei-
nen eingehenden Blick darauf.*®' Durch das narzisstische >Sich-Vorwa-

gen™ wird der Kunstproduzent beobachtbar, und weil der Kunstrezi-

einem andern gemacht hat, erwarte ich immer wieder von der Literatur
eine neue Moglichkeit, mich zu @ndern, weil ich mich nicht fiir schon end-
giiltig halte« (Peter Handke: »Ich bin ein Bewohner des Elfenbeinturms,
in: Ders., Prosa, Gedichte, Theaterstiicke, Horspiel, Aufsitze, Frankfurt/
M. 1969, S.263-272, hier 263f.; Hervorhebung im Original).

298 Beide Zitate in P. Handke: Unterwegs, S. 88 bzw. S.83.

299 P.Handke: Bleistift, S.45.

300 Vgl. vor allem Manfred Durzak: Peter Handke und die deutsche Gegen-
wartsliteratur. Narziss auf Abwegen, Stuttgart u.a. 1982, hier besonders
S. 26ff.

301 Vgl. auch folgende Passage aus dem Elfenbeinturm-Aufsatz: »Ich habe
keine Themen, iiber die ich schreiben mdochte, ich habe nur ein Thema:
Uber mich selbst klar, klarer zu werden, mich kennenzulernen oder nicht
kennenzulernen, zu lernen, was ich falsch mache, was ich falsch denke,
was ich unbedacht denke, was ich unbedacht spreche, was ich automatisch
spreche, was auch andere unbedacht tun, denken, sprechen: aufinerksam
zu werden und aufimerksam zu machen: sensibler, empfindlicher, genauer
zu machen und zu werden, damit ich und andere auch genauer und sensi-
bler existieren konnen, damit ich mich mit anderen besser verstidndigen
und mit ihnen besser umgehen kann« (P.Handke: Elfenbeinturm, S.270.
Hervorhebungen von mir).

302 Vgl. P.Handke: Phantasien, S. 66.

244

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

pient sich im Klaren dariiber ist, dass er hierbei einen Beobachter beim
Beobachten beobachtet, ermdoglicht dies Riickschliisse auf sich selber,
wie Handke formuliert: »Wenn ich von mir selber schreibe, so in meinen
Strukturen, und die das lesen, finden dabei, in den Bildern, sich
selber«’*” Im Fremdbeobachten wird also ebenfalls >narzisstisches<
Selbstbeobachten méglich oder gar forciert’™ — gewissermassen ein Nar-
zissmus zweiter Ordnung — und dies nur dank dem sich seinem narzissti-
schen Dringen hingebenden Kunstproduzenten, der tiber seine eigene In-
trospektion eine solche auch den Rezipienten erméglicht.*®® Ein Selbst-
beobachten, das letztlich konstruktivistisch konturiert ist, wenn Handke
festhilt: »Du kannst nur von innen dazulernen; das Aussere ist blosser
Anstoss«.® Da ja aus dem Beobachten eines Beobachters immer auch
die Erkenntnis tiber unseren eigenen, prekédren — weil paradoxen — Um-
gang mit Welt resultiert, was durchaus zu Verunsicherung oder zumin-
dest zu Unruhe fithren kann, erh6ht also die Kunst tatsdchlich den
»Schwierigkeitsgrad von Leben«.’”” Sie erreicht dies {iber das »Zerbre-
chen aller endgiiltig scheinenden Weltbilder«,*® wie Handke bereits in
seinem Elfenbeinturm-Aufsatz festhilt bzw. fiir Literatur fordert. Damit
ist wie bei Luhmann auch bei Handke der »Ort der Literatur [...] das Pa-
radox: d.h., der Ubereinkunft wird entgegengehalten, wie es sich wirklich
verhilt [...]«.*” Statt also die Welt abzubilden oder zu kritisieren, wird
ihre Kontingenz aufgedeckt, die Tatsache, dass sie konstitutiv unbeo-
bachtbar ist. Der Kiinstler ist nun aber »das Symbol [dieses] menschli-

303 P.Handke: Felsfenster, S.441 (Hervorhebung im Original).

304 Ahnlich argumentiert auch Stephanie Hammer, allerdings ohne die kon-
struktivistische Komponente dieser Narzissmus-Konzeption zu sehen (vgl.
Stephanie Hammer: »Spiel und Spiegel. Autor und Leserin. Peter Hand-
kes »Gewicht der Welt«, in: Donald George Daviau [Hg.], Osterreichi-
sche Tagebuchschriftsteller, Wien 1994, S.151-169, hier vor allem
S.160ff.).

305 Ein Beispiel fiir dieses Selbstbeobachten im Fremdbeobachten gibt Hand-
ke selbst, wenn er iiber sich als Rezipienten von Karl Philipp Moritz re-
flektiert: »Ich hitte sonst nicht weiter zu schreiben gewagt, so durchschaut
hat mich Moritz in sich« (Peter Handke: »Der Selbstmassregler — Zu Karl
Philipp Moritz«, in: Ders., Miindliches und Schriftliches. Zu Biichern, Bil-
dern und Filmen 1992-2002, Frankfurt/M. 2002, S.37-38, hier S.38 [Her-
vorhebung von mir]).

306 P.Handke: Unterwegs, S.434.

307 P.Handke: Bleistift, S. 85.

308 P.Handke: Elfenbeinturm, S.264.

309 P.Handke: Phantasien, S.83.

245

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

chen Scheiterns — immerhin das durchsichtigste und das klarste«.’'* Denn
an Stelle der Welt kénnen Formen beobachtet werden, die durch die un-
verschriankte Beobachtung eines einzelnen Beobachters (Kiinstlers) her-
gestellt worden sind. Nach Luhmann ist es genau »diese Moglichkeit, ein
Beobachtetwerden zu erzeugen, mit der der Kiinstler sein Werk von sich
selbst ablost. Denn er selbst kann nicht (oder nur mit unertriglichen
Vereinfachungen) beobachtet werden.«’'' Die von ihm generierten For-
men miissen dabei zwingend als konstruiert und beobachterabhéngig ver-
standen werden — genau wie die >reale Welt< selber auch. In diesem Sin-
ne ist Handke beizupflichten, wenn er, wiederum nah an der System-
theorie argumentierend, meint: »Ich will erreichen, dass ich dir mit mir
meine Welt, eine Welt, die Welt zeige!«312 Diese mittels kiinstlerischer
Tatigkeit erzeugte Welt steht zwischen dem Produzenten und dem Rezi-
pienten und bringt beide als Beobachter in Beziehung zueinander: »Das
Reich der Literatur ist das Zwischenreich: nicht ich, nicht du, sondern das
Dazwischen, als Reich; nicht dieser Ort und jener, sondern der Bereich
dazwischen; nicht diese Zeit und jene, sondern die Erzihlzeit — die Zwi-
schenzeit«.’" Als kommunikatives >tool< zwischen »ich« und »du« ge-
fasst, erfiillt dieses »Reich der Literatur«, die imaginidre Welt des Kunst-
werks, genau die Bedingung der strukturellen Kopplung zwischen
Bewusstsein und Kommunikation, die laut der Luhmann’schen System-
theorie Kunst leistet. Und es zeigt sich derart geeignet, 6kologische
Kommunikation zu gestalten, da diese in besonderer Weise auf die Auf-
merksamkeit und Selbstreflexion des Bewusstseins angewiesen ist.

Bis hierher habe ich in meiner poetologischen Lektiire von Handkes
Journalen, die ich als erhellende literaturtheoretische Kommentare auf

310 P.Handke: Felsfenster, S.303.

311 N. Luhmann: Kunst, S.123 (im Original zum Teil kursiv gesetzt). — Auf
die hier unbedingt notwendige Differenzierung zwischen einer >narzissti-
schen Person< und »narzisstischer Literatur< weist auch Thomas K. Thorn-
ton: Die Thematik der Selbstausloschung und Selbstbewahrung in den
Werken von Peter Handke, Frankfurt/M. u.a. 1983, S. 12f. hin. — Die fiinf
Journale sind damit meines Erachtens durchaus auf >Handke« riickbezieh-
bar, aber nur dann, wenn mit dem Autor die in der Kommunikation gene-
rierte Adresse und nicht seine Psyche gemeint ist, wie dies oft félschli-
cherweise getan wird (so etwa bei Stefan H. Kaszynski: »Aphorismus als
Lebenshaltung. Zu Peter Handkes Journalbuch >Am Felsfenster mor-
gens«, in: Alo Allkemper/Norbert Otto Elke [Hg.], Literatur und Demo-
kratie. Festschrift fiir Hartmut Steinecke zum 60. Geburtstag, Berlin 2000,
S.273-283); vgl. zu diesem Aspekt auch oben die Kap. III, 1.3. und V, 1.3.

312 P.Handke: Bleistift, S. 181.

313 P.Handke: Felsfenster, S.113.

246

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

sein Werk und sein Schreiben verstehe, den wichtigen Stellenwert her-
ausgearbeitet, den beide Umweltrelationen der Literatur, die Natur wie
auch die menschliche Psyche, in Handkes Kunstkonzeption einnehmen.
Die Natur und (vor-)stiadtische wie auch urspriinglichere Landschaften
riicken dabei in motivischer Hinsicht zunehmend ins Zentrum der Hand-
ke’schen Literatur der letzten zwei Dekaden. Sie werden aber von ihm,
wie gesehen, nicht als mimetische Abbildungen der >realen Welt« inten-
diert, sind auch angesichts der Tatsache, dass er stark auf die Existenz
der >Natur da draussen< baut und vertraut,*'* im Sinne seiner Literaturauf-
fassung und in Anlehnung an Paul Cézanne als reine »Konstruktionen
und Harmonien parallel zur Natur«’" zu verstehen. Gleichzeitig wird die
grundsitzliche Moglichkeit solcher Konstruktionen durch das kiinstleri-
sche Bewusstsein — und damit die Literatur insgesamt — bestdndig hinter-
fragt, kommentiert und in immer neuen Versuchen der Umsetzung voran-
getrieben. Sie liegen darauf den beteiligten Beobachtern — dem Autor
genauso wie dem Leser — vor: als Angebote, sich und die eigene Art des
Beobachtens im Beobachten zu befragen. Das Resultat eines solchen
Versuches, Handkes grosses Epos Mein Jahr in der Nimandsbucht, soll
im Folgenden auf seine okologische Dimensionen hin beobachtet
werden.

2.3
»Es drangt mich, damit einzugreifen in meine Zeit« -
Peter Handkes -okologische Poetik« in
»Mein Jahr in der Niemandsbucht«

Auch in Handkes bisher umfangreichstem Erzdhlwerk, seinem von der
Forschung als »opus magnum«’' betitelten Mein Jahr in der Niemandis-

bucht — Ein Mdrchen aus den neuen Zeiten®’ von 1994, ist es ein Dich-

314 Vgl. dazu folgendes Zitat aus der Kafka-Preisrede: »Es gibt die Jahreszei-
ten. Die Natur isz. Die Kunst ist« (Peter Handke: »Rede zur Verleihung
des Franz-Kafka-Preises«, in: Ders., Das Ende des Flanierens, 2. Aufl.
Frankfurt/M. 1982, S.156-159, hier S. 158 [Kursivierung im Original]).

315 Derart zitiert der Ich-Erzihler von Handkes Lehre der Sainte-Victoire den
franzosischen Maler (vgl. Peter Handke: Die Lehre der Sainte-Victoire,
Frankfurt/M. 1984, S.62 [Hervorhebung von mir]).

316 Jirgen Egyptien: »Peter Handke und das Heilige«, in: Wolfgang Braun-
gart/Manfred Koch (Hg.), Asthetische und religiose Erfahrung der Jahr-
hundertwenden III: um 2000, Paderborn u.a. 2000, S. 145-158, hier S. 154.

317 Peter Handke: Mein Jahr in der Niemandsbucht — Ein Mérchen aus den

247

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

ter, der zwischen Schreiben und Scheitern, zwischen Individualitit und
Gesellschaft hin- und hergerissen ist und sich bei seinem Tun stark von
der unmittelbaren natiirlichen und kulturellen Umgebung leiten l4sst. Auf
iiber tausend Seiten’® schildert der Ich-Erzéhler Gregor Keuschnig,
Osterreichischer Schriftsteller, ein Jahr seines Lebens und Wohnens in ei-
nem Pariser Vorort. In die detailreiche Schilderung dieses Jahres ist ei-
nerseits die ausgiebige Reflexion des Erzihlprozesses eingebettet, womit
die Poesie auch gleich Poetologie wird. Dieser prisentiert sich als eng an
die Natur gekniipft, ist von einer spezifischen Aufmerksamkeit ihr gegen-
iber geprigt und schafft derart unzihlige Naturbilder. Andererseits tritt
zur Erzéhlung die Suche nach dem physischen Ort des Erzdhlens, nach
den materiellen Bedingungen des Schreibens, was in umfangreichen Pas-
sagen verhandelt wird. Das in den Journalen angelegte poetologische
Programm, das sich dem Erzdhlen von Landschaften, der Versicherung
des eigenen Ortes sowie der grundsitzlichen Introspektion des Bewusst-
seins und der Reflexion von Erzdhlméglichkeiten widmet, findet hier
also gewissermassen seine Realisierung.

Der Text versammelt eine grosse Zahl jener Elemente, die in der For-
schung gemeinhin und traditionellerweise als charakteristisch fiir 6kolo-
gisch orientierte Literatur gehandelt werden®”’ — womit er gleichsam pa-
radigmatisch fiir diese Literatur genommen werden konnte. So ist die
erzihlte Welt geographisch genau verortbar und damit an die Tradition
des Nature Writing anschliessbar. Gleichzeitig entzieht sich der Text aber
auch der problematischen Funktion der Représentation, indem er im Un-

neuen Zeiten, Frankfurt/M. 1994 (wird im Folgenden mit der Sigle NB di-
rekt im Fliesstext zitiert).

318 Es ist festzuhalten, dass die hohe Seitenzahl, die wohl auch die Stellung
des Textes innerhalb des Gesamtwerks markieren soll, nur dank eines schr
grossziigigen Satzes zustande kommt. Moglicherweise miisste mittlerwei-
le Der Bildverlust als Handkes umfangreichster Text gelten, auch wenn
dieser nicht die gleiche Seitenzahl erreicht (aber auch wesentlich enger
gesetzt ist) (vgl. Peter Handke: Der Bildverlust oder Durch die Sierra de
Gredos, Roman, Frankfurt/M. 2002).

319 Siehe dazu die Ausfiihrungen in A.Goodbody: Einfiithrung, besonders
S.211f; 1. Cella: Kulisse; Armbruster/Wallace: Introduction; St. Rosendale:
Greening; Ch. Glotfelty: Introduction, S.xv-xxxii; Morris-Keitel/Nieder-
meier: Okologie, S.1-5; H. Zapf: Okologie, besonders S.53-68; M. Gstei-
ger: Kampf, S.101-112. — Dass in diesen nicht unproblematischen Auf-
stellungen nicht selten von relativ unspezifischen Konzepten von Oko-
logie ausgegangen wird und auch die Kategorienbildung im Hinblick auf
eine »6kologische Literatur< nicht immer geniigend prézise reflektiert sind,
habe ich im ersten Kapitel dieser Arbeit herausgestellt.

248

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

tertitel als Mérchen deklariert ist, die darin dargestellte Natur passagen-
weise animistische, dem vorherrschenden rationalen Denken entgegenge-
setzte Ziige triigt und damit auch iiber eine eigene Stimme verfiigt.””® Der
Text trigt der Singularitit der Einzelphdnomene Rechnung, indem oft
praziseste Naturbeobachtungen gestaltet werden, diese aber immer in den
Zusammenhang eines grésseren Kosmos — des Vorortes oder aber des
ganzen Planeten — eingebettet sind. Ein schones Beispiel fiir diese minu-
tiose, an Adalbert Stifter gemahnende Beobachtung des Kleinen bei
gleichzeitiger Einbettung in einen grosseren Zusammenhang findet sich
in jener Passage, in der sich die genau beobachteten Steinquader der Vor-
stadthduser unvermutet zu einem ganzen Planeten dehnen. Es lohnt sich
ein langeres Zitat:

»Je mehr ich mich den Steinen des Vorstadthauses niherte, oft mit der Nase an
sie stossend, und sie musterte, desto handgreiflicher hatte ich an dieser einen
Sache einen ganzen Planeten vor mir, so wie vor sehr langem an einem Tropfen
Regens in einem gelbbraungrauweissen Wegstaub, woran mir in der Kindheit
zum ersten Mal die Welt aufgegangen ist. Und das war kein fremder Planet,
sondern hier, die Erde, und eine durch und durch friedliche. In #dhnlicher Weise
wolbte jetzt in dem Baustein sich ein Krater, zum Betupfen frisch mit einer Fin-
gerkuppe, spitzten sich Grate zu, wurde der Betrachter, indem er sich im
Wimpernabstand dariiberbewegte, bei dem kaum merklichen Dahinrollen der
Verwitterungsteilchen, iiberrieselt von Geborgenheit, lebte das hintersinnige
Leuchten in den ausgebuchteten Riandern der heimischen Hohlwege neu auf. Zu
dieser Erde im kleinen gehorte, dass sie mit dem Hinschauen sich als bevolkert
erwies, wenn auch nur von einem stecknadelkopfgrossen Tierchen hier an ei-
nem Faden von einer Klippe héngend, und einem flirrenden Etwas, einzeller-
haft, am Gegenhang, jenseits der sieben Gebirgsziige, beide zusammen an Ro-
binson und Freitag erinnernd« (NB, S.303f.).

Diese Textstelle zeigt auf, wie dem Ich-Erzéhler im genauen Beobachten
und Versunken in seine Anschauung die ihn umgebende Welt heimisch
und, in Anlehnung an die Etymologie von Okologie, gewissermassen
wohnlich wird; sie wird ihm zu seiner Welt, von ihm erfahren, erlebt,
entdeckt. Die Textstelle macht dartiber hinaus die im Ecocriticism immer
wieder betonte Idee der Kultur (hier: das Vorstadthaus) als Verldngerung
und Metamorphose der Naturgeschichte (hier: die Naturressource »Stein¢
mit ihren Mikororganismen) besonders deutlich.*

320 Vgl. etwa die Wiederkehr der Toten in Form von Fliegen oder Weidekitz-
chen (NB, S.416f. und S.429) oder die personifizierte Stille (NB, S.718).

321 Vgl. dazu etwa H. Bohme: Kulturgeschichte, hier besonders S.128-131. —
In dieser Textstelle ldsst sich schliesslich auch Handkes selbstzitierendes

249

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Weiter ist die Geschichte der Menschheit klar in die Naturgeschichte, de-
ren grosses Verinderungspotential betont wird,* eingebettet oder ihr so-
gar untergeordnet. Dies zeigt sich beispielsweise darin, dass vom Biirger-
krieg in Deutschland, der wihrend des geschilderten Jahres ausbricht und
gegeniiber den (Natur-)Skizzen aus der unmittelbaren Umgebung keine
allzu deutliche Kontur gewinnt, eher beildufig erzédhlt wird. Hinzu kommt
insgesamt eine verantwortungsvolle, ja geradezu andichtige Grundhal-
tung des Menschen der natiirlichen Umwelt gegeniiber, die als ethische
Ausrichtung dem Text gleichsam eingeschrieben ist, wenn etwa der Er-
zdhler in seiner »Geschichte mit den Pilzen der Bucht« (NB, S.864)
grosse Achtung und Respekt vor diesen »unbezihmbar[en], selbst heut-
zutage unpflanzbar[en]« (NB, S.881) Wesen bekundet und in seiner ei-
genen Pilzsuche dementsprechend voller Wertschétzung verfihrt.*”

Schliesslich wiren an Merkmalen, die immer wieder als charakteris-
tisch fiir 6kologisch orientierte Literatur genannt werden und die in der
Niemandsbucht in der einen oder anderen Form gestaltet sind, noch zu
nennen: Die Konzeption einer prozessual-offenen Literatur, die im Text
bestimmend ist; die Dominanz einer zyklischen Zeitauffassung; ein
»ganzheitliches Denken«, das zum Ausdruck gebracht wird; Reflexionen
tiber Minderheiten-Problematik und tiber Zentrums-Peripherie-Konstella-
tionen; die Verteidigung dsthetischer, ethischer und individueller Werte
gegeniiber 6konomischem Zweckdenken; die Hervorhebung von Rand-
bereichen, Schwellenrdumen und Nischen; sowie das Bestreben, den
Geist-Natur-Dualismus zu tiberwinden.”**

Waihrend der Text also eine ganze Reihe von Elementen >dkologi-
scher Literatur< evoziert, scheint die Darstellung einer eigentlichen »6ko-
logischen Krise« zu fehlen. Bei niaherer Betrachtung zeigt sich diese aber

und nicht selten auch (selbst-)ironisch gewendetes Schreibverfahren er-
kennen, wenn die Bilder von den Regentropfen im Wegstaub oder von
den heimischen Hohlwegen, die in zahlreichen seiner Biichern gestaltet
sind, erwihnt werden.

322 Dies schliesst auch grossere Umwandlungen in der ndheren Umgebung
ein, in der einerseits ein selbst den Geologen unerklérliches Erdbeben zu
verzeichnen ist (vgl. NB, S.761), in der andererseits eines Tages ein neuer
Vulkan ausbricht — wiederum »zum Staunen der Geologen« (NB, S.786).

323 Diese Grundhaltung wird auch in der Episode deutlich, in der sich der Er-
zihler klar von seinen Nachbarn distanziert, die ihren Garten mit unzihli-
gen ldirmenden Maschinerien traktieren und der Natur und Umwelt wenig
Respekt entgegenbringen (NB, S. 800ff., vor allem S. 806ff.).

324 Viele der genannten Aspekte finden sich nicht nur in der Niemandsbucht,
sondern koénnen auch als charakteristisch fiir Handkes Gesamtwerk ge-
nommen werden.

250

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

durchaus, wobei sie allerdings nur in wenigen Halbsdtzen und Bildern
gestaltet ist und daher eher als Ahnung denn als tatsdchlich im erzéhlten
Universum wahrgenommene Bedrohung vermittelt wird. So heisst es
etwa: »[...] und der Olfilm manchmal oben auf dem Gewisser kam viel-
leicht nur vom faulenden Holz [...]« (NB, S.830f.), oder dann triiben an
anderer Stelle unvermittelt Bomberschatten das Schreibpapier.””® Hinzu
kommen einige weitere, eher noch vager gehaltene Hinweise, wie: »Aber
das war ein Jahr, in dem mehr und mehr junge Frauen umherirrten [...]«
(NB, S.853). Der Text schldgt damit nicht den Weg ein, die Umweltver-
schmutzung, das Waldsterben oder das Ozonloch auf breitem Raum dar-
zustellen und einen Problemaufriss der okologischen Krise zu liefern.
Vielmehr konzentriert er sich auf die Darstellung der nur vermeintlich
schon restlos bekannten Welt gewissermassen vor der Haustlir und 14dt
zu einer anderen, von Genauigkeit, Langsamkeit und Respekt geprigten
Sichtweise ein, die die Besonderheit und auch die Schonheit des Alltigli-
chen herausstellt, wie noch zu zeigen sein wird.

Im Folgenden sollen nur die zwei grundlegenden Aspekte genauer
behandelt werden, die oben als die beiden Umweltrelationen der Gesell-
schaft bezeichnet wurden und deren Betrachtung im Rahmen einer sys-
temtheoretisch argumentierenden okologischen Lektiire unabdingbar
sind. Einerseits soll also die Umweltrelation >Natur¢, andererseits die
Umweltrelation >Mensch« ins Auge gefasst werden. Beide Relationen in-
terferieren in der Position des Beobachters, hier also in der Person des
Dichters Gregor Keuschnig, und tiberkreuzen sich in einem Schreiben,
das sowohl die »Natur< — die physikalische Welt der Niemandsbucht — als
auch den »Menschen« — das Bewusstsein des Protagonisten — gesellschaf-
tlich kommunizierbar machen will.

2. 3.1
Von der Suche nach dem eigenen Ort
in der Nachfolge Thoreaus
Mein Jahr in der Niemandsbucht ist zuallererst ein Bericht iiber den
Riickzug aus der Offentlichkeit — der Gesellschaft — in das ganz Private
der personlichen Existenz: den eigenen Wohn- und Lebensraum. Der
Protagonist Keuschnig zieht sich nach Jahren in Metropolen, in denen er

325 Vgl. NB, S.207. — Die tkologische Krise und andere Aspekte der Weltge-
schichte sind damit durchaus présent in der Niemandsbucht, wenn auch
weniger augenfillig, als in anderen >dkologischen« Texten, und es kann
deshalb in Bezug auf die Niemandsbucht nicht unbedacht von »illusori-
sche[r] Vorort-Idylle« und »konfliktlose[r] Umgebung« gesprochen wer-
den, wie dies M. Tabah: Utopie, S.119 tut.

251

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

sich immer stirker von »Ortsschwund, oder Raumentzug« (NB, S.291)
bedroht fiihlt, in ein neuerworbenes Haus in einem als Bucht erlebten
Vorort von Paris zurtick, wo er nach dem Auszug seiner Frau und seines
Sohnes bald schon ganz alleine lebt. Das Wohnen versteht er fortan als
eine aktive Tatigkeit, die zu einer seiner beiden Hauptbeschéftigungen
wird.**® Die andere ist unmittelbar daran gekniipft und betrifft sein Pro-
jekt, ein Jahr lang nichts als seine Umgebung zu erzdhlen — und damit
kommunikativ verfiigbar und &ffentlich zu machen.*”” Denn »[k]aum et-
was von dem, was in der Waldbucht das Jahr iiber geschah, kam an die
Offentlichkeit [...].« (NB, S.937). Zwar werden in den Ablauf des Jahres
auch die Geschichten von Keuschnigs Ex-Frau, fiinf Freunden und sei-
nem Sohn — allesamt unterwegs auf Reisen — eingewoben, das Hauptau-
genmerk liegt aber doch auf der Umgebung, die erz&hlt wird (und wohin
die Nachrichten der Reisenden gelangen, die sich schliesslich am Ende
des Textes auch selbst da einfinden), und auf der Reflexion dieses Erzéh-
lens und des dieses Erziihlen hervorbringenden Bewusstseins.*”® Der Text
ist auf diese Weise durch die bei Lyotard zentral gesetzte Opposition von
»Privatheit/Offentlichkeit« — oder systemtheoretisch formuliert: Bewusst-
sein und Kommunikation — strukturiert und entwickelt sein erzihleri-
sches Programm aus ebendieser Differenz.

In beiden Tatigkeiten, dem ganz bewussten Wohnen sowie dem Be-
obachten und Aufzeichnen seiner Umgebung — und vor allem auch in ih-
rer Kombination — gleicht die Figur von Keuschnig in frappanter Weise
dem US-amerikanischen Schriftsteller und Naturphilosophen Henry Da-
vid Thoreau, was die Forschung bisher nicht erkannt hat. Thoreau ver-
brachte auf der Suche nach einem erfiillten, nicht von Lohnarbeit und ge-
sellschaftlichen Zwingen geprigten Leben ab 1845 knapp zwei Jahre in
einer einfachen Blockhiitte am Walden Pond in Concorde, Massachu-
setts, und hat seine Naturbeobachtungen und philosophischen Reflexio-

326 Vgl.: »[...] und stellte mir vor, ab dem Einzug wiirde ich auf unabsehbare
Zeit nur noch wohnen, und das sah ich als eine Tatigkeit, welche mich
ganz ausfiillte« (NB, S.714).

327 Dieses Vorhaben erinnert an die dialogische Erzdhlung Des Vetters Eck-
fenster von E. T. A. Hoffmann (1822), worin ein Marktplatz durch das
Jahr zur >Hauptperson«< genauster Beobachtungen avanciert, oder den da-
durch inspirierten Film 7Tishe! von Victor Kossakovski (Russland 2002),
der dokumentiert, was wihrend eines Jahres vor einer St. Petersburger
Wohnung geschieht.

328 Auch die bewusst betriebene Ausklammerung der » Weltgeschichte« (NB,
S.734) unterstreicht die Wichtigkeit der unmittelbaren Umgebung und des
Privaten fiir dieses Schreibprojekt.

252

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

nen in detailreichen Journaleintrigen und dem spiter zum Kult-Buch
avancierten Walden — or Life in the Woods™ festgehalten. Die Parallelen
zwischen Handkes Protagonisten (wie auch dem Autor Handke selbst)
und Thoreau sowie zwischen den Werken Niemandsbucht und Walden
sind zahlreich und augenfillig und wiirden eine ausgiebige vergleichende
Lektiire lohnen. Angemerkt seien hier lediglich folgende Aspekte, die in
beiden Werken eine prominente Rolle spielen: Intensivste Naturbeobach-
tungen gepaart mit ebensolcher Introspektion der Protagonisten; tiefge-
hende Auseinandersetzung mit dem eigenen Ort und dem Auf-der-Welt-
Sein;** zeitlich begrenzter Aufenthalt an einem Ort im Wald oder in
Waldnihe, gekoppelt mit ausgedehnten Spaziergingen und Wanderun-
gen;”' die Nihe eines Sees, der intensiv erlebt und erkundet wird; aus-
fithrliche Schilderung der Nahrungssuche bzw. -gewinnung; fast schon
symbiotische Ndhe zu Tieren; Reflexionen, die den Sinn des Lebens und
ein »gegliicktes« Leben betreffen; Korrespondenzen und Fremdheitserfah-
rungen in der Natur; Ndhe und Wichtigkeit einer nahen Eisenbahn und
ihres Trassees; der Aufenthalt in einer nur vermeintlichen »Wildnis¢, die
vom Menschen bereits eingeholt ist; Uberlegungen zur Lohnarbeit und
zum Gelderwerb; Kombination von Journalaktivitit und Prosa-Textar-
beit; auf wenige Personenkontakte beschrinktes Sozialleben; das Schrei-
ben in freier Natur; das frugale und von Bescheidenheit gekennzeichnete
Leben; ein Dasein auf der Schwelle zwischen Natur und Zivilisation; so-
wie die an der Natur festgemachten Zeitenldufe.

Fast ohne jeglichen menschlichen Kontakt und gleichsam auf den
Spuren von Thoreau geht auch der Ich-Erzihler Keuschnig daran, Haus,
Garten und die ndhere Umgebung zu erforschen und in minutiésen Beob-
achtungen festzuhalten. Er ist also damit beschéftigt — ganz im Sinne der
etymologischen Bedeutung von >Okologie< — die »wohnliche Einrich-

329 Vgl. Henry David Thoreau: Walden — oder Leben in den Wildern, aus
dem Amerikanischen von Emma Emmerich und Tatjana Fischer, Vorwort
von Walter E. Richartz, Ziirich 1979. — Vgl. zum Stellenwert von Tho-
reaus Werk und Person im Ecocriticism oben, Kap. I, 1.

330 Zur Wichtigkeit und Bedeutung der Niemandsbucht als Ort, vgl. auch Ste-
fan Alker: Entronnensein — Zur Poetik des Ortes. Internationale Orte in der
osterreichischen Gegenwartsliteratur. Thomas Bernhard, Peter Handke,
Christoph Ransmayr, Gerhard Roth, Wien 2005, S.52-62.

331 Zum bei Handke wichtigen Motiv des Spazierens, vgl. folgende aktuelle
Studie: Volker Georg Hummel: Die narrative Performanz des Gehens. Pe-
ter Handkes »Mein Jahr in der Niemandsbucht« und »Der Bildverlust« als
Spaziergingertexte, Bielefeld 2007.

253

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

tung«*** seiner ganz personlichen (Um-)Welt zu erkunden.**® Dabei wird
sein Tun begleitet von Introspektion und Selbstbeobachtung, womit das
Erforschen und Wahrnehmen der Umwelt gleichzeitig zur Auseinander-
setzung mit der eigenen Identitit, dem Bewusstsein und dem eigenen
Platz in der Welt gerdt — und damit auch zur Auseinandersetzung mit je-
nen »urspriinglich grundlegenden Fragen[, die zu] héren, dekonstruieren,
zergliedern und kritisieren« nach Lyotard unerlédsslich sind fiir das
Mensch-Sein.***

2.3.2
Der »Vogelschlafbaum«: Bild des gegliickten Wohnens

Die Realisierung eines gegliickten Wohnens und Lebens in der Gesell-
schaft, dem Keuschnig auf der Spur ist, wird in einem der schonsten Bil-
der des Textes, dem leitmotivisch immer wieder skizzierten »Vogel-
schlafbaum« festgehalten, der auch in anderen Werken Handkes sehr
prisent ist.*** In ihm vollzieht sich ein exemplarisches Zusammenleben
und Bewohnen, das trotz genauster Anschauung gleichwohl ritselhaft
bleibt und dessen Mysterium des Seinen-Platz-gefunden-Habens zwar
nicht erklirt, aber doch beschrieben werden kann, wie aus den beiden fol-
genden Zitaten deutlich wird:

»Und ehe ich wie iiblich nebenan ins »Café des Voyageurs« trat, blickte ich hin-
auf in die Platane, die den Spatzen am Platz in den Wintermonaten als Schlaf-
platz dient, seit all den Jahren derselbe Vogelschlafbaum, die Spatzen bleiben
wihrend der Nacht einzig in diesem, obwohl der Bahnplatz dichtgesdumt ist
von Biaumen und nicht weit hinter dem mit Linden bewipfelten Gleisdamm der
Hugelwald beginnt [...]. Jedenfalls habe ich noch nie in den anderen Béumen
des Platzes nachts einen einzigen Spatzen gesehen, oder nur kurz, augenblicks-
weise, weggejagt aus dem grossen Haufen nebenan, dem er die Ruhe storte«
(NB, S.57).

332 Luhmann 1998, S.129.

333 Dies erinnert stark an die Essay-Sammlung The Long-Legged House des
US-amerikanischen >Agrar-Poeten< Wendell Berry (Wendell Berry: The
Long-Legged House, Emeryville [CA] 2004).

334 ].-F. Lyotard: Oikos, S.51.

335 Beispielsweise in seinen Journalen, etwa in Gestern unterwegs, wo auf
der langen Reise rund um die Welt von Agypten bis Japan Spatzen und
ihre Schlafplitze stets prisent sind und dem Reisenden nicht selten zur
»Beheimatung« verhelfen (P. Handke: Unterwegs, S.73; vgl. weiter auch:
ebd., S.32; S.54; S.68; S.110; S.384 und passim).

254

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

»Tief in den Néchten kam es vor, dass sie, oder ein paar von ihnen, auch ohne
dass man unten in die Hiande klatschte, aufschwirrten aus ihrem Laub, welches
davon jdh auseinanderkrachte, und als ein Schwarm fliegender Fische hiniiber-
tauchten in eine der Nachbarkronen, allerdings jeweils zur baldigen Riickkehr,
jeder einzeln, in den Stammbaum; ebenso wurde keine der Neupflanzungen auf
dem Platz zu einer zweiten Schlafstelle; gerade, dass die dazugekommenen
Bambusstauden, tagsiiber, zum Schaukeln dienten« (NB, S.952).

Es ist ein Bewohnen, das gewissermassen symbiotische Ziige annimmt,
wenn die Spatzen mit ihrem Wohnbaum zu verschmelzen scheinen:

»Und an diesem Regenabend glinzte es durch den ganzen Baum von Nisse, so-
wohl an den gedrungenen Spatzenschnibeln als auch an den vorjahrigen,
schwarzgeschrumpelten Platanenkugeln, wobei allein die letzteren, hdngend an
ihren Féden, sich regten, schwankten, pendelten: Die Spatzen, selbst die auf den
diinnsten Zweigen, hielten dagegen ganz still, und hitte ich nicht gewusst, dass
sie da oben versammelt hockten, wiren ihre hellgrauen Leiber eins gewesen mit
den ihnen gleichformigen und gleichfarbigen Rindenflecken der Platane« (NB,
S.571).

Diese genauso von Staunen gepréigten wie augendffnenden Evokationen
eines Habitats der Vogelwelt und ihrer Bewohner finden ihre kongeniale
Parallele in den Arbeiten des franzosischen Fotografen Jean-Luc Mylay-
ne. In jedem seiner Werke, von denen jeweils nur ein Abzug existiert, ist
mindestens ein Vogel abgebildet, wobei sich Mylayne aber weit entfernt
von traditioneller Tierfotografie, der es um Portraits repriasentativer Indi-
viduen einer Spezies geht. Vielmehr zeigt Mylayne, der sich auf verbrei-
tete Arten wie Rotkehlchen oder Spatzen konzentriert, in seinen &sthe-
tisch oft sehr tiberraschenden und ungewohnten Aufnahmen die Vogel in
ihrem natiirlichen Umfeld, und zwar derart, dass die Beziehung des Indi-
viduums zu seiner Umgebung deutlich wird.**® Gleichzeitig fordern
Mylaynes Fotografien den Beobachter zur Selbstreflexion und damit zum
Beobachten seines Beobachtens heraus. Dies geschieht etwa in der Auf-

336 Oder auch die Beziehung des Kiinstlers zu den portritierten Vogeln, was
an folgende Passage aus Talbot Kellys Buch Bird life and the Painter er-
innert: »If we are to absorb birds as the Chinese artists did, we must begin
by sharing something with them, whether it is the plum blossom among
whicht the myna sits, or the trough of the sea that embowers the petrel [...]
The artist must see bird and environment, and the bird’s actions, as one
whole« (zitiert nach Peter Finke: »Landschaftserfahrung und Landschafts-
erhaltung. Pliddoyer fiir eine 6kologische Landschaftsésthetik«, in: Man-
fred Smuda [Hg.], Landschaft, Frankfurt/M. 1986, S.266-298, hier End-
note 17, S.297 [meine Hervorhebung]).

255

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

nahme No. 100, Octobre & Février 1993, D2', 50 x 50 cm, 19°° x 19783
in der einen ein Rotkehlchen vor weitem Hintergrund frontal anblickt
und zur Erwiderung des Blickes einlddt. Dem kommt man auch gerne
nach, bis man sich daran erinnert, »dass Vogel seitwirts sehen und nicht
mit beiden Augen zugleich etwas anschauen kdnnen, das sich unmittelbar
vor ihnen befindet«,”® womit man als Beobachter also gar nicht im
Blickfeld war und unweigerlich auf das eigene Beobachten zuriickgewor-
fen wird. In einem weiteren Beispiel, der Aufnahme No. 41, Avril Mai
1986, 100 x 100 cm,”™ die ich deshalb fiir die Titelgestaltung dieser Ar-
beit verwendet habe, weil sie — mit Spatz, Baum und Haus — gleichsam
als fotografische Umsetzung der Niemandsbucht gesehen werden kann,
arbeitet Mylayne mit einer Bifokal-Linse. Dank dieser erscheint der Vor-
der- und Hintergrund in gleicher Schirfe, wiahrend dazwischen ein eige-
ner, etwas verschwommener Bereich auszumachen ist, der an Handkes
»Mittelgrund«’* erinnert. Die hierbei verwendete Technik evoziert den
Eindruck einer Bewegung des Auges und ermdglicht derart eine Anndhe-
rung an Wahrnehmungsvorgénge, »an die Art, wie unsere Auge ein Bild
registriert«. Indem hier also viel eher der »Akt des Schauens«®”' denn
eine Abbildung vermittelt wird, vollzieht diese Aufnahme jene Form von
»Mimesis¢, die ich oben, im Kapitel V, 1.4., als ein Aufdecken des Funk-
tionierens der menschlichen Erkenntnis im Hinblick auf Welt bezeichnet
habe.** Denn die Wahrnehmung und Reflexion der eigenen, immer kon-
tingenten Beobachtertitigkeit, riickt letztlich ins Zentrum der Bildbe-
trachtung. Die so verstandene Mimesis ldsst sich auch in der Niemands-

337 Die Aufnahme ist folgendem Portrait von Jean-Luc Mylayne entnommen:
Jean-Luc Mylayne, in: Parkett 50/51 (1997), S.102-134, hier S.105; sie
ist im Anhang dieser Arbeit unter Abbildungen als Abbildung 1 auf-
gefiihrt.

338 Lynne Cooke: »Jean-Luc Mylayne — Der Kosmologe«, iibersetzt von Su-
sanne Schmidt, in: Parkett 50/51 (1997), S.107-111, hier S.111. — Zu
Mylayne siehe auch die offizielle Kiinstler-Présentation unter http://www.
gladstonegallery.com/mylayne.asp?id=425 (Stand: 27. Juli 2007).

339 Die Aufnahme ist ebenfalls folgendem Portrait von Jean-Luc Mylayne
entnommen: Jean-Luc Mylayne, in: Parkett 50/51 (1997), S.102-134, hier
S.124; sie ist im Anhang dieser Arbeit unter Abbildungen als Abbildung 2
aufgefiihrt.

340 Vgl. dazu den ersten Teil der Langsamen Heimkehr, »Die Vorzeitfor-
men«, wo in der nérdlichen Flusslandschaft ein solcher Bereich auszuma-
chen ist (vgl. P. Handke: Heimkehr, S.7-93, besonders S. 54{f.).

341 Beide Zitate aus L. Cooke: Kosmologe, S. 109.

342 Erinnert sei in diesem Zusammenhang auch an das Kapitel 1, 3.2. dieser
Arbeit.

256

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

bucht festmachen, was im Folgenden anhand der eingehenden Erorterung
der zweiten der oben genannten Tatigkeiten, denen sich Keuschnig in sei-
nem Jahr widmet, dem Beobachten und chronikalischen Aufzeichnen sei-
ner Gegend, herausgearbeitet werden soll.

2.3.3
Der Schriftsteller als Anwalt
und als Stimme der Niemandsbucht
Keuschnig lebt wéhrend dieses Jahres, wiederum ganz dhnlich wie Tho-
reau, in enger Wechselbezichung mit seiner Umwelt, die viel cher als
eine »Mit-Welt«** — oder als Differenz zwischen System und Umwelt im
Sinne der Systemtheorie — zu sehen ist: denn einerseits liefert diese dem
Protagonist den Stoff, ist also als konkrete Materie ausschlaggebend fiir
das Produkt seines Geistes, das als abhéngig von natiirlichen Prozessen
verstanden wird. Das Schreiben ist damit in direkter Verldngerung von
Umwelt zu sehen, wenn die Bucht als »Ort und [...] Grund« (NB, S.763)
des Buches bezeichnet wird. Andererseits ist gerade diese Materie bzw.
die nichtmenschliche Umgebung auf die geistige Tétigkeit des Schrift-
stellers dringend angewiesen, um kommunizierbar und damit, im Sinne
einer »Wahrnehmung, Bestandesaufnahme und Weitergabe<,*** iiberlie-
ferbar zu werden — und so auch, ganz im Sinne der Systemtheorie, erst
relevant in der Gesellschaft: »Von dem Ort wegzugehen erschien mir je-
des Mal als ein Im-Stich-Lassen. Nichts mehr etwa im prunkvollen Paris
hatte meine Betrachtung nétig; hier dagegen in der Vorort-Bucht fast al-
les« (NB, S.1026f.).>* Denn es handelt sich bei diesem Vorort um eine
Gegend, die im Vergleich zum nahen Paris noch nicht mit Bedeutung
und Zuschreibung tiberfrachtet ist — oder dann allein in negativem Sinne,
als abweisendes Niemandsland, wenn die Banlieue etwa mit »Verban-
nungsort« (NB, S.272) in Verbindung gebracht wird, oder wenn es in ei-
ner »Zeitungstitelzeile, die zum Weitverreisen an Palmenstrande aufsta-
cheln [soll, heisst]: >Oublier Clamart (Clamart vergessen)«« (NB,
S.295f). Es ist also eine Gegend, die noch nicht zum >Ort< geworden

343 Vgl. zu diesem Begriff: Ingensiep, Hans Werner/Eusterschulte, Anne
(Hg.): Philosophie der natiirlichen Mitwelt. Grundlagen — Probleme — Per-
spektiven. Festschrift fiir Klaus M. Meyer-Abich, Wiirzburg 2002.

344 Vgl.NB, S.710.

345 In diesem Zusammenhang ist ein Text erwdhnenswert, der die Botanik der
Nutzpflanzen fiir einmal nicht aus der Sicht der Menschen, sondern aus
jener der Pflanzen schildert und tiberlegt, inwiefern sich diese fiir die Si-
cherung ihrer Verbreitung des Menschen bedienen (vgl. Michael Pollan:
The Botany of Desire: A Plant’s-Eye View of the World, London 2003).

257

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

bzw. als »Ort< erkannt worden ist**® und der in dieser Hinsicht noch nicht

»Gerechtigkeit« widerfahren ist. Eine Gegend, die — obwohl seit langem
von Menschen bewohnt — erst noch erfahren, erschrieben und entdeckt zu
werden braucht und der gleichsam anwaltschaftlichen Haltung des
Autors Keuschnig bedarf.*"

Wird er einerseits als ganz gewohnlich und sich nicht von anderen
Gegenden unterscheidend geschildert, so kristallisieren sich der Vorort
und die angrenzenden Griinflichen allein durch den genauen Blick des
Dichters zu einem ganz eigenen Bereich heraus. Dies zeigt sich etwa an
einem bestimmten Waldstiick: »Ich habe in diesem besonderen Wald-
bereich dann eine Aue gesehen, was er tatsdchlich wohl gar nicht ist —
dazu miisste in der Senke Wasser fliessen —, und ihr den Namen eines
Malers gegeben, >Poussin-Aue« (NB, S.230). Ahnlich wie in der Lehre
der Sainte-Victoire ist hier der Erzdhler in seiner Naturwahrnehmung
stark von der (Landschafts-)Malerei beeinflusst,*”® und die Auseinander-
setzung damit erscheint einerseits als ein Weg hin zur Wertschétzung der
srealen< Natur, da dieser Ort fiir den Erzdhler in der Folge gleichsam
existentielle Bedeutung erlangt.** Andererseits wird das Erzihlen, wie
schon in den Journalen, ganz eng an die Natur gekniipft verstanden, wenn
es heisst: »Von dem Fenster aus, an dem ich sitze, sehe ich jeden Morgen
die Erzdhlung, und wie sie im grossen weitergehen sollte. Es ist ein Ort.

346 Vgl. NB, S.957.

347 Diese Haltung ist sehr typisch fiir die Gattung Nature Writing wie auch
fuir viele VertreterInnen des Ecocriticism selbst. Erinnert sei in diesem Zu-
sammenhang an das viel zitierte Wort von Thoreau: »I wish to speak a
word for Nature, for absolute freedom and wildness, as contrasted with a
free and culture merely civil, — to regard man as an inhabitant, or a part
and parcel of Nature, rather than a member of society« (Henry David Tho-
reau: Walking, San Francisco 1994, S.1). Vgl. weiter folgendes Zitat des
US-amerikanischen Poeten und Nature Writer Gary Snyder: »I wish to be
a spokesman for a realm that is not usually represented either in intellec-
tual chambers or in the chambers of government« (zitiert nach: R.Kern:
Ecocriticism, Endnote 12, S.280).

348 Zum Zusammenhang von Landschaftsmalerei und Handkes Schreiben,
vgl. Christoph Parry: Peter Handke’s Landscapes of Discourse. An Explo-
ration of Narrative and Cultural Space, Riverside (CA) 2003, darin vor al-
lem das zweite Kapitel: »Learning Landscape from Art« (S.39-72).

349 Vgl. dazu Siglinde Klettenhammer: »Der Mythos vom Autor als Subjekt —
Peter Handkes »>Mein Jahr in der Niemandsbucht< und die Reflexion von
Autorschaft und Schreiben im Kontext von Moderne, Modernismus und
Postmoderne«, in: Martin Sexl (Hg.), Literatur? 15 Skizzen, Innsbruck,
Wien 1997, S.91-134, hier S.126.

258

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

[...] Eine Stelle in dem Hiigelwald, welche mir seitdem, mit der tiglichen
Betrachtung, zum Ort geworden ist [...J« (NB, S.228). Und wiederum
bedingt sich dieses Erzdhlen durch ein sehr genaues Beobachten, tiber
welches dieser Ort tiberhaupt erst erkenntlich wird und als »Mittelgrund«
literarisch gefasst werden kann: »So wirkt die Stelle auf mich als das In-
nere des Waldes, abgeriickt vom Vordergrund mit dem Rauch aus den
Rauchfingen, aber auch entschieden noch nicht weg in der Ferne« (NB,
S.229).

2.3.4
Mit gleichbleibender Aufmerksamkeit
zur >Neuen Welt des Alltaglichen«

Noch deutlicher wird dieses poietische Beobachten am Beispiel des Vor-
ortes insgesamt: Zwischen der Metropole und den Hiigelriicken der Sei-
ne-Wilder gelegen, erscheint die Vorstadt dem Ich-Erzdhler als eine
Bucht, »und zwar als die hinterste, versteckteste, am wenigsten zugéngli-
che Bucht des Weltstadtmeers [Paris]« (NB, S.78), und ihre Bewohner
erscheinen als »Strandgut« (NB, S.78), als Angeschwemmte.” Diese
Uberlagerung von Kultur und Natur ist auch in den Hiusern und dem
umgebenden Wald zu finden, die zusammen eine »lebendigschone Ge-
meinschaft« (NB, S.757) bilden. Und sie findet sich vor allem darin, dass
die Bucht auch als lesbar erscheint, als »Buch« (NB, S.1026), damit als
Text.® Dieser ist aber nicht unproblematisch entzifferbar, denn die
Grenzen der Bucht verdndern sich stindig in Abhingigkeit des Beobach-
terblickes, wenn es heisst:

»Zu solcher Wechselhaftigkeit tragt wohl auch bei, wie ich an mein Schreibfeld
herangehe. Manchmal, um mich dem urspriinglichen Bild anzunihern, habe ich
mich aus ihm hinaus und in einem weiten Bogen wieder zuriick bewegt. Doch
gerade dabei, mit den verschiedenen Richtungen, in denen ich in die Bucht
zuriickkehrte, kamen deren Grenzen am stérksten ins Fliessen« (NB, S.750).

Der Blick des Beobachters determiniert also gleichsam die ihn umgeben-
de Landschaft. Diese »zeigt sich« ihm zwar, wie es wiederholt heisst,**
was an die epiphantischen Momente in fritheren Handke-Werken erin-

350 Oder auch als letzte Ureinwohner in dem ihnen einzig verbliebenen Re-
servat (vgl. NB, S.79).

351 Die Natur erhilt in zahlreichen Werken seit der Tetralogie Langsame
Heimkehr Schriftcharakter zugesprochen, etwa prominent in Peter Hand-
ke: Die Wiederholung, Frankfurt/M. 1992.

352 Vgl. etwa NB, S.459, S.630, und passim.

259

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

nert’” und vordergriindig eine mimetische Lesart nahelegen kénnte. Die

genauere Betrachtung einer solchen Textstelle 14sst aber erkennen, dass
die Natur in ihrem Sich-Zeigen auf einen poietischen Blick trifft, der
wzwei Dinge in einem«™ sieht und sie derart in ganz eigener Manier
wahrnimmt:

»QOder die eine Eiche dort, fast so gross wie die in einem der Nachbarwélder
nach Ludwig dem Vierzehnten genannte, mit ihrem aus einem zentralen Punkt
kommenden, nach oben zu sich rundenden Wuchs, zeigte sich als ein Rad, samt
Nabe und Speichen, betrieben allein von dem Licht dazwischen und dem Auf-
wind unten aus der Aue« (NB, S.231; Hervorhebung von mir).

Gregor Keuschnig ist denn meines Erachtens in seinem Jahr in der Nie-
mandsbucht auch nicht auf Epiphanie sowie fliichtige Teilhabe- und Ver-
schmelzungsmomente im Zeichen des Erhabenen aus, wie dies in der
Forschung oft vertreten wird.”” Vielmehr geht es ihm — wie in anderer
Form auch Handke, etwa in seinen jiingeren Journalen oder in den drei
»Versuchen®® — um das Erreichen einer gleichbleibenden Aufinerksam-

keit der Aussenwelt gegeniiber, was antrainiert werden kann®’ und wozu

353 Vgl. etwa das Erlebnis von Keuschnig mit den drei »Wunderdingen« in
der Stunde der wahren Empfindung, einem Text, an dem die Niemands-
bucht tiber den gemeinsamen Protagonisten Keuschnig weiterschreibt (Pe-
ter Handke: Die Stunde der wahren Empfindung, Frankfurt/M. 1999, hier
S.81).

354 Peter Handke: »Hermann Lenz, der Epiker des >unds, »bei< und »mitc —
Rede zur Verleihung des Europdischen Literaturpreises«, in: Ders., Miind-
liches und Schriftliches.Zu Biichern, Bildern und Filmen 1992-2002,
Frankfurt/M. 2002, S.101-111, hier S.109.

355 Vgl. etwa Mireille Tabah, die von »landscape epiphany« spricht (Mireille
Tabah: »Land and Landscape in Handke’s Texts«, {ibersetzt von Frank Pi-
lipp, in: David N. Coury/Frank Pilipp [Hg.], The Works of Peter Handke.
International Perspectives, Riverside [California] 2005, S.336-358, hier
S.336). Als zentral fiir das Verstandnis von Handkes Werk insgesamt ver-
stehen die Epiphanie Christoph Bartmann: Suche nach Zusammenhang.
Peter Handkes Werk als Prozess, Wien 1984, sowie Alexander Huber:
Versuch einer Ankunft. Peter Handkes Asthetik der Differenz, Wiirzburg
2005.

356 Peter Handke: Versuch iiber die Miidigkeit, Frankfurt/M. 1989; Peter
Handke: Versuch iiber die Jukebox, Frankfurt/M. 1990; Peter Handke:
Versuch iiber den gegliickten Tag, Frankfurt/M. 1991.

357 Vgl. etwa: »[DJie Dinge erscheinen so nahegeriickt, als hitten sie sich
heimlich an mich herangemacht und warteten auf mein Uberraschtsein —,
wie ein Trainer: »Da seid ihr ja alle. Auf, es kann losgehen!«« (NB, S.49).

260

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

es einer »consistent routine of inspection«’*® und einer besonderen Sicht-
weise bedarf. Sie wird durch ein »Zuschauen« (NB, S.49), das, wie
schon in den Journalen, als »ein Ingangsetzen« (NB, S.49) beschrieben
ist, erreicht:

»Die Erde ist langst entdeckt. Aber immer noch werde ich dessen inne, was ich
fiir mich Die Neue Welt nenne. Es ist das herrlichste Erlebnis, das ich mir vor-
stellen kann. [...] Es ist das Alltagliche, das ich als die neue Welt sehe. Es
bleibt, was es war, strahlt nur von Ruhe, eine Schneise oder Startrampe zwi-
schen der alten Welt, wo es frisch anfingt« (NB, S.35f.; Hervorhebung im
Original).

Diese verfremdende Sicht auf das Alltdgliche ermdoglicht dann be-
riickend-schone Bilder wie das folgende, das gleichzeitig einen Einblick
in die vertrackte Syntax vermittelt, in der die Niemandsbucht stellenwei-
se verfasst ist:

»An dem immergrinen Gebiisch im Umkreis der Esche Blittergirlanden, wie
von Kristallustern, aus dem Eis, nach dem Regen festgefroren auf den Blittern,
welche davon abgebrochen waren, so dass einzig deren Eisgestalten in die Luft
standen, verkniipft mit den holzernen Zweigen durch Eisstengel, naturgetreue
Nachbildungen, ebenso wie die davon wegragenden Lanzetten, in deren feinem
Glaskorper die abgeknipsten Blitter genau nachziseliert, die Mittelrille und
samtliche Seitenstrédnge, nur in der Umkehrform, und so buschaufwirts griines
und gldsernes Blitterwerk in eins, bloss dass in dem letzteren oben der Himmel
durchschien« (NB, S.1001f.).**°

Doch es sind nicht nur Naturbeobachtungen, die derart gestaltet werden,
die Umgebung ist vielmehr als ein Raum gefasst, in dem Natur und Kul-
tur stark ineinanderwirken und in dem auch Kulturprodukte — etwa ein
Bahntrassee, Autobahnen oder Hauseranordnungen — zu iiberraschenden
und durchaus auch positiven Beobachtungen wie etwa den beiden Fol-

358 Scott Slovic: »Nature Writing and Environmental Psychology. The Inte-
riority of Outdoor Experience«, in: Cheryll Glotfelty/Harold Fromm
(Hg.), The Ecocriticism Reader. Landmarks in Literary Ecology, Athens,
London 1996, S.351-370, hier S.355. Slovic bezieht sich an dieser Stelle
auf den Journalschreiber Thoreau, sein Terminus lidsst sich meines Erach-
tens aber gut auch auf den vorliegenden Kontext iibertragen.

359 Christoph Eykman: Die geringen Dinge. Alltdgliche Gegenstdnde in der
Literatur des zwanzigsten Jahrhunderts, Aachen 1999, S.51, spricht hin-
sichtlich der »Erfahrung des unscheinbaren Dings« in der Niemandsbucht
von »intensiver Anteilnahme«, was aus Passagen wie der hier zitierten
sehr deutlich wird.

261

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

genden einladen:** »Das Wehen der Luft und die Stille, zu der auch das
niagarafallhafte Grollen auf der fernen Autobahn oben von dem Plateau
gehorte, erfiillten oder begeisterten mich mit Ruhe« (NB, S.811f.). Und:
»Schéner seltsamer Ubergang von der fast iiberdachten stillen Allee
gleich in den Krach einer Uberlandstrasse« (NB, S.1011).**" Sehr deut-
lich wird dieses Ineinanderwirken von »Natur und Zivilisation«** und
das daraus hervorgehende Neue, Ungesehene auch am Beispiel des Mus-
ters des Krautwerks auf der Mauer am Bretagnegleis, »kreidegraue]...],
weitausschwingende]...] Ritzzeichnungen des Nicht-mehr-Vorhandenen«
(NB, S.333), »hell herausgekratzt und gegriffelt aus dem Beton von all
den zum Pendeln gebrachten Biischeln, Fichern, Schleppen« (NB,
S.332).

2.3.5
»Es war mein Blick, der bewirkte, dass es so war«:

Die Konzeption eines okologisch-organischen Schreibens
Als weitere Metapher dieses Ineinanderwirkens kann das Schreib-Ver-
fahren des Ich-Erzéhlers gesehen werden, der sich dazu wiederholt an ei-
nen »Namenlosen Weiher« (NB, S.830) setzt und sich hier, gewisser-
massen auf den Spuren von Thoreau am Walden Pond, einem
»6kologisch-organischen Schreiben< hingibt: »Mit dem Tétigsein dort an
dem Wasser zeichnete sich die Umwelt auf ganz andre Weise ab, als
wenn ich nur miissig davorgesessen hitte. Ohne dass ich sie eigens wahr-
nahm, ging sie, nebenher, auf mich iiber« (NB, S.829). Nicht nur ein
gleichsam konstruktivistisches Beobachten ist zu betonen, das die Welt
wahrnimmt und gleichzeitig generiert, wenn es heisst: »Es war mein

360 Auch Herwig Gottwald sieht die »durchaus gegensétzlichen Weisen von
Handkes Umgang mit den Erscheinungen des modernen Lebens, der
Technik und der Zivilisation, die zwischen Kritik, Flucht in die Periphe-
rie, Ausblendung einerseits und Optimismus, Affirmation und Integration
andererseits schwanken« (Herwig Gottwald: »Moderne, Spitmoderne
oder Postmoderne? Uberlegungen zu literaturwissenschaftlicher Methodik
am Beispiel Peter Handke«, in: Dietmar Goltschnigg u.a. [Hg.], »Moder-
ne«, »Spdtmoderne« und »Postmoderne« in der osterreichischen Literatur —
Beitriige des 12. Osterreichisch-Polnischen Germanistiksymposions [Graz
1996], Wien 1998, S.181-203, hier S.203).

361 Zu nennen wiren weiter auch die Hiuserzwischenrdume, die immer wie-
der genannt werden (etwa in: NB, S.776ff.); oder die Sehenswiirdigkeit
der hiangenden Girten, gelegen in einem schmalen Streifen nahe der
Bahngleise (NB, S.959), die gar als »Kulturdenkmal« (NB, S.963) gese-
hen werden.

362 P.Handke: Phantasien, S.55.

262

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Blick, der bewirkte, dass es so war. Es war mein Lidschlag, der es einteil-
te und gliederte« (NB, S.399),°* sondern vor allem auch die ebenso kon-
struktivistisch konturierte Tatigkeit des Schreibens:

»Es war dann im Lauf des Jahrs, des Sommers, des Herbstes, als kime es, in-
dem ich so still sass, dabei aber téitig war, in meinem Gesichtskreis zu Gescheh-
nissen, die es da durch Beobachtung oder reine Betrachtung, auch tagelange,
niemals gegeben hitte; ja, als riefe einzig mein bestdndiges Schreiben die Auf-
tritte bisher in der Landschaft unsichtbarer, vielleicht iiberhaupt nicht vorhande-
ner Lebewesen hervor« (NB, S.835).

Hier wird im Medium der Literatur, iiber das (Selbst-)Beobachten des
Schriftsteller-Beobachters, aufgezeigt, dass die Natur — und die Welt
ganz allgemein — immer nur tiber die sekunddren Medien Sprache und
Schrift kommunikativ einholbar ist, also nur kulturell geformt in einen
Kommunikationszusammenhang einfiigt werden kann — als perspekti-
visch gestaltete Beobachtungen, die sich auf diese Weise auch als kontin-
gent zu erkennen geben. Und dies gilt nicht nur fiir Beobachtungen in der
Natur, sondern auch fiir solche, welche die eigene Person betreffen:

»Mein Lebtag lang hat mir die Unnahbarkeit der Welt, ihre Unfassbarkeit und
Unzuginglichkeit, mein von ihr Ausgeschlossensein, am schmerzlichsten zuge-
setzt. Das ist mein Grundproblem gewesen. Ein Dazugehoren, Teilhaben, Mit-
wirken war so selten, dass es ein jedes Mal ein grosser Augenblick fiir mich
wurde, zudem iiberlieferungswert« (NB, S.304).

Dieses Mitwirken wird nun aber erst dauerhaft und also nachhaltig, wenn
Erfahrungen und Beobachtungen in literarische Sprache umgesetzt und
damit erzdhlt werden. So folgert der Erzdhler denn auch, dass »von allen
Tatigkeiten allein mein Schreiben es war, wobei ich je etwas wie eine
Weltverbundenheit erlebt hatte« (NB, S. 1005). Das Schreiben ist es also,
das zwischen Privatheit und Offentlichkeit oder Individualitit und Ge-
sellschaft vermitteln soll.

363 Vgl. weiter auch: »War ich denn nicht schon immer ein guter Zuschauer
gewesen? Dessen Art von Mitgehen hatte doch oft die Ereignisse nicht
bloss beeinflusst, sondern gar erst geschaffen?« (NB, S.690f.). — Ganz
ghnlich, hier in Bezug auf die Langsame Heimkehr, Wolfram Malte Fues,
der deren Protagonisten Sorger als »bestimmte und bestimmende Form«
beschreibt (Wolfram Malte Fues: »Das Subjekt und das Nicht. Erorterun-
gen zu Peter Handkes Erzéhlung >Langsame Heimkehr«, in: Deutsche
Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte [DVjs]
56/3 [1982], S.478-507, hier S.488).

263

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die OKoLOGIE DER LITERATUR

Freilich stellt sich hier ein tiefgreifendes Problem: Denn die Schwierig-
keit, diese eigenen Wahrnehmungen zu erzédhlen und so fiir andere mit-
teilbar und 6ffentlich zu machen — und damit gewissermassen mitzuwir-
ken am »Lauf der Welt, an der Kommunikation der Gesellschaft —, las-
sen den Dichter Keuschnig immer wieder aufs Neue verzweifeln. Hierbei
handelt es sich um die oben schon angesprochene grundlegende Schwie-
rigkeit, die Einmaligkeit des Wahrnehmungs-Ereignisses in Worte zu fas-
sen — oder, mit Luhmann gesprochen, die Unmdglichkeit, Vorgédnge des
psychischen Systems Bewusstsein im sozialen System Gesellschaft kom-
munikativ abzubilden. Doch trotz der fortwihrenden Zweifel, die den
Ich-Erzdhler sein Schreibprojekt der Niemandsbucht immer wieder in
Frage stellen lassen, ihn aber auch immer wieder zu neuen Kommunika-
tionsversuchen fithren, resultiert am Ende der Erzéhlung das Buch von
der Entstehung davon — der Text Mein Jahr in der Niemandsbucht. Die
Niemandsbucht — dieser eigentliche Schwellenbereich zwischen Stadt
und Land, gleichsam »dort-da« (NB, S.232) — und der sie generierende
Text stehen damit symbolisch fiir die Literatur schlechthin, die es fertig-
bringt, menschliches Bewusstsein — hier im Bild des Schriftsteller-Hau-
ses — und gesellschaftliche Kommunikation — verkorpert durch die
Grossstadt Paris — in autopoietischer Weise zu koppeln.***

Auf diese Weise gibt der Text, ganz im Sinne der oben, im Kapitel
V, 1.6. erarbeiteten Moglichkeiten der Literatur, 6kologische Kommuni-
kation zu verbreiten, auch zur Reflexion und zur Selbstbeobachtung An-
lass. Dies nicht so sehr im Hinblick auf die >klassischen< Themen, wie sie
von der Forschung gemeinhin fiir 6kologisch orientierte Literatur postu-
liert werden, sondern vielmehr vermittels der Thematisierung der beiden
in systemtheoretischer Perspektive grundlegenden gesellschaftlichen
Umweltrelationen »Natur< und >Mensch<. Sowohl die physikalischen Ge-
gebenheiten — vor allem die unmittelbare Umgebung des Protagonisten,
seine Niemandsbucht — wie auch seine Identitit, seine Bewusstseinszu-
stinde, werden stdndig umkreist und ausfiihrlich verhandelt. Dabei l4sst
einen die von Genauigkeit, Langsamkeit und Respekt gegeniiber der na-
tirlichen Umwelt geprigte Sichtweise, die dem Unspektakuldren und
Unscheinbaren viel Platz einrdumt, wiederholt einhalten. Hinzu kommt
die Reflexion iiber das die Umweltrelationen erst generierende und von

364 In diesem Sinne ist es nicht der »Autor Handke«, der in der Niemands-
bucht spricht, sondern »niemand«, wie Kai Buchheister vermerkt (Kai
Buchheister: »Elfenbeintiirme — leerstehend. Zum Dementi von Subjekti-
vitdt bei Peter Handke und Botho Strauss«, in: Jahrbuch fiir Internationale
Germanistik 29/2 [1997], S.94-121, hier S.99), oder genauer: die Litera-
tur selbst als soziales System. Vgl. dazu ausfiihrlich oben das Kap. V, 1.3.

264

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

V Die OKoLOGIE DER LITERATUR

beiden — den physikalischen Gegebenheiten wie dem menschlichen Be-
wusstsein — gleichermassen abhingige Erzédhlen, das, ausgehend vom
Schwellenbereich zwischen Privatheit und Offentlichkeit, in der Abfolge
von >wohnen¢, >beobachten< und )schreiben< gefasst werden kann.
Schliesslich zwingt einen die Niemandsbucht auch iiber formale Chrakte-
ristika, wie den Textumfang, den intrikaten Satzbau, die zyklisch ange-
legte und hochverschachtelte Erzéhlstruktur, die Verwendung von Neolo-
gismen und vor allem durch einen sich stidndig in Frage stellenden und
die Kontingenz seiner Wahrnehmung herausstreichenden Ich-Erzihler,
der etwa fragt: »Es wird Zeit fiir andere Woérter. Nur welche?« (NB,
S.1033),** gleichsam dazu, die Wahrnehmung bei der Lektiire auf sich
selbst zu wenden — und damit im Sinne einer »Asthetik der Achtsamkeit«
zu lesen. Sie zwingt einen also dazu, sich selber beim Beobachten zu be-
obachten — was dann, als Effekt eines solchen »6kologischen«< Schreibens,
durchaus auch zur Annahme einer verdnderten Sichtweise auf die »Welt«
und letztlich zu Wertewandel fithren kann, der darauf iiber kommunikati-
ven Anschluss wiederum auf die Gesellschaft zurtickwirkt. In diesem
Sinne ist die Aussage des Ich-Erzihlers zu verstehen, der von )eingrei-
fendem Zuschauen« spricht®® und festhilt: »Aber diese Geschichte soll
von mir nur unter anderem handeln. Es dringt mich, damit einzugreifen
in meine Zeit« (NB, S.22). In seine Zeit, die zugleich jene des Lesers ist,
der durch diesen Text und die ihn bestimmende >dkologische Poetik¢ zur
praziseren Beobachtung seiner selbst und seines Ortes in der Welt einge-
laden wird.

365 Vgl. auch die Titel der ersten beiden Kapitel der Niemandsbucht (»1 Wer
nicht? Wer?« [NB, S.9] bzw. »II Wo nicht? Wo? Und die Geschichte
meiner ersten Verwandlung« [NB, S.261]). Die Betonung der Kontingenz
und das Hinterfragen der in der Sprache unweigerlich mitlaufenden Onto-
logien, die hier zu finden sind, erinnern stark an Luhmann. Vgl. etwa fol-
gendes Zitat: »Und mit all dem zeigt sich (zeigt sich? fiir wen?), dass ein
Kunstwerk nur zustande kommt, wenn respektiert wird, dass die Welt un-
sichtbar bleibt« (N. Luhmann: Kunst, S. 123).

366 Vgl.: »Und davon abgesehen schien rein schon der Ort fiir mein im Lauf
der Jahrzehnte erfahrenes >Greif ein mit deinem Zuschauen!« der ideale zu
sein« (NB, S.694).

265

14,02.2026, 08:29:35. Op =


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 08:29:35.


https://doi.org/10.14361/9783839407530-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

