6. Die Partnerschaft zwischen
Poststrukturalismus und Demokratie

Viele Rezipient_innen aus den 1960er bis 1980er Jahren hitten es wohl nicht fiir
moglich gehalten, dass ein GroBteil der poststrukturalistisch beeinflussten Theoreti-
ker_innen heutzutage als Denker innen des Politischen eingestuft und/oder der ra-
dikalen Demokratie zugeordnet werden. Die Verwunderung, dass sich eine als apo-
litisch und demokratieavers verschriene Stromung wie der Poststrukturalismus bei
der Entwicklung von Demokratietheorien wiederfindet, bildete den Ausgangspunkt
fiir diese Forschungsarbeit. Es stellten sich die Fragen: Sind Demokratie und Post-
strukturalismus unvereinbar? Sind die urspriinglichen Kritiken an der Demokratie-
tauglichkeit poststrukturalistischer Grundannahmen zutreffend? Existieren uniiber-
windliche Widerspriiche und/oder Briiche zwischen den poststrukturalistischen
Theorien und ihren Uberlegungen zur Demokratie? Miissen die hier vorgestellten
Ansitze neuer Demokratiekonzeptionen daher als willkiirliche Festlegungen ein-
gestuft werden, die mit den urspriinglichen Erkenntnissen der Autor innen nur
marginal zu tun haben?

Ich denke, dass die vorhergehenden Kapitel deutlich gemacht haben, dass diese
Fragen verneint werden konnen. Es gibt eine Vereinbarkeit von poststrukturalisti-
schen Grundannahmen und Formen der Demokratie. Allen hier behandelten
Autor_innen gelingt es, ihre Erkenntnisse in die Entwicklung ihrer Demokratiekon-
zeption einflieen zu lassen. Die Kritiken haben sich nicht bewahrheitet, die post-
strukturalistischen Entwiirfe sind nicht apolitisch oder relativistisch. Im Gegenteil
beruhen sie alle auf einem starken und anspruchsvollen Wertegeriist. Dieses steht
nicht im Widerspruch zu poststrukturalistischen Theorien, sondern greift die Er-
kenntnisse auf und baut sie kreativ mit ein.

Doch eine grundlegende Kritik wider das poststrukturalistische Denken wurde
noch nicht abschliefend beurteilt: Es wurde poststrukturalistischen Theorien vor-
geworfen, keine Letztbegriindung von demokratischen Werten und Demokratie
leisten zu wollen und zu kdnnen. Nun wird zwar in der heutigen politischen Theorie
so gut wie nicht mehr verlangt, Letztbegriindungen vorzulegen und auch wirk-



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

442 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

méchtige normative Philosophen wie der spite Rawls verneinen (vgl. Reese-Scha-
fer/Monter 2013: 197), einen universalen Wurf mit ihren Theorien erbringen zu
konnen. Die Frage nach der Begriindung der Demokratie durch die Poststruktura-
list_innen scheint daher ein Anspruch zu sein, den mittlerweile schon so gut wie
niemand mehr an sie stellt. Doch mit ihrer scharfen Kritik an jeglichen Essentialis-
men und mit ihren eigenen sehr hohen Anspriichen an andere Theorien bringen
Poststrukturalist_innen diese Frage von selbst auf. Wenn sie andere mit dieser Kri-
tik angreifen, so miissen sie sich die Frage gefallen lassen, wie sie selbst ihre Theo-
rien begriinden, vor allem ihre normativen Passagen. Sie miissen hier eine Losung
vorlegen, wie sie demokratische Werte verteidigen konnen, ohne auf irgendwelche
Dogmen oder Essentialismen zuriickzugreifen, andernfalls wiirden sie sich selbst
unglaubwiirdig machen.

Auch wenn sich Derrida, Butler, Laclau und Mouffe fiir Demokratie ausspre-
chen, so existiert in ihren Werken keine Herleitung fiir die Demokratie und ihre
Normen. Derrida, Butler, Laclau und Mouffe sind nicht bereit, bei der Demokratie
fiir Sicherheiten zu sorgen, und sie bieten auch keine universellen Werte an. Die ra-
dikale beziehungsweise die kommende Demokratie sind fiir sie zwar der bisher pré-
ferierte, aber nur ein moglicher Weg, der aus den poststrukturalistischen Einsichten
folgen konnte. Die Kritik der fehlenden Letztbegriindung trifft tatséchlich vollum-
fanglich auf sie zu beziehungsweise sie bleiben an dieser Stelle ihren eigenen
Grundiiberzeugungen treu.

Wenn es also darum geht, wie Derrida, Butler, Laclau und Mouffe zu demokra-
tischen Werten und zur Demokratie gelangen, so muss festgestellt werden, dass sie
tatsdchlich einen groen Schritt, wenn nicht gar einen Sprung innerhalb ihrer Theo-
rien machen. Die normativen Entscheidungen und Grundséitze, welche sie zur De-
mokratie fithren, stammen ndmlich nicht aus ihren poststrukturalistischen Theorien
und kdnnen nicht von diesen abgeleitet werden. Derrida, Butler, Laclau und Mouffe
miissen fiir die Bejahung der Demokratie die poststrukturalistischen Einsichten mit
Normen ergénzen, die sie zwar rechtfertigen, aber nicht (letzt-)begriinden koénnen.
Diese sind eine Setzung, beziehungsweise eine politische Entscheidung der
Autor_innen. Hier kdnnen zwei grundsitzliche Kritiken angebracht werden. Wenn
ihre Werte eine Setzung sind, ist dann ihre Entscheidung erstens als beliebig ein-
zustufen und stellt sie nicht zweitens selbst ein Dogma dar? Zunéchst soll die erste
Kritik beantwortet werden, um dann im spéteren Argumentationsverlauf auf die
zweite Kritik eingehen zu konnen.

Ihr Schritt der Setzung kann nicht als willkiirlich im Sinne eines ,,anything
goes* bezeichnet werden, und er fiihrt auch nicht zu etwas radikal Neuem. Die Be-
weggriinde, weswegen sich Derrida, Butler, Laclau und Mouffe der Demokratie
zuwenden, wurzeln durchaus in ithrem poststrukturalistischen Gedankengut. Dieses
bietet verschiedene Motivationen, die den Weg zur Demokratie plausibel machen.
Daher kommt diese Arbeit nicht zu dem Schluss, dass ein Widerspruch zwischen



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARTNERSCHAFT ZWISCHEN POSTSTRUKTURALISMUS UND DEMOKRATIE | 443

den poststrukturalistischen Einsichten und den demokratischen Normen existiert
oder dass zwischen beiden nicht geniigend Verbindungen gezogen werden. Derrida,
Butler, Laclau und Mouffe zeigen einen Weg auf, wie mit dem scheinbaren Makel
der unmdglichen Letztbegriindungen und den daraus resultierenden Unsicherheiten
umgegangen werden kann. Der Ausgangspunkt liegt in ihren poststrukturalistischen
Einsichten und sein (vorldufiges) Ende fiihrt sie zu demokratischen Werten und zur
Demokratie. Dieser Weg wird von ihnen gewihlt, eben weil er eine Vereinbarkeit
zwischen poststrukturalistischen Einsichten und demokratischen Werten erlaubt.

In ihren Texten fithren sie mehrere Argumente auf, weshalb sie die Demokratie
préaferieren. Diese stehen zumeist unverbunden nebeneinander und wurden daher
von mir zu einer stringenten Argumentationskette zusammengefiihrt. Die folgenden
Schlussfolgerungen, wie sich ihr argumentativer Weg hin zu einem demokratischen
Denken entwickelt, werden in ihren Theorien nicht explizit gezogen, kénnen aber
aus ihren Ergebnissen und aus ihren Einstellungen extrahiert werden.

Der MaRBstab fiir die Auswahl von Normen

Es sind zwei Einsichten, die das poststrukturalistische Denken am stirksten pragen:
Zum einen die Grundlosigkeit aller Bedeutungen, Normen und Werte, welche die
Vorbedingung darstellt, dass iiberhaupt politische Entscheidungen getroffen werden
konnen und miissen. Zum anderen erfordern diese Entscheidungen Macht- und Ge-
walteinsétze, damit sie sich auf Basis der Grundlosigkeit ldngerfristig durchsetzen
konnen. Auch Normen und Werte sind kontingente, machtvolle Setzungen.

Nun kann eine Schlussfolgerung daraus sein, die Machtprozesse einfach hinzu-
nehmen, sich in sie zu ergeben und/oder bei ihnen mitzumachen. Das ist die Be-
fiirchtung, welche die Kritiker innen oftmals als Konsequenz aus dem Poststruktu-
ralismus ziehen. Sie argumentieren, wenn alle Normen fiir ihre Durchsetzung Ge-
walt brauchen (weil Uberzeugung laut der Poststrukturalist_innen auch schon eine
Gewalt darstellt), dann sei letztlich egal, welche Normen in einer Gesellschaft vor-
herrschen. Es liele sich schlieSlich nicht feststellen, welche Norm besser oder
schlechter sei. Es wird in den Schriften von Derrida, Butler, Laclau und Mouffe
deutlich, dass sie diese Schlussfolgerung nicht ziehen. Sie lassen nicht alle Normen
nebeneinander stehen und sie schreiben Normen nicht durch den Machteinsatz einer
vermeintlichen Letztbegriindung fest. Fiir sie {iberwiegt ein anderes Argument:
Wenn alle Normen grundlos sind, so muss keine Norm als gegeben akzeptiert wer-
den, umso weniger, wenn die einzige Legitimation dieser Norm ein Machtakt ist. Es
muss vor allem nicht hingenommen werden, dass jene Normen fortbestehen, die
durch die meiste Macht flankiert werden. Fiir die vier Denker innen erwéchst aus
dem Bewusstsein der Kontingenz die Chance, alles scheinbar Gegebene kritisieren
und hinterfragen zu kdnnen. Machtakte sind zwar als soziale Begebenheit an sich
hinzunehmen, aber es miissen nicht restlos alle Machtakte ohne Unterscheidung



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

444 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

und ohne Bewertung akzeptiert werden. Das poststrukturalistische Denken richtet
sich also dezidiert gegen ein sich Ergeben, Hinnehmen oder Mitmachen.

Was allerdings akzeptiert wird, ist der Setzungscharakter von Normen an sich.
Setzungen von Normen werden in der poststrukturalistischen Sichtweise nicht per
se als etwas Negatives betrachtet. Sie werden als notwendige politische Entschei-
dung auf der Basis von Grundlosigkeit beziehungsweise Unentscheidbarkeit ange-
sehen. Es gibt keine Alternative zu solch einer Entscheidung, denn gar keine politi-
sche Entscheidung zu treffen, hitte schlimmere negative Folgen. Alle vier
Autor_innen sind der Ansicht, dass Willkiir, Verantwortungslosigkeit oder ein
Chaos ohne gesellschaftliche Bindungskrifte eine noch viel gewaltsamere Exis-
tenzweise bedeuten wiirde. Es ist also fiir die Poststrukturalist_innen zun&chst nicht
verwerflich, Normen ohne Letztbegriindung und ohne sichere Basis in einen Dis-
kurs einzubringen. Sich fiir Normen in einem politischen Akt zu entscheiden, ist der
einzige Weg, um zu Normen zu gelangen. Die Grundlosigkeit und Setzbarkeit von
Normen sehen die Poststrukturalist innen von ihrer produktiven Seite: Erst durch
sie ist eine Diskussion iiber Normen mdglich. Das Vorschlagen-Kénnen von Nor-
men und ihr notwendigerweise durch Macht gestiitztes Einbringen in den Diskurs
bietet die Grundlage fiir anschlieBende politische Auseinandersetzungen, Kritiken
und Entscheidungen zu Normen. Nur wenn Ideen in den Diskurs einflieBen, konnen
iiberhaupt andere, neue und vielleicht bessere Normen gefunden werden.

In ihren Theorien nehmen Derrida, Butler, Laclau und Mouffe selbst eine solche
Normensetzung vor: Es konnte herausgearbeitet werden, dass Derridas ethische
Uberlegungen auf der Minderung von Gewalt und der Idee der Gerechtigkeit als
Hinwendung zum Anderen aufbauen, dass Butlers ethischen Schriften die Verringe-
rung der Prekaritdt und die Anerkennung der Anderen zugrunde liegt sowie dass
Laclau und Mouffe ihre Demokratietheorie auf Basis der Normen der Freiheit und
Gleichheit entwickeln. Diese Normen sind inkommensurabel und werden von ihnen
als Pramissen eingefiihrt. Diese Normen nehmen zwei wichtige Funktionen in ihrer
Theorie ein: Sie bilden zum einen die Grundlage fiir ihre Entwiirfe der radikalen
beziehungsweise der kommenden Demokratie. Zum anderen sind sie auch die Basis
fiir die poststrukturalistische Entscheidung weg von einem Relativismus hin zu ei-
ner Ethik. Sie bilden den Malistab mit dem Normen, das heifit Ethiken und Politi-
ken, kritisiert werden kdnnen und sollten. Damit begriinden sie den poststruktura-
listischen Umgang mit Normen.

Fiir Poststrukturalist_innen steht also nicht das Einbringen von Normen in einen
Diskurs im Fokus, sondern der anschlieBende Umgang mit diesen. Angesichts der
Grundlosigkeit aller Normen und ihrer grundsétzlichen Kritisierbarkeit ist es ein
politischer Prozess, welche Normen sich in einer Gesellschaft durchsetzen und ein
dauerhafterer Teil der Diskussion werden. Bevor dariiber diskutiert wird, ob eine
einzelne Norm gut oder schlecht ist, wollen die Poststrukturalist innen zunéichst die
Rahmenbedingungen zur ldngerfristigen Durchsetzung und zur Beurteilung von



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARTNERSCHAFT ZWISCHEN POSTSTRUKTURALISMUS UND DEMOKRATIE | 445

Normen kléren. Sie verlangen nicht weniger als eine ,,Ethik der Ethiken* bezie-
hungsweise der ,,Politik der Politiken®, die jenes Auswahlschema und jene Voraus-
setzungen bereitstellen, die eine Beurteilung, Infragestellung und Priifung von
Normen moglich macht.

Da das Einbringen von Normen prinzipiell bejaht wird, folgt die Frage, wie mit
dem Fakt der Setzung von Normen umgegangen wird. Es gibt hierbei zwei grund-
legende Wege, wie die Setzung von Normen kommuniziert werden kann: Der eine
Weg betreibt eine Normensetzung, deren Setzungscharakter mit Machteinsatz ver-
schleiert wird und bei der die Norm zum Dogma wird. Bei dieser Setzung wird bei-
spielsweise auf vermeintlich naturgegebene Fakten rekurriert oder ein rationaler
und machtfreier Konsens aller beschworen. Die Macht dieser Setzung beruht in
groBem MalBle darauf, dass die Begriindung, warum dieser Norm zu folgen ist, an
eine jenseits der Norm liegende ,,Autoritit™ (Gott, Vernunft, Naturrecht, Naturge-
setze, Gene usw.) ausgelagert wird. Hier wird die grundsitzliche Kritisierbarkeit
der Normensetzung kiinstlich verhindert und der Setzungscharakter der Norm be-
stritten. Eine politische Diskussion wird mit einem solchen Vorgehen unterbunden.

Der andere Weg hingegen betreibt eine Normensetzung, die zwar auch durch
Machtakte zur Geltung kommt, jedoch den Charakter des Gesetzt-Seins nicht ver-
schweigt. Die Tatsache des Gesetzt-Seins bleibt stets in der politischen Diskussion
und ist ein fiir alle offensichtlicher Teil der Norm. Die daraus resultierende grofere
Angreifbarkeit der Norm ist kein Nachteil, sondern im Gegenteil ein Vorteil. Es
wird dadurch ermdglicht, dass bei der Auswahl jener Normen, die das Zusammen-
leben bestimmen sollen, sich keine Norm der politischen Auseinandersetzung ent-
ziehen kann. Bei diesem zweiten Weg werden die Normen zwar auch urspriinglich
gesetzt und auch sie bleiben durch Machtprozesse in den Diskursen. Der entschei-
dende Unterschied ist jedoch, dass die Normen jederzeit in einem politischen Pro-
zess auf dem Priifstand stehen und sich nicht durch Essentialismen vor Kritik
immunisieren, also gerade nicht zu unumstéBlichen Dogmen werden. Es ist dieser
Weg, den Derrida, Butler, Laclau und Mouffe préferieren, weil die poststrukturalis-
tische Erkenntnis der Grundlosigkeit hier nicht bestritten oder verschleiert wird.
Ihre eigene Normensetzung wird daher offen von ihnen kommuniziert: Derrida gibt
freimiitig zu, dass er Glaubensbekenntnisse abgibt. Butler, Laclau und Mouffe ge-
stehen den politischen Charakter ihrer Demokratietheorien ein. Sie betonten, dass
ihre ethischen Uberlegungen nur fiir die gegenwirtige westliche Gesellschaft gelten
und dass sie nur solange Gtiltigkeit besitzen, bis bessere Normen gefunden werden.

Dieser Weg beinhaltet also eine iiberraschende, aber auch geschickte Wendung:
Anstatt die Grundlosigkeit von Normen weiterhin als Problem zu betrachten und zu
beklagen, dass durch sie jeglicher MaBstab verloren geht, wird aus ihr ein Teil der
Losung generiert. Der bewusste und offene Umgang mit Grundlosigkeit wird selbst
zum Mafstab erklart. Mit diesem MaBstab sind jene Normen abzulehnen, von de-
nen behauptet wird, sie seien von Gott gegeben, von der Vernunft diktiert oder dem



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

446 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

menschlichen Denken angeboren. Es werden jene Normen kritisiert, die ihre Be-
griindung aus essentialistischen Legitimationen ziehen und die als universell und
wahr prisentiert werden. Bejaht werden solche Normen, welche die eigene Kontin-
genz nicht nur anerkennen und diese offen zugeben, sondern welche die eigene
Grundlosigkeit zum festen Bestandteil haben. Es werden jene Normen geschitzt,
die politische Prozesse befordern anstatt sie einzugrenzen. Es gilt den Poststruktu-
ralist_innen als Ethik der Ethik, dass bei jeder Auswahl von Ethiken immer mit
kommuniziert wird, dass diese Wahl eine vorldufige und zu diskutierende ist, dass
sie nach wie vor kritisiert werden kann und dass sie bei verdnderten Umstinden
oder aufgrund neuer Einsichten auch wieder angepasst werden kann. Es gilt als Po-
litik der Politiken, dass die politischen Entscheidungen zur Auswahl von Ethiken
thematisiert werden, die politische Diskussion offen gehalten wird, keine Autoritét
sie abbrechen kann und niemand ein besonderes Recht erhilt, diese Diskussion auf
eine bestimmte Richtung festzulegen. Es gelingt ihnen mit dieser Wende auf iiber-
zeugende Weise, aus dem urspriinglichen Problem der Grundlosigkeit der Normen
die Losung des Dilemmas zu generieren, dass Normen nicht begriindet werden
konnen, sie aber dennoch gebraucht werden. Die Anerkennung der Vorldufigkeit,
Verinderbarkeit, Kritisierbarkeit und Zukiinftigkeit von Normen erméglicht einen
verantwortungsvollen Umgang mit diesen: Wenn auf Normen nicht verzichtet wer-
den kann, dann ist der einzige Weg um ihre negativen Begleiterscheinungen zu
mildern, dass sie nicht als universell, wahr und festgeschrieben gelten. Die Unsi-
cherheit nach jeder Entscheidung ist wichtig, da nur so die Renaturalisierung von
Normen verhindert werden kann. Indem Poststrukturalist innen darauf verzichten,
eine scheinbare Letztbegriindung zu geben, werden die von ihnen aufgestellten
Normen in der Diskussion verbleiben. Selbst wenn sie sich fiir die Gegenwart als
die beste Variante erweisen sollten, wird es in Zukunft leichter moglich sein sie zu
verwerfen, wenn die Umsténde dies verlangen.

Die Maxime, dass jede normative Entscheidung sich als vorldufig begreifen
soll, gilt selbstverstindlich auch fiir die normativen Entscheidungen der Poststruk-
turalist_innen. Ihre Vorschlidge einer moglichen Ethik der Ethiken werden von ih-
nen nicht als absolut begriffen. Die Poststrukturalist innen beharren darauf, dass
eine Unsicherheit bestehen bleibt, ob die von ihnen gewéhlten Normen die ,,richti-
gen oder ,,besten” Normen sind. Dementsprechend ist all ihren Normen gemein,
dass sie offen bleiben fiir neue Einschreibungen und verdnderte Deutungen. Ebenso
firmiert die Entscheidung fiir die Demokratie immer nur unter dem Vorbehalt der
Vorladufigkeit. Demokratie und Poststrukturalismus gehen daher keine lebenslange
,»Ehe“ ein, sondern sind eher als ,,Lebensabschnittspartner innen® zu begreifen, die
ihre Verbindung wieder 16sen, wenn sich die Umstdnde gedndert haben und/oder
sich eine bessere ,,Partie” findet. Demokratie stellt fiir die Poststrukturalist innen
nur die momentan ansprechendste Losung dar. Sie wollen sich nicht davor ver-



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARTNERSCHAFT ZWISCHEN POSTSTRUKTURALISMUS UND DEMOKRATIE | 447

schlieBen, dass in der Zukunft andere Ideen entwickelt werden, die das poststruktu-
ralistische Denken in dieser Zeit noch besser umsetzen.

Michael Wetzel hat das Denken der Poststrukturalist innen zu Vorldufigkeit
und Machtanspruch treffend zusammengefasst:

,,Derridas Denken sollte in diesem Sinne auch von der deutschen Philosophie gastlich aufge-
nommen werden, auch und gerade weil er keine Paldste als Wohnstatt beansprucht, von denen
aus die Herrschaft eines neuen Systems unter dem Namen ,Dekonstruktivismus® aufgerichtet
werden sollte, sondern weil Dekonstruktion eben heif3t, nur in nomadischen Zelten zu wohnen
und immer bereit zu sein zum Aufbruch, zum Weiterziehen, um der unméglichen Moglich-
keit von Gerechtigkeit gegeniiber dem Anderen, der Gabe und der Zeit dennoch denkend ge-
recht werden zu konnen.“ (Wetzel 1994: 86)

Sein Zitat verdeutlicht, dass das, was fiir die Politik und den einzelnen Menschen
gilt, auch fiir die die politische Philosophie und die Politikwissenschaft Giiltigkeit
hat. Derrida, Butler, Laclau und Mouffe folgen ihrem eigenen Standard und reflek-
tieren die Grenzen ihrer eigenen Theoriebildung. Insofern sind ihre Thesen auch ein
Anspruch an den politischen Charakter von Politikwissenschaft.

Grundlegende Normen als Entscheidungen
Kann aus dem Vorliegen von Grundlosigkeit ein ethisches Verhalten abgeleitet
werden, das verlangt, Grundlosigkeit anzuerkennen? Nein, dies wére ein naturalisti-
scher Fehlschluss. Zwar werden Grundlosigkeit und Kontingenz von den Post-
strukturalist innen als Fakten angesehen, aber das heiit nicht, dass diese Fakten
auch offen kommuniziert werden miissen. Aus der Existenz von Kontingenz und
Grundlosigkeit folgt keine Handlungsanweisung, denn es konnten auch andere
Wege eingeschlagen werden. So konnten alle Normen als gleichwertig eingestuft
werden, egal wie sie sich letztendlich rechtfertigen, oder es konnte akzeptiert wer-
den, dass jene Normen gelten sollen, die sich in den Machtprozessen durchsetzen.
Das Bewusstsein fiir Kontingenz kann nur ein Teil der Losung sein, welche
Rahmenbedingungen zur Gewinnung von Normen gelten. Die Entscheidung fiir
diesen Maf3stab muss ebenfalls begriindet werden. Zur Begriindung der Bedeutung
des Kontingenzbewusstseins wird stets auf die geringere Gewalt oder die Vermei-
dung von Ausschliissen hingewiesen. Dies trifft nicht nur auf Derrida und Butler zu,
bei denen die Verkniipfung zwischen Gewaltminderung und Kontingenzbewusst-
sein am sichtbarsten ist und daher in Kapitel 4.1.1 und 4.2.6 deutlich herausgearbei-
tet wurde. Auch bei Laclau und Mouffe ist die Gewaltminderung in der Ablehnung
von Unterdriickungsverhéltnissen und in der Notwendigkeit von Freiheit und Auto-
nomie enthalten (vgl. Kapitel 4.3.4 und 4.3.5). Wenn offen zugegeben wird, dass
eine Norm auf Gewalt griindet, ist dies gewaltdrmer, als wenn zusitzliche Gewalt
ausgelibt wird, um die urspriingliche Gewalt zu verschleiern. Auch andere Theore-



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

448 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

tiker innen wie Rorty oder Habermas setzen auf Gewaltlosigkeit bei der Auswahl
der Normen, indem sie entweder auf Uberzeugung statt Zwang setzen oder als Ideal
den machtfreien Diskurs anstreben. Der entscheidende Unterschied zwischen ihnen
und den Poststrukturalist_innen ist, dass letztere die Mdglichkeit der Machtfreiheit
und Uberzeugung nicht fiir moglich halten, sondern den MaBstab der Vernunft auch
als mogliche Gewalt werten. Hier unterscheiden sich ihre Theorien auch von der of-
fenen Gesellschaft des Kritischen Rationalismus, mit der sie ansonsten verbliiffende
% Fiir Poststrukturalist_innen sollten da-
her jene Normen gewéhlt werden, die am wenigsten Macht einsetzen.

Die Einsicht der Grundlosigkeit nimmt zwar eine zentrale Stellung in der post-
strukturalistischen Ethik ein, da sie die Ethik mit dem poststrukturalistischen Ge-

und iiberraschende Ahnlichkeiten haben.

dankengut verknlipft. Sie ist aber nicht der ethische Kern. Der ethische Kern ist der
Anspruch auf Gewaltminderung und eine gerechte, anerkennende Ausgestaltung
der Beziehung zu dem Anderen. Das Kontingenzbewusstsein ist keine hinreichende
Begriindung fiir eine verantwortungsvolle Hinwendung zum Anderen. Weder die
Normen der Freiheit und Gleichheit, noch eine gerechte Verteilung von Prekaritét
oder die Gastfreundschaft lassen sich mit dem Kontingenzbewusstsein begriinden.
Es ist moglich jemandem so gerecht zu werden, wie es die Umsténde erlauben,
ohne die Rahmenbedingungen zu reflektieren. Dennoch spielt das Kontingenzbe-
wusstsein eine wichtige Rolle bei der Implementierung dieser Normen und der Er-
schiitterung von hierarchischen Strukturen, welche dem Anerkennen von Grundlo-
sigkeit entgegenstehen. Ein Bewusstsein um die Kontingenz zwischenmenschlicher
Setzungen und sprachlicher Bedeutungen kann so gesehen zu einer Haltung fiihren,
die es erleichtert ethisch gut zu handeln, das heifit, Gewalt zu mindern, dem Ande-
ren gerecht zu werden, Freiheit und Gleichheit als Werte zu verfolgen.

Die hier untersuchten Autor_innen vollfithren also, anders als Dietrich KrauB3 es
Derrida vorwirft, keinen ,,Taschenspielertrick®, bei dem der ,,Begriff der Ethik bis
zur Unendlichkeit” verschoben wird, indem die ,,Grundlosigkeit von Ethik, die
Aporien der Unentscheidbarkeit, die Verankerung der Ethik im Paradox [...] in eine
ethische Position® (Krauf3 2001: 14) umgedeutet wird. Zwar sehen die Poststruktu-
ralist_innen diese Haltung tatsdchlich als ethische Haltung an, diese resultiert aber
nicht aus einer Umdeutung von Ethik, sondern aus ihren tieferliegenden ethischen
Normen. Dies ist der Punkt, an dem die ethischen Uberlegungen Derridas, Butlers,
Laclaus und Mouffes ihren Schritt machen miissen: Um ihr ethisches Kontingenz-
bewusstsein zu rechtfertigen, miissen sie sich hierzu vorher fiir Normen entschieden
haben, die sie nicht weiter begriinden kdnnen.

358 In ihrer Kritik an Letztbegriindungen, Teleologien und Dogmen, der Betonung auf
Offenheit fiir Neues, der Bejahung des Pluralismus, der Akzeptanz von fehlbaren
Menschen und der Ansicht von Fortschritt als langsame Reform denn Revolution teilen

beide Stromungen Gemeinsamkeiten.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARTNERSCHAFT ZWISCHEN POSTSTRUKTURALISMUS UND DEMOKRATIE | 449

Die Auseinandersetzung mit der Demokratie

als vorherrschender Ordnung

Doch wie steht ihre Ethik der Ethiken beziehungsweise Politik der Politiken mit der
Demokratie in Verbindung? Es gibt zwei Argumentationswege, wie die Poststruktu-
ralist_innen zur Demokratie gelangen. Das schwiéchere Argument wurzelt in ihrer
Einsicht, dass vorherrschende Diskurse wie die Demokratie nicht abgeschafft, son-
dern nur von innen heraus gedndert werden konnen — es fiihrt kein Weg an der De-
mokratie vorbei als sie zu beriicksichtigen, zu dekonstruieren und eine dekonstru-
ierte Form der Demokratie zu entwerfen. Das stirkere Argument fiihrt auf, dass sich
im demokratischen Denken Eigenschaften finden lassen, die die poststrukturalisti-
schen Einsichten unterstiitzen und ergénzen, und dass die gewaltirmsten Normen
auch demokratische Normen sind.

Ihr schwécheres Argument basiert auf zweierlei Weise auf ihrem poststruktura-
listischen Denken: Dieses verleugnet zum einen nicht die Verwobenheit in vorgén-
gige Diskurse, das heif3t, sie sind sich bewusst, dass Diskurse das eigene Denken
vorstrukturieren, pragen und den Horizont dieses Denkens vorgeben. Zum anderen
gehen sie davon aus, dass es eine kontingente Entscheidung ist, welche Normen als
erstes in den Blick genommen werden. Es kann entschieden werden, die bereits be-
stehenden Diskurse als Basis fiir alle folgenden Diskussionen anzusehen. Sich der
Demokratie als vorherrschenden Diskurs in unserer westlichen Kultur zuzuwenden
und sie zu dekonstruieren, ist daher keine iiberraschende Handlung der Poststruktu-
ralist_innen. Sie ist allerdings insofern erniichternd, da die Poststrukturalist innen
als radikale Kritiker innen von populdren Diskursen bekannt sind und nach der
Lektiire ihrer Texte die Erwartung entsteht, dass sie nach ihren ungewohnten, er-
schiitternden Fragen auch bahnbrechende und vor allem neue Antworten finden.
Stattdessen scheinen sie schlussendlich beim bereits Bekannten anzukommen —
nédmlich der Demokratie.

Doch es macht Sinn, dass sich Derrida, Butler, Laclau und Mouffe im politi-
schen Bereich mehr als Reformer innen denn als Revolutiondr_innen erweisen. Die
Grundlage fiir Revolutionen ist die Vorstellung, mit dem Alten radikal brechen zu
konnen. Alle hier behandelten Autor innen gehen davon aus, dass dieser Bruch
nicht moglich ist. Einerseits zeigen Revolutionen der Vergangenheit, dass viele so-
genannte Briiche zahlreiche Elemente des Alten weiter in sich trugen. So beendete
die Franzosische Revolution nicht die Diskriminierung von Frauen, obwohl sie
eigentlich alle Menschen gleich stellen wollte und die Griindung der USA fiihrte
nicht zur Abschaffung der Sklaverei oder der Annerkennung von amerikanischen
Ureinwohner _innen als Biirger innen. Auch die Form des Wirtschaftens blieb
weitgehend unangetastet. In vielen Lebensbereichen zeigt sich die Revolution als
Fortschreibung des Alten unter neuer Fiihrung. Die Entscheidung auf eine andere
Form des Wandels zu setzen, die gewaltirmer erscheint, ist einerseits im Einklang
der von ihnen aufgestellten Normen, andererseits ist es auch eine strategische Ent-



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

450 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

scheidung. Die Aussicht auf eine Revolution 16st viele Angste aus, mobilisiert Wi-
derstinde und bedarf daher eines enormen Einsatzes fiir einen mehr als ungewissen
Ausgang.

Dazu kommt, dass der radikalste Bruch, der Ausbruch aus dem Diskursiven,
unmdglich ist. Der eigene Erkenntnishorizont ist der poststruktualistischen Ansicht
nach durch die vorherrschenden Diskurse stark geprégt und niemand kann aus ih-
nen entgehen. Selbst das vermeintlich Andere dieser Diskurse ist als konstitutives
AuBen bereits ein Teil dieser und trigt zu ihrer Stabilisierung bei. Was moglich ist,
ist die Verdnderung innerhalb der Diskurse im Machtgleichgewicht zwischen Dis-
kursen, in deren Schnittstellen, an den Réndern, dem Ausgeschlossenen oder den
inneren Logikbriichen. Der erfolgsversprechendste Weg, den Poststruktura-
list_innen fiir sich sehen, ist die herrschenden Diskurse nicht vollig zu verwerfen,
sondern ihre Kernbestandteile aufzugreifen und sie in destabilisierender Weise zu
verandern. Thre Erwartung ist, dass sich die Diskurse sodann nach und nach von in-
nen heraus wandeln und sich dieser Wandel als radikaler und erschiitternder erwei-
sen wird als wenn etwas (scheinbar) vollig anderes propagiert wird. Die Erwartung
stiitzt sich darauf, dass in Diskursen oftmals bereits Versprechen existieren, die fiir
sich genommen bereits sehr anspruchsvoll und radikal sind: Besonders Derrida ar-
beitet mit der Gerechtigkeit, der Demokratie, der Gastfreundschaft und der Gabe
Konzepte heraus, die, sollten sie sich durchsetzen, tatséchlich eine radikal andere
Gesellschaft zur Folge hitten. Auch Laclau und Mouffe zeigen auf, dass die Werte
der Freiheit und Gleichheit gesellschaftsverdnderndes Potenzial in sich tragen.

Dekonstruktivist_innen sind keine Erfinder innen, die das Alte verwerfen und
etwas grundlegend Neues kreieren wollen (oder glauben, dass sie das tun kdnnten).
Sie sind griindliche Reformer innen, die das bereits Gegebene analysieren, es kri-
tisch hinterfragen, Teile seiner Bedeutungsketten verwerfen, andere Teile erhalten
und dann aus diesen etwas Verdndertes zu erschaffen versuchen. Es ist in dieser
Hinsicht also nicht verwunderlich, dass sie sich der Demokratie als vorherrschen-
den Diskurs des Westens zuwenden, denn an diesem Diskurs kommen sie gar nicht
vorbei. Bei der Ausarbeitung der verschiedenen Versionen der radikalen bezie-
hungsweise kommenden Demokratie wurden zunichst die bestehenden Diskurse
zur Demokratie aufgegriffen, durch Dekonstruktion zentrale Kernbestandteile he-
rausgearbeitet und mit diesen eine Demokratickonzeption entworfen, welche die
bisherige Demokratie radikalisiert. Die radikale Demokratie ist so gesehen ein er-
wartbares Ergebnis der Dekonstruktion. Befiirchtungen einer nihilistischen und
apolitischen Theorie miissen als eine Missinterpretation poststrukturalistischer Ar-
beitsweise bezeichnet werden.

Der Nachteil dieses Weges der Dekonstruktivist_innen ist, dass nicht absehbar
ist, ob ihnen mit diesem Vorgehen gelingen kann, die vorherrschenden politischen
Diskurse wirklich zu verdndern, oder ob nicht doch das meiste beim Alten bleibt.
Eine solche Garantie konnen andere, ,revolutionirere” Herangehensweise aller-



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARTNERSCHAFT ZWISCHEN POSTSTRUKTURALISMUS UND DEMOKRATIE | 451

dings auch nicht bieten. Der Vorteil ist, dass ihr Vorgehen Anschliisse an das Be-
stehende ermoglicht und sich nicht von den Erfahrungswelten, wie sie in den vor-
herrschenden Diskursen wahrgenommen werden, 16st. An diesem Punkt muss daher
der Kritik widersprochen werden, dass den poststrukturalistischen Theorien die
Praxisndhe fehlen wiirde. Vielmehr muss die Vorstellung politischer Praxis kriti-
siert werden. Der Vorwurf ist wahr, wenn unter politischer Praxis verstanden wird
Fragen zu 16sen wie: ,,Was flir ein Wahlsystem sollen wir einrichten?* oder ,,Wie
wird festgelegt, wo die neue Umgehungsstralie entlangfiihrt?“ Doch die hier unter-
suchten Autor innen adressieren eine andere Form politischer Praxis, ndmlich die
einer politischen Haltung. Sie sind daher nicht output-orientiert und auch nicht pro-
zessorientiert, sondern fiir sie miissen die grundlegenden Parameter einer gelunge-
nen politischen Praxis bereits einen Schritt frither analysiert und festgelegt werden.
Es bedarf eines homo democraticus und einer Politik der Politiken, beziehungs-
weise einer Ethik der Ethiken, die diesen homo democraticus ermdglicht. Es ist fiir
sie Teil der politischen Praxis, dass die Bedingungen der Moglichkeit der ,,sichtba-
ren” Politik (Stralen, Wahlmodalititen etc.) politisiert werden. Der Kritik der Poli-
tikferne setzen sie somit eine Politisierung jener Gebiete entgegen, die von vielen
anderen Theorien als unpolitische Grundlage fiir Politik gesehen werden. Sie legen
iiberzeugend dar, dass erst aufbauend auf die Implementierung einer demokrati-
schen Haltung Inhalte diskutiert werden kénnen. Auch der Vorwurf der Praxisferne
ist demzufolge zuriickzuweisen. Vielmehr ist dieser Vorwurf bereits Teil einer,
wenn auch vielleicht nicht von allen wahrgenommenen Debatte iiber das, was als
,»politische Praxis* zu gelten hat.

Der gemeinsame Kern von Demokratie und Poststrukturalismus

Das stirkere Argument fiir die Demokratie beruht darauf, dass die Poststruktura-
list_innen eine interessante Verkniipfung zwischen (radikaler und kommender)
Demokratie und Poststrukturalismus ziehen. Bei ihrer Entscheidung, welche der
vielen moglichen Eigenschaften der Demokratie sie bei ihrer Dekonstruktion als er-
haltenswert einstufen, besinnen sie sich auf eine Eigenschaft, die auch der Post-
strukturalismus teilt: Das Kontingenzbewusstsein und Anerkennen von Grundlosig-
keit. Fiir sie ist der zentrale Kern der Demokratie die Unbestimmtheit und das Be-
wusstsein der Grundlosigkeit.

»Was der Demokratie fehlt, ist eben genau der eigentliche Sinn, der Sinn des Selben selbst
[...], das was sie selbst ist, das Selbe, das wahrhaft Selbe ihrer selbst [...]. Dieser Sinn defi-
niert die Demokratie und selbst das Ideal der Demokratie durch diesen Mangel des Eigenen
und Selben.“ (Derrida 2003a: 59f.; vgl. ebd. 24f., 45, 48, 53)



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

452 | DEMOKRATIE OHNE GRUND, KEIN GRUND FUR DEMOKRATIE?

,Denn wenn wir eine theoretisch vorgefalite Meinung von der Demokratie mitbringen, die
wir nicht der demokratischen Auseinandersetzung aussetzen wollen, dann ist unsere theore-
tisch vorgefate Meinung entschieden undemokratisch.” (Butler in Lorey et al. 1995: 97)

,|...] democracy is the very placing in question of the notion of ground.” (Laclau 1990a: 78,
169f., vgl. Laclau und Mouffe 2000: 231)

Demokratie hélt den Ort der Macht leer, sie entbehrt jeglicher duBlerer Legitimation,
sie ist in ihrem Zentrum unbestimmt. Fiir das demokratische Denken stellt Grundlo-
sigkeit kein Problem dar, sondern die Akzeptanz der Grundlosigkeit ist fiir demo-
kratische Prozesse essentiell.” Sie ist eine notwendige Voraussetzung fiir die
Demokratie: Wer wirklich davon iiberzeugt ist, mit der eigenen Meinung die Wahr-
heit und das Richtige zu vertreten, wird sich nicht freiwillig einer Mehrheitsent-
scheidung beugen. So jemand wird es auch nicht fiir sinnvoll halten, anderen Ar-
gumenten Raum zu geben oder Lebensentwiirfe gelten zu lassen, die seinen Vor-
stellungen zuwider laufen. Dazu bedarf es einer demokratischen Haltung. Die Ak-
zeptanz der Grundlosigkeit erleichtert es, die Opposition zu wiirdigen (denn auch
diese kann prinzipiell Recht haben) und einen Pluralismus zu leben (denn jede r
sollte die Chance haben, seine_ihre personlichen Werte umzusetzen).

Eine Vereinbarkeit von Demokratie und Poststrukturalismus wird demnach da-
durch erreicht, indem fiir das poststrukturalistische und das demokratische Denken
die gleichen Grundlagen gelten: Die Einsicht der eigenen Kontingenz. Mit dieser
Verbindung setzen Derrida, Butler, Laclau und Mouffe das poststrukturalistische
und das demokratische Denken in einem zentralen Punkt gleich. Im Endeffekt wird
der Poststrukturalismus zur Vorbedingung der Demokratie und die Demokratie
dient ihrerseits als Unterstiitzung des poststrukturalistischen Denkens.

Es hat sich gezeigt, dass Derrida, Butler, Laclau und Mouffe einen neuen Weg zur
Verteidigung von Demokratie anbieten. Sie haben neuartige Begriindungswege und
liefern Antworten darauf, wie die Demokratie Krisen meistern kann: Statt allein den

359 Vgl. dazu auch Hagemann 2014: 103; Welsch 1993: 182f. Eine dhnliche Aussage trifft
auch Gustav Radbruch: ,,Relativismus ist die gedankliche Voraussetzung der Demok-
ratie” (Radbruch 1970: 84). Seine folgenden Begriindungen machen aber recht schnell
klar, wo sich Derrida, Butler, Laclau und Mouffe von Relativist innen unterscheiden.
Sie wiirden eben gerade nicht ,,jeder politischen Auffassung, die sich die Mehrheit ver-
schaffen konnte, die Fithrung im Staate [...] iiberlassen” (ebd.: 84). Fiir sie ist der
entscheidende Mafstab fiir ihre Kritik und Bewertung, ob andere politische Auffassun-

gen selbst die eigene Kontingenz anerkennen oder nicht.



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARTNERSCHAFT ZWISCHEN POSTSTRUKTURALISMUS UND DEMOKRATIE | 453

Output zu stirken,”® Probleme der Reprisentation anzugehen oder Biirger in politi-
schen Entscheidungen zu inkludieren, fordern sie eine demokratische Haltung der
Menschen ein und legen Wert darauf, die Rahmenbedingungen fiir Demokratie zu
fordern.

Dazu konnen poststrukturalistische Demokratiekonzeptionen herangezogen
werden, weil, wie in dieser Arbeit nachgewiesen, eben kein Bruch zwischen post-
strukturalistischen Thesen und Demokratietheorien besteht. Daher ist die post-
strukturalistische Demokratietheorie ein politisches Denken im besten Sinne, da es
die Demokratie mit eigenen Forschungsergebnissen beleben und weiterentwickeln
kann und gleichzeitig bestrebt ist, das Forschen dariiber zu politisieren und zu de-
mokratisieren.

360 Dies bezeichnen Buchstein und Jorke als Rationalisierung der Demokratietheorie, die
output-orientiert ist (vgl. Jorke 2006: 257).



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

07:08%



https://doi.org/10.14361/9783839437919-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

