Gerhard Neumann

»Kunst dt_a_s Nicht-lesens«
Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen

Hans-Henrik Krummacher zum 65. Geburtstag

ist Massischer Art und stirkend, dem Wein gleich;
Heliokrop und Jasmm edel, doch immer modern.
Eduard Mérike
Trouver une langue [...] le temps d'un langage universel vien-
dra! [...] Cette languc sera de ['éme pour lame, résmant fout,
parfums, sons, couleurs [...].
Rimbaud an Paul Demeny, 15.5.18711

Das Erfahrungsmodell, durch dessen Vermittlung in der europiischen
Kultur Wirklichkeit aufgefafit und dargestellt wird, ist dasjenige der
»Lesbarkeit der Welt«. Niemand war sich dessen genauer bewufit als
der junge Hugo von Hofmannsthal, der in der kulturgesittigten At-
mosphire der Jahrhundertwende aufwuchs: einer Welt aus Schriftzei-
chen, einer Welt der Aufzeichnungen und Archive, einer Welt schlief’-
lich der universellen Verfigbarkeit allen Wissens aus allen Kulturen.
In der Gestalt des Wunderkindes Hofmannsthal war auf vollkom-
mene Weise die Sprach-, Wahrnehmungs- und Wissenskrise der Jahr-
hundertwende reprisentiert, die — wie keine andere Epoche der Kul-
turgeschichte — aus Glanz und Last der Uberlieferung ihr Selbstbe-
wufitsein wie ihre todliche Melancholie bezog.

Umso merkwiirdiger, dafl der wissensschwere junge Hofmannsthal,
der alles gelesen hatte, was es an Bedeutendem in der europiischen
Kultur — und nicht nur in ihr — zu lesen gab, in seinem Drama »Der

! Eduard Mérike: Simtliche Werke. Bricfe. Ausgabe in drei Biinden. Hg. von Ger-
hart Baumann in Verb. mit Siegfried Grosse. Stuttgart 1961. Bd. 1, S. 263: »Unterschieds;
Arthur Rimbaud: (Euvres complétes. Texte établi et annoté par Rolland de Renéville et Ju-
les Mouquet. Paris 1954, S. 271.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 227

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thor und der Tod« den »kopfschiittelnd langsam abgehenden« Tod
zuletzt {iber den zu Boden gesunkenen Claudio sagen laf3t:

‘Wie wundervoll sind diese Wesen,
Die, was nicht deutbar, dennoch deuten,
‘Was nie geschricben wurde, lesen, [...] (SW I Gedichte 1, 5. 220)

Um diese Frage des Lesens dessen, was nie geschrieben wurde, und
jene andere Frage der Nicht-Lesbarkeit der Welt, wie sie auf vielfache
Weise im Werk des frithen Hofmannsthal zum Ausdruck kommen,
soll es in den hier angestellten Uberlegungen gehen. Im Jahr 1909,
also schon im Riickblick auf jene Zeit frither Verwirrungen der neun-
ziger Jahre, macht Hofmannsthal sich eine Reihe merkwiirdiger Noti-
zen. Sie nehmen ihren Ausgang von der Idee des Schopferischen und
der Maoglichkeit solchen Schépfertums in einer tibersittigten Kultur
und mégen wohl Vorstudien zu einem geplanten Aufsatz iiber dieses
Thema sein. In den genannten Aufzeichnungen heifit es:

Das Schépferische ist eine ddimonische Kraft. [...] Ist sie bei uns, dann ist
auch Mut und cinc magische Unbesiegbarkeit da. [...] Sie 16st alles Dunkle
auf, ldfit nichts Starres bestehen, anerkennt keine Grenzen. Vermoge des
Schépferischen ergibt sich jede Hemmung als ein l6sbares Geheimnis. Mit
seiner Atmosphire [sc. der schépferischen Kraft] ist das Ich ohne Schran-
ken. (GW RAIII, S. 498)

Erstarrung dagegen — so fiigt Hofmannsthal hinzu — stelle sich ein,
sobald es um Besitz und um Gefahrten gehe — um Fessel und Bin-
dung durch Freunde, durch Feinde und den Zeitgeist, durch eine
fremde, mechanisierte Welt. Und der Schreibende kommt zuletzt mit
seinen chrlcgungcn zu der Einsicht:

Der Anfang eines wahren Kunstwerkes ist gottlich wie der Schwung eines
wundervollen Vogels, wie ein Traumiibergang. (GW RAIII, S. 499)

Eine Zusammenfassung von Hofmannsthals kulturdiagnostischer Ar-
gumentation erfolgt denn auch — nach einer lingeren Sequenz von

Gedanken und Bildern — zuletzt in einer prignanten Formel, die sich

228 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beinahe wie ein kulturpolitisches Programm ausnimmt: »Kunst des
Nicht-lesens«.

Schopfertum, menschliche Vollkommenheit und Selbsterfahrung,
der Inbegniff des »losbaren Geheimnisses«: Dies alles erscheint hier
nicht an kulturelle Traditionen, nicht an Archiv und Lesbarkeit einer
wissensgesittigten Welt, nicht an die Schrift und ihre Uberlieferungs-
kraft, nicht an das Buch der Kultur gekniipft, das die europiische
Uberlieferung geschrieben hat, sondern gerade an die Verweigerung
all dessen: als Kunst des Nichtlesens des so vielfach Ubermittelten.

Es ist kein Zweifel: Mit dieser Reflexion iiber die »Kunst des Nicht-
lesens« bezieht Hofmannsthal sich scharfsichtig auf jene kritischen
Augenblicke seiner eigenen Entwicklung, die durch die Jahre 1902
und 1907 markiert sind. 1902: Das ist das Jahr des »Briefes«, den der
junge Lord Chandos an den Naturwissenschaftler Lord Bacon
schreibt, jener Lord Chandos, dem das Selbst und dessen schopferi-
sche Kraft sich in einer kulturgesittigten Welt der Wissenschaften
und der priformierten Rede zu zersetzen beginnen. In diesem fingier-
ten Brief, den man gern eine verkappte Poetologie genannt hat, erfolgt
freilich vorerst nur eine Absage an jene Form des Lesens der Welt, die
die Kunst, genauer gesagt: das Schreiben von Literatur hervorbringt.
1907 aber, fast wie ein Ertrag jener Chandos-Krise, zeichnet sich dann
ein anderes und Unverhofftes ab; ein Versuch Hofmannsthals nim-
lich, dem Vorgang solcher Verweigerung eine neue und verwandelte
Form des Produktiven abzugewinnen. In diesem Jahr, das so viele
Umbriiche, Aufbriiche und Neuorientierungen im Schaffensprozef§
des Autors enthilt, scheint sich auch der Entwurf einer neuen Poetik
abzuzeichnen: einer Poetik »an der Grenze des Leibes«, wie Hof
mannsthals Formel fiir diesen Vorgang lautet.? Die Utopie einer sol-
chen Asthetik artikuliert sich zunachst in dem kurzen Text »Die Wege
und die Begegnungene, der ein gleichsam umgestiirztes Paradigma
kulturellen Verhaltens in Szene setzt: Vergessen statt Bewahrung; die
Léschung allen kulturellen Wissens, das die Schrift der Uberlieferung
konserviert; und schliefilich eine aus diesem Akt der Loschung ent-
bundene Poetik des Visiondren: eines aus dem Dunkel der Seelentiefe

2 Gabricle Brandstetter/Gerhard Neumann: Hofmannsthal 1907. Schrift und Lektiire
an der Grenze des Leibes. In: Freiburger Universititsblitter 30. Jg. (1991) Heft 112, S.
33-75.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 229

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heraufdringenden — wie im Schépfungsaugenblick geborenen — ma-
gisch leuchtenden Bildes menschlicher Selbsterfahrung jenseits aller
Techniken und Strategien einer kulturstiftenden Memoria.

Aber dann — im gleichen Jahr 1907 — unternimmt Hofmannsthal
noch einen weiteren Versuch, die Grenzen des europaischen Paradig-
mas einer »Lesbarkeit der Welt« zu tiberschreiten und eine zweite,
ganz anders gefafite Form einer solchen Poetik »an der Grenze des
Leibes« zu entwerfen. Gabriele Brandstetter hat in einem 1991 publi-
zierten Aufsatz gezeigt, wie Hofmannsthal — in jenem Dialog der Tan-
zerinnen, dem er zuletzt den Titel »Furcht« gibt® — {iber das Medium
des Tanzes eine Losung aus der Bindung durch die »Erinnerungs«Kul-
tur der europiischen Welt und ihrer Fesselung an die Schrift erprobt;
und zwar nun im Blick auf eine exotische Welt ekstatischer Bewe-
gung, eines Tanzes, der suggestiver Ausdruck jenseits von Sprache
und Schrift zu sein vermag,.

So scheint es also, als habe die »Kunst des Nicht-lesens«, von der
Hofmannsthal 1909 spricht, schon ein Jahrzehnt zuvor in seinem
Frithwerk, wenn auch verdeckt und unausgesprochen, poetische Ge-
stalt und poetischen Ausdruck gewonnen: in der Absage an die Lese-
welt der europiischen Kultur zunéchst, wie sie sich im Brief des Lord
Chandos von 1902 artikuliert; in dem Entwurf einer neuen Poetik
sodann, die jenseits der iiberlieferten Texte der Kultur und ihrer Les-
barkeit zwei verschiedene Auswege sucht; den Weg in die aus der
Seelentiefe geborene Vision zum einen, wo Bildlichkeit an die Stelle
der Sprache tritt; jenen anderen Ausweg sodann, der in die Welt eines
aus dem Naturkérper geborenen »selbstvergessenen« Tanzes fithrt:
jenseits der europiischen Zeichenwelt und ihrer durch die Schrift fi-
xierten Korpergrammatik — eine sprachlose Ausdruckswelt »an der
Grenze des Leibes«.

Was sich in solchen Entwiirfen und Projektionen in einem kriti-
schen Augenblick europiischer Zivilisation und der mit diesem ver-
kniipften Poetologie abzeichnet, ist der Versuch, das kulturell tradierte
Erbe preiszugeben, es zu verschwenden um eines Neuen, Freien,
Schopferischen willen, das zugleich Ziige des Exotischen tragt; es ist
cine Transzendierung der Schrift der Seele auf das Visionare und

3 Vgl cbd.

230 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hiichtige; eine Transzendierung des in der Tradition erstarrten Kor-
percodes und seiner Pathosformeln hin auf die Freiheit eines Traumes
vom »anderen Tanze«

Es sind — so kénnte man fast sagen — Versuche, das Paradox einer
literarischen Asthetik der Verweigerung der Schrift zu konzipieren:
der Schrift als bislang unverduflerlicher Form des kulturellen Erbes
und als jenes Medium kulturellen Schépfertums, das die europiische
Poetologie von Anfang an fraglos und unangefochten beherrschte.

Fafit man nun diese fiir Hofmannsthals Entwicklung so bedeut-
same Umbruchszeit zwischen den Jahren 1902 und 1907 genauer ins
Auge, so wird man gewahr, daf} es neben dem (in den »Wegen und
Begegnungen« zum Ausdruck kommenden) Konzept des Visiondren
und jenem zweiten Konzept des Korpers und des »anderen Tanzes«
als Kulturorgan (aus dem Dialog »Furcht«) noch einen dritten Ver-
such Hofmannsthals gibt, eine solche »Kunst des Nicht-lesens« zu er-
proben, eine neue Asthetik nicht aus der Ankniipfung an das Kultur-
erbe, sondern gerade aus dessen Verweigerung zu entwerfen. Dieser —
man konnte fast sagen: singulire — Versuch ist in dem Gedicht
»Lebenslied« von 1896 niedergelegt. Er liefie sich — wie dies der Titel
der hier vorgelegten Uberlegungen tut — als Entwurf einer »Asthetik
des Fliichtigen« auffassen.* Dieser Entwurf ist an ein einziges Motiv
gekniipft, dasjenige des exotischen und gestaltlosen Aromas: Duft und
Essenz, Parfum oder »Salbél«, wie das Gedicht Hofmannsthals, in An-
lehnung an die Bildwelt des Hohen Liedes, sich ausdriickt: eines
Aromas und seiner Verschwendung an eine stumme Welt des Natiirh-
chen®

Die hiermit skizzierten Bedingungen und Voraussetzungen von
Hofmannsthals poetologischem Konzept nach der Jahrhundertwende
kénnten dazu ermutigen, dieses Gedicht Hofmannsthals auf doppelte
Weise zu lesen: als den Entwurf einer Kulturtheorie zum einen, als

* Auf die Paradoxie einer solchen Poetologic der Schrift, hinter der sich eine
sauthentisches Poetologic der Stimme verbirgt, ist durch Derridas Buch »De la grammato-
logic« von 1967 und die aus dieser abzuleitende »Dekonstruktion etwa eines Paul de Man
aufmerksam gemacht worden.

5 Es handelt sich um das Phinomen einer gleichsam punktuellen poetologischen Epi-
phanie: Denn dieses hier unvermittelt postulicrte Prinzip der »Verschwendung« wird von
Hofmannsthal alsbald wicder geradezu dngstlich zuriickgenommen.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 231

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Konzept einer neuen Asthetik, die sich als eine Poetik des Nicht-
Lesens auffassen liefle, zum anderen; eines Wahrnehmungsmodells

mithin, an das zugleich die paradoxe Konstruktion einer akulturellen
Asthetik gekniipft ist.

Neben einer Rethe von Textvarianten sind fiir Hofmannsthals Ge-
dicht mit dem Titel »Lebenslied« zwei Reinschriften iiberliefert: eine
fiinf- und eine vierstrophige Version, die hier in einer Synopse darge-

boten seien.®

Den Erben lass verschwenden
An Adler, Lamm und Pfau
Das Salbol aus den Handen
Der todten alten Frau!

Die Todten, die entgleiten,
Die Wipfel in dem Weiten,
Ihm sind sie wie das Schreiten
Der Tinzerinnen werth!

Er geht, wie den kein Walten
Vom Riicken her bedroht,
Er lichelt, wenn die Falten
Des Lebens fliistern: Tod!
Thm bietet jede Stelle
Geheimnissvoll die Schwelle,
Es gibt sich jeder Welle

Der Heimatlose hin!

Der Schwarm von wilden Bienen

Nimmt seine Seele mit,
Das Singen von Delphinen
Befliigelt seinen Schritt:
Thn tragen alle Erden

Mit michtigen Geberden,

Das Salbél aus den Hiinden
der todten alten Frau

den Enkel lass verschwenden
an Adler, Lamm und Pfau!
Die Todten, die entgleiten,
die Wipfel in dem Weiten
ihm sind sie wie das Schreiten
der Tanzerinnen werth!

Er geht, wie den kein Walten
vom Riicken her bedroht.

Er lemte: in den Spalten

des Lebens wohnt der Tod!
Es bietet jede Stelle
geheimnissvoll die Schwelle,
es giebt sich jeder Welle

der Heimatlose hin!

Im Schwarm von wilden Bienen
hat seine Seele Halt

das Singen von Delphinen
umgiebt ihn mit Gewalt:

ihn tragen alle Erden

mit michtigen Geberden,

¢ Vgl. dic Varianten und Erlduterungen zu SW I Gedichte 1, S. 286-297; ferner das
wegweisende Buch von Richard Exner: Huge von Hofmannsthals »Lebenslied«, Eine Stu-
die. Heidelberg 1964; Hinweise zur weiteren Forschung (Wolfdietrich Rasch, Werner
Kraft) bei Mathias Mayer: Hugo von Hofmannsthal. Stuttgart/Weimar 1993, 5. 26f.

232 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Fliisse Dunkelwerden der Fliisse Dunkelwerden
Begrenzt den Hirtentag! umrauscht den Hirtentag!

Die schattenlosen Gassen
des Meeres und der Luft
sind offen, und gelassen
in tausendfacher Gruft

begriisst er die Gefihrten!

die schwebend unbeschwerten

Abgriinde und die Giirten

des Lebens tragen ihn!
Das Salbél aus den Hianden Lass ldchelnd ihn verschwenden
Der todten alten Frau an Adler, Lamm und Pfau
Lass lichelnd ihn verschwenden das Salbél aus den Hénden
An Adler, Lamm und Pfau: der todten alten Frau:
Er lichelt der Gefihrten, — Er lichelt der Gefihrten,
Die schwebend unbeschwerten die schwebend unbeschwerten
Abgriinde und die Gérten Abgriinde und die Gérten
Des Lebens tragen ihn! des Lebens tragen ihn!

Es ist nicht auszuschliefien, daf} die in der Abschrift als fiinfstrophig
erscheinende Version des »Lebensliedes« genau genommen ihren gro-
fleren Umfang nur einer Strophenvarianz verdankt, also im Grunde
blof} zwei gleichzeitig erwogene Fassungen der Schlufistrophe hinter-
einanderreiht. Die schliefilich vom Autor zum Druck gebrachte Ge-
stalt des Gedichts weist jedenfalls nur noch vier Strophen auf, deren
letzte wie eine Kontamination der beiden letzten der Vorfassung anmu-
tet.

Vom Augenblick ihres Erscheinens an sind die Verse des
»Lebensliedes« als unverstindlich empfunden worden. »Die Ge-
dichte«, berichtet ein Brief Hofmannsthals an Clemens von Francken-
stein schon am 9.12.1896, »haben in Wien einen unglaublichen Larm
hervorgerufen durch ihre véllige Unverstindlichkeit.«” Hofmannsthal
hat sich im folgenden wiederholt gegen diesen Vorwurf der Unver-
stindlichkeit zur Wehr gesetzt und Faktisches zur Erkliarung der Verse
beigesteuert. Diese Zeugnisse einer Explikation des dunklen Textes
durch den Autor selbst sind freilich erst viel spiter an den Tag ge-

7 SWI Gedichte 1, S. 291.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 233

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen. Sie bezichen sich namentlich auf zwei Stellen des Gedichts:
die Formel vom »Dunkelwerden der Fliisse« einerseits und die Vor-
stellung vom Verschwendungsgestus des Erben und dem »Salbol aus
den Hénden der todten alten Frau« andererseits. Zum ersten Problem,
dem Motiv der im Dunkel versinkenden Fliisse, ist eine von Carl Ja-
cob Burckhardt aufgezeichnete Erinnerung an eine Begegnung mit
Hofmannsthal und an einen gemeinsamen Blick der beiden Minner
auf das abendliche Salzburg im Jahr 1929 tiberliefert. Sie lautet:

Rasch wurde es finster und kiihl, nur der Lauf der Salzach spiegelte noch
klar durch dic Dimmerung. Hofmannsthal schaute iiber die Ebene und
sagte: »Als ich in einem Jugendgedicht die Stelle schrieb

Der Fliisse Dunkelwerden

Begrenzt den Hirtentag —
Sie verstehen: Wasserliufe, das letzte, was 16scht nach Sonnenuntergang —,
damals sagte man mir, das sei unverstindlicher Zierat, dabei ist es eine der
allereinfachsten Naturbeobachtungen, die jedem Jager, jedem Bauer geliu-
fig sind.« Dann aber, nach einer Weile, setzte er hinzu: »Ein schénes Ende,
alles Licht des Tages sammelt sich dort, so miifite es mit unserem letzten
Gedanken sein.«8

Zum Verstindnis des zweiten Ritsels im Text, des dunklen Motivs
vom »Salbél aus den Hinden der todten alten Fraue, gibt Heinrich
Gomperz erst 1942 in einem Brief (vermutlich an Heinrich Zimmer)
einen Bericht iiber ein dem Gedicht zugrundeliegendes, freilich in An-
sitzen schon 1903 zur Sprache gekommenes Erlebnis Hofmannsthals.
Die Notiz iiber »die faktische Grundlage zu >Den Erben lafl ver-
schwenden« von Heinrich Gomperz ist auf den 10. April 1942 da-
tiert:

Hofmannsthal erzihlte mir, dafl ihm meine Cousine Alice Morrison [...],
die in ihrer Jugend eine strahlende und vielgefeierte Schénheit war, folgen-
des erzihlte: Sie lebte einige Jahre in Indien, wo ihr Mann Fabriksdirektor
war. Eines Abends waren sie bei einer hochgestellten oder sehr reichen Per-
sonlichkeit geladen, die ein palastartiges Gebiude bewohnte, dem ein eige-
ner Tierpark angeschlossen war. Es war ein schr heifler Abend und Alice

& Helmut A. Fiechtmer (Hg.): Hugo von Hofmannsthal. Der Dichter im Spiegel der
Freunde. Bern/Miinchen 1963, S. 143.

234 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trat auf einen Altan hinaus, vom dem aus man in den Tierpark hinabsah.
Unten sah man in unbestimmten Umrissen allerlei Getier — Vogel, Vierfii-
Ber und Kriechtiere, die sich in der warmen Abendluft hin und her beweg-
ten. Unter dem Eindruck der Wiirme, der Nachtstimmung und dieses An-
blicks iiberkam sie ein so heftiges mystisch-pantheistisches Gefiihl der All-
verbundenheit, daf} sie in einem Drang, sich all diesem Leben noch inniger
zu verbinden, ein Flakon ofnete, das sie von ihrer Grofimutter (Sophie To-
desco) ererbt hatte, und ein als besonders kostbar geltendes Parfum, das
darin geborgen war, auf die Tiere hinabtraufelte. Unter dem Eindruck die-
ser Erzihlung habe er das Gedicht verfafit, das also — und das ist eben das
Merkwiirdige — den zugrundeliegenden Tatsachen fast wortlich entsprach,
denn die Erbin hatte wirklich das Salbél der toten alten Frau an Vogel und
Vierfiifller verschwendet. Ich kann mich noch erinnern, daff mir der Dich-
ter das so ungefihr mit den Worten erzihlte: »Ich weifl gar nicht, warum
die Leute das so unverstindlich finden: es hatte mir eben Mrs. Morrison
das folgende erzihlt...«.

Wenn das Gedicht, das so entstand, den Titel »Lebenslied« tragt, so
verbindet sich damit ein hoher Anspruch. Hofmannsthal war sich
dessen, wie die Gestalt des Gedichts zeigt, sehr genau bewuflt: Das
Spiel mit der Form der Stanze — eine achtzeilige Strophe; jeder Vers
dann freilich nur dreihebig; eine durch drei Reimzeilen mit stirker
raffendem Effekt einsetzende Coda; eine die Strophe jeweils wieder
offnende letzte reimlose Zeile — alles dies kénnte (wie schon Hans
Lindau 1903 meinte) auf »Gedankenlyrik« hinauslaufen. Herder,
Schiller und Goethe — sie alle hatten, aus einem strengen Formbe-
wufitsein heraus, Stanzen als die Form philosophischer Erhebung ge-
nutzt; hatten sich, fiir grundsitzliche Aufierungen iiber Leben, Gott,
Kunst und Welt, gerade diesem Medium anvertraut. Aber ausgerech-
net diesen durch die Form nahegelegten philosophischen Gestus
scheint das Gedicht Hofmannsthals dann doch fast im selben Atem-
zug auch schon zu widerrufen. Was das »Lebenslied« gleich zu Beginn
zur Erscheinung bringt — wir wissen es durch Uberlieferung des fak-
tischen Ereignisses, das den Versen zugrunde liegt — ist eine Gebarde
nicht der Raffung des Uberlicferten zu spruchhafter Essenz und Ge-
dankenformel, sondern ein Gestus der Vergeudung, der Verschwen-
dung, des Verstromens eines Verflissigt-Sinnlichen an die Natur. Das

? SW I Gedichte 1, S. 295, nach Exner S. 84f.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 235

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gedicht beruft sich dabei ganz offensichtlich auf ein neues und uner-
hortes Kulturgefiihl: das der Loschung von Erinnertern und des glei-
tenden Verschwebens und Verstromens alles Uberlieferten. Es deutet
auf das Vergessenwerden der Toten; es nennt die Entriickung des Ge-
genstindlichen in dimmernde Ferne (»die Wipfel in dem Weiten«); es
verweist auf die fliichtige, unwiederbringliche Bewegung der Tinze-
rinnen, die dieser Entriickung in die Transparenz gleicht — der Tanz
1st die Verschwendungskunst schlechthin.

Die zweite Strophe nimmt diesen Gestus der Preisgabe auch fiir
denjenigen in Anspruch, von dem im Gedicht als einem Handelnden
die Rede ist: den Erben. Sein Gehen ist selbst eine fliichtige Bewe-
gung; das Vergangene in seinem Riicken zeigt sich thm nicht als Be-
drohung, da es folgenlos verlischt; dem Tod antwortet nicht Furcht,
sondern ein Licheln; des Erbes nicht eingedenk erfihrt er die befrei-
ende Wirkung des Uberschreitens der Schwelle als ein sanftes Sich-
Offnen, das Hintersichlassen der Heimat, das zugleich eine stromende
Hingabe an das Fremde, Exotisch-Unverhoffte gewihrt.

Die dritte Strophe des »Lebensliedes« greift das Thema der Ver-
geudung, die ein Verstromen an die Kreatur ist, wieder auf — es war,
zu Beginn der ersten Strophe, mit der Formel von der Verschwendung
des Aromas an Adler, Lamm und Pfau, schon einmal angeklungen.
Von solcher Verschwendung alles Kulturellen an die Natur und ihre
exotische Magie spricht also auch diese Strophe: von dem Einschwe-
ben der Seele in den Schwarm wilder Bienen; von dem Erklingen des
Lebensliedes aus dem Naturlaut der Delphine; von dem kosmischen
Umfangenwerden des Selbst im »Hirtentags, seinem natiirlichen
Wechsel zwischen Licht und Dunkel, der dunstigen Grenze, die das
Sterben des Lichtes setzt.

Die vierte Strophe schliefllich 1afit das Thema von Vergeudung,
von Verschwendung und lichelnder Verausgabung ein letztesmal er-
klingen. Das hier zum zweitenmal genannte Licheln, die Unbe-
schwertheit der Hingabe und des Dahingleitens tiber den dunklen
Abgriinden gilt nun den Gefihrten, gegenwirtigen wie abwesenden:
Es ist ein Loslassen, bedingungslose Preisgabe von Besitz und Bin-
dung, cben jener Krifte kultureller Uberlieferung, die alles Schopferi-
sche in die Starre des Erinnerbaren verwandelt und zu Zeichen, Ord-
nungen und Institutionen verfestigt. Es ist cine lichelnde Absage an

236 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jenes Bewahren durch die verewigende Schrift der Tradition, die in
der Vorstellung von der Lesbarkeit der Welt, als eines tiberdauernden
Buches, beschlossen liegt. Dieses Uberschreiten der Schwelle, das zu-
gleich ein behutsames Zuriicktreten und Loslassen bedeutet, ein
Schwinden und Verstromen, verraumlicht sich dann im Gedicht ein
letztes Mal in einer den Horizont der Wahrnehmung 6ffnenden Ge-
birde, die die Garten des Lebens wie die unmeflbare Tiefe des Ab-
grunds, der keine Grenze mehr besitzt, umgreift: als die paradoxe Er-
fahrung eines Getragenwerdens im Akt des Loslassens selbst, das
Vergeuden und Verausgabung ist.

Es gibt wohl keinen anderen Text im Werk Hofmannsthals, der auf so
suggestive Weise eine Gebirde der Verschwendung und des Verstro-
mens in Szene setzt, wie gerade das »Lebenslied«; als Ausdruck eines
Lebensgefiihls, dessen der Dichter sich gleichsam zitierend (und viel-
leicht nur ein fiir allemal) versichert, und zugleich gerichtet gegen je-
nes Erbe, das die zitierbaren Zeichen der Kultur aufbewahrt. Das Par-
fum, das in den Naturgarten stromt, und das Salbél, von dem aus-
driicklich im Text die Rede ist, deuten wie in doppeltem Gestus auf
Irdisches wie auf Sakrales in solcher Gebirde der Verschwendung.!®
Eigendlich ist es ja diec Trinkung des Naturkérpers der Tiere mit der
Essenz der Kultur, von der dieses Gedicht auf so dunkle wie offenbare
Weise spricht: das Sich-Verstromen des Wesensaroms des Kulturellen
an die bewufltlose, sprach- und schriftlose Kreatur; an Adler, Lamm
und Pfau, an Bienen und Delphine, von denen im Text die Rede ist.
Damit steht Hofmannsthals Gedicht »Lebenslied« mitten in jener
kritischen Situation, die den Weg gerade dieses Dichters markiert, die
Schwierigkeiten eines frithbegabten Autors, mit dem Uberlieferten
und dem Erinnerten — als Reichtum und als Last zugleich — umzuge-
hen. Hofmannsthal erprobt — wie iibrigens nicht wenige seiner Zeit-
genossen im Umfeld der Wiener Moderne — alle Moglichkeiten, die

1% Auf den fiir dic Kulturgeschichte zentralen Zusammenhang von Opfer und Geruch
erfolgen Hinweise bei Jean-Pierre Albert: Odeurs de sainteté. La mythologie chrétienne des
aromates. Paris 1990.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 237

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Losung dieser Krise gewidhren konnten — die ja in gleichem
Mafle auch eine Zeitkrise des Wahrnehmens und des Erkennens ist.

Hofmannsthals Anfinge sind gekennzeichnet durch eine exzessive,
ja mafllose Aufnahme alles Uberlieferten, jener Fiille, die die Tradi-
tion schenkt; sie sind geprigt durch die souverine Kunst zitierenden
Spiels, die Selbstverstindlichkeit des Aufnehmens und Verwandelns,
zuletzt der Einschmelzung alles Aufgenommenen; und zwar aus der
Uberlegenheit dessen, der »alle Biicher gelesen hat« — »'ai lu tous les
livres«, sagt das Gedicht eines franzosischen Vorldufers. Und um
1900 repliziert Hofmannsthal mit der preziésen Gebirde: »Lasst mich,
ich will im Worterbuche lesen«. (SW XVIII, S. 156)

Ein zweites poetologisches Muster auf Hofmannsthals Weg ist dann
dieses: Er sucht in einer ganzen Reihe seiner Texte nach einer Mog-
lichkeit symbolisierender Transzendierung und Verwandlung des Er-
erbten. Hier steht er wohl am deutlichsten in einer Tradition, die
durch Baudelaire, aber auch Verlaine und Mallarmé begriindet
wurde.

Ein Drittes tritt alsbald hinzu: Hofmannsthal erwiigt — und dies ist
von grofler Bedeutung fiir die Poetologie der Jahrhundertwende ins-
gesamt — die Stiftung des Poctischen als eines zutiefst Sakralen durch
den Kulturgestus des Opfers und seiner Ritualisierung. Das
»Gesprich iiber Gedichte« zeigt diesen Zusammenhang auf unvergef}-
liche Weise in der suggestiven Vision eines solchen archaischen Op-
fers, das die Ersetzung des Menschenkorpers durch das Tieropfer als
den entscheidenden Schritt aus Chaos und Wildheit in die Kultur vor
Augen stellt.!!

Eine vierte von Hofmannsthal erwogene Moglichkeit der Inszenie-
rung des Poetischen wird dann durch das hier zu behandelnde
»Lebenslied« reprisentiert. Dieser Text bekennt sich zur Gebirde der
Verschwendung als eigentlich poetischem Akt: nicht pandemisch sich
iibersteigernde Anspielungsfiille also, nicht der Symbolismus der
franzosischen Tradition, und ebenso wenig das sakrale Opfer als Mo-
dell poetischer Schopfung, als Form der Zeichenstiftung, die hervor-
geht aus dem hieratischen Akt der Substitution; sondern die Ver-

11 SW XXXI Erfundenc Gespriche und Bricfe, S. 80f. Vigl. dazu dic Kritk Adornos
in Theodor W. Adorno: George und Hofmannsthal. Zum Briefwechsel: 1891-1906. In:
Prismen. Kulturkritik und Gesellschaft. Miinchen 1963, S. 190-231, hier S. 226f.

238 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schwendung der Essenz des Kulturellen an den ritselhaften und
stummen Naturkorper des Lebendigen. Dies ist es und nichts ande-
res, wovon dieses Gedicht mit dem Titel »Lebenslied« spricht. An die
Stelle des Opfers und seines Tauschwerts tritt nun das Verstrémen,
die Gebirde purer und selbstloser Verausgabung, die Riickkehr der
Sinnlichkeit des Menschen in die Natur des Tieres selbst. Nicht Op-
ferraum, nicht Opferritual, sondern losende aromatische Entgrenzung
in einem schopferischen, das Selbst und sein Ausdrucksvermégen
vergeudenden Augenblick.

‘Wollte man das Feld genauer abstecken, in dem sich das Spiel poe-
tologischer Argumente des jungen Hofmannsthal ansiedelt, so kénnte
man versuchen, das »Lebenslied« als spiegelbildliche Entsprechung zu
den Terzinen »Uber Verginglichkeit« (SW Gedichte I, S. 45) zu le-
sen:!? im Zeichen des »Lebens« stehend das eine Gedicht, im Zeichen
der >Kunst« das andere — ganz und gar dem Umgang mit der langen
Geschichte kulturellen Erinnerns in der Tradition der europiischen
Literatur sich ausliefernd:

Noch spiir ich ihren Atem auf den Wangen:
Wie kann das sein, daf} diese nahen Tage
Fort sind, fiir immer fort, und ganz vergangen?

Dies ist ein Ding, das keiner voll aussinnt,

Und viel zu grauenvoll, als dafl man klage:

Daf alles gleitet und voriiberrinnt.

Und daf} mein eignes Ich, durch nichts gehemmt,
Heriiberglitt aus einem kleinen Kind,

Mir wie ein Hund unheimlich stumm und fremd.
Dann: daff ich auch vor hundert Jahren war
Und meine Ahnen, die im Totenhemd,

Mit mir verwandt sind wie mein eignes Haar,

So eins mit mir als wie mein eignes Haar.

2 Vgl. die Varianten und Erliuterungen in SW I Gedichte 1, S. 226-232.

Hofmannsthals Asthetik des Flichtigen 239

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

«Uber Verginglichkeit«: Das ist das schneidende Bewufitsein des Le-
bensverfalls — einer »décadence« im wortlichen Sinne — aus der un-
entrinnbaren Erfahrung von der Last der Erinnerung und ihrer un-
aufloslichen Aporien, in deren Spannungsfeld das Selbst zerrinnt.
»Lebenslied«: Das ist — demgegeniiber — eine Poetologie der Vergeu-
dung wie des Vergessens in lichelndem Vertrauen auf das Einstromen
des Verschwendeten in eine alles umfassende Natur; »der Fliisse
Dunkelwerden« — das Vertrauen in eine Leben und Ich erhaltende
»Kunst des Nicht-lesens«.

v

Im Blick auf den eigentiimlichen Gestus von Hofmannsthals
»Lebenslied« kénnte man sich nun fragen, in welcher grofleren Tradi-
tion ein solches poetologisches Argument der Verschwendung wohl
zu verankern wire, wie es Hofmannsthal im »Lebenslied« thematisiert
und — ganz ohne Zweifel - ja auch szitierend« beglaubigt. Es ist in je-
dem Fall eine apokryphe Tradition, der Hofmannsthal sich hier ver-
pilichtet; eine poetische Gebirde, die sich gegen das fiir die europii-
sche Kultur fast ausnahmslos geltende Prinzip der Lesbarkeit der Welt
als Erinnerung der Uberlieferung und ihrer Texte richtet; eine Auffas-
sung des Schopferischen, die Vergeudung, nicht Ansammlung und
Bewahrung ist; eine »Kunst des Nicht-lesens«, deren Prinzip im aro-
matischen Verstromen beschlossen liegt, nicht in der Fixierung durch
Schrift, Zeichen, Archiv oder Denkmal — eine Asthetik des Fliichtigen im
cigentlichen Sinne des Wortes.

Die curopiische Welt hat von Anbeginn an Wahrnehmungstheorie
und Schopfungstheorie miteinander verkniipft. Der aristotelische Be-
griff der Mimesis bezeugt dies in all seiner Komplexitdt und in den
zahllosen Metamorphosen seines Verstindnisses, die sich zwischen
Darstellung, suggestiver Vergegenwirtigung, Abbildung und schopfe-
rischer Evokation auffinden lassen.!® Die Asthetiken von Baumgarten

13 Zur neueren Forschungsdiskussion — nach den Arbeiten von Auerbach, Blumen-
berg, Flasch, Gadamer, Jaufl, Koller, Tomberg und Zuckerkandl — vgl. Andreas Béhn:
Vollendende Mimesis. Wirklichkeitsdarstellung und Selbstbeziiglichkeit in Theorie und
literarischer Praxis. Berlin 1992; Harald Feldmann und Jan M. Brockman (Hg.):
Darstellung und Sinn. Zur Bedeutung der Mimesis in Kunstphilosophie und Psychiatrie.

240 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber Kant und Hegel bis zu Georg Lukdcs tragen diesem Umstand
ciner Zwiespiltigkeit zwischen Wahrnehmung und Schopfung Rech-
nung; sie sind — bei aller substantiellen Verschiedenheit — mit ihren
Argumentationen zwischen den konkurrierenden Feldern von >Wirk-
lichkeitswahrmehmung: und »Schépfertum, von Replik und Konstruk-
tion angesiedelt und setzen sich mit der Frage der Sinne und ihrer
Kraft, die Vernunft zu belehren, auseinander — sinnliche Wahrneh-
mung also, die zum Erkenntnisakt wie zum Kunstakt zu werden ver-
mag. Dabei zeichnet sich — von Anfang an und mit entschiedenem
Nachdruck — eine streng valorisierende Hierarchie der Sinne ab.'*
Der Gesichtssinn — gleichsam als das ausgezeichnete Organ der Ent-
zifferung der Welt — steht obenan, dem regierenden Doppelprinzip
des Geistigen, Vernunft und Verstand, eng benachbart. Ihm folgt mit
betrichtlichem Abstand das Gehér als Instrument der Wahrnehmung
von Sprache und Klang — mit der Fahigkeit, die Grenze zwischen Na-
turlaut und Sprachzeichen zu ermitteln. Fine heikle Zwischenstellung
nimmt der Tastsinn ein: wechselnd in seiner Bewertung und Funktio-
nalisierung in der Geschichte der europiischen Asthetik; von Herder
— und seinen materialistischen Vorgangern wie Condillac — dann fiir
einen beschrinkten Zeitraum in das Zentrum menschlichen Wahr-
nehmungs- und Erkenntnisvermogens gestellt.!> Geschmack und Ge-
ruch schliefllich bleiben auf lange und vielleicht fiir immer auf den
untersten Ringen: Die Ausnahmen bestitigen nur um so entschiede-
ner die Regel.'® Der Geruch, als der grabste, aller kulturstiftenden

Wiirzburg 1990; Harald Feldmann: Mimesis und Wirklichkeit. Miinchen 1988; Maria
Kardaun: Der Mimesisbegriff in der griechischen Antike. Neubetrachtung eines
umstrittenen Begriffes als Ansatz zu einer neuen Interpretation der platonischen
Kunstauffassung. Amsterdam/New York/Oxford/Tokyo 1993.

" Einen knappen, aber wohlabgewogenen Uberblick gibt das schéne Buch von An-
nick Le Guérer: Les pouvoirs de l'odeur. Essai. Paris 1988.

5 Vgl. meinen 1997 in den Veréffentlichungen der Bayerischen Akademie der Wis-
senschaflten, phil.-hist. Klasse, erscheinenden Aufsatz »Pygmalion. Metamorphosen des
Mythos und Allegorie des Selbst«, und meine Abhandlung »Der Kérper des Menschen und
dic belebte Statue. Pygmalion — ein kulturgeschichtliches Paradigma«. In: Claudia Monti
u.a. (Hg.): Kérpersprache und Sprachkérper. Semiotische Interferenzen in der Literatur. La
parola del corpo — il corpo della parola. Tensioni semiotiche nella letteratura tedesca.
Bozen 1996, S. 195-231.

16 Hier ist vor allem Charles Fourier mit seinen einschligigen Hauptwerken »Théorie
des quatre mouvements et des destinées générales« von 1808 und »Théorie de I'Unité uni-

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 241

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Semiologie am weitesten entriickte Sinn des Menschen, nimmt, als
das Stiefkind unter den Organen menschlicher Sinnlichkeit, seinen
Platz ganz zuunterst in der Hierarchie ein.l?

Eine umfassende Geschichte der philosophischen Argumentation
tiber den Geruchssinn wire wohl noch zu schreiben. Man hitte sich
dabei einer langen Rethe von Argumenten zu versichern. Da ist zu-
néchst und an prominenter Stelle Aristoteles, fiir den der Geruch als
der allergewohnlichste unserer Sinne erscheint. Da ist die Entwertung
des Geruchs und seiner die Sinnlichkeit weckenden Kraft durch das
Christentum. Da ist die Aufklirung, die, wie Descartes, zwar immer
noch — gemif der aristotelischen “Tradition — dem Gesicht den héch-
sten Rang zuteilt, aber dem Geruch, kraft seiner grofieren >Festigkeit:
gegeniiber dem Tastsinn, mittlere Qualitit — freilich kaum Erkennt-
niskraft — zuspricht. Eine charakteristische Wende bahnt sich dann
mit den sensualistischen Philosophen des 18. Jahrhunderts an. Viel-
leicht ist Condillac mit seinem »Traité des sensations« von 1754 die
wichtigste Station in der Geschichte der Argumentation iiber eine sol-
che »Asthetik« als Wissenschaft der Sinne.!® Er ersinnt das Modell ei-
ner Statue, die, Schritt fiir Schritt, mit je einem der fiinf Sinne begabt
wird, dem Geruch zuallererst, der ihr den Weg in die Welt der Ob-
jekte allerdings nicht zu 6ffnen vermag. Jene Rose, deren Duft die
(nur mit dem Geruchssinn begabte) Statue Condillacs wahrnimmt,
hilt diese fiir einen Bestandtell ihrer selbst: »La statue se sent odeur
de rose«. Erst der Tastsinn ist es, der die Statue zuletzt zum Subjekt
macht und ihr die sie umgebenden Objekte als ihr Gegeniiber er-
schliefit. Und Rousseau wird es dann sein, der das »odorat, un de nos

verselle« von 1822 zu nennen; Buvres complétes. Hg. von Anthropos. Paris 1966—1970,
Bd. T und Bd. IV; vgl. auch das auf Fourier (und Bachelard) beziigliche Kapitel bei Le
Guérer: Pouvoirs, S. 283-292 (Anm. 14). Der Geschmack als gespaltenes Organ der
Wahrnehmung wie als Element der Asthetik nimmt hier eine bislang in dieser Doppelqua-
litit ungeklirte Sonderstellung ein; vgl. Gerhard Neumann: Geschmack-Theater. Mahlzeit
und soziale Inszenierung, in: GeschmackSache. Bonn 1996, S. 35—64. (Kunst- und Ausstel-
lungshalle der Bundesrepublik Deutschland, Schriftenrcihe Forum Bd. 6)

7 Eine umfassende Bibliographic zur Erforschung des Themas Geruch bicten Con-
stance Classen wa. (Hg): Aroma. The Cultural History of Smell. London/New York
1994.

18 Condillac: Traité des sensations. Traité des animaux. Paris 1984 (Corpus des (Euv-
res de Philosophie en Langue Frangaise). Hier vor allem das erste Kapitel: »Des premiéres
conoissances d'un homme borné au sens de l'odorats, S, 15fF.

242 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

premiers maitres de philosophie«!? nennt, dabei aber das Argument
der Differenzierung von Natur und Kultur ins Spiel bringt — mit der
fir Rousseaus Kulturkonzept so zentralen Unterscheidung des Ge-
ruchssinns der Wilden, die durch dessen Stirke sich in der Welt zwar
orientieren, aber diese nicht zu geniefen imstande sind, von dem Ge-
ruchssinn der Zivilisierten (als der Natur weiter Entriickten), der zwar
betrichtlich schwicher ist, aber eben darum Imagination und Phanta-
sic weckt, als »der wolliistigste aller Sinne«, wie Rousseau sagt:
»ébranlant plus l'imagination que les sens«.? Durch Kulturisation
wird der Geruchssinn — so Rousseau weiter — zum Medium der
Phantasie, einem Zivilisation stiftenden Medium, das semiotische
Kraft und Dignitdt beanspruchen kann. Herder, in seinem legendiren
»Plastik«-Aufsatz von 1778, geht einen anderen Weg. Er macht im Ge-
folge Condillacs den Tastsinn zum Organ von Kultur und ihrer Zei-
chenwelt insgesamt. >Plastike, als Inbegriff des Tastsinns und der Be-
rithrung, wird fiir Herder zur »Kulturformel« schlechthin. Die be-
rithrbare antike Statue erscheint ithm nunmehr — mm Gefolge
Winckelmanns — als »bestdndige Allegories, als eine »Art von Plastik
der Seele«, in der Welt und Mensch »mit den Hinden des Beriihren-
den« gelesen werden kénnen.?!

Kant und Hegel werden in der Abwertung des Geruchssinns an
eine lange Tradition ankniipfen; dem ersten »dient«, wie es bet thm
heifit, »der Geruchssinn schlechterdings zu nichts«; Hegel, der nach
alter Tradition der Asthetiken auch seinerseits alle fiinf Sinne syste-
matisch im Zusammenhang von Wahrnehmung und Darstellung be-
handelt, schliefit den Geruch zuletzt ganz und gar aus dem Wissen
tiber die Kunst aus.??

Eine merkwiirdige Ausnahmestellung nimmt der franzésische Phi-
losoph Charles Fourier, ein Zeitgenosse Goethes, ein. Bei ihm — zum

19 JeanJacques Rousseau: Emile ou de I'¢ducation, in: (Euvres complétes, Paris 1969,
Bd. 4, 5. 370.

2 Ebd,, S. 415.

2! Dic Plastik von 1770, in: Herders Simmtlichc Werke. Hg. von Bernhard Suphan. 8.
Bd. Berlin 1892, S. 116-163; hier 152f.

2 »Deshalb bezieht sich das Sinnliche der Kunst nur auf die beiden theoretischen Sinne
des Gesichis und des Gehors, wahrend Geruch, Geschmack und Gefithl vom Kunstgenufy
ausgeschlossen bleiben.« Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Werke 13. Vorlesungen iiber die
Asthetik I, Frankfurt am Main 1970, S. 61.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 243

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ersten Mal in der Geschichte unseres Problems — erlangt das »Aroma«
erkenntnistheoretische Wiirde. Er griindet eine Wissenschaft univer-
seller Art auf das Organ des Geruchssinns und konzipiert das Uni-
versum selbst als aus einer »Kopulation der Aromen« hervorgegan-
gen.® Als wichtige Stationen auf dem — nach wie vor apokryphen
und unter der Oberfliche abendlandischer Episteme verlaufenden —
Weg einer Privilegicrung des Geruchssinns als Organ der Wahrneh-
mung und Erkenntnis erweisen sich dann wohl die Erkenntniskon-
zepte Feuerbachs, der der fleischlosen Philosophie Hegels respektlos
einen Mangel an »Nase« bescheinigt, und Nietzsches, der einmal be-
teuert, sein ganzes Genie liege in seinen »Niisternc verborgen, in sei-
nem feinen Gespiir filr den »>Stil« von Erkenntnis: und zwar einer nun
metaphorisch verstandenen »Witterungy, im Sinne eines schopferi-
schen Instinkts, aus dem intuitive Erkenntnis erwéchst.

\')

Neben die philosophische Reflexion {iber eine Hierarchie der Sinne
als Wahrnehmungsorgane tritt dann freilich auch noch eine zweite:
die poetische, in den Texten der Literatur vergegenwirtigte; auch sie
weitgehend dem Sinn des Auges als privilegierten Organ sich anver-
trauend. Nur eine schmale, gleichsam >orientalische« Linie scheint sich
hier unvermerkt in das Europiische einzuflechten — sie ist, gleich auf
den ersten Blick, an der Rezeption des »IHoheliedes« ablesbar:
»Kostlich ist der Duft deiner Salbe, dein Name hingegossenes Salbol«
(Vers 3).2 Die semitischen Kulturen messen dem Geruch, den Salben
und Olen, den fliichtigen Diiften und dem Atem der Gewiirze eine
bedeutende Rolle im Feld der Wahrnehmung wie im Bezirk der As-

# wcopulations aromales«; Fourier, Unité universelle, Bd. IV, S. 242. (Anm. 16)

2 Aufschlufl iiber diese Tradition geben: Marcel Detienne: Les jardins d'Adonis. La
mythologie des aromates en Gréce. Paris 1972; hierzu das Vorwort von Jean-Pierre Ver-
nant: Zwischen Tieren und Géttern, in: Jean-Pierre Vernant: Mythos und Gesellschaft im
alten Gricchenland. Frankfurt am Main 1987, S. 132-169; ferner Jean-Pierre Albert:
Odeurs de sainteté (Anm. 10); Paul Faure: Parfums et aromates de 1'antiquité. Paris 1987;
Rolf Dragstra: Der witternde Prophet. Uber die Feinsinnigkeit der Nase, in: Dictmar
Kamper, Christoph Wulf (Hg.): Das Schwinden der Sinne. Frankfurt am Main 1984, S.
159-178; Ulrich Raulff: Chemie des Ekels und des Genusses, in: Dietmar Kamper, Chri-
stoph Wulf (Hg.): Die Wiederkehr des Korpers. Frankfurt am Main 1982, S. 241-258.

244 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thetik zu; und dies wiederum im Gegensatz zur griechischen wie vor
allem zur romischen Literatur, wo kaum Geruchsqualititen in den
kulturbestimmenden Diskurs eintreten. Eine Ausnahme bildet hier,
aus einer griechischen Tradition abgeleitet, der Geruch von Opferal-
taren; in thm 6ffnet sich eine sakrale Dimension der Wahrnehmung,
die den Kontakt zwischen Menschen und Géttern betrifft.2s

Wenige Texte in der Geschichte der Literatur sind es, die — wie-
derum in einem gleichsam unterirdisch verlaufenden Argumentations-
faden in den Gefilden der Poesie — von der Verbindung von Ge-
ruchswahrnehmung und Schépfertum sprechen, sie zum Argument
einer Asthetik der Fliichtigkeit und des Aromas machend. Da ist die
unvergefiliche Geschichte, die iiber das musikalische Genie Mozart
erzihlt wird — ich meine Morikes Novelle »Mozart auf der Reise nach
Prag« aus dem Jahre 1855. Ist diese Geschichte doch einer jener sin-
guldren Texte in der ganzen Weltliteratur, dem es wahrhaft gelingt,
die Darstellung des schépferischen Augenblickes selbst als eines Rit-
sels menschlichen Subjektseins sich zum Gegenstand zu machen und
so — im tiefsten Sinne des Wortes — eine »Schopfungsgeschichte« (am
Faden der Sinne) zu erzihlen. Diese Geschichte spricht nun aber, ganz
und gar aus der Eigenart des Morikeschen Weltgefithls und seiner ei-
gentumlichen poetologischen Disposition erwachsend, nicht von Voll-
endung und Uberleben im Werk, sondern vom Aufleuchten und Ver-
l6schen des Inspirationsaugenblicks, vom Verstrémen und von der
Verausgabung in einer Situation verschwenderischer Improvisation,
die nichts ist als Fliichtigkeit. Das »Riechwasser« im Reisewagen der
Eheleute Mozart, das mitten in der Idylle einer Naturszenerie sich
verstromt; das Eindringen des reisenden Komponisten in den Schlof3-
park; Mozarts Pfliicken und bewufitloses Offnen der Orange, das
Einatmen ihres Duftes: ein Schopfungsaugenblick voll Verschwen-
dung, in dem der Geruch der Frucht — die auch die Frucht des Siin-
denfalls ist — sinnliche Formkraft und essenzhafte Verfeinerung zum
Verginglichkeitszauber einer Wunschvision verschmelzen lidfit, die
Gedichtnis und Utopie zugleich ist: jener neapolitanischen Erinne-
rung Mozarts namlich, in der Erotik und Kunst aus einer zart-frivolen
Kinderphantasie zu quellen scheinen. Es ist ein nie wiederkehrender

% Albert: Odeurs de sainteté (Anm. 10).

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 245

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Improvisationsaugenblick, von Morike ins dunkle Licht von Melan-
cholie und Todeswissen gestellt.2

Man hitte sich aber auch Charles Baudelaires zu erinnern, der — in
der zweiten Halite des 19. Jahrhunderts — in seinen Gedichten, vor al-
lem in den »Blumen des Bosen«, den Geheimnissen des Geruchs
nachgegangen ist und dessen Funkdon in der Kulturwelt der Mo-
derne zu rekonstruieren sucht, nicht zufillig gerade auf den Spuren
des »peintre de la vie moderne«, Constantin Guys.?” Und man hitte
an Marcel Proust zu denken, der zu Beginn des 20. Jahrhunderts aus
dem Geruch der Madeleine, des Muschelgebicks, und dem Duft des
Tees, in den sie getunkt wird, die Erzihl-Kathedrale seiner »Recher-
che«, eine Kathedrale der Erinnerung aus der Schrift errichtet. Der
Geruch ist es, der das Wesen der Dinge weckt und ihnen erst mit
Hilfe des olfaktorischen Reizes den Weg in das Kultursystem der
Schrift und threr verflochtenen Spuren 6ffnet.?# Valéry wird es noch
einmal formulieren: »Les arémes sont appropriés a la vertu principale
de chaque substance.«

Fiir die in den vorliegenden Uberlegungen bedeutsamen Zusam-
menhénge, namentlich aber fiir die Frage nach der Argumentations-
tradition, in der Hofmannsthals Gedicht »Lebenslied« seinen Platz
findet, ist noch ein weiterer Autor von kaum zu iberschitzender Be-
deutung: Joris-Karl Huysmans mit seinem Roman »A rebours« von
1884.2% Was Huysmans in diesem fiir die europiische Wahrneh-
mungsgeschichte zentralen Erzihlwerk in Szene setzt, mutet wie ein
Versuch an, das Experiment Condillacs — als eine serielle Erprobung
aller fiinf Sinne zur Errichtung einer neuen Asthetik der Wahrneh-
mung — unter der Agide der Jahrhundertwende noch einmal zu wie-

2 Gabricle Brandstctter/Gerhard Neumann: Zur Melancholie des schopferischen Au-
genblicks. Mérikes Novelle *Mozart auf der Reise nach Prage und Shaffers »Amadeuss, in:
Giinter Blamberger u.a. (Hg): Studien zur Literatur des Frithrealismus. Frankfurt am
Main u.a. 1991, S. 306-337.

27 Vgl. hicrzu das Kapitel »Baudelaire, ou de l'infini, du parfum et du punk« in: Julia
Kristeva: Histoires d'amour. Paris 1983, S. 394422,

2 Gerhard Neumann: Heilsgeschichte und Literatur. Die Entstehung des Subjekts aus
dem Geist der Eucharistie, in: Walter Strolz (Hg.): Vom alten zum neuen Adam. Urzeitmy-
thos und Heilsgeschichte. Freiburg 1986, 5. 94-150, hier S. 105—-120.

29 Joris-Karl Huysmans: A rebours. Le drageoir aux épices. Paris 1975 (série »Fins de
Siecle«); Zitatnachweise kiinftig im Text.

246 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

derholen: aber nicht wie bei Condillac anhand des Menschenmodells
der griechischen Statue, die dieser als Erkundungsmuster fiir die
»Normalitit« des Menschen in einer wissenschaftlichen Welt nutzt;
sondern als Experiment auf jenen neurotischen Status der Moderne,
dem man den Namen s>Dekadenz« verlichen hat. Des Esseintes, der
Held des Romans, stellt denn auch — man ist versucht zu sagen: more
geometrico — sukzessive Experimente auf die verschiedenen Méglich-
keiten sinnlicher Wahrnehmung an: durch die Privilegierung des Ge-
sichtssinns — anhand der Gemilde Gustave Moreaus; des Tastsinns —
im erotischen Feld zwischen Mann und Frau; des Gehors — in der
Wahrnehmung der Musik; des Geschmacks — im kulturisthetischen
Feld von Didt und morbider Dinierpraxis; und des Geruchs zuletzt —
durch Erschaffung und Konstruktion einer kiinstlichen Welt des Par-
fums. Wesentlich an all diesen Experimenten ist das Prinzip artifiziel-
ler Essentialisierung (»Des Esseintes«) und der Versuch, die aus der
Neurose geborenen, halluzinierten Empfindungen in ein kiinstliches,
hochelaboriertes System der Zeichen zu tiberfihren; jener Zeichen,
deren Spiel sich in der Transformation in die Buchstaben, in die
Grammatik und Semantik, mithin in die sprachliche Stilisierung des
Textes vollendet. Die Geruchskunst, so postuliert Des Esseintes, sei
an Nuancen ebenso reich wie die Literatur (141). Es komme nur dar-
auf an, das sie entziffernde Organ der Wahrnehmung auch entspre-
chend zu schirfen. »Il déchiffrait«, wird von Des Esseintes gesagt,
»maintenant cette langue, variée, aussi insinuante que celle de la litté-
rature [...]« (194). Man misse Grammatik und Syntax der Geriiche
begreifen und fiir das Kulturverstindnis nutzbar machen (142), for-
dert Des Esseintes. Die Geschichte der Geriiche, so fiigt er hinzu,
folge Schritt fir Schritt derjenigen unserer Sprache (142). Des
Esseintes, so heiflit es dann abschlieflend einmal, studierte und
analysierte geradezu die Seele dieser Essenzen, tricbe mit diesen
*Textexegese« (143):

Des Esseintes étudiait, analysait 'ime de ces fluides, faisait de l'exégése de
ces textes [...] et, dans cet exercice, son odorat était parvenu a la siireté
d'une touche presque impeccable. (196)

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 247

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es kann kein Zweifel bestehen, dafl Hofmannsthals Gedichttext des
»Lebenslieds« aus der Auseinandersetzung mit dieser dreifachen, hier
m Umrissen skizzierten Tradition erwichst: der Geschichte der
Wahrnehmung (als einer philosophischen Asthetik) zum einen, der
Geschichte der literarischen Uberlieferung und Gestaltung zum ande-
ren und der Geschichte der im Kulturgeschehen wirksamen Semiotik
der Sinne zuletzt. Was Hofmannsthal — wie in einem grofien Resiimee
der europiischen Kulturentwicklung — noch einmal beriihrt, ist einer-
seits die lange, nie endende Auseinandersetzung mit der philosophi-
schen Aufarbeitung des Verhiltnisses von Wahrnehmung und Schép-
fung, der Situierung des Asthetischen im Spannungsfeld zwischen sol-
cher Wahrnehmung und Schépfung: die Auffindung und Situierun-
gen des Geruchs, als des niedrigsten und verkanntesten aller Sinne, in
diesem Feld. Es ist aber gleichermaflen und unter einer zweiten Per-
spektive die Auseinandersetzung mit der Geschichte der Literatur
sclbst, die dem Geruchssinn — im diffizilen Feld zwischen Fliichtigkeit
des Sinnlichen und Lesbarkeit der Welt — eine nur periphere Rolle
zuschreibt. Und es ist, gerade aus der intimen Kenntnis all dieser
Texte von Morike bis zu Huysmans und Marcel Proust, schliefilich
und unter einer dritten Perspektive doch immer die Schrift des Textes,
aufl die das Fliichtige des Aromas zugeordnet, als dessen blofles In-
zitament dieses Aroma verstanden wird: Geruch als Weckung von
Phantasie, als Erweckung von Erinnerung und als Ablésung der
Empfindungen von ihrem materiellen Substrat; aromatische Essenz,
die in das Zeichensystem der Texte transponiert wird und so allererst
den Status von Dauer und Verfestigung erlangt: in der Partitur, im
Gemiilde, im Gedicht oder im Roman. Diese merkwiirdige Konstruk-
tion des menschlichen Wahrnehmungsfeldes, dafy ndmlich Geriiche
zunichst und grundsitzlich aus dem semantischen Feld ausgeschlos-
sen sind (Dan Sperber);*® dafl sie — im Lauf der menschlichen Ent-
wicklung — in Phantasie umschlagen, bei zunehmend sich vermin-
dernder Sinnlichkeit des zivilisierten Menschen (eine These Rous-
seaus);*! daf} sie schliefllich ein Geflecht apokrypher kultureller Argu-
mentation unterhalb und auflerhalb der klassisch-kanonischen Me-

3 Dan Sperber: Uber Symbolik. Frankfurt am Main 1975, §. 161172,

3 Rousscau: (Euvres complétes, Bd. 3 (Anm. 19), Discours sur l'origine et les fon-
dements de I'inégalité parmi les hommes, 5. 144.

248 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

moria-Asthetik bilden, und diese gleichsam subvertieren — dies alles
ist die dauernde Crux der doppelten philosophischen wie literarischen
Rede iiber eine Asthetik des Aromas geblieben.

Ganz ohne Zweifel ist es die orientalische Tradition, die mit dem
Geruch, der an das Opfer gebunden bleibt, einen Bezug zum Uberna-
tiirlichen, zum Heiligen und zum Prinzip des Lebens schlechthin stif-
tet — man denke an dic topischen Vorstellungen vom »Geruch der
Heiligkeit«, »odeur de sainteté«;3? ein Bedeutungszusammenhang, der
nur gelegentlich in der europischen Uberlieferung aufflackert. Es ist
das Verdienst Marcel Detiennes und Jean-Pierre Vernants gezeigt zu
haben, dafl die Semiotik des Geruchs in der griechischen Welt ambi-
valent besetzt erscheint: als Opfergeruch, der eine positive Beziehung
zu den Géottern stiftet; als Aroma der Erotik, das durch Evokation des
Begehrens die Institution der Ehe bedroht. Opfer und Verfithrung tre-
ten auf zwiespiltige Weise in ein und demselben Zeichensystem, dem
der Aromen, zusammen,*

Hofmannsthals Gedicht »Lebenslied« wagt — vielleicht ganz und
gar als einziges Beispiel innerhalb seiner Texte — einen Gegenentwurf
gegen das antike Muster, gerade indem es aus all diesen Quellen wie
beilaufig und ganz unvermerkt zu »sprechen« beginnt. Es tut dies ohne
die rituelle Stiitze des Opfers und seines Brandgeruchs und insistiert
auf der zwanglosen Gebirde purer Vergeudung; einer Verausgabung
der Sinnlichkeit und des Begehrens, die selbst zum schopferischen Akt
wird: entspringend aus der sanften Verweigerung des Lesens und aus
dem Verzicht auf Verzeichnung im Schriftraum der Kultur. Es tut dies
auch abweichend von dem griechischen Kontext, in dem das Aroma

32 Albert, Odeurs de sainteté (Anm. 10).

# »Dieselben duftenden und unverweslichen Substanzen, welche die Erde mit dem
Himmel und die Menschen mit den Géttern verbinden, zerstéren, wenn sie Manner und
Frauen zu intim zusammenbringen, dic Ehe [...] Wie ist nun zu erkliren, dafl in einem der-
art strengen und kohirenten Codesystem dasselbe Element in zwei homologen und paral-
lelen Institutionen entgegengesetzte Bedeutungen annimmt? [...] In beiden Formen, in de-
nen uns die aromatischen Pflanzen begegnet sind — als Weihrauch, der Gétter und Men-
schen verbindet, und als Duftstoff, der Miinner und Frauen zusammenfiihrt — haben sie
durch ihre Mittlerfunktion eine gewisse Ambiguitit [...].« Vernant, Mythos und Gesell-
schaft (Anm. 24), 5. 155. Diese Uberlegungen Vernants finden sich in dem Kapitel
»Zwischen Tieren und Géttern. Von den Girten des Adonis zur Mythologie der aromati-
schen Pflanzen«, das auf die Studien Marcel Detiennes zur Sinnenwelt der Antike Bezug
nimmt.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 249

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in zwiespiltigen Bezug zur Transzendenz wie zur Erotik tritt. Bei
Hofmannsthal setzt sich eine dritte Grofle an deren Stelle, die der
Kunst; einer Kunst freilich, die nicht an die Kraft bewahrender Erin-
nerung, der »Memorias, gekniipft wird, sondern an das Vergessen, an
Verausgabung und Vergeudung* Damit setzt der junge Hof-
mannsthal — vielleicht nur fiir einen kurzen sliterarischen< Augenblick
— einen Gedanken poetisch in Geltung, der erst in der zweiten Hilfte
unseres Jahrhunderts in Ankniipfung an Nietzsches »Philosophie des
Begehrens« von Autoren wie Baudrillard, Bataille, Caillois oder Klos-
sowski zur Sprache gebracht wurde: die Entriickung menschlicher
Schopfung und menschlicher Ausdrucksenergie aus dem Tauschzu-
sammenhang der Kultur und ihrem verewigenden Schriftprinzip, aus
dem Feld der Verrechenbarkeit der Werte und der ubiquitiren Gel-
tung der Grundfigur des Metaphorischen, als eines figuralen, dauern-
den geschichtlichen Sinn stiftenden Prinzips. Es sind Gedanken, die
ihrerseits an fremde, auflereuropiische Gesellschaften und Kultur-
formen ankniipfen, deren Wahrnehmungs- und Erkenntnisprozesse,
deren Formen sozialen Verkehrs keinem rationalen Gewinnkalkiil —
als einer Verrechnung von >Geist« und >Geld« — gehorchen, sondern
eine Struktur der Verausgabung enthalten, wie sie Marcel Mauss'
Buch »Essai sur le don« so eindrucksvoll zum Thema gemacht hat.?*
Hofmannsthals Aufmerksamkeit hat immer wieder Phinomenen
dieser Art gegolten. Seine Essays bezeugen es. So hat er etwa im Be-
reich des Tanzes und namentlich seiner aufiereuropiischen Formen
solchen Vorstellungen nachgespiirt, und er hat cinzelne Gestalten,
gleichsam anthropologische Muster der europiischen Kultur, aufge-
sucht, die solchen Prinzipien der Verausgabung jenseits allen Tausch-
wertes nahestehen. In »Ad me ipsum« werden sie einmal aufgezihlt:
der Verschwender, der Wahnsinnige, der Abenteurer, der Schwie-
rige.?® Das Gedicht »Lebenslied« aber geht iiber eine solche blof8 dem
Phiinomen geltende Aufmerksamkeit hinaus; denn es szeigt: diese

# Ahnlichen Uberlegungen, freilich abgelést von dem Motiv des Aromas, geht Jean
Starobinski in seinem Ausstellungskonzept des Centre Pompidou nach. Jean Starobinski:
Gute Gaben, schlimme Gaben. Die Ambivalenz sozialer Gesten, Frankfurt am Main 1994,

35 Marcel Mauss: Essai sur le don. Forme ct raison de l'échange dans les société ar-
chaiques, Paris 1925,

36 A, S, 211-244.

250 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur selbst als >Gestus¢, als Habitus des Ausdrucks, als vollkom-
mene, der europidischen Kultur entriickte Gebirde, die — zwar
ihrerseits noch Sprache — doch den sprachlichen Anspruch auf
Lektiire der Welt preisgibt: ein lichelndes Sich-Losen von allem Besitz
und aus aller Bindung. Es ist »Kunst des Nicht-lesens«, als Akt souve-
raner sprachlicher Vergeudung in Szene gesetzt; ein poetisches Ge-
schehen, das Verzicht darauf leistet, Sein in Sinn zu tiberfithren, das
Gut der Kultur in tiberdauernden Zeichen zu horten und zu archivie-
ren.

Vi

Um das Besondere und vielleicht Unvergleichliche des Hofmanns-
thalschen Experiments noch deutlicher ins Licht zu riicken, méchte
ich die Aufmerksamkeit auf ein Gedicht Rainer Maria Rilkes lenken,
das zwolf Jahre nach dem »Lebenslied« entstand, das, wie dieses, auf
das Phinomen des Geruchs gerichtet ist und das sich mit eben diesem
poetisch auseinandersetzt. Es lige nahe, im Werk Rilkes, der von dhn-
lichen Erfahrungen geprigt ist wie Hofmannsthal, der dhnlichen Kri-
sen ausgesetzt war wie dieser, auch vergleichbare Experimente zu er-
warten, was die Problematik der Wahrnehmung, was die Bedeutung
sinnlicher Erfahrung und ihrer suggestiven Fliichtigkeit, was schlief}-
lich den Entwurf einer neuen, aus den Aporien der Sprach- und
Wahrnehmungskrise erwachsenden poetischen Sprache angeht. Ril-
kes sogenannte »Dinggedichte« werden gern unter solchen Auspizien
gelesen.

Ich méchte versuchen, diese — aus dhnlichen Vorbedingungen er-
wachsende, aber grundsitzlich von Hofmannsthals Fassung des
Themas abweichende — poetische Struktur und thren Zusammenhang
mit dem Problem der Wahrnehmung an Rilkes Gedicht »Persisches
Heliotrop« von 1908 zu verdeutlichen.* Das Gedicht lautet:

Es konnte sein, daf dir der Rose Lob
zu laut erscheint fiir deine Freundin: Nimm

¥ Rainer Maria Rilke: Simtliche Werke. Hg. vom Rilke-Archiv in Verbindung mit
Ruth Sieber-Rilke, besorgt durch Ernst Zinn. Bd. 1. Frankfurt am Main 1962, S. 630f.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 251

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das schon gestickte Kraut und tiberstimm
mit dringend fliisterndem Heliotrop

den Biilbiil, der an ihren Lieblingspldtzen

sie schreiend preist und sie nicht kennt.

Denn sieh: wie siifie Worte nachts in Sitzen
beisammenstehn ganz dicht, durch nichts getrennt,
aus der Vokale wachem Violett

hindiiftend durch das stille Himmelbett —:

so schlieflen sich vor dem gesteppten Laube
deutliche Sterne zu der seidnen Traube

und mischen, daf} sie fast davon verschwimimnt,
die Stille mit Vanille und mit Zimmt,

Auf den ersten Blick, der seiner Thematik gilt, liefRe sich dieser Text
ohne weiteres als ein Liebesgedicht lesen: sich einreihend in die euro-
piische Tradition jener »Laudes«, die, von Franz von Assisi iiber Ja-
copone da Todi bis zu Shakespeare oder Gabriele d'Annunzio, das
Lob des oder der Geliebten singen. Formal gesehen stellt das Gedicht
sich in die Tradition des Sonetts als eines literarischen Diskurses iiber
Bedingungen und Moglichkeiten einer Liebessprache schlechthin, wie
sie der Petrarkismus begriindet hatte; freilich in einer charakteristi-
schen Variante. Denn Rilke setzt, mit spielerischer Reimvarianz, die
beiden Terzette des klassischen Sonetts als Mittelstrophe, welche von
dessen beiden Quartetten gleichsam umrahmt wird: einen Prozefl der
Argumentation auslésend, der vom Thema der Liebes-Sprache tiber
die Schwelle einer gleichsam enharmonischen Verwechslung von
Sprache und Aroma in das zweite Thema des Duftes und seiner ero-
tisch-poetischen Evokationskraft miindet.

So kénnte man denn mit einigem Recht behaupten, dafl »Persisches
Heliotrop« als ein Gedicht aufzufassen sei, das, wie zahllose andere
der lyrischen Tradition, auf der Suche nach einer Liebessprache und
deren Inbegriff ist, und den Satz »ich liebe dich« im strengen Bewuf3t-
sein seiner mimetischen Unmdglichkeit nachspricht:* mithin in jener

* Roland Barthes: Fragments d'un discours amoureux. Paris 1977, Stichwort »jc
t'aime« S. 175-183; »comme profération, je t'aime n'est pas un signe, mais joue contre les
signes«, S. 182.

252 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krise angesiedelt sich zeigt, die die Sprach-Krise schlechthin ist, ein
Unsagbarkeitstopos, wie er im Buche steht. Rilke greift hierbei denn
auch auf ein altes topisches Modell aus diesem Kontext zuriick: das
Idiom der Blumen als eine den Doppelbindungen der Sprache ent-
riickte Form des unmittelbar sinnlichen Ausdrucks, gesittigt mit Far-
ben und Diiften, die die Stelle von Worten einnehmen und fiir diese
zu sprechen vermogen. Rilke kniipft aber auch mit »Rosec und
»Biilbiil, der orientalischen Nachtigall, an Goethes im »west-6stlichen
Divan« erfundene kiinstliche Licbessprache solcher Floralitit an: die
»Anthologie« (:Bliten-Leses) der Rhetorik. Vermittelt durch Goethe
und womoglich durch Riickerts Orientalisieren klingt so zugleich
noch eine sekundire intertextuelle Reminiszenz an: das Licbesge-
sprich zwischen Rose und Nachtigall, wie es aus der persischen Dich-
tung, aus den Gedichten eines Hafis und deren Erneuerung durch
Goethe geldufig ist; als ein Rithmen der Geliebten.

Aber noch eine weitere, an das topische Thema des Findens einer
Liebessprache ankniipfende literarhistorische Evokation ist in Rilkes
Gedicht wahrnehmbar: Es ist die Anspiclung auf Heinrich von Kleist.
Kein Autor hat wie dieser in seinen Werken wie in seinen Briefen alle
nur denkbaren Explorationen dieses Problems der Findung einer Lie-
bessprache in Szene gesetzt: so beispielsweise in der »Familie Schrof-
fensteing, so in der »Penthesilea« und im »Kithchen von Heilbronn« —
bis hin zur ergreifenden »Todeslitaneic der letzten Briefe.® Fir den
hier angesprochenen Zusammenhang ist wohl die Szene II,1 aus dem
»Kithchen von Heilbronn« von grofiter Bedeutung. Man konnte die-
sen Monolog des Grafen Wetter vom Strahl als die Urszene der
Kleistschen Bemiihungen um die »Erfindung« einer Liebessprache le-
sen. Wetter vom Strahl durchforscht das Arsenal der berlieferten
Sprache nach geeigneten Ausdrucksmustern: »Ich will meine Mutter-
sprache durchblittern, und das ganze, reiche Kapitel, das diese Uber-
schrift fuhrt: Empfindung, dergestalt plindern, dafl kein Reim-
schmied mehr, auf eine neue Art, soll sagen kénnen: ich bin betriibt.«
(674—678) Wetter schickt sich an, »alle Phiolen der Empfindungs, die
in diesemn Archiv gelagert sind, zu 6ffnen, und ihren Duft freizusetzen.

39 Gerhard Neumann: Hexenkiiche und Abendmahl. Die Sprache der Licbe im Werk
Heinrich von Kleists, in: Freiburger Universititsblatter 25. Jg. (1986) Heft 91, S. 9-31.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 253

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dabei stéfit er auch auf das >orientalisches Argument des Aromas,
dessen sich Rilke dann in seinem »Heliotrop«Gedicht mit der Formel
vom »hindiiftenden Himmelbett« erinnern wird: »Warum kann ich
dich nicht aufheben«, wendet er sich an das abwesende Kithchen,
»und in das duftende Himmelbett tragen, das mir die Mutter, daheim
im Prunkgemach, aufgerichtet [...] Du, deren junge Seele, als sie heut
nackt vor mir stand, von wolliistiger Schénheit ginzlich triefte, wie
die mit Olen gesalbte Braut eines Perserkonigs, wenn sie, auf alle
Teppiche niederregnend, in sein Gemach gefithrt wird!« (688—694)

Das urspriinglich so naheliegende (und durch die literarischen Re-
miniszenzen gestiitzte) Argument, daf} es sich bei Rilkes »Persischem
Heliotrop« um ein Liebesgedicht handeln kénnte, wird freilich relati-
viert durch den distanzierenden Sprachgestus des Textes: die Anrede
nicht des Liebenden an die Geliebte, sondern die Suggestion einer be-
stimmten Sprechhaltung durch einen Dritten, geradezu in Gestalt
eines Artikulationsprogramms: »Es kénnte sein, dafl Dir der Rose
Lob / zu laut erscheint fiir Deine Freundin [...J«. Ob dieses Du, das
hier angesprochen wird, wirklich ein Dritter oder doch nur ein
anderer Erster, nimlich der liebende Autor selbst ist, der sich
ermahnt, in seinem Rithmen behutsam zu sein, bleibt jedenfalls offen.
Hofmannsthals »Lebenslied« bedient sich iibrigens des gleichen
distanzierenden Anredegestus: »Den Erben laf§ verschwenden ...«. Ich
deute diesen Abstand stiftenden Habitus als poetologische Gebirde,
die — mit den Worten von Rilkes Gedicht — das Erotische
»tiberstimmt«. Es ist die Suggestion eines zu erzielenden Sprechtons
und Sprechaktes, der im Konjunktiv vorgetragen wird: »Es konnte
sein [...J«; seinerseits gefolgt von einer Aufforderung: »Nimm / das
schén gestickte Laub [..]J«; und abermals gefolgt von einer
Begriindung, die — wie so haufig bei Rilke — die Form eines
Vergleichs, einer »Kehre« gleichsam, nicht aber eines ableitenden
Begriffs hat:

Denn sieh: wie siifle Worte nachts in Sitzen
beisammenstehn ganz dicht, durch nichts getrennt,
aus der Vokale wachem Violett

hindiiftend durch das stille Himmelbett — :

so schlieflen sich vor dem gesteppten Laube
deutliche Sterne zu der seidnen Traube |...)

254 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Rat des Sprechenden richtet sich — im wahrsten Sinne des Wortes
— auf eine neue Asthetik: auf die Nutzung der Wahrnehmung durch
den (liecbenden?) Dichter; auf die Umsetzung dieser Wahrnehmung in
Darstellung, in poetische Sprache.

Damit bringt aber Rilke noch einmal — wie schon Huysmans in
seinem Roman — jenes Condillacsche Experiment ins Spiel, in dem
die Erkenntnis- und Darstellungskraft der fiinf Sinne auf die Probe
gestellt wird. Es sieht fast so aus, als habe sich Rilke sogar durch
Huysmans' problematischen Helden Des Esseintes unmittelbar inspi-
rieren lassen. Dieser hirtet sich ndmlich — im 10. Kapitel von »A re-
bours« — durch eine Reihe von Fingeriibungen fiir die zuletzt voll
Kunstverstand ins Werk gesetzte Herstellung seines Parfum-Kunst-
werks:

So wie Balzac, der von dem gebieterischen Bediirfnis besessen war, viel
Papier zu schwirzen, um sich in Fahrt zu bringen, erkannte des Esseintes
die Notwendigkeit, zuniichst Fingeriibungen in Form einiger unwichtiger
Arbeiten aufzunchmen; er wollte Heliotrop herstellen und wog Mandel
und Vanillearomaflischchen in der Hand; dann 4nderte er sein Vorhaben
und beschlof}, es mit der duftenden Wicke zu versuchen.

Die Wendungen, die Verfahrensweisen waren ihm unbekannt, er ging ta-
stend vor; alles in allem dominiert im Wohlgeruch dieser Blume der Pome-
ranzenduft, er versuchte mehrere Zusammenstellungen und gelangte
schlieflich zu der richtigen Note, indem er dem Pomeranzenduft Tuberose
und Rose hinzufiigte, die er mit einem Tropfen Vanille band.

Die Unschliissigkeit zerstreute sich, ein leichtes Fieber packte ihn; er war
zur Arbeit bereit. Er stellte noch Tee zusammen, indem er Kassia und Iris
mischte, dann entschied er sich, seiner selbst sicher, voranzuschreiten und
cinen schmetternden Satz zu landen, dessen hofFirtiges Tosen das Fliistern
des arglistigen Mandelaromas, das noch immer in seinem Zimmer umher-
schlich, niederschliige.4?

Nicht nur das Spiel der Duftnoten Heliotrop, Vanille und Rose, son-
dern auch die Klangkonstellation von Schrei und Fliistern ist hier —
wie bei Rilke — in ein Experimentierfeld sinnlicher Wahrnehmung

* Dt. Ubers. von Viktor Henning Pfannkuche; »[...] il se détermina 4 marcher de
l'avant, 4 plaquer une phrase fulminante, dont le hautain fracas effondrerait le chuchote-
ment de cette astucieuse frangipane qui se fanfilait encore dans sa piéce.« (195)

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 255

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

versetzt, ein Spiel, in dem es darauf ankommt, Duftnoten in Worte,
Sitze und syntaktische Konstruktionen zu bringen, sie mithin in ein
anderes Medium zu »iibersetzen«. Rilkes Gedicht verfihrt nicht unihn-
lich, nur ist das Spiel der Sinneswahrnehmungen, das Rilke daraus
entbindet, komplizierter. Das Gedicht beginnt mit dem Organ des
Gehors, dem allzu lauten Lob der Rose, dem ein dringendes Fliistern
— statt eines schreienden Preisens — als angemessen entgegengesetzt
wird. Dieses Fliistern miindet schliefllich in die »Stlle« der letzten
Zeile des Gedichts, deren serener Weitung freilich ein »still« in der
Mitte des Gedichts schon den Weg gedfinet hatte. Eine zentrale Vor-
stellung ist dann die des »Uberstimmens, einer Klangfigur, in der
Laut und Leise sich ineinander verflechten. Nach dem Gehor erst
kommt der Gesichtssinn ins Spiel, und zwar in jenem Augenblick des
Gedichts, wo vom »gestickten Kraut« die Rede ist; ciner im iibrigen
exakten biologischen Beobachtung, die der Behauptung rechtzugeben
scheint, Rilke habe sich zur Information iiber Bliitenstand und Blatt-
struktur eines Lexikon-Artikels bedient;* wo aber sprachlich auch die
»Sterne« in der »seidnen Traube« evoziert werden, die sich »vor dem
gesteppten Laube« abheben. Gestickt — gesteppt — und wie von Seide:
Es ist das Bildfeld der Textur, dem Stoff wie dem sprachlichen Text
eigen, das hier in den Mittelpunkt riickt. An dieser Stelle des Gedichts
vollzieht sich denn auch eine erste Orientierung auf die Verwandlung
von sinnlicher Wahrnehmung in Schrift. Diesem artifiziell verflochte-
nen Feld der >Textur< wird aber, ineins damit, auch Farbigkeit zuge-
sprochen: das (Blau-)Violett — oder »Heliotrop-.

Als drittes Medium sinnlicher Wahrnehmung treten alsbald Ge-
schmack und vor allem Geruch hinzu: die Siife der Worte, zwischen
Lautgestalt und Kalligraphie erblithend: Heliotrop, hindiiftend »mit
Vanille und mit Zimt«. Der Tastsinn allein — das Herdersche Kapi-
talorgan von Wahrnehmung und Kulturstiftung — bleibt ausgespart;
ganz ohne Zweifel cin Symptom fiir Rilkes vielgerithmtes Prinzip

41 Rilke-Kommentar zum lyrischen Werk. Von August Stahl unter Mitarbeit von Wer-
ner Jost und Reiner Marx. Miinchen 1978, 5. 243; Anregung durch zwei Beschreibungen
in Lexika nach der Auffassung von Wolfgang Miiller: Rainer Maria Rilkes sNeue Gedich-
te.« Vielfiltigkeit eines Gedichttypus. Meisenheim 1971; durch Kierkegaard nach Hans Be-
rendt: Rainer Maria Rilkes JNeue Gedichtes. Versuch einer Deutung, Bonn 1957; vgl. noch
Brigitte L. Bradley: Rainer Maria Rilkes Der neuen Gedichte anderer Teil. Bern 1976.

256 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»gegenstandsloser Liebe« (— wie iibrigens auch in Hofmannsthals Ge-
dicht der Tastsinn fehlt).

Bestimmendes Merkmal dieses Vorgangs sinnlicher Schichtung im
Wechselprozef von Wahrnehmung und Darstellung ist dann die
Struktur der Uberlagerung: des »Uberstimmens«, wie der Text so
schon sagt. Es ist ein gleitender Vorgang der Uberlagerung akusti-
scher Vorginge (»laut« und »leise«) durch solche des Optischen
(»Licht« und »Dunkel«; »Violett«) und durch jene anderen schliefilich
des Olfaktorischen (Heliotrop — in dem »Vanille« und »Zimt«, als Ge-
gensitze im Feld des Geruchs, ineinanderspielen):* Blumen unten
und Sterne oben, die, von einem kiinstlichen Himmel herabgesenkt,
sich mit dem Irdischen vermischen.

Wohl am bedeutendsten aber in diesem kunstvollen Spiel des
Uberstimmens der Klinge durch das Licht, des Lichts durch den Ge-
ruch und Geschmack ist zuletzt die Verwandlung der sinnlichen
Wahrnehmung in Schrift. Hier diirfte eine dritte intertextuelle Anspie-
lung ihre Wirkung entfalten, jene legendire lettristische Phantasie
nimlich, die Rimbaud in seinem Gedicht »Voyelles« von 1883 entfal-
tet hat:

A noir, E blanc, I rouge, U vert, O bleu: voyelles,

Je dirai quelque jour vos naissances latentes [...]*

Wenn nach dieser sensoriellen Farbgrammatik »I« rot und »O« blau
bedeuten, so ergibt, farbtechnisch gesehen, deren Vermischung »violett«;
phonetisch gesehen verbinden sich, im gleichen Zug, »I« und »O« zum
Diphthong »[O« im Wort »Violett«. Wenn in dieser ersten Uberstim-
mung die Farbe in Klang und Buchstabe umspringt, so parallel hierzu
die Farbe Violett ihrerseits, in einem zweiten Register, in den Duft des
Heliotrops: Und zwar wiederum durch ein Klangspiel. Denn der aus
»l« und »O« gebildete Laut, der auf eine Farbqualitit deutet, wird zu-

4 Zum technischen Hintergrund der Geruchsphiinomene vgl. Anne Sibylle von Blom-
berg: Die Welt der Diifte. Miinchen 1990. Ferner: Das Riechen. Von Nasen, Diiften und
Gestank. Bonn 1995 (Kunst- und Ausstellungshalle der Bundesrepublik Deutschland,
Schriftenreihe Forum Bd. 5); Giinther Ohloff: Irdische Diifte, himmlische Lust. Kulturge-
schichte der Dulftstoffe. Frankfurt am Main und Leipzig 1996.

4 Rimbaud, Buvres complétes, S. 103. (Anm. 1)

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 257

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleich in die Klangformel eines Parfums umgesetzt und eingeschmol-
zen: »helitrop« bezeichnet ja in der Tat beides, die Farbnuance wie
die Geruchsqualitit — eine Buchstaben-Hochzeit im »stillen Himmel-
bett«, wie der Text Rilkes sich ausdriickt.

Das Spiel, das Rilke in seinem Gedicht in Gang setzt, ist nicht wie
bei Hofmannsthal ein gegen das Erinnern des Erbes und der Schrift
sich entfaltender Akt der Vergeudung von Duft und Aroma, ja der
verschwenderischen Verausgabung, sondern vielmehr ein poetxschcs
Ereignis des Aquivalententausches, der Uberstimmung des einen sen-
soriellen Registers durch das andere, der Verschmelzung mit dem an-
deren; es ist ein Spiel serieller Figuralisierung, der Ubersetzung von
Sinneswahrnehmung in Sprache, von Literalsinn in Figuralsinn.
Worte werden zu Metaphern der Diifte und Farben; Diifte werden zu
Gleichnissen der Worte; Klinge werden zu Ubersetzungen von Far-
ben und Diiften. >Heliotrop<: Das Wort bedeutet »Sonnenwende; es
spricht vom Gesicht der Blume, das sich dem Gestirn zuwendet, vom
Gestirn am Himmel aber auch, das durch seine spharische Bahn das
Bliitenantlitz bewegt. Das Wort >Heliotrop« wie das Phinomen, dem
es gilt, sind dem Gesetz der Korrespondenz, der differentiellen Ver-
schiebung und Wechselreprasentanz unterworfen: Stern und Blume —
Blume als Stern, Stern als die Blume >Heliotrop« — in einem nicht en-
den wollenden Ubersetzungsspiel. Dies und nichts anderes sagt auch
Rilkes Gedicht. Das Gedicht »Persisches Heliotrop« ist ein Wort-Spiel
im ausgezeichneten Sinne. Es handelt von der Figuralitit der Sprache
und setzt das Bewufltsein solcher Figuralitit mit hoher Kunst in
Szene. Jacques Derrida hat in einer sprachphilosophischen Beobach-
tung den Vorgang, der sich hier ereignet, mit grofier Prazision ausge-
driickt:

Métaphore veut donc dire héliotrope; a la fois mouvement tourné vers le
soleil et mouvement tournant du soleil. 4

Man hat mit Recht bemerkt, daf§ es sich bei Rilkes dichterischem Ver-
fahren um eine Poetik des »Vorwands« handelt und hat damit einen

# Jacques Derrida: Marges de la Philosophie. Paris 1972, S. 247-324, hier S. 251.

258 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Rilke selbst stammenden Begriff aufgenommen:* das Sichtbare,
das als Vorwand des Unsichtbaren dient, das Sagbare, das als Vor-
wand des Unsagbaren erscheint. In Rilkes »Persischem Heliotrop« er-
scheint »Aroma: als Vorwand des Textes selbst, des in thm befestigten
Paradoxes der Darstellung des Nicht-Darstellbaren, in einer doppelten
Ubersteigerung zugleich gekleidet in den Vorwand einer >Sprache der
Liebes, dic keinen Gegenstand hat 46

Vil

Wihrend Rilkes »Persisches Heliotrop« das »Aromas, die sinnlichen
Qualitidten des Geruches zu nutzen sucht, um der Sprache in einem
Spiel sich tiberschichtender Figurationen neue Moglichkeiten des
Ausdrucks abzugewinnen, wird in Hofmannsthals »Lebenslied« das
Hermetische des Gedichtes selbst zum Zeichen des verschwendeten
Erbes, der Absage an die Lektiire des Uberlieferten. Hofmannsthals
poetischer Entwurf wird fiir einen signifikanten Augenblick zu einer im
Gedicht und ins Gedicht gefafiten Asthetik des Fliichtigen. Freilich: Es
bleibt in der Tat nur eine Episode im faszinierenden Feld der Wahr-
nehmungskrise um 1900. Sehr bald schon ist Hofmannsthal in und
mit seinen Texten dann andere Wege gegangen.

Aber auf der Wende zum 21. Jahrhundert, an der sich eine Wahr-
nechmungskrise ganz anderer Art zu artikulieren beginnt, erwacht er-
neut ein merkwiirdiges Interesse an jenem Wahrnehmungs-Gesche-

# Anthony R. Stephens: Rilkes Malte Laurids Brigge. Strukturanalyse des erzihleri-
schen Bewufitseins. Bern und Frankfurt am Main 1974. »Der Bereich der Vorwindex, S,
133-161.

% Das Motiv des Heliotrops — in dem sich dic Momente von Duft und Farbe, Blume
und Text, Materialitit und Metapher kreuzen — gehért zu den Lieblingsvorstellungen der
Autoren des endenden 19. Jahrhunderts und der Jahrhundertwende. Es sei nur an Zolas
Roman »L'(Euvre« (1886), an Maeterlincks Einakter »Les Aveugles« (1891), an Hof
mannsthals »Marchen der 672. Nacht« (1895) und an Heinrich Manns »Das Wunderbare«
(1897) erinnert. Eine Sonderstellung in dieser Konfiguration der verschiedensten Texte
spiclt Theodor Fontanes »Effi Briest« (1894/95), wo das leitmotivisch wiederkehrende He-
liotrop in ein komplexes Bedeutungsspicl cintritt. Vgl. hierzu den freilich wenig ergiebigen
Aufsatz von Klaus Dicter Post: »Das cigentiimliche Parfiim des Wortes«. Zum Doppelbild
des Heliotrop in Theodor Fontanes Roman »Effi Briest«, in: Walter Seifert (Hg.): Literatur
und Medien in Wissenschaft und Unterricht. Festschrift fiir Albrecht Weber zum 65. Ge-
burtstag. Koln/Wien 1987, S. 47-54.

Hofmannsthals Asthetik des Fliichtigen 259

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hen um 1900 und seinen ésthetischen Konsequenzen. Italo Calvinos
Erzihlung »Der Name. Die Nase« (1983) zeugt davon so gut wie Pa-
trick Siiskinds spektakuldrer Romanerfolg »Das Parfiime« (1985) und
Michel Tourniers Erzihlung »La légende des parfumse, die sich in
seinem 1989 erschienenen Novellenzyklus »Le médianoche amou-
reux« findet.

Botho Strauf} hat in scinem Essay »Beginnlosigkeit« von 1992, der
die Wahrnehmungskrise unserer Tage in den Blick nimmt, einen
Riickblick — gleichsam als Vorblick auf das 21. Jahrhundert — auf
Hofmannsthal gewagt. Er schreibt von dem Menschen unserer Epo-
che:

Er sehnte sich nach dem TEXT vor der Schrift, der Botschaft vor dem
Code, dem Fleck vor der Linie, er sehnte sich nach einem Verstehen von
nicht absehbarem Entgleiten, auf dessen Welle das Bewufltsein dahintrei-
ben konnte ohne Ziel und Schlufifolgerung, ohne verfrithte Figiirlichkeit,
nach Siitzen mit diffusem Hof und Hall und solchen, die einander sogleich
in Vergessenheit senkten.*’

»Kunst des Nicht-lesens«: Es ist eine Forderung, die auch dem heut-
gen Kulturbewufltsein nicht fremd zu sein scheint.

47 Botho Straufl: Beginnlosigkeit. Reflexionen iiber Fleck und Linie. Miinchen 1992,
S. 19f.

260 Gerhard Neumann

https://dol.org/10.5771/9783968217062-225 - am 17.01.2026, 16:20:42. Op [



https://doi.org/10.5771/9783968217062-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

