1. Bildliche Transkulturalitat.
Theoretisch-methodische Grundlagen

Zu den Kennzeichen einer von globalen Personen-, Kapital- und Kulturfliissen be-
wegten Kunstwelt zihlen das Migratorische und Transitorische. Kiinstler/innen
operieren als multilokale Akteur/innen, sie leben und arbeiten unter temporiren
oder auch auf Dauer gestellten Bedingungen des Ortswechsels und Kulturtrans-
fers. Um der Bewegungsspur der mobilen Kunstproduzent/innen und der durch
ihr Passagenwerk verflochtenen Kunstorte zu folgen, werden die Kunstbetrachten-
den in die Rolle von Reisenden, Nomaden und kulturellen Brokern versetzt. Auch
Ausstellungskonzepte orientieren sich neu an den Primissen globaler Migrations-
prozesse und Verwicklungsgeschichten. Die Biennalisierung des globalen Kunst-
betriebs ist das wohl dominanteste Merkmal dieser Entwicklung. Kunstmuseen
entwickeln neue travelling concepts, um der Ortsbindung des Museums zu entge-
hen. Sie setzen aufkulturelle Diversifizierung, werden zu >fahrenden Museen< oder
migrieren selbst als geschichtlich gewachsene Institutionen der Kunstreprisenta-
tion und Kunstvermittlung in andere Weltregionen, wie es die Museumstransfers
des Louvre und des Guggenheim Museums nach Abu Dhabi in den Vereinigten
Arabischen Emiraten verdeutlichen.

Durch die Austausch- und Transferdynamiken im globalisierten Feld der
Kunstproduktion, Kunstrezeption, Kunstvermittlung und Kunstvermarktung
wird nicht zuletzt auch die Kunstgeschichte aus ihren erstarrten Grenzen hin-
aus in eine (Selbst-)Mobilisierung getrieben. Die Fachdisziplin sieht sich damit
konfrontiert, den Okzidentalismus der eigenen Kunstgeschichtsdarstellung, Me-
thodik und Theoriebildung kritisch in Augenschein zu nehmen und sich fiir neue

1 Der Begriff travelling concepts wurde von der Kultur- und Literaturwissenschaftlerin Mieke
Bal in die Geisteswissenschaften mit dem Ziel eingefiihrt, die Wanderung und Verschiebung
von Konzepten zwischen einzelnen Disziplinen und Fachgebieten fir eine intermediale wie
interdisziplinire Kulturanalyse nutzbar zu machen (Bal 2002). Im Kontext der hier angestell-
ten Beobachtung wird der Begriff auf Objekte der Kulturanalyse und die gewachsene Not-
wendigkeit bezogen, Konzepte — etwa fiir Kunstausstellungen und Museen —im Kern so zu
entwickeln, dass sie ohne grofere Reibungsverluste und Konflikte auf Wanderschaft gehen
kénnen, das heifdt in andere Kulturkontexte transferiert und tibersetzt werden kénnen.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Grenzen des Bildes

Regionen und Bildkulturen, Historiografien und Theoriehorizonte zu éffnen. Die
gegenwirtigen Bestrebungen, die Kunstgeschichte in einem globalen Kontext
neu zu definieren (Elkins 2006; Allerstorfer/Leisch-Kiesl 2017; Nevall 2017; Dogra-
maci/Mersmann 2020; Albritton/Farrelly 2020) zeugen diesbeziiglich von fachlich
gewichtigen Positionsverschiebungen.

Veranschaulicht werden kann diese Reorientierung an einem aktionskiinstleri-
schen Werk des in Frankreich lebenden chinesischen Kiinstlers Huang Yong Ping,*
das den deskriptiven wie skurrilen Titel The History of Chinese Painting and the History
of Modern Western Art Washed in the Washing Machine for Two Minutes (1987) trigt. Als
Ausgangsmaterial fiir seine Kunstaktion verwendete Ping zwei Kunstgeschichts-
biicher, die fur die Kunstgeschichtsschreibung im Westen und in China reprisen-
tativen Status besitzen — Wang Bomins A History of Chinese Painting (Wang 1982) und
Herbert Reads A Concise History of Modern Painting (Read 1959), das erste ins Chine-
sische tibersetzte Einfithrungsbuch in die moderne westliche Malerei. Er steckte
die beiden Kunstgeschichtsbiicher, welche die kulturellen Differenzen und Hier-
archien zwischen traditioneller chinesischer und westlicher moderner Kunstge-
schichte reprisentieren sollten, in eine Waschmaschine und wusch sie fiir zwei
Minuten. Das Ergebnis dieses Waschgangs, die breiigen Restfetzen der geschleu-
derten Biicher, prisentierte er in Form einer Objektinstallation als Hiufchen auf
einer Glasplatte, die tiber einer gedffneten Holztruhe wie ein gefundener Schatz
platziert war. Nach Aussage des Kiinstlers sei es gerade nicht der Zweck des Wasch-
gangs gewesen, Vorstellungen von Kulturgeschichte zu bereinigen, sondern diese
zu beschmutzen. Erst wenn es keine Kultur in Reinform mehr gibe, konne die ver-
unreinigte, befleckte Kultur lebendig in Erscheinung treten. Die ironisch im Stil
des chinesischen Xiamen-Dada (vgl. Gladston 2013) vorgetragene Forderung nach
transkulturellen Vermischungen und Verunreinigungen wird direkt auf die Kunst-
geschichte und Kunstgeschichtsschreibung bezogen. Mit dieser Referenz verweist
die kiinstlerische Arbeit ganz unmittelbar auf die gewachsene Notwendigkeit, ein
neues migratorisches Verstindnis von Kunstgeschichte zu entwickeln, das fiir die
Durchdringung und Vermischung unterschiedlicher Kunst-, Geschichts- und Bild-
kulturkonzepte sowie wandernde Begrifflichkeiten, Methoden und Praktiken offen
ist.

Das vorranginge Ziel des hier vorgestellten Bandes besteht nicht in einer trans-
kulturellen Verortung der Kunstgeschichte bzw. Kunstwissenschaft als Fachdiszi-
plin, auch wenn die Untersuchungsergebnisse aus den Einzelstudien hierzu par-
tiell Anregungen und Impulse liefern mogen. Ausgehend von der Beobachtung,

2 Bei in westlichen Landern lebenden chinesischen und koreanischen Kiinstler/innen verwen-
de ich die schriftkulturell angepasste Namensfolge Vorname — Nachname, ansonsten (iber-
nehme ich die chinesische und koreanische Schreibweise, die zuerst den Familiennamen und
dann den Vornamen anfiihrt.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

dass sich im zunehmend globalisierten Vernetzungsraum der Kunstsphire die ds-
thetischen wie bildkulturellen Grenzen zwischen nationalen und regionalen Kiins-
ten und Kunstauffassungen zunehmend in Aufldsung befinden, sucht dieser For-
schungsbeitrag die kulturell aber auch medial bedingten Grenz- und Transfermo-
dalititen kinstlerischer Bildlichkeit sowie institutionalisierter Kunstvermittlung
zu erkunden. Zwischen welchen differentiellen Ansitzen bildnerischen Denkens
und Darstellens, Wahrnehmens und Handelns treten Grenzziehungen in Erschei-
nung und wo werden dadurch Bildkulturkonflikte beférdert? In welchen Kontakt-
zonen und unter welchen Transferbedingungen der kulturellen Ubermittlung bil-
den sich transkulturelle Dynamiken aus, durch die kulturhistorisch konstruierte
Grenzen von Bildauffassungen verschoben und bildkulturelle Verflechtungen vor-
angetrieben werden?

Der Band sucht Antwort zu geben auf diese Fragen in drei systematisch aufein-
ander aufbauenden Kapiteln, die sich aus der Perspektive kulturwissenschaftlicher
Bildforschung anhand von Einzelfallstudien mit Grenzbestimmungen, Grenzver-
handlungen und Grenziiberschreitungen auseinandersetzen. Kulturelle Bilddiffe-
renzen und transkulturelle Bilddynamiken werden dabei insbesondere in den von
der Kunstgeschichte der Moderne und Gegenwart geprigten Kontakt- und Aus-
tauschzonen zwischen westlicher und ostasiatischer Kunst verhandelt. Ein weite-
rer Analysefokus ist auf den Kunst- und Kulturraum des mittleren Ostens gerichtet,
um Potenziale und Probleme der Bildkulturitbermittlung im Bereich von Weltkunst
und Weltkulturerbe zu reflektieren. Mit diesem kulturhistorisch wie kulturgeogra-
fisch erweiterten Blick soll das Fundament fiir eine transkulturelle Bildforschung
gelegt werden. Im Folgenden sollen die theoretisch-methodischen Priamissen fiir
die Erforschung kultureller Differenzen und transkultureller Dynamiken im globa-
len Feld der Kunst vorgestellt werden. Als Grundgeriist zur Fundierung einer trans-
kulturellen Bildforschung dienen drei Trans-Konzepte: Transkulturalitit — Trans-
differenz — Translation.

1.1 Transkulturalitat

Das Konzept der Transkulturalitit hat sich — neben dem der kulturellen Hybridi-
tit — in den Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften breitenwirksam als neue
Forschungsperspektive durchgesetzt, um die Verflechtung, Durchdringung und
Vermischung von Kulturen durch internationale Mobilitit, globale Migration und
technisch-soziale Vernetzung zu analysieren. Obgleich das Forschungsfeld der
Transkulturellen Studien sehr ausgedehnt ist und sogar eigene Forschungsinsti-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Grenzen des Bildes

tute und Studienprogramme auf den Weg gebracht wurden,? erweist es sich in
den Kunst- und Bildwissenschaften vor allem theoretisch wie methodisch immer
noch als unterbelichtet. Zwar haben sich die transkulturelle Kunstpidagogik und
Kunstvermittlung in Verkniipfung mit Praxisansitzen transkulturellen Kuratie-
rens als eigenstindige Forschungsfelder herausgebildet (Bering/Holscher/Pauls
2015; Lutz-Sterzenbach/Schnurr/Wagner 2015; Kloss-Fleischmann 2015; Eremjan
2016); die theoretisch-methodische Konzeption einer transkulturellen Kunstge-
schichte wurde jedoch bisher nur ansatzweise unternommen (Mersmann 2016;
Allerstorfer/Leisch-Kiesl 2017; Juneja 2013 und 2018) — dies ganz im Gegensatz
zu den Geschichtswissenschaften, in denen der konzeptuelle, methodische und
theoretische Rahmen fiir eine transkulturelle Geschichtsforschung systematisch
abgesteckt wurde (Herren/Ritesch/Sibille 2012). Im Kontext der aufkeimenden
Bildwissenschaften wurde erstmals 2004 die Notwendigkeit eines transkultu-
rellen Iconic Turn verhandelt, der Ankniipfungspunkte fiir eine transkulturelle
Kunstwissenschaft als Bildkulturforschung bieten sollte (Mersmann 2004).

Ins Auge sticht, dass sich Transkulturalitit als Ansatz vor allem in der deutsch-
sprachigen Forschungslandschaft, jedoch nur marginal tiber diese hinausgehend
in der internationalen Forschungsgemeinschaft etabliert hat. Die verdffentlich-
ten Transkulturalititsstudien scheinen paradoxerweise einer stark forschersprach-
lich wie forschungsregional gesteuerten motivationalen Verankerung zu unterlie-
gen — und dies, obwohl sie mit dem Ziel der Uberwindung separatistischer Kultur-
vorstellungen antreten, die auch die eigene Wissenschaftskultur einschlief3en soll-
te. Auf den ersten Blick mag die deutschsprachige Dominanz der Transkulturali-
titsforschung damit zusammenhingen, dass es der deutsche Philosoph, Asthetik-
und Postmodernetheoretiker Wolfgang Welsch war, der das transgressive Kultur-
konzept mit seinem in der Zeitschrift Information Philosophie erschienenen Aufsatz
»Transkulturalitit — Lebensformen nach Auflésung der Kulturen« (Welsch 1992) in
den kultur- und gesellschaftswissenschaftlichen Diskurs einbrachte und ihm sei-
nen nachfolgenden Aufstieg als neues Forschungsparadigma bescherte. Auf den
zweiten Blick mag sie anachronistisch und deplatziert erscheinen, insofern das
Konzept der Transkulturation — von dem der Zustandsbegriff der Transkulturali-
tit abgeleitet ist — bereits 1940 in Lateinamerika geprigt wurde, und zwar im anti-
rassistischen wie anti-imperialistischen Kontext kubanischer Geschichte, Okono-
mie und Gesellschaft. So taucht es im zweiten Teil des unter dem Eindruck der

3 Zunennensind hierinsbesondere die Griindungen des Heidelberg Research Centre for Trans-
cultural Studies (HCTS), des Center for Transcultural Asian Studies (CETRAS) an der Universi-
tat Freiburgi.Br. sowie des Center for Transcultural Studies an der Northwestern University in
Chicago. Neben Studiengiangen mit diversen disziplindren und transdisziplindren Anbindun-
gen (u.a. an den Universititen Heidelberg, Bremen, Erfurt, Leipzig und St. Gallen) wurden
auch einzelne Professuren fir Transkulturelle Studien eingerichtet, wie etwa an der Univer-
sitdt fiir Angewandte Kunst in Wien.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

Batista-Diktatur geschriebenen Buches Contrapunteo cubano del tabaco y el aziicar (Or-
tiz 1940) des Juristen, Anthropologen und Soziologen Fernando Ortiz auf. Der Post-
kolonialismusforscher Christian Kravagna hat darauf aufmerksam gemacht, dass
der spanischsprachige Neologismus transculturacién dazu diente, die »innere Diver-
sitdt der afrikanischen, europdischen, asiatischen und amerikanischen Kulturen«
in der cubanidad auszuweisen, um bestehende rassistisch wie kolonialistisch mo-
tivierte Diskurse der kulturellen Differenzierung und ethnischen Segregation zu
itberwinden (Kravagna 2017: 94f.).* Mit der Einfithrung des kubanischen Konzepts
der Transkulturation wurde auf dem amerikanischen Kontinent der Weg fiir trans-
kulturelle Studien zu Kulturkontakt und Kulturwandel gebahnt, auch wenn diese
offiziell noch nicht so bezeichnet wurden. Parallel zu den von Ortiz gegriindeten
Afro-Cuban Studies entstanden durch die Arbeiten des US-amerikanischen An-
thropologen Melville J. Herskovits, der mit Ortiz in engem Austausch stand, die
African American Studies.

Ein halbes Jahrhundert spiter erlebt die nun explizit so benannte Kulturkon-
takt-, Kulturtransfer- und Kulturwandelforschung durch Mary Louise Pratts ein-
flussreichen, im Jahr 1992 gehaltenen Vortrag Arts of the Contact Zone (Pratt 2011) so-
wie die Buchverdftentlichung Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation (Erst-
erscheinung 1992; Pratt 2007) in Nordamerika neuen Auftrieb; von dort aus mi-
grierte der Forschungsansatz nach Europa, wo er vor allem bei der Forschergruppe
Kulturtransfer/transfert culturel um Michel Espagne und Michael Werner (vgl. Es-
pagne/Werner 1985; Espagne 1999; Kortlinder 1995) auf fruchtbaren Boden fiel und
nachfolgend als Methode ausgebaut wurde. Diese verwickelte Diskursgeschich-
te demonstriert, dass das Konzept der Transkulturation selbst einen miandern-
den Prozess der Transkulturation iiber verschiedene Rezeptionsorte und Wissen-
schaftsdiskurse durchlief, bis es in den deutschsprachigen Geistes-, Kultur- und
Gesellschaftswissenschaften eine feste kulturtheoretische Verankerung als Para-
digma kultureller Durchdringung fand und zum diskursdominanten Transkultu-
ralititskonzept ausgebaut wurde.

Essentiell fur die theoretische Diskurserweiterung der Transkulturalititsstu-
dien, wie sie hier fiir die Entwicklung einer transkulturellen Bildforschung vor-
gestellt wird, ist zunichst eine fachterminologische (Binnen-)Differenzierung des
transkulturellen Begriffskomplexes. Nicht selten ist in der Forschung eine »be-
denkenlose Gleichsetzung von Transkulturalitit und Transkulturation« (Elberfeld
2017: 203) anzutreffen. Um die Begriffskonzepte nicht zu vermengen, sollte klar
unterschieden werden zwischen Transkulturalitit als Bezeichnung eines Zustands
der kulturellen Verflochtenheit und Durchdrungenheit und Transkulturation als
Ubergangsprozess, Vorgang oder gar Handlung kultureller Transformation. Fiir

4 Auf die konkrete Ausdeutung des Vorgangs- und Handlungsbegriffs der Transkulturation
werde ich spater eingehen.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uber die Grenzen des Bildes

den Forschungsansatz der bildlichen Transkulturalitit gilt es eigens festzulegen,
auf welche Bildphinomene sich Transkulturalitit als Zustandsbeschreibung sowie
Transkulturation als Vorgangs- bzw. Aktivititsbeschreibung beziehen lasst. Dar-
tiber hinaus ist bislang in der Forschungsliteratur ungeklirt, wie sich der Vor-
gangsbegriff der Transkulturalisierung zu dem der Transkulturation verhilt: Kann
er gleichbedeutend verwendet werden, oder macht eine semantische Differenzie-
rung Sinn?® Ins Diskursfeld um das Transkulturelle st6ft noch ein weiterer Be-
grift, der des Transkulturalismus hinzu. Weichhart ist zuzustimmen, dass zwi-
schen m»Transkulturalitit« als empirisch beobachtbarem Phinomen und >Trans-
kulturalismus« als politisch-ideologischem Konzept, mit dem eine Integration un-
terschiedlicher kultureller Praktiken als wiinschenswert oder erstrebenswert postuliert
wird, deutlich zu unterscheiden« ist (Weichhart 2010: 65).

Im theoretischen Begriff der Transkulturalitit duflert sich — wie auch im
Begriff der Transdifferenz, der hier erginzend fiir die Grundlegung einer trans-
kulturellen Bildforschung herangezogen wird - das sogenannte Trans-Syndrom.
Nach Peter Weichhart lisst sich die »Transifizierung« gingiger Fachtermini®
als ein (nicht immer gelingender) Versuch der Wissenschaften interpretieren,
die Beobachtungs- und Begriffskrise der >Zweiten Moderne< zu bewiltigen«
(Weichhart 2010: 49), die durch plurale, ambivalente Zuordnungen des »Sowohl-
als-auch« gekennzeichnet sei.” Das Prifix -trans in den fachterminologischen
Neuprigungen verweise auf die Aufldsung bzw. Uberwindung von Grenzen.

Bezogen auf den Begriff des Transkulturellen sind drei Deutungen des ent-
haltenen kulturtransitorischen Elements moglich: das Transkulturelle kann »iiber
das Kulturelle hinaus«, »quer durch das Kulturelle hindurch« oder auch »itber dem
Kulturellen stehend« bedeuten (vgl. Elberfeld 2017: 199). Der Philosophiehistoriker
Rolf Elberfeld, der die historische Entstehung transkultureller Diskurse vor der
Einfithrung des Kulturkonzepts der Transkulturalitit durch Wolfgang Welsch An-
fang der 1990er Jahre erforscht hat, hilt fest, dass das Wort transkulturell seit den
1940er Jahren in wissenschaftlichen Arbeiten, die dem weiten Feld der Geistes- und
Kulturwissenschaften zuzurechnen sind, »als etwas iiber das Kulturelle Hinaus-
gehende bzw. die Verschiedenheiten der Kulturen Hindurchgehende verstanden«

5 Vor dem historisch-politischen Hintergrund der geschilderten Begriffshistorie des Neologis-
mus transculturacion erscheint aus meiner Sicht eine Abgrenzung sinnvoll, daher differenzie-
re ich in den folgenden Ausfithrungen zwischen Transkulturation und Transkulturalisierung.

6 Im genannten Beitrag ist das Augenmerk auf die Trans-Termini Transdisziplinaritit, Trans-
staatlichkeit, Transnationalitat, Translokalitat, Transkulturalitit und Transgender gerichtet.

7 Die sogenannte »Erste Moderne« ist nach Weichhart durch »klar abgrenzbare begriffliche
Dualitaten (wie Natur versus Kultur) gekennzeichnet, sie folgt dem Prinzip der Eindeutig-
keitslogik (Weichhart 2010: 48). Mit dieser Differenzierung zwischen Erster und Zweiter Mo-
derneschliefitsich der Autor den reflexiven Moderne-Theoretisierungen von Ulrich Beck und
Christoph Lau an (Beck/Lau 2004).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

wurde (ebd.: 201). Die Definitionen des Transkulturellen vor Prigung des Kultur-
konzepts der Transkulturalitit im Kontext der Postmoderne (vgl. hierzu Welsch
2008) referierten auf eine »universale Ebene jenseits des Kulturellen<® (Elberfeld 2017:
200), welche die Verschiedenheit des Kulturellen iibersteige. Auch wenn der Aspekt
der universalen Giiltigkeit des Transkulturellen in neueren Ansitzen einer diver-
sititssensiblen Transkulturalititsforschung kritisch gesehen wird, sollte er nicht
vorschnell aus den Diskursen verabschiedet werden, denn: die Transzendierung
der Vielheit des Kulturellen sowie die Durchdringung des Kulturellen durch Viel-
heit stehen in einem Wechselverhiltnis, sei es in einer produktiven Austauschbe-
ziehung oder einem spannungsgeladenen Konfliktverhiltnis.

Die Einfithrung des Begriffs und Kulturkonzeptes der Transkulturalitit durch
Wolfgang Welsch (Welsch 1992) reflektiert die von Weichhart beobachteten Bedin-
gungen des terminologischen Trans-Syndroms vor dem Hintergrund der Cultu-
ral Turns (Bachmann-Medick 2018). Das bis dahin gingige Begriffsverstindnis von
Kultur ist in einen Krisenmodus der Anwendbarkeit geraten, es scheint nicht mehr
zu greifen, um den verinderten, plural diversifizierten Zuschnitt zeitgendssischer
Kulturen beschreiben und analysieren zu kénnen. Das lateinische Prifix -trans in
Transkulturalitit soll ausdriicken, »dass die zeitgendssische Verfassung der Kul-
turen jenseits der alten, kugelhaften Verfassung liegt« und »die kulturellen De-
terminanten nunmehr quer durch die Gesellschaften hindurchgehen, so dass kul-
turelle Verhiltnisse inzwischen durch Verflechtungen und Gemeinsamkeiten ge-
kennzeichnet sind« (Welsch 2017: 12). Transgression und Transition signalisieren
ein transformatives Kulturverstindnis. Traditionelle separatistische Kulturbegrif-
fe, wie das von Welsch angefithrte Herdersche Kugelmodell der Kulturen,® mit de-
nen eine Eigen-Fremd-Differenz markiert wird, gelten durch die interne Diversifi-
zierung und duflere Vernetzung von Kulturen als iiberholt. Transnationalisierung,
Migration, globale Handelsstrome und digitale Informationsvernetzung werden
als treibende Faktoren der Auflsung autonomer, insbesondere nationalstaatlich
definierter Einzelkulturen gesehen:

Die Kulturen sind hochgradig miteinander verflochten und durchdringen einan-
der. Die Lebensformen enden nicht mehr an den Grenzen der Nationalkulturen,

8 Die Kursivierung findet sich im Originalzitat.

9 Welsch schreibt in dem genannten Aufsatz (Welsch 1992) Herder den erstmaligen Gebrauch
des Plurals Kulturen zu, was jedoch schlichtweg falsch ist. Rolf Elberfeld hat darauf hinge-
wiesen, dass Herder an keiner Stelle den Plural Kulturen verwendet, dass also »die falsche
Rekonstruktion des Kulturbegriffs durch Welsch [..] Schule gemacht« habe (Elberfeld 2017:
202, Fufnote 203). Immerhin verdanken wir ihr, wenn auch historisch falsch hergeleitet, ei-
ne Pluralisierung und Diversifizierung des Kulturbegriffs, durch die Transkulturalisierungen
verstarkt in den Blick geraten.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.

17


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18

Uber die Grenzen des Bildes

sondern iiberschreiten diese und finden sich ebenso in anderen Kulturen. Die neu-
artigen Verflechtungen sind eine Folge von Migrationsprozessen sowie von welt-
weiten materiellen und immateriellen Kommunikationssystemen (internationa-
ler Verkehr und Datennetze) und von 6konomischen Interdependenzen. (Welsch
1995: 40)

Welschs Ansatzpunkt fir die Einfithrung des Konzepts der Transkulturalitit ist ein
primir soziologischer: Wie, d.h. auf welcher kulturtheoretischen Grundlage, kann
die verinderte zeitgendssische Verfasstheit der Gesellschaft eingefangen werden?
Bei der Beantwortung dieser Frage setzt er sowohl auf der Makroebene gesell-
schaftlicher Lebensformen an, die durch vertikale wie horizontale kulturelle Bin-
nendifferenzierungen und extrinsische Konnektivititen geprigt sind, als auch auf
der Mikroebene des Individuums, deren kulturelle Identititsbildung durch Mehr-
fachherkiinfte und plural miteinander verflochtene Zugehérigkeiten bestimmt ist.

Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage, wie der in seinem Primirentwurf
soziologisch fundierte Ansatz auf eine transkulturelle kiinstlerische Bildforschung
bezogen werden kann, und ob es tiberhaupt zulissig und moglich ist, das in Refle-
xion auf die verinderte Verfasstheit zeitgendssischer Kulturen geprigte Transkul-
turalititskonzept auf historische Bildkunstphinomene anzuwenden? Welsch bietet
in den verschiedenen Ausarbeitungen seiner Transkulturalititstheorie’ Ankniip-
fungspunkte fiir die kunstgeschichtliche Forschung. Wenn er in seinem Aufsatz Auf
dem Weg zu transkulturellen Gesellschaften davon spricht, dass fiir »jede einzelne Kul-
tur [...] tendenziell andere Kulturen zu Binnengehalten und Trabanten geworden«
(Welsch 2005: 324) seien und dies in besonderer Weise auf die Durchdringungen
zwischen Populir- und Hochkultur zutreffe, bezieht er sich zur Exemplifizierung
auf die moderne Kunst. Im selben Argumentationskontext definiert er die post-
moderne Kunst als »eklatant transkulturell« (ebd.).

In einer aktualisierten Beitragsversion, die als eine partielle Revision fritherer
Abhandlungen gelten kann, 6ffnet Welsch seinen urspriinglich auf die Erforschung
postmoderner, zeitgendssischer Kulturen zugeschnittenen Transkulturalititsan-
satz fiir die geschichtliche Transkulturalititsforschung (Welsch 2017: 31ff.). Diese
historische Rickprojektion des Konzepts lisst sich als Erweiterung, aber auch als
Korrektur seines bisherigen, an Gegenwartskulturen orientierten Transkulturali-
titsmodells verstehen. Transkulturalitit ist nun nicht mehr an eine zeitgendssi-
sche gesellschaftliche Verfasstheit kultureller Transformation gebunden, sondern
gilt gar als historischer Regelfall. Mit Blick auf eine Historisierung des Phino-
mens wird jedoch konstatiert, dass das Ausmaf} der Transkulturalitit durch histo-
rische Globalisierungsschiibe, in Sonderheit den der Gegenwartsepoche seit den

10 Zuden wichtigsten Ausarbeitungen seines Transkulturalititskonzeptes zahlen Welsch 1992,
1999, 2005, 2011 und 2017.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

1990er Jahren gewachsen sei. Mit seiner historisch-transkulturellen Normalfall-
argumentation schlie3t sich Welsch, wenngleich anders motiviert und argumen-
tiert, den postkolonialen Kulturtheorien (Bhabha 2007: 255ff., 2016) an, die pos-
tulieren, dass jede Kultur transkulturell ist, da sie entwicklungsgeschichtlich aus
Ubersetzungs-, Austausch- und Verflechtungsprozessen hervorgegangen ist und
auch jederzeit weiter transformiert. Damit nimmt er der Kritik an seinem Trans-
kulturalititsmodell, die vor allem beim Kulturbegriff, der Polarisierung zwischen
Einzel- und Transkultur, ebenso wie bei der Nichtberiicksichtigung postkolonia-
ler Kulturkonzepte des Hybriden und Transkulturellen ansetzte (vgl. Blum-Barth
2016), einigen Wind aus den Segeln. Transkulturalitit als geschichtliche Konstante
kultureller Formation und Transformation wird an Beispielen aus der Kunst vor-
gefithrt, darunter auch den bildenden Kiinsten. Die historische Transkulturalitits-
perspektive ist weitgespannt von der antiken bis zur zeitgendssischen Kunst und
legitimiert damit die tiefenhistorische Dimension kunsthistorischer Transkultu-
ralitatsstudien. Leider bleibt sie jedoch auf einen stark okzidentalistischen Kanon
der Kunstgeschichte und oberflichliche kunsthistorische Analysen beschrinkt. So
zeigt Welsch u.a. die intrinsische Transkulturalitit der griechischen Plastik auf, die
aus bild(nis)basierten Transkulturationen zwischen 4gyptischen, babylonischen,
phonizischen und vorderasiatischen Darstellungseinfliisssen geformt sei, ebenso
wie die transnationale deutsch-italienische Transkulturalitit in den Werken Dii-
rers, der als klassischer Reprisentant der deutschen Renaissancekunst gilt (Welsch
2017: 31-39).

Wie lisst sich das Transkulturalititskonzept iiber seine vielschichtigen kultur-
theoretischen Prigungen und methodischen Auslegungen hinaus fiir das Studium
bildkiinstlerischer Transkulturalitit niitzen? An die zuvor gemachten Uberlegun-
gen ankniipfend, gilt es zunichst zwischen bildkiinstlerischer Transkulturalitit,
Transkulturation und Transkulturalismus zu differenzieren. Transkulturalitit als
Zustandsbeschreibung kann auf mehrere Ebenen und Elemente des bildenden
Kunstsystems referieren: auf die gesellschaftliche Makroebene bildkiinstlerischer
Kulturen, einschliefilich ihrer Organisationen und Institutionen, auf die per-
sonale Mikroebene des Kiinstlerindividuums sowie auf die physisch-materielle
Objektebene des Kunstwerkes. Der Vorgangsbegriff der Transkulturation kann
auf den bildkiinstlerischen Kulturwandel durch Kulturkontakt, Kulturtransfer
und Kulturiibersetzung bezogen werden. Er betont die Dynamik bildnerischer
Migrations- und Ubergangsprozesse, die zu Deplatzierung und Entwurzelung,
aber auch zu transformativen Neuschdpfungen fithren kénnen. Mit dem Begriff
Transkulturalismus kénnen kulturideologische Bild(kunst-)konzepte benannt
werden, welche die Auflésung bzw. Uberwindung bildkultureller Grenzziehun-
gen postulieren oder aber kultureniibergreifende Kunstformen und -praktiken
mit universalem Anspruch propagieren. Ideologisch aufgeladene kiinstlerische
und kunstgeschichtliche Konzepte, wie etwa Okzidentalismus, Orientalismus,

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Uber die Grenzen des Bildes

Asianismus, (Neo-)Osmanismus und (Pan-)Afrikanismus, aber auch Globalismus
sind hier hinzuzurechnen. Sowohl die Kritik am Eurozentrismus bzw. Okziden-
talismus der Kunstgeschichte als westhegemonialer Wissenschaftsdisziplin mit
globalem Anspruch, als auch die Renationalisierungsbestrebungen in einigen
Bereichen der kiinstlerischen Produktion und institutionellen Reprisentation,
mit denen die Kunst gegen den global gestiegenen Transkulturalisierungsdruck
aufbegehrt, verdeutlichen die gewachsene Bedeutung des Transkulturalismus als
eines kulturpolitisch motivierten Ideologems im Feld globaler Kunststudien.

Ein Grunddilemma der Transkulturalititskonzeption besteht darin, dass das
Transkulturelle im Modus der Uberschreitung an ein Kulturelles riickgebunden
bleibt. Das transgressive Moment kann nur dann als solches bestimmt werden,
wenn das kulturelle Element, das entgrenzt bzw. transzendiert wird, niher de-
finiert ist. Begriffsanalytisch betrachtet bleibt »das Uberwundene [..] stets Teil
des Uberwindens« (Hithn/Lerp/Petzold/Stock 2010: 39). Diese Dependenzlogik gilt
ganz allgemein fiir Trans-Termini: »Uberschreitungsbegriffe [bleiben] an das Uberschrit-
tene [...] gebunden.«** (Oliver Kuhn zit.n. Weichhart 2010: 54) Da jede Kultur selbst
wiederum intrinsisch transkulturell ist, ergibt sich eine unendliche Oszillationsbe-
wegung zwischen kultureller Grenziiberschreitung und Riickbindung an ein Kul-
turelles. Die bildkiinstlerische Transkulturalititsanalyse konfrontiert die Forschen-
den daher mit einer Aporie: Um das Transkulturelle als einen transgressiven bild-
nerischen Zustand tberhaupt fassen zu konnen, bedarf es einer analytischen Se-
parierung der verschiedenen Komponenten, aus denen bildliche Transkulturalitit
durch Verflechtung und Durchdringung gebildet wurde. Das bedeutet, dass kultu-
relle Differenz als analytische Kategorie relationaler Abgrenzung unausweichlich
ins Spiel zuriickkehrt.'* Bildkiinstlerische Transkulturalitit ist in der Ubergangs-
modalitat ihrer transitorischen Zustindlichkeit schwer zu fassen; sie kann nur
durch analytische Spurensicherung der kulturgeschichtlich und kulturgeografisch
vorangegangenen Transkulturationen dingfest gemacht werden. Hinzu kommt,
dass Transkulturalitit immer nur einen momentanen, temporiren Zustand ab-
bildet; in Bildwerken ist dieser immerhin durch dufiere Rahmung und objekthafte

h8 Die Kursivsetzung findet sich bei Weichhart.

12 Diese Paradoxie des Transkulturellen wurde bereits von Welsch beschrieben: »Ist es nicht wi-
derspriichlich, dass das Transkulturalititskonzept, wiahrend es einerseits auf das Verschwin-
den der traditionellen Einzelkulturen hinweist, andererseits gleichwohl fortfiihrt, von >Kul-
turen<zu sprechen, ja in gewissem Sinne sogar das Fortdauern solcher Kulturen vorauszuset-
zen—denn wo sollten die transkulturellen Kombinierer, wenn es solche Kulturen nicht wei-
terhin gabe, die Komponenten fiir die Mischungen hernehmen? Die Klarstellung fallt leicht:
Der Ubergangsprozess impliziert beide Momente: die fortdauernde Existenz von Einzelkul-
turen und den Ubergang zu einer neuen transkulturellen Form von Kulturen.« (Welsch 200s:
329, Fufdnote 27)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

Abgrenzung eingefroren, so dass er interpretatorisch zuginglich und beschreib-
bar wird. Die kunsthistorische Schwierigkeit und besondere bildkulturtheoreti-
sche Herausforderung liegen darin, die im Bild als Momentaufnahme bzw. Kno-
tenpunkt der Transfer- und Vernetzungsstringe gebiindelten Durchdringungen
und Vermischungen zu sezieren, d.h. analytisch zu decodieren. Der dynamische
Transkulturationsprozess muss durch eine kunstgeschichtliche wie kulturriumli-
che Entflechtung der im Bild temporir stabilisierten bildkulturellen Verflechtun-
gen freigelegt werden. Ziel ist eine Ent-wicklung der transkulturalisierten Bild-
verwicklungsgeschichte/n. Diese spurensichernde, methodisch-analytische Riick-
verfolgung und Rekonstruktion von Transkulturationen gilt unabhingig davon, ob
sich im untersuchten Bildgegenstand eine »offene Form« bildlicher Transkultura-
litat zu erkennen gibt, d.h. die kulturellen Verflechtungen und Durchdringungen
durch visuelle Evidenz gekennzeichnet sind, oder aber ob es sich um eine »ver-
steckte Form« bildlicher Transkulturalitit™® handelt, bei der die Verflechtungen
durch Verschleierung oder Verschmelzung verdeckt sind bzw. unsichtbar bleiben.

Die Analyse bildlicher Transkulturation hebt auf die Beschreibung, Kontextua-
lisierung und Interpretation von Prozessen des Bildkulturwandels durch Kultur-
kontakt, Kulturiibermittlung und Kulturiibersetzung ab. Ihr Augenmerk ist auf die
vielschichtigen kulturellen Transformationen bildlicher Manifestationen gerichtet.
Um das transformatorische Potenzial als Element des bildkulturellen Wandels be-
stimmen zu kdnnen, muss sie Prozesse der De- und Re- bzw. Neoformation ge-
nauer in den Blick nehmen.

Bereits die Einfithrung des spanischsprachigen Neologismus transculturacion
durch Fernando Ortiz hob auf die Dynamik des Ubergangs und der Neuschép-
fung ab.™ So sollte der Begriff der Transkulturation den der Akkulturation ablésen,
da dieser als einseitiger weil unidirektionaler Begriff zur Bezeichnung kultureller
Anpassungs- und Integrationsprozesse an bzw. in bestehende Mehrheits- bzw. Do-
minanzkulturen fiir unzureichend erklirt wurde;” dies erfolgte, wie bereits erliu-
tert, vor dem Horizont der beobachteten Hybridisierung der Kulturen, Ethnien und

13 Zur Unterscheidung zwischen offener und versteckter Transkulturalitit siehe Michaels
2019:12.

14 Die theoretische Einfithrung und Erlduterung des Neologismus transculturacion findet sich
im zweiten Kapitel von Fernando Ortiz’ Buchpublikation Contrapunteo cubano del tabaco y del
aztcar (Dt. Kubanischer Kontrapunkt: Tabak und Zucker); dieses tragt den Titel »Del fenéme-
nosocial de latransculturaciény de suimportancia en Cuba« (Dt. Uber das soziale Phinomen
der Transkulturation und seine Bedeutung fir Kuba).

15 »Acculturation is used to describe the process of transition form one culture to another, and
its manifold social repercussions. But transculturation is a more fitting term.« (Ortiz 1995: 98)
Kravagna weist darauf hin, dass der Begriff der Akkulturation nachfolgend von dem Ethno-
logen Bronislaw Malinowski als ethnozentrisch disqualifiziert wird.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.

21


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Uber die Grenzen des Bildes

Religionen/Glaubensvorstellungen in Kuba. Zwei Zitate aus Cuban Counterpoint: To-
bacco and Sugar konnen diesen Begriffs- als Kulturdefinitionswechsel mit dem Ziel
der Beschreibbarkeit von kulturellen Trans-Phinomenen verdeutlichen:

| have chosen the word transculturation to express the highly varied phenomena
that have come about in Cuba as a result of the extremely complex transmuta-
tions of culture that have taken place here, and without a knowledge of which it
is impossible to understand the evolution of the Cuban folk [...]. (Ortiz 1995: 98)

I am of the opinion that the word transculturation better expresses the different
phases of the process of transition from one culture to another because this does
not consist merely in acquiring another culture, which is what the English accul-
turation really implies, but the process also necessarily involves the loss or uproot-
ing of a previous culture, which could be defined as a deculturation. In addition,
it carries the idea of the consequent creation of new cultural phenomena, which
could be called neoculturation. (Ortiz 1995: 102f.)

Diese Definitionen sind dazu geeignet, eine dynamische Bildtranskulturations-
forschung mit einzuschliefen, in deren Fokus das Ubergangs-, Spannungs-
und Umbruchfeld zwischen Dekulturationen als Vorgingen kultureller Ablosung,
Entwurzelung und Deidentifikation und Neokulturationen als Herausbildungen,
Formierungen und Erschaffungen eines kulturell Neuen durch bildvermittelte
Migrations- und Transmutationsprozesse steht. Durch Identifizierung jener
Elemente, die an der Verflechtung und Verschmelzung kulturdifferenter Bild-
horizonte beteiligt sind, kann das - genuin oder auch nur parasitir — Neue
als voriibergehendes oder sogar langfristig wirksames Ergebnis bildkultureller
Durchdringungen und Translationen evident gemacht werden.

Aus analytischer Sicht gilt es dabei in besonderer Weise zu beriicksichtigen,
dass bildliche Transkulturationen in Geschichte und Gegenwart nicht als reibungs-
lose und widerstandsfreie Ubergangs- und Transformationsvorginge erfolgen —
auch wenn sich eine solche Sicht in den Vermischungs- und Verschmelzungs-
zustinden transkultureller Bildlichkeit tendenziell so prisentieren mag; zumeist
treten sie aufgrund der Dynamiken, die von asymmetrischen Machtverhiltnissen
zwischen bestehenden Bildkulturen ausgehen, als spannungsgeladene, konflik-
tire Aushandlungsprozesse in Erscheinung. Diese konnen oft erst im Akt des
analytischen Entflechtens der bildlichen Transkulturationen sichtbar gemacht
werden.

Bereits die Ortiz’sche Prigung des Begriffs der transculturacion als eines Gegen-
und Widerstandsbegriff gegen ethno- und kulturzentristische Konzepte der ho-
mogenisierenden Vereinnahmung bzw. differentiellen Ausgrenzung verdeutlicht
diesen Aspekt. Bildliche Transkulturationen unterliegen nicht nur als analytisch
objektivierbare Beobachtungsphinomene den Macht- und Hegemonialstrukturen

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

bildkulturpolitischer Autorititsverhiltnisse, ihnen kann auch eine autonome
Agency bei der Infragestellung, Uberschreitung oder gar Uberwindung derselben
zukommen. Der Anthropologe Alexander M. Ervin hat diese Umdeutung des vor-
gangszentrierten Transkulturationskonzeptes von einem analytischen zu einem
emanzipatorischen Begriff mit potentieller Handlungsorientierung bereits 1980
klar umrissen: »I view transculturation as a process in which some members of
subordinate social groups attempt to modulate and control continuing pressures
of acculturation or assimilation, by utilizing certain techniques to influence the
dominant society.« (Ervin 1980: 49f.) Ob der Prozess der Transkulturation jedoch
darauf beschrinkt werden kann und sollte, einsinnig machtpolitisch von der
untergeordneten bzw. unterdriickten zur tibergeordneten Dominanzkultur zu
verlaufen, ist mehr als fragwiirdig. Ein Blick in die Geschichte der westlichen
Kunst zeigt, dass Top-Down-Modelle hegemonialer wie kolonialer Transkultu-
rationen eine Art Regelfall darstellen: So etwa griindet sich die Herausbildung
einer als westlich qualifizierten und kanonisierten modernen Kunst mafigeblich
auf intensive bildkulturelle Transkulturationsleistungen, die insbesondere aus
der Verflechtung mit sogenannt marginalisierten, in der abendlindischen bild-
kinstlerischen Dominanzkultur bis dahin ausgeschlossenen Bild(kunst)kulturen
(wie etwa den sogenannt primitiven und tribalen Kulturen bzw. allgemein als
»anders«, da abweichend wahrgenommenen Kulturen) resultierten. Vor diesem
Hintergrund muss betont werden, dass bildliche Transkulturationen nicht nur
der Emanzipation und dem Anerkennungsgewinn marginalisierter Bildkulturen,
sondern auch der Vorrangstellungssicherung, geopolitischen Expansion und dem
Uberleben dominanter Bildkulturen in einem global zunehmend differenzierten
Feld der Kunst dienen kénnen.

Bildkiinstlerische Transkulturationen sind nur in Verkniipfung mit den sie um-
gebenden Transkulturalisierungsprozessen und -leistungen, in die sie eingeschrie-
ben sind, zu denken und zu analysieren. In definitorischer Abgrenzung zu Trans-
kulturation als Prozess kultureller Transition und Transformation sollen hier un-
ter Transkulturalisierung die Wirk- und Einflussfaktoren gefasst werden, die eine
Transkulturation herbeifithren. Fir ein tiefergehendes Verstindnis miissen bild-
liche Transkulturationen in ein Geflecht aus Transkulturalisierungen in Kultur,
Gesellschaft, Wirtschaft und Politik eingebettet werden. Die Ursachen, treiben-
den Faktoren und Motivationen fiir Transkulturalisierungen in Geschichte und Ge-
genwart sind vielfiltig, sie erstrecken sich von Handel, Warenverkehr, Kapitalfliis-
sen und Missionierung tiber Flucht, Vertreibung und Migration bis hin zu (globa-
ler) Medienkommunikation und kultureller Zusammenarbeit. Medientechnische,
gesellschaftspolitische, 6konomische und auch religiése Transkulturalisierungen
wirken als Einfluss- und Triggerfaktoren auf bildkiinstlerische, einschliefdlich mu-
seale Transkulturationsprozesse ein. Das Aufschliisseln dieser oftmals miteinan-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.

23


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Uber die Grenzen des Bildes

der verflochtenen Stringe muss beim analytischen Entflechten der bildkulturellen
Verwicklungsgeschichten Beriicksichtigung finden.

1.2 Transdifferenz

Das analytische Konzept der Transdifferenz, das primir im Feld der kulturwis-
senschaftlichen Identitits-/Alterititsforschung zu verorten ist, zielt darauf ab,
bestehende binire Differenzkonstruktionen, die als Kennzeichen der sogenannt
»Ersten Moderne« gelten, in Frage zu stellen. Auf der theoretisch-methodischen
Ebene soll es »neue Perspektiven fiir die Beschreibung und Analyse der komple-
xen Konstruktions- und Dekonstruktionsprozesse von kultureller Identitit und
Alteritat vor dem Hintergrund zeitgendssischer kultureller Gemengelagen und
kultureller Mehrfachzugehérigkeiten von Individuen und Gruppen« (Losch 2005:
26) erdffnen.

Der Begrift der Transdifferenz wurde von den Amerikanisten Helmbrecht
Breinig und Klaus Lésch im Kontext des Erlanger Graduiertenkollegs »Kul-
turhermeneutik im Zeichen von Differenz und Transdifferenz« geprigt und
nachfolgend von Wissenschaftler/innen im Umfeld der Forschergruppe ausdif-
ferenziert (Allolio-Nicke/Kalscheuer/Manzeschke 2005; Allolio-Nicke/Kalscheuer
2008); zudem wurde er sowohl in Abgrenzung zu als auch in Verkniipfung mit dem
Begriff der Transkulturalitit diskutiert (vgl. Merz-Benz 2014; Millner/Tellner 2018),
woraus sein besonderer Stellenwert als Konzeptbegriff fiir transkulturelle Studien
resultierte. Das theoretische Konzept der Transdifferenz wurde mit dem Ziel
eingefiihrt, die methodisch-analytischen Probleme der Kulturvergleichsforschung
und interkulturellen Hermeneutik zu iitberwinden. Mit dem Ansatz der Transdiffe-
renz richteten sich die Reprisentant/innen der kulturhermeneutischen Forschung
gegen bis dahin gilltige Primissen und methodische Zuginge, darunter gegen
die Annahme geschlossener Kulturen, die sich durch Selbstkonstituierung gegen
ein Auflen abgrenzen, gegen binire Differenzkonstrukte und Paarvergleichs-
anordnungen der kulturkomparatistischen Analyse sowie die - als hochgradig
prekir angesehene — Horizontverschmelzung als Zielmarke der interkulturellen
Hermeneutik.

Aufgrund seiner Trans-Begrifflichkeit teilt das Konzept der Transdifferenz
einige zentrale Aspekte und Bedeutungsdimensionen mit dem der Transkul-
turalitit. Das -frans in Transdifferenz ist definiert durch Transversalisierung
und Transzendierung. Transdifferentielle Phinomene und Bestimmungen liegen
quer zu Identitits-/Alterititsabgrenzungen, sie durchkreuzen und iberschreiten
Differenzkonstruktionen zwischen »eigen« und »fremd«, Selbst und Andere(r).
Dennoch bleibt Differenz in Transdifferenz eingeschrieben. Transdifferenz oh-
ne Differenz kann es nicht geben — ebenso wenig wie Transkulturalitit ohne

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

Riickbezug auf ein kulturell Definiertes nicht existieren kann. Diese Aporie
stellt eine enge Parallele zwischen den Konzeptionen von Transkulturalitit und
Transdifferentialitit her. Verbindend ist zudem, dass Transdifferenz - analog
zu Transkulturalitit — sowohl auf der gesamtgesellschaftlichen Systemebene als
auch auf der individuellen Subjektebene verortet wird. Die Systemebene ist dabei
weiter in eine intrasystemische und intersystemische Ebene ausdifferenziert.
Analog zu Transkulturalitit ist Transdifferentialitit intrasystemisch immer schon
von Binnendifferenzierung geprigt, d.h. von »Differenz in der Differenz« (Losch
2005: 29). Intersystemisch verweist Transdifferenz auf Prozesse der Aushandlung
von kulturellen Differenzen, dabei riicken Uberlappungen und Uberlagerungen in
den Fokus. Auf der Subjektebene wird Transdifferenz mit kulturellen Mehrfach-
zugehorigkeiten und destabilisierten, fluiden Identititen in Verbindung gebracht.
Eine konkrete Objektebene der primir als Interaktionsmodell entfalteten Trans-
differentialitit wird nicht eigens ausgewiesen, sie kann jedoch der System- wie
Subjektebene referentiell zugeordnet werden.

Angesichts der hier herausgestellten Gemeinsamkeiten zwischen den Konzep-
ten von Transkulturalitit und Transdifferenz stellen sich zwei Fragen: Worin liegt
die Unterscheidung, mit der die Einfithrung des kulturtheoretischen Konzepts der
Transdifferenz legitimiert und begriindet wird? Warum erscheint es sinnvoll, im
Kontext bildlicher Transkulturalititsforschung zusitzlich mit der analytischen Ka-
tegorie bildkultureller Transdifferenz zu operieren?

Gegeniiber tendenziell synthetisierenden Modellen kultureller Verflechtung
und Vermischung, wie sie in Transkulturalitit und Kreolitit aufscheinen, sowie
Differenz dekonstruierenden Modellen wie dem der kulturellen Hybriditit geht
das Transdifferenzkonzept trotz seines transgressiven Charakters vom »gleich-
zeitige[n] Fortbestehen der (eingeschriebenen) Differenz« aus: »Das Konzept
bezeichnet [...] weder Synthese noch tendenziell radikale Dekonstruktion von Differenz.
Es trigt einen stark temporalen Index, da es sich auf Momente bezieht, in denen
Differenz voriibergehend instabil wird, ohne sich jedoch aufzulésen.« (Lésch 2005:
43). Transdifferenz hebt insofern auf das Transitorische ab, als die Giiltigkeit von
Differenzkonstrukten in Frage gestellt wird, Differenz als Referenzpunkt jedoch
bestehen bleibt. Im -trans der Differenz gibt sich das Widerspenstige und Wider-
spriichliche zu erkennen, das sich gegen eine polarisierende Differenzlogik wehrt.
Betont wird, dass Transdifferenz — insbesondere in Abgrenzung zum postkolo-
nialen Konzept der kulturellen Hybriditit aber auch zum postmodernistischen
Transversal-Konzept der Transkulturalitit!® — nicht auf primir zeitgendssische

16  Dies gilt fiir den ersten Pragungskontext Mitte der 1990er Jahre. Die historische Rickver-
lingerung erfolgte, wie vorgefiihrt, erst zu einem spateren Zeitpunkt (2017) im Sinne einer
Korrektur bzw. Ergdnzung.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.

25


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Uber die Grenzen des Bildes

wie postkoloniale Anwendungskontexte beschrinkt, sondern auf historische
Phinomene erweiterbar ist (Losch 2005: 44f.).

Fur die historische wie zeitgendssische bildkiinstlerische Transkulturalitits-
forschung bietet das kulturtheoretische Konzept der Transdifferenz ein geeignetes
Instrumentarium, um — wie zuvor als Erfordernis dargestellt — die differenzanaly-
tische Entflechtung des kulturell Verflochtenen zu bewerkstelligen. Transdifferenz
erlaubt es, »Momente der Ungewissheit, der Unentscheidbarkeit und des Wider-
spruchs« (Losch 2005: 27) jenseits bindrer Differenzlogiken, wie sie fiir bildkulturel-
le Transfer- und Translationsprozesse kennzeichnend sind, analytisch zu erschlie-
en. Uber transkulturelle Resonanz- und Verschmelzungserfahrungen hinaus kén-
nen so auch die in den Zwischenriumen bildkinstlerischen Kulturenkontaktes ge-
machten Verunsicherungs- und Dissonanzerfahrungen eingefangen werden, die
sich in Gestalt von bildkulturellen Ambiguititen, Ambivalenzen, Widerspriichen
oder gar Konflikten manifestieren.

Im selben Untersuchungskontext bleibt bildkulturelle Transdifferenz inter- wie
intrasystemisch auf die Operationskategorie der bildkulturellen Differenz bezo-
gen. Wie beim Begriff der Kultur, so handelt es sich auch beim Begriff der Bildkul-
tur um einen unhintergehbaren differenztheoretischen Begriff; seine Differenz-
codierung kann durch Transdifferentialisierung nie vollstindig, sondern nur vor-
itbergehend aufgelost werden."”

Die Relationalitit von Differenz und Transdifferenz findet sich - ohne dass
die Begrifflichkeiten direkt aufscheinen — auch in Homi K. Bhabhas Denkfigur
des Dritten Raums, der als ein Moglichkeitsraum kultureller Hybridisierung
vorgestellt wird. Um die Autoritits- und Machtstrukturen erfassen zu konnen, die
Transkulturationsprozesse in der Regel begleiten, erscheint es theoretisch sinn-
voll, das bildkulturelle Transdifferenz-Konzept um zentrale Aspekte aus Bhabhas
postkolonialer Kulturtheorie zu erginzen. Fiir Bhabha ist die »gesamte Kultur [...]
rund um Verhandlungen und Konflikte konstruiert. In allen kulturellen Praxen
gibt es«, so der Autor, »den — manchmal guten, manchmal schlechten - Versuch,
Autoritit zu etablieren.« Selbst »bei einem klassischen Kunstwerk, wie einem Ge-
milde von Breughel [...] geht es um die Etablierung kultureller Autoritit« (Bhabha
2007). Mit dieser Argumentation iiberschreitet Bhabha den von ihm selbst (vor-
aus-)gesetzten (post-)kolonialen, tendenziell literaturwissenschaftlichen Rahmen,

17 Vgl. hierzu Lésch 2005: 36: »Wenn das eigenkulturelle Konstrukt eindeutiger kultureller
Grenzen auf alternative Konstrukte trifft und auf diese reagieren muss, wird das zu Grun-
de liegende binire Inklusions-/Exklusionsschema>Wir versus Sie<temporar destabilisiert. In
diesem Kontext bezeichnet Transdifferenz den fliichtigen Moment der Destabilisierung im
interstitialen Raum. Ich sage hier flichtiger Moment, weil damit zu rechnen ist, dass Trans-
differenz aus den bereits ausgefiithrten Griinden in den Identitats- und Machtdiskursen rasch
wieder eliminiert werden wird.«

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

um seine kulturelle Hybridititstheorie potentiell fiir Fragen kultureller Autori-
tit im Bild(kunst)diskurs zu o6ffnen. Diesen Impuls aufnehmend, maochte ich
die Denkfigur des Dritten Raums auf die Konstruktion von Bildkulturen durch
Verhandlung und Konflikt beziehen. Das Bildkulturelle liefe sich folglich »als
Ergebnis diskriminatorischer Praktiken — im Sinne einer Produktion kultureller
Differenzierung als Zeichen von Autoritit [...]« (Bhabha 2000: 169) verstehen.’® In
einer hier konstatierten Analogie zum Konzept der Transdifferenz bietet der Dritte
Bildraum als transkultureller Schwellen-, Ubergangs- und Uberschreitungsraum
das emanzipatorische Potenzial, binire Differenzkonstrukte zwischen Selbst/An-
dere(r), Kolonisator/innen/Kolonisierte, Eigen- und Fremdkultur, Dominanz-
und Minderheitskultur, Souverdnitit und Subjugation zu durchkreuzen und
kulturelle Differenz neu auszuhandeln. Die im Dritten Raum stattfindende Hy-
bridisierung meint nicht einfach eine Vermischung differenter Kulturen, sondern
eine »strategische und selektive Aneignung von Bedeutungenc, sie schafft Raum
fiir »Handelnde, deren Freiheit und Gleichheit gefihrdet sind« (Bhabha 2007).
Im Dritten Raum als Ort der transkulturellen Bildaushandlung bliebe die Mog-
lichkeit zur Artikulation von bildkultureller Differenz bestehen —jedoch »ohne
eine iibernommene oder verordnete Hierarchie« (Bhabha 2000: s5). »Gleichheit-
in-Differenz« (Bhabha 2016: 27) — mit diesem von Etienne Balibar itbernomme-
nen Plidoyer (Balibar 1993: 119) fithrt Bhabha einen egalitiren Begriff kultureller
Differenz ein, der es - ganz im Sinne des Transdifferenzbegriffs — ermoglicht,
plural diversifizierte Differenz transversal zu artikulieren und iiber ein politisch-
emanzipatorisches Potenzial verfiigt. Dieser machtkritische wie handlungsorien-
tierte Ansatz bildet einen gewichtigen Denkhorizont, um bildkulturelle Differenz
bildpolitisch wie bildkritisch zu reflektieren.

Um die translationale Transdifferenz im Zwischen- und Ubergangsraum bild-
kinstlerischer Kulturen zu bestimmen, bedarf es einer detaillierten Analyse, wo die
Giiltigkeit bestehender bildkultureller Differenzen in Frage gestellt und neu ver-
handelt wird bzw. bildkulturelle Differenzen als visuelle Identitats-/Alteritdtskon-
struktionen grundsitzlich iiberschritten werden. Transkulturelle Verflechtungen,
wie etwa die in diesem Band im Zentrum stehenden Transkulturationsprozesse
zwischen der europiischen/westlichen und ostasiatischen Bildkunst, machen
es erforderlich, von einer — kulturhistorisch wie kunstgeschichtlich konstruier-
ten — Bildkulturdifferenz methodisch auszugehen bzw. diese retrospektiv anhand
einer bildwissenschaftlichen Transkulturationsanalyse herauszuarbeiten. Dabei

18 Nach Bhabha werden Herrschaftsanspriiche im Moment der kulturellen Differenzierung ar-
tikuliert: »Das Konzept kultureller Differenz riickt das Problem der Ambivalenz kultureller
Autoritdt in den Mittelpunkt: den Versuch der Herrschaftsausiibung im Namen einer kul-
turellen Uberlegenheit, die selbst erst im Moment der Differenzierung produziert wird.«
(Bhabha 2000: 52f.)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.

27


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Uber die Grenzen des Bildes

muss Bildkulturdifferenz immer auch intrasystemisch gedacht und untersucht
werden, sie muss binnenkulturelle Differenzen miteinschliefSen.

Um Transdifferentialisierung durch Transkulturationsprozesse anschaulich
machen zu koénnen, miissen Bildkulturen analytisch differenzier- und kate-
gorisierbar sein. Diese Primisse erscheint vor dem Forschungshorizont, dass
Transkulturation auch als diversifizierende Pluralisierung kultureller Differenz
gefasst und interpretiert werden kann, umso dringlicher. Gleichzeitig muss
die einhegende Abschlieffung von Bildkulturbegriffen konzeptuell transgrediert
werden, um essentialisierenden kulturellen Zuschreibungen zu entgehen. Diese
Aporie des methodischen Zugangs zeigt, dass dem analytischen Dilemma nicht
wirklich beizukommen ist.

Nationale und regionale, aber auch ethnisierende und religiése Bildkunstkon-
zepte werden durch Prozesse der Transnationalisierung, Transregionalisierung,
Translokalisierung und Transkulturalisierung zwar entgrenzt und iberschrit-
ten, sie konnen jedoch weder als vollig aufgelost noch als iiberwunden gelten;
innerhalb der kiinstlerischen Produktion, Kunstkritik, Kunstvermarktung und
Kunstgeschichte als Wissenschaftsdisziplin bestehen sie als traditionsreiche und
kanonisierte Referenzsysteme fort. Gerade die seit Anfang des 21. Jahrhunderts neu
aufkeimenden, sich im virtuellen Raum sozialer Medien global vernetzenden na-
tionalistischen, fundamentalistischen und identitiren Bewegungen streben nach
einer Aufrechterhaltung bzw. Wiederbelebung der biniren Eigen-Fremd-Differenz
sowie eines geschlossenen, Einheit und Reinheit reprisentierenden Kulturbegriffs.
Um Abgrenzungsbestrebungen und Exklusionen sowohl als bildkulturelle Formen
und Praktiken des Widerstands gegen Transkulturalisierung, Transnationalisie-
rung und Globalisierung, aber auch als bildpolitische Herrschaftsinstrumente
zur visuellen Konstruktion neokolonialer wie neoimperialer Bildregime fassen zu
konnen, bedarf es der kulturtheoretischen Kategorie bildkultureller Differenz im
Kontext der Analyse von Identitits-, Alteritits- und Alienititskonstruktionen. Hier
wire insbesondere auch die kritische Okzidentalismusforschung als kultur- und
genderwissenschaftlicher Forschungszweig fiir eine transkulturelle Bildforschung
produktiv zu machen (vgl. Dietze/Brunner/Wenzel 2010; Dietze 2019).

Im Theoriekontext bildkultureller (Trans-)Differenzforschung sind die »Gren-
zen des Bildes« topisch wie semantisch offen gedacht. Der Untersuchungsfokus
ist auf bildkulturelle Grenzen als Unbestimmtheits-, Schwellen- und Transitzonen
gerichtet: »[...] die kulturelle Grenze ist nicht einfach eine Linie, an der der Binnen-
raum einer Kultur endet, sondern zugleich eine Schwelle zum kulturell Anderen,
wo Kommunikation mit dem Anderen moglich wird.« (Kalscheuer 2005: 34). Die
analytische Ab- bzw. Eingrenzung von Bildkulturen, die in der bildkulturwissen-
schaftlichen Differenz(ierungs)arbeit erfolgt, orientiert sich an eben diesem trans-
differenten Grenzbegriff. Entsprechend werden Bildkulturen - hier insbesondere
die kiinstlerischen — als plural emergierende, offene, zeitlich wie riumlich fliichtige

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

Zonen der Interaktion gefasst, die in Bildern als Momentaufnahmen eine temporir
stabile Gestalt annehmen. Das explorative Aufspiiren und die transdifferente De-
finition von Grenzbereichen als Kontakt- und Migrations-, Interaktions- und Aus-
handlungsriumen zwischen Bildkulturen stellen eine Hauptaufgabe bildwissen-
schaftlicher Transkulturalititsforschung dar. Deren besondere Herausforderung
besteht darin, die Unbestimmtheit transkultureller, d.h. kulturiiberschreitender
Grenzzonen als liminale Bereiche des Ubergangs bzw. der Uberschreitung niher
zu bestimmen. Im bildkulturellen Interaktionsraum kann die Begegnung mit bzw.
Uberschreitung der Grenze neutral, positiv wie negativ konnotiert sein: Sie kann
zur Reorientierung und Neuaushandlung des Verhiltnisses zwischen bildkulturel-
ler Identitit und Alteritit/Alienitit anregen, sie kann transkulturelle Dynamiken
bildlicher Neokulturationen mit hohem Transformations- und Innovationspoten-
zial beférdern oder aber bildkulturelle Konflikte mit Verunsicherungs- und Span-
nungspotenzial auslésen, durch die in Reaktion oft neue Grenzen eingezogen wer-
den. Die Uberschreitung von empirischen, normativ gesetzten oder aber subjek-
tiv wahrgenommenen Grenzen im Kontakt zwischen Bildkulturen kann zur Uber-
windung von Bildkulturdifferenzen fithren und transkulturelle Verflechtungen mit
transformativem Synthetisierungspotenzial bewirken; sie kann aber auch Abgren-
zungen und Widerstinde hervorrufen, die, je nach Art und Schwere des empfunde-
nen Grenzverstof3es, in Konfrontationen und Auseinandersetzungen miinden kon-
nen. Bildkulturkonflikte in Geschichte und Gegenwart, wie sie sich in politisch wie
religiés motivierten Denkmalstiirzen, der Zerstérung (und Rekonstruktion) von
Weltkulturerbe sowie medial ausgetragenen Bilderkriegen duflern, bestitigen den
gewalttitigen Aspekt der Verschiebung und Aushandlung von Grenzen in kiinstle-
rischen und visuellen Kulturen.

Zusitzlich zur inter- wie intrasystemischen Ebene der Bildkultur gilt es Trans-
differenz auch auf der Ebene des Kiinstlersubjekts zu verankern. Durch die hohe
internationale Mobilitit und weltweite Migration von Kiinstler/innen ist ein star-
ker Zuwachs an transdifferentiellen bildkiinstlerischen Positionen zu verzeichnen.
Wo insbesondere Migration zum Movens kiinstlerischer Produktion wird (vgl. Do-
gramaci 2014; Dogramaci/Mersmann 2019) und eine langfristige globale Diaspori-
sierung der Kunst bewirkt, da riicken transkulturelle Grenziitberschreitungen ins
Zentrum kiinstlerischen Schaffens. Transdifferente Positionalitit kann in diesem
Zusammenhang »als Vorbedingung fiir einen kreativen Umgang mit Elementen
verschiedener Kulturtraditionen [...]« betrachtet werden, »der die Konstruktion ei-
ner neuen (trans-)kulturellen Identitit iiber eine selektive Aneignung und Rein-
terpretation von kulturellen >Versatzstiicken< im Sinne einer bricolage ermdglicht«
(Lésch 2005: 39)." Bezieht man das Transdifferenz-Konzept auf die patchworkar-
tigen, fluktuierenden Identititen von Kiinstlerindividuen und deren bildkiinstleri-

19 Als Beispiel wahlt Lésch den Chicano-Performancekiinstler Guillermo G6mez-Pefia.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.

29


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Uber die Grenzen des Bildes

sche Ausdrucksformen, so kénnen damit multiple kiinstlerische Zugehorigkeiten
jenseits binirer Zuordnungsschemata sowie bildkulturelle Mehrfachcodierungen
eingefangen werden. Transkulturelle Bildprozesse der De- und Neokulturation,
Uberlappungen und Uberlagerungen, Briiche und Spaltungen, aber auch Ambigui-
titen und Polyvalenzen, wie sie sich gehiuft in bildlichen Darstellungen migran-
tischer und diasporischer Kinstler/innenbiografien finden lassen, kénnen durch
Analysen transdifferenter Positionalitit niher untersucht und theoretisch reflek-
tiert werden.

1.3 Translation

Die kulturwissenschaftliche, insbesondere postkoloniale Erweiterung der ur-
spriinglich in den Sprachphilologien verankerten, textbezogenen Ubersetzungs-
kategorie in Richtung kulturelle Ubersetzung hat diese anschlussfihig gemacht
fir translationale Bildkulturstudien. Ubersetzung wird »nicht mehr mimetisch
als sekundires Produkt eines sakrosankten Originals angesehen, [..] sondern
als Produkt einer pluridimensionalen Handlung, als ein >nie endender Transfer
zwischen unsicheren Polen kultureller Differenz¢, an dessen Zustandekommen
Subjekte beteiligt sind, die, entlang Grenzen wandelnd, die Produktion kultureller
Differenz vorantreiben.« (Wolf 2008). Im kulturtheoretischen Verstindnis von
Ubersetzung, das hier fiir Fragen bildkultureller Ubersetzung gedffnet werden
soll, bedingen sich die Ubersetztheit von Bildkultur und die Ubersetzung zwischen
Bildkulturen wechselseitig. In Die Verortung der Kultur hat Homi K. Bhabha die
translationale, grenziiberschreitende Grundbedingung kulturbildender Prozesse
herausgestellt:

Kultur [...] ist sowohl transnational als auch translational. [..] Die transnationale
Dimension kultureller Transformation — Migration, Diaspora, De-platzierung,
Neuverortung—ldsst den ProzeR kultureller Translation zu einer komplexen Form
der Signifikation werden. Der natirliche oder naturalisierte, einheitsstiftende
Diskurs, der auf festverwurzelten Mythen der kulturellen Besonderheit wie >Na-
tion, >Volkern< oder authentischen >Volks«Traditionen beruht, kann hier kaum
als Bezugspunkt dienen. Der grofie, wenngleich beunruhigende Vorteil dieser
Situation besteht darin, dass sie uns ein starkeres Bewusstsein von der Kultur als
Konstruktion und von der Tradition als Erfindung verschafft. (Bhabha 2000: 257)

Das Bildkulturelle manifestiert sich als ein immer schon in Ubersetzung Begriffe-
nes. Aufgrund dieser translatorischen Grundverfasstheit muss eine transkulturelle
Bild(kunst)forschung als Bildiibersetzungswissenschaft konzipiert werden. Bild-
liche Transkulturationen, deren Genese und Wirkungsweisen zuvor ausfithrlich
beschrieben wurden, kénnen dadurch neu als bildkulturelle Translationsprozesse

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

gefasst und analysiert werden. Mit bildkultureller Transdifferenz und dem Drit-
ten Bildraum als interstitialer Zone teilt die Konzeption bildkultureller Uberset-
zung die Infragestellung bestehender Bildordnungen und -autorititen sowie de-
ren Neuaushandlung und Neupositionierung durch Uberschreitung. Um Feindiffe-
renzierung zu leisten, muss die Untersuchung bildkultureller Translationalitit aus
einer intra- wie intersystemischen Perspektive erfolgen, sie muss auf die binnen-
riumliche Konstruktion einer spezifischen Bildkultur (wie sie reprisentativ in der
geohistorischen Kategorisierung einer westlichen Kunst oder ostasiatischen Kunst
aufscheint, oder aber durch ein spezifisches Bildgenre oder Medium gepragt ist)
durch Ubersetzungsprozesse ebenso bezogen sein, wie auf die kulturiiberschrei-
tenden Translationen zwischen Bildkulturen vor dem Horizont ihrer Differenz-
und Grenzregime.

Um bildliche Transkulturalititsforschung als bildkulturelle Translationsfor-
schung zu betreiben, bedarf es einer analytischen Differenzierung zwischen
bildkultureller Ubertragung, Ubermittlung und Ubersetzung. Die Herausbildung
bildlicher Transkulturalitit als visuelle Manifestation bildkultureller Translatio-
nalitit wire unter dieser Scheidung erst als Ergebnis des Zusammenwirkens von
Ubertragung, Ubermittlung und Ubersetzung zu verstehen.

Die Ubersetzungsforscherin Maria Tymoczko, die frith Kritik am Eurozentris-
mus/Okzidentalismus der Ubersetzungstheorie geiibt und sich fiir eine transkultu-
relle Neuausrichtung der Translationswissenschaften stark gemacht hat (Tymocz-
ko 2006), weist in ihrem Buch Enlarging Translation, Empowering Translators darauf
hin, dass Translation im Sinne von Transfer und Ubertragung (transfer und trans-
mission) nicht gleich Transkulturation (transculturation) bedeutet (Tymoczko 2007:
107ff.) — wie dies die Kulturtransferforschung im Kern suggeriert. In eine dhnliche
Richtung zielt Michael Cronin in seinem Buch Translation and Globalization, wenn
er in Ankniipfung an Primissen der Debrayschen Mediologie vermerkt, dass in
Debatten um kulturelle Ubersetzung im Zeichen von Globalisierung nicht ausrei-
chend differenziert werde zwischen Ubersetzung als Kommunikation (translation
as communication) und Ubersetzung als Ubermittlung (translation as transmission):
»It is the social transfer which causes communication to become transmission and
therefore to be enduring in its effects.« (Cronin 2005: 20) Eine bildkulturelle Uber-
setzungstheorie muss diese Unterscheidung unbedingt kenntlich machen.

Tymoczko schligt eine Translationstypologie vor, die drei Kernbereiche der
Ubersetzung ausweist: 1. Reprisentation (representation), 2. Ubertragung (trans-
fer/transmission®®), 3. Transkulturation (transculturation). Unter Reprisentation

20  Tymoczko unterscheidet nicht zwischen transfer, transference und transmission. Sie stiitzt sich
dabei auf die synonymen Definitionen der Begriffe im Oxford English Dictionary. Wichtig ist
ihr Hinweis, dass Ubertragungen nicht auf Aktivititen zwischen Kulturen (deren Orte und
Mittler/innen) beschrankt sind, sondern vor allem auch intrakulturell verlaufen: »As with re-

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.

31


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Uber die Grenzen des Bildes

fasst sie die symbolische Ubersetzung von Wissen, Macht und Ansehen. Diese
sei nicht beschrinkt auf historische und politische Herrschaftskontexte, sondern
gelte fiir alle Zeiten und Translationstypen.?! Der Stellvertretungs- wie auch der
Beeinflussungsaspekt spielten eine zentrale Rolle fiir die translatorischen Implika-
tionen von Reprisentation.?? Als Ubertragung definiert Tymoczko die materiellen
wie immateriellen Ubermittlungen zwischen zwei oder mehreren Personen, Orten
und kulturellen Milieus. Transkulturation bezieht sie auf den transversalen wie
transformativen kulturellen Ubersetzungsprozess; dieser werde operativ, wenn
»forms from one culture are appropriated by another and integrated with previous
practices, beliefs, values, and knowledge. They become part of the life ways of
those on the receiving end of transculturation« (Tymoczko 2007: 121). Materiellen
Kulturen und ihren kiinstlerischen Formen weist die Ubersetzungsforscherin
eine besondere Rolle in Transkulturationsprozessen zu. Die drei von Tymoczko
identifizierten Translationstypen konnen sich grundsitzlich aberlappen, aber
auch als distinkte translatorische Formen in Erscheinung treten.

Fir die Systematisierung einer translationalen Bild(kunst)forschung sind sie
als Ansatzpunkte gut geeignet, dennoch miissen sie fiir das visuelle Feld adaptiert
und neu strukturiert werden. Wie zuvor bereits angefiihrt, schlage ich ein drei-
gestuftes Modell vor, das zwischen Ubertragung, Ubermittlung und Ubersetzung
differenziert und erst im Zusammenwirken der drei translationalen Modi bzw. Ak-
tivititen die Konstitutierung bildlicher Transkulturalitit erkennt. Unterschieden
werden sollen 1. die reale wie mediale Ubertragung von Bildern/bildkiinstlerischen
Arbeiten/bildkiinstlerischen Institutionen (z.B. Museum, Biennale etc.) zwischen
zwei oder mehreren Orten, 2. die symbolische Ubermittlung von bildkulturellem
Wissen, Reprisentationsweisen und Machtartikulationen sowie 3. die intra- wie
intersystemische Ubersetzung von Bildkulturen. Zum bildtheoretischen Uberset-
zungsansatz hinzugedacht werden miissen in jedem Fall die translatorischen Ak-
teur/innen, die fiir die Ubertragung, Ubermittlung und Ubersetzung innerhalb
und zwischen Bildkulturen mit verantwortlich sind — zu ihnen kénnen mit Blick
auf die bildkiinstlerischen Kulturen, wie sie in diesem Band untersucht werden,

presentation, transmission (or transfer) is not confined to activities between cultures. Most
transmission occurs intraculturally, indeed very locally, as exemplified by the case of one per-
son handing an object to another person.« (Tymoczko 2007: 115).

21 »Representation is paramount in many historical cases of translation having to do with em-
pire, butitis a significant factor in almost all translation types, including contemporary com-
mercial translations, media transpositions, news reporting, and the like. It follows that trans-
lation shares boundaries with many other human activities that fall wholly or partially under
the rubric of representation.« (Tymoczko 2007: 115)

22 »As a representation, a translation offers an image or likeness of another thing. It exhibits
that thing in a tangible manner. It has symbolic significance. It is a statement intended to
convey a particular aspect of a subject so as to influence its receptors.« (Tymoczko 2007: 112)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen

einzelne Kiinstler/innen, Kiinstler/innennetzwerke sowie Organisationen, Institu-
tionen und Unternehmen rund um die Verbreitung, Vermittlung, Rezeption und
Vermarktung von Kunst gerechnet werden.

Die enge Verwobenheit zwischen materieller und immaterieller, physischer
und symbolischer, geographischer und genealogischer Translation gilt es fiir eine
transkulturelle Bilditbersetzungsforschung weiter zu schirfen. Vor allem die zeit-
lichen und riumlichen Trajektorien bildkultureller Translationen miissen stirkere
Beriicksichtigung finden. Mithilfe einer translatorischen Erweiterung in Richtung
einer Bildmediologie kann dieser Forderung nachgekommen werden. Als metho-
discher Ansatz biete sich die Mediologie Debrayscher Prigung an, die sich — aus
medienkulturwissenschaftlicher Perspektive — mit kulturellen wie sozialen Uber-
mittlungsprozessen in diversen Kontexten befasst.”> Eine zentrale Rolle spielt
darin das Konzept der Transmission (frz. transmission), das von Kommunikation
abgegrenzt wird. Diese Differenzierung erlaubt es, klarer zwischen bildkultureller
Ubertragung und bildkultureller Ubermittlung als bildtranslatorischen Modaliti-
ten und Aktivititen zu unterscheiden — und damit das zuvor konstatierte Defizit
translatorischer Theoriebildung zu beheben.

Debray begreift Ubermittlung als translatorische Mediation. Durch Transmis-
sion als kulturhistorisch wie institutionell gewachsene Ubermittlung kommt es zu
nachhaltig wirksamen kulturellen und sozialen Wissens- und Bedeutungstrans-
ferleistungen. Aus meiner Sicht stellt Transmission ein Kernkonzept dar, um bild-
liche Transkulturationen als Translationsprozesse erfassen und interpretieren zu
konnen. Bilder als visuelle Medien, Reprisentationen, Praxen und Handlungen ha-
ben sich in Geschichte und Gegenwart als zentrale Kulturtransmitter erwiesen.
Dass Ubermittlung itber Kérper/schaften erfolgt, trifft in besonderer Weise auf
bildkulturelle Ubermittlungsprozesse zu, denn Bilder werden von Kérpern gene-
riert, aufgefithrt, rezipiert und mittels Korper/schaften iibertragen.?* Ubermitt-
lung entfaltet sich als ein historisches Kontinuum, durch das sich die Tradition
einer bestimmten Bildkultur ausformt. Transmission ist so direkt auf Transkul-
turalitit bezogen, wenngleich in einer leicht abgewandelten mediologischen Deu-
tungsart. Diejenigen bildlichen Reprisentationen, Bildformen und medialen Bild-
praktiken sowie dsthetischen Vorstellungen, die weitergegeben werden und im his-

23 Eine ausfiithrliche Auseinandersetzung mit der Mediologie als methodischem Ansatz fir die
Theoretisierung bildkultureller Ubersetzung findet sich in Mersmann 2008.

24 »Eine Ubermittlung«, schreibt Debray, »ist eine durch einen individuellen und kollektiven
Korper—in der Doppelbedeutung von»dies ist mein Leib<und>die Koérperschaften<— optimier-
te Kommunikation. Es gibt durchaus Kommunikationen, die unmittelbar und direkt sind, von
»Herz zu Herz« gehen, aber eine Ubermittlung ist niemals unmittelbar oder unpersénlich.
[..] Ferner gibt es zwar Kommunikationsakte, doch Ubermittlung ist immer ein Prozess in
Form einer Prozession (im Griechischen paradosis, was mit Tradition Ubersetzt wird).« (De-
bray 2003: 12f)

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.

33


https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Uber die Grenzen des Bildes

torischen Wandlungsprozess Bestand haben, formen transkulturelle Bildlichkeit
durch Translation; sie partizipieren ganz unmittelbar an der Konstruktion eines
transkulturellen Imaginiren. Ebendiese, durch diachronische Ubermittlung einer
longue durée gepragte transmissive Bildkultur birgt in sich die translationale Macht
und Gabe, sich weiter zu iibermitteln und in Interaktion mit anderen Bildkultu-
ren zu {ibersetzen. Zeit und Raum querend, kommt als Folge des Transmittierens
eine Mission zustande, die in bildliche Transkulturation miindet. Das sich in der
Ubermittlung Wahrende, Erhaltende 6ffnet sich in der Ubersetzung fiir Verinde-
rung. Tradition und Transkulturalitit sind tiber Translationsvorginge miteinander
verschrinkt — darauf hat bereits Homi K. Bhabha hingewiesen, wenn er die Trans-
lationalitat von Kultur sowohl mit der Konstruktion ihrer Tradition als auch mit
kulturellen Hybridisierungen in Verbindung bringt (Bhabha 2000, 2016).

Der bildmediologische Ansatz erlaubt es, Bildkulturtraditionen aufzuspiiren
und deren transkulturelles Ubermittlungspotenzial als raumzeitliche Uberset-
zung zu bestimmen. Neben Ubermittlung als diachronischem Traditionsprozess
betont Debray, dass Ubermittlung geographisch voranschreitet, dass sie Raum
zu erschlieflen, ein Territorium zu erobern sucht,?> dass sie die Gestalt von Ver-
kehrswegen und Einflissen annimmt, um besser in die Geschichte eingehen zu
konnen. Dies gilt insbesondere vor dem Hintergrund der exponentiellen Zunahme
und Dynamisierung zeitlicher (dia- wie synchronischer) sowie riumlicher (terri-
torialer, sozialer und digitaler) Ubermittlungsprozesse durch globale Mobilitit,
Migration und medientechnologische Vernetzung. Bildkulturelle Translationen
miissen nicht nur unter Zeitlichkeitsaspekten betrachtet, sondern auch unter
verkehrs- und migrationswissenschaftlichen Gesichtspunkten untersucht werden.
Der Nah-, Regional- und Fernverkehr der Bilder, ihrer medialen Orte und In-
stitutionen durch kulturellen Transfer, mediale Zirkulation und wirtschaftlichen
Handel ebenso wie die Migrationsbewegungen von Kiinstler/innen als Produ-
zent/innen und Mittler/innen der Bilderfliisse miissen in eine translatologische
Erforschung bildkultureller Verkehrssysteme und Wanderungsnetzwerke einflie-
3en. Wie Transport nicht mit Transmission, so darf Mobilitit nicht mit Migration
gleichgesetzt werden. Eine translationale Bildforschung muss die transmissiven
Kreuzungspunkte transkultureller Bilditbersetzung ausmachen, das heifdt das weit
verzweigte, an manchen Stellen verdeckte oder aber unterbrochene Streckennetz-
werk der Ubermittlung als Weitergabe- und Wandlungsprozess in den Fokus zu
riicken. Um die Pfade und Migrationsrouten der translatorischen Ubermittlung zu
orten, muss der Bilderverkehr innerhalb und zwischen den Kulturen - temporir
und punktuell — angehalten werden. Vergleichbar ist diese Vorgehensweise mit
einer fotografischen Momentaufnahme, mit der die Raumzeiterfahrung eines le-
bendig-dynamischen Bildibermittlungsflusses imaginir eingefroren wird. Durch

25  »Transmettre, c'est organiser, donc faire territoire [...].« (Debray 1997: 33).

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Bildliche Transkulturalitat. Theoretisch-methodische Grundlagen 35

ein verlangsamendes Anhalten in den Transitzonen des Bilderverkehrs kann ein
analytischer Einblick in Bildtransmissionen gewihrt werden.?¢

1.4 Uber die Grenzen des Bildes:
Transkulturelle als translationale Bildforschung

Die theoretisch-methodische Verflechtung der drei kulturwissenschaftlichen
Trans-Konzepte, die hier als Uberschreitungskonzepte im Hinblick auf ihre
bildtheoretischen Potentialititen diskutiert wurden, dient im Folgenden als
Ausgangspunkt fir eine bildkulturelle Translationsforschung, die bildkulturelle
Differenzen und Transkulturationsdynamiken (vgl. Fliichter/Schotti 2015) im
globalen Feld der Kunst untersucht. Die an Transdifferenz als Uberschreitungs-
konzept gekoppelte Operationskategorie der bildkulturellen Differenz soll es
ermoglichen, »iiber die Grenzen des Bildes« zu sprechen. Der Titel der Publikation
ist intendiert ambig, er referiert sowohl auf Grenzziehungs- wie Entgrenzungs-
phinomene. Mit den Kategorien der bildkulturellen Differenz und Transdifferenz,
die als Leitkategorien fiir das zweite Kapitel gewihlt wurden, sollen Grenzen und
Grenziiberschreitungen zwischen kiinstlerischen Bildkulturen in spezifischen
historischen und zeitgendssischen Konstellationen des Bildkulturenkontaktes
aufgespiirt und reflektiert werden. Der Auftaktbeitrag zum Horizont als Limesfigur
erkundet ganz konkret die bildliche Darstellung vs. Nichtdarstellung der Grenze
des Horizonts als Scheidelinie bildkultureller Differenz und Transdifferenz im
bildkiinstlerischen Kulturenkontakt zwischen der europiischen und ostasiatischen
Malerei. Die Untersuchung zum Bild als Lebensspur fithrt die bildkulturverglei-
chende Exploration anhand einer Transdifferenzanalyse zu mimesisbasierten
und animationsbasierten Bildkonzeptionen fort, sie riickt die Transgressivitit
der Grenze des Bildes selbst ins Zentrum des Grenzbestimmungsdiskurses. Der
Beitrag zu Bild-Fortpflanzungen sucht Differenz und Transdifferenz an bildkulturell
definierten Konzepten kiinstlerischer (Re-)Produktion festzumachen. Histori-
sche Langzeitprozesse bildkultureller Ubermittlung in den Blick nehmend, zeigt
er auf, wie im medientechnischen Zeitalter der Reproduzierbarkeit und der
Praktiken des Sekundiren die Trajektorien der ostasiatischen und westlichen
Bildkulturen zunehmend konvergieren. Das dritte Kapitel untersucht bildkultu-
relle Aushandlungen zwischen westlicher und ostasiatischer Kunst in Reaktion

26  Bhabha selbst sprach mit Bezug auf die Einfiihrung des Dritten Raums als transkulturellem
Ubersetzungs- und Aushandlungsraum davon, dass er eine Hauptaufgabe seiner wissen-
schaftlichen Arbeit darin sehe, den Moment des Ubergangs festzuhalten, der sich im Dritten
Raum als ein verlangsamter prasentiere (Bhabha 2017: 69). Damit betonte er, dass der Dritte
Raum nicht nur von raumlichen Uberlappungs- und Uberschreitungsvorstellungen, sondern
auch von einer spezifischen Zeitlichkeit voriibergehender Prasenz gekennzeichnet sei.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Uber die Grenzen des Bildes

auf den Okzidentalisierungs- und Globalisierungsschub seit den 1980er Jahren.
Der Fokus ist auf bildliche Transkulturationen innerhalb der koreanischen und
chinesischen Gegenwartskunst gerichtet. Unter dem Titel Bildpolitik des demokra-
tischen Widerstands verhandelt der erste Beitrag die Spannung zwischen Trans-
kulturation und Renationalisierung in der siidkoreanischen kunstaktivistischen
Minjung-Bewegung. Das zweite Unterkapitel widmet sich der Transkulturation
von Blickorientierungen und kiinstlerischen Selbstbildnissen in der koreanischen
und chinesischen Body- und Performancekunst. Das dritte Unterkapitel sucht
transdifferente kinstlerische Positionalititen im Feld der chinesisch-australi-
schen Diasporakunst zu bestimmen; beleuchtet werden gattungs-, medien- und
darstellungsreferentielle Aushandlungen bildkultureller Autoritit, die sich in
Gestalt transkultureller Ambiguisierungen in Dritten Bildriumen manifestieren.
Das vierte Kapitel richtet einen translationswissenschaftlichen Blick auf Grenz-
iberschreitungen im Schnittstellenbereich zwischen Kunst und Kulturerbe, es
nimmt Kontakt- und Konfliktzonen der Bildkulturiibermittlung unter die Lupe.
Am Beispiel der Zerstérung und Rekonstruktion der Buddha-Statuen von Bamiyan
werden bildkulturelle Differenzen als bildpolitische Dispute mit Ausgrenzungs-
und Gewaltpotential erértert. Die bildmediologische Analyse der mondialen Uber-
mittlung und Transkulturation der japanischen Bildtradition des Manga sowie die
transkulturelle Studie zum Museumstransfer des Louvre von Paris nach Abu Dhabi
leisten einen translationswissenschaftlichen Beitrag zum globalen Verkehr von
Bildern einschliefilich der sie reprisentierenden und vermittelnden Institutionen.
Ziel der in diesem Band versammelten theoretisch-methodischen Reflexionen
und Einzelfallstudien ist es, die noch weitgehend unentdeckten Transitzonen
transkultureller Bildforschung analytisch zu durchqueren.

hittpsy/dol.org/1014361/9783839451472-001 - am 15.02.2026, 00:11:07.



https://doi.org/10.14361/9783839451472-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

