Der letzte Katéymv oder: Das Ubel der Differenzierung. Latour,
Luhmann, Schmitt

Von Niels Werber

Zusammenfassung: In den 1990er Jahren kommt es zu einer fundamentalen Kritik Bruno Latours
an Niklas Luhmanns Soziologie der Moderne. Der Gegensatz zwischen Laborstudien und System-
theorie scheint untiberwindbar zu sein. Mein Text spielt den Einwand zunédchst zuriick und legt die
differenzierungstheoretischen Grundannahmen bei Latour frei, die sich aller Vernetzungsrhetorik
zum Trotz in seinen zentralen Texten nachweisen lassen. In einem weiteren Schritt wird gezeigt,
inwiefern Latours differenzierungstheoretischen Pramissen notwendig fiir seine politische Theolo-
gie der Natur sind. Denn Latour formuliert, gegen alle Verlautbarungen, eine Differenzierungs-
theorie der Moderne, um sie in seiner Gaia-Spekulation auf spektakuldre Weise selbst zu iiberwin-
den. Diese Bewegung der Differenzierung und Entdifferenzierung nutzt an zentralen Stellen Begriffe
und Theoreme Carl Schmitts. Dies fiihrt bei Latour zu einer dezisionistischen, bellizistischen und
totalen Theorie des Politischen im Zeichen des Anthropozéns.

Einleitung

Wenige Jahre nach dem Erscheinen von Niklas Luhmanns grundlegender Monographie Soziale
Systeme. Grundrif3 einer allgemeinen Theorie (1984) wurde seine zentrale These eines evo-
lutiondren Trends der Gesellschaft zur funktionalen Ausdifterenzierung einer Befragung durch
die konstruktivistische Wissenschaftsforschung unterzogen. Auf der Basis empirischer, vor
allem ethnographischer und praxeologischer Studien wurde Luhmanns Differenzierungs-
these mit einem gegenldufigen Befund konfrontiert: Selbst in avanciertesten Feldern der
modernen Wissenschaften komme es immer wieder zu Entdifferenzierungen, die der These
der Separiertheit der Funktionssysteme und ihrer Medien, Codes und Programme widerspra-
chen. Statt die Vernetzung und Situiertheit von Forschern, ihrer Gerédte und Institutionen zu
beschreiben, habe sich Luhmanns Systemtheorie zum ,,groflen Bereiniger von Unsauberkeiten
und Vielschichtigkeiten sozialer Realitdt” stilisiert (Knorr-Cetina 1992: 413, vgl. 408). Ohne
die These der ,,Nichtsubstituierbarkeit von Funktionssystemen™ schlechthin zu bestreiten,
seien etwa im Wissenschaftssystem zahlreiche ,,Inkorporationen ,systemfremder’ Elemente*
oder Verfahren zu beobachten, die fiir die disziplindre Fabrikation wissenschaftlicher Tatsa-
chen entscheidend seien, systemtheoretisch aber ignoriert wiirden (Knorr-Cetina 1992: 410,
414).

Vier Jahre nach Karin Knorr-Cetinas fulminanter Kritik wiederholt Bruno Latour, der aus
den gleichen Quellen (Laborstudien) schopft, die Argumente und verschérft die Kritik zu einer
Polemik gegen Luhmanns Soziologie (1.). Mein Text spielt den Einwand zunéchst zurtick und
legt die differenzierungstheoretischen Grundannahmen bei Latour frei, die sich aller Vernet-
zungsrhetorik zum Trotz in seinen zentralen Texten nachweisen lassen. Aus dem Laborforscher
und Kritiker der Differenztheorie des Jahres 1996 ist — zwanzig Jahre spéter — einer ihrer
freilich verstohlenen Vertreter geworden (2.). In einem weiteren Schritt wird gezeigt, inwiefern
diese durchaus systemtheorie-kompatiblen differenzierungstheoretischen Pramissen notwen-
dig fiir Latours politische Theologie der Natur sind. Latour formuliert, gegen alle Verlautba-
rungen, eine Differenzierungstheorie der Moderne, um sie in seiner Gaia-Spekulation auf
spektakuldre Weise selbst zu iiberwinden. Diese Bewegung der Differenzierung (3.) und Ent-
differenzierung (4.) nutzt an zentralen Stellen Begriffe und Theoreme Carl Schmitts. Dies fiihrt
bei Latour zu einer dezisionistischen, bellizistischen und totalen Theorie des Politischen im
Zeichen des Anthropozéns (5.).

Soziale Welt 67 (2016), S. 267 — 279, DOI: 10.5771/0038-6073-2016-3-267

1P 21673216119, 22:18:44, © Urheberrechtich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

268 Niels Werber

1. Vernetzung

Unter dem Titel Signatures of Knowledge Societies versammelte im Oktober 1996 die Euro-
paische Vereinigung der Wissenschafts- und Technikforschung ihre Mitglieder in Bielefeld
zu einer nachgerade gigantischen Konferenz. Zu den Tausenden von Teilnehmern und Hun-
derten von Referenten zihlten auch Niklas Luhmann und Bruno Latour.! Nach einem — je nach
Standort — als klassisch, lapidar, erwartbar, altbacken, souverin oder distanziert zu nennenden
Vortrag Luhmanns zur ,,operationalen Geschlossenheit sozialer Systeme* sei ,,prompt™ die
,Attacke Latours® erfolgt, wie Gerald Wagner in der Sozialen Welt berichtet (1996: 480).
Uberraschend war dies nicht gerade, hatten doch Vertreterinnen der Science and Technology
Studies (STS) und Laborstudien, als deren Reprisentant der Koautor von Laboratory Life in
den 1990er noch gelten darf, system- und differenzierungstheoretische Positionen der Sozio-
logie immer wieder mit der Begriindung abgelehnt, die auf verschiedene Agenten verteilte
situative wie soziale Produktion des Wissens und ihre materiellen Grundlagen (also Dinge,
Netze, Akteure...) komplett zu ignorieren.”> Ohne empirische Bodenhaftung verliere sich die
Systemtheorie in ,,eisige Hohen®, wihrend die STS sich Latour zufolge den komplexen
Gemengelagen von Praktiken und Techniken, Materialitdten und Akteuren stellten. In seinem
Angriff stellte Latour an Luhmanns langjdhriger Wirkungsstitte die systemtheoretische
Grundthese, die moderne Gesellschaft sei in Funktionssysteme differenziert, deren Letztein-
heit aus Kommunikationen bestiinde, die — je nach System unterschieden — spezifisch codiert
und programmiert seien, nach Wagners Einsicht nicht etwa ,,nur in Frage*; vielmehr sei voll-
kommen deutlich geworden, dass Latour und seine Kollegen die Thesen zur Gesellschaft als
Kommunikationssystem und ihrer internen funktionalen Differenzierung ,,wirklich bekdmpf-
ten” (Wagner 1996: 480). Wahrend Luhmann ,,gelassen” repliziert habe, dass die , kunterbun-
ten Gegenstidnde der meisten STS ihren Platz in der Umwelt des Sozialen hétten, man dank
der sozialen Differenzierung aber auf die unterschiedlichste Weise ,,von allen diesen Gegen-
stinden zu sprechen vermdge, sei ein ,,ziemlich erregter Bruno Latour hingegen [...] nicht
miide” geworden, ,,in der Differenzierungstheorie das eigentliche Ubel der Systemtheorie
anzuprangern. Verbinden, verknoten, einschlielen, einbiirgern, all das wollten er und seine
Kollegen tun, um endlich die Dinge wieder in das Kollektiv aufzunehmen, wo sie sich ja auch
immer mit uns zusammen aufgehalten haben® (Wagner 1996: 481; Kursivierung vom Verfas-
ser).

Diese Erregung hat ein Jahrzehnt spéter einer ironisch geférbten Gelassenheit Platz gemacht.
Einem Doktoranden, der anmerken zu miissen glaubt, er halte es fiir ,,vielversprechend®, in
seiner Arbeit ,,Luhmanns Systemtheorie als Grundgeriist zu verwenden®, antwortet er nur mit
einem langgezogenen ,,Hmmmm...“. Auf die anschlieBende Frage, ob er ,,etwas gegen Luh-
mann‘ habe, empfiehlt er nur, besser ,,alle Grundgeriiste beiseite zu lassen” und stattdessen
den ,,Akteuren zu folgen* (Latour 2007: 270), also nicht alles schon vorher zu wissen und
mithin das, was man beobachtet, in den vorgegebenen ,,Rahmen* eines Systems zu stellen,
etwa des Rechts-,,Systems* (Latour 2007: 289), sondern sich von den Agenten und ihren Ver-
kniipfungen iiberraschen zu lassen: ,,Die Aufgabe, das Soziale zu definieren und zu ordnen,
sollte den Akteuren selbst {iberlassen bleiben und nicht vom Analytiker selbst {ibernommen
werden.* (Latour 2007: 45) Diese von den Akteuren und Agenten im Feld selbst eingenom-
mene Sicht zu rekonstruieren, fithrt den Analytiker unweigerlich in eine orts- und situations-
bezogene Empirie (Knorr-Cetina 1992: 411), iiber die Luhmann grof3ziigig hinwegschaut. Auf
den ,,Eindruck vollstandiger Kontrolle {iber das, was tiberblickt wird* (Latour 2007: 325),

1 Mit Dank an Moritz Mutter (Dresden) fiir den Hinweis auf dieses Zusammentreffen und den Bericht
von Gerald Wagner.

2 Vgl. Kaldeway (2014: 91 f), zu Latours disziplindrer Einordung und seiner Stellung zur Systemtheorie
auch Lindemann (2008); grundlegend dazu Knorr-Cetina (1992).

1P 21673216119, 22:18:44, © Utheberrechtlich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

Der letzte Katéywv oder: Das Ubel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 269

wolle der ANT-Forscher ausdriicklich verzichten, der sich ,,wie eine Ameise abmiihen muf,
um noch die allerwinzigste Verbindung herzustellen” (Latour 2007: 48) und so ,,alles flach
(Latour 2007: 328) zu halten.’ Den Akteuren zu folgen, heiBe, ihren ,,Spuren® durchs Gelinde
nachzugehen, wo immer sie auch hinfiihrten (Latour 2007: 22), statt die Beobachtung der
Gesellschaft als ,,Instrumentenflug® — also nur mit Blick auf die bordeigenen Gerite, nicht mit
Blick auf den irdischen ,mangle of practice‘ (Andrew Pickering) — ,iiber den Wolken* zu
betreiben (Luhmann 1987: 13). Wéhrend Luhmann die ,,ungewdhnliche Abstraktionslage*
seines Unternehmens betont (Luhmann 1987: 12 f), lautet Latours Devise: Nah heran, hinein
ins Getlimmel der Agenten. Das ethnographisch-praxeologische ,,Gelédnde* (Luhmann 1987:
13) seiner Studien wird von Luhmanns Instrumentenflug kaum wahrgenommen. Und umge-
kehrt schaut keine der Ameisen zum Himmel herauf.

2. Differenzierung I. Latour mit Luhmann

Auf der gleichen Buchseite seiner Neuen Soziologie fiir eine neue Gesellschaft, auf der Latour
noch einmal bestitigt, ,,in der neuen flachen Landschaft unterwegs zu sein“ (Latour 2007: 410),
bekundet er eine Unterscheidungsbereitschaft, die allzu sehr an die offen ,,bekdmpfte* Diffe-
renzierungstheorie erinnert. ,,Das Recht beispielsweise, so lesen wir dort, wiirde ,,Entitdten
auf juristische Weise [...] assoziieren (Latour 2007: 410). Und ,,die Wissenschaft“? Die Wis-
senschaft verbindet ,,Entititen auf wissenschaftliche Weise*. Und die Politik versammelt die
Dinge ,,auf politische Weise* und die Religion ,,auf religiése Weise*. Latour unterscheidet
»Lypen von Konnektoren®, was nichts anderes bedeuten kann, als dass es eine juristische,
wissenschaftliche, politische, religiose etc. Weise gibt, das Soziale zu versammeln — eine
These, der systemtheoretisch leicht zuzustimmen wére, denn genau dies tun ja die Systeme
juristischer, wissenschaftlicher, politischer oder religioser Kommunikation, ndmlich: auf spe-
zifische Weise Anschlussféhigkeit (Verbindung, Konnektivitit) herstellen.

,,Was bedeutet es®, fragt Latour, ,,von juristischen, religidosen, wissenschaftlichen, techni-
schen, 6konomischen und politischen ,Weisen® des Assoziierens zu sprechen?* (Latour 2007:
411) Dies bedeutet, so liee sich folgern, Operationsketten zu unterscheiden. Erstaunlicher-
weise lautet Latours Antwort jedoch, dies bedeute, jede Art von ,,Sozial-Wissenschaft™ als
,,monstrose Theorie® zu verabschieden (Latour 2007: 411 f). Aber wieso denn nur? Was Latour
hier modes d’existence oder ,,AuBerungsregime** nennt und nach genuin ,.juristischen, religio-
sen, wissenschaftlichen, technischen, 6konomischen und politischen , Weisen* unterscheidet
(Latour 2007: 412), kommt der ,,monstrosen Theorie der sozialen Differenzierung, die er zu
bekdmpfen vorgibt, so nahe wie nie. ,,Recht, Wissenschaft, Religion, Okonomien, Psychen,
Moralitéiten, Politik und Organisationen haben [...] alle ihre eigenen Existenzformen, ihre
eigenen Zirkulationswege®, schreibt Latour und erklért im selben Atemzug die damit behaup-
tete ,,Pluralitét der bewohnten Welten“ fiir eine ,,gewagte Hypothese® (Latour 2007: 414). Ein
Wagnis wohl kaum. Denn dass diesen — die Psychen ausgenommen! — sozialen Systemen eine
je spezifische Operations- und Kommunikationsweise zukommt, die die Welt wie die Gesell-
schaft pluralisiert, ist eine systemtheoretische Binsenweisheit. Denn ,,schlieflich ist die
moderne Gesellschaft, in der auch die Forschung zu arbeiten hat, ein polykontexturales System,
das eine Mehrheit von Beschreibungen ihrer Komplexitit zuldft* (Luhmann 1997: 36). Wenn
Latour Existenzweisen und Zirkulationswege unterscheidet, dann differenziert Luhmann die
Autopoiesis und die Mediencodes der Systeme Recht, Politik, Okonomie, Wissenschaft, Reli-
gion, Kunst etc. (Luhmann 1997: 752 1). In beiden Fillen kann die Differenzierung von Sys-
temen oder Existenzweisen als Voraussetzung fiir ihre Vernetzung oder strukturelle Kopplung
gelten.

3 Vgl zu ,flacher” Soziologie auch Wagner (1996: 480).

1P 21673216119, 22:18:44, © Urheberrechtich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

270 Niels Werber

Wie ansatzweise schon in Reassembling the Social (2005) finden sich auch in Latours
jlingstem Opus Magnum Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen (2014) zahlreiche
Hinweise auf die Annahme einer Differenzierung von wissenschaftlicher, politischer, religio-
ser, rechtlicher oder literarischer Kommunikation (Latour 2014: 52), die sich leicht als jene
Art von Grenzziehung innerhalb des Sozialen rekonstruieren lieen, die Latour in Bielefeld
Luhmann als ,,Purifizierung® und ,,Bereinigung* vorgeworfen hat (Wagner 1996: 480) — ein,
nebenbei bemerkt, nicht gerade neuer Vorwurf (Knorr-Cetina 1992: 413). Die ,,Kontinuitét
der Netzwerke (Latour 2007: 414) werde von der Differenzierung des Sozialen in ,,Modi
substantiellerer Realitdten (Latour 2014: 53) unterbrochen, liee sich Latour mit Latour kri-
tisieren. ,,Eine Sache ist es, die Differenzen zwischen den Existenzmodi anzuerkennen, indem
man sorgsam die Vielfalt der Typen des Wahrsprechens bewahrt™ (Latour 2014: 232); eine
andere Sache wire es, den ,,Verkniipfungen eines Elements zu folgen®, ,,ohne die Grenzen von
Bereichen zu respektieren, dank des Begriffs Akteurnetzwerk® (Latour 2014: 68 f). Geht beides
zugleich?

Funktionssysteme beobachten ihre Umwelt, die Gesellschaft und sich selbst mit Hilfe von
Leitdifferenzen, die ihre Operationen (Kommunikationen) codieren. Was entsprechend codiert
ist, ist eine Operation des Systems, was nicht, ist keine. Wahr oder falsch, Recht oder Unrecht,
zahlungsfahig/nicht-zahlungsfahig, schon/hisslich, Regierung/Opposition — was von diesen
Funktionscodes in Form gebracht wird, zdhlt zum System, alles andere nicht. Selbstverstind-
lich ist nicht ,.alles in der Wissenschaft ,wissenschaftlich** oder alles ,,im Recht ,Recht‘*
(Latour 2014: 671), es gibt elegante Argumentationen oder langweilige Plddoyers, politisch
motivierte Urteile oder bestellte Studien. Dies kann aber gerade Systemsoziologen nicht iiber-
raschen.* Es gehort zum kleinen Einmaleins der Systemtheorie, dass diese Mediencodes die
Welt nicht sduberlich in Teilstiicke zerschneiden, sondern jedes Funktionssystem die Welt aus
seiner Sicht konstruiert, also pluralisiert. Was in den Wissenschaften falsch sein mag, das kann
in der Kunst als schon gelten; was der Opposition verhilft, dereinst zur Regierung zu werden,
konnte den Banken schaden; und was vor Gericht zu einer Verurteilung fithrt, kann moralisch
angemessen sein, und das schonste Pladoyer muss nicht notwendig zum Freispruch fiihren.
Die ,,gleiche Sache* kann, je nach Systemreferenz, mehrere ,,Existenzweisen annehmen, etwa
als eine Ware (ein Buch), die man kaufen oder verkaufen kann, als Werk, das gelungen oder
misslungen ist, als Straftatbestand (etwa wegen Verletzung von Personlichkeitsrechten), als
Verherrlichung der Schopfung, Propaganda oder Erziehungsmittel (als Exempel im Seminar).
Der Okonomie wird alles zur Ware, der Kunst alles zum Medium interessanter Formgebung,
der Wissenschaft alles zum Material der Thesenbildung etc. Anders gesagt:

,Ich habe es mehrmals gezeigt: Jeder Modus nimmt alle anderen unter seine Obhut. Fiir die Wesen
der Fiktion ist alles, selbst die Natur, selbst das Recht, selbst die Wissenschaft, eine Gelegenheit
der Asthetisierung. Aber fiir die Religion hat alles, selbst die Organisation, selbst die Moral, selbst
die Natur, kein anderes Ziel, als ,den Ruhm Gottes zu singen‘. Und selbstverstdndlich muf sich fiir
die Erkenntnis alles den Anforderungen ihrer Referenzketten beugen, alles, selbst die Gewohnheit,
selbst die Religion, selbst die Metamorphosen, selbst die Politik — ja selbst die Wesen der Repro-
duktion, die gleichwohl einem ganz anderen Weg folgen. Und so weiter durch die Kreuztabelle*
(Latour 2014: 646).

Das lapidare ,,Und so weiter durch die Kreuztabelle...“ verweist auf Talcott Parsons, aber auch
auf Luhmanns beriihmte ,, Theoriebautechnik der Kreuz-Tabellierung® (Willke 1978: 381), die
es erlaubt, bestimmte Parameter filir beliebige Systeme durchzuspielen. Latour reformuliert
hier auf etwas paternalistische Weise (,,Obhut) eine der wichtigsten Konsequenzen der ver-
schrienen ,,Differenzierungstheorie®, der zufolge verschiedene Systeme ,,dieselben Elemente*

4 So wie auch Latours Anthropologin nicht so ,,naiv* ist, Derartiges anzunehmen (Latour 2014: 67).
Nicht so naiv wie die Soziologie, scheint Latour zu insinuieren.

1P 21673216119, 22:18:44, © Utheberrechtlich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

Der letzte Katéywv oder: Das Ubel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 271

benutzen konnen, ihnen aber ,jeweils unterschiedliche Selektivitit* geben (Luhmann 1987:
293). Fiir die Religion gilt eben auch das als Lobpreis Gottes, was zugleich fiir die Wirtschaft
ein Gut, fiir die Kunst ein Werk oder die Wissenschaft ein Naturgesetz sein mag.

3. Differenzierung II. Latour mit Schmitt

Es hat fast den Anschein, als erweise sich Latour letztlich doch noch als guter Schiiler Luh-
manns, aber eine seiner Formulierungen verweist noch auf einen ganz anderen Lehrer und
Meister der Unterscheidung, dessen Schriften von ihm in den letzten 15 Jahren haufig und an
zentraler Stelle zitiert werden. Dass ndmlich ausgerechnet die ,,Wesen der Fiktion in allem,
in der Natur, im Recht, in der Wissenschaft eine ,,Gelegenheit der Asthetisierung“ (Latour
2014: 646) fanden, ist nahezu wortwortlich in Carl Schmitts Politischer Romantik nachzulesen:
Uber die friithromantische ,,Poetisierung** der Welt heift es: ,,jede interessante Begegnung wird
Anlaf3 zu einem Roman* (Schmitt 1991 c: 121). Und: ,,Romantik ist subjektivierter Occasio-
nalismus, d.h. im Romantischen behandelt das romantische Subjekt die Welt als Anlafl und
Gelegenheit seiner romantischen Produktivitdt (Schmitt 1991 c: 23). Entscheidend ist fiir
Schmitts Analyse, dass dieser Occasionalismus, der in allem eine ,,Gelegenheit der Astheti-
sierung® zu finden weil}, im gleichen Zuge ,,alle sachlichen Gegensétze und Unterschiede*
(,,religiose, moralische, politische, wissenschaftliche®...) nicht,,sachlich ernst nimmt*, sondern
allein ,,dsthetisch®, mit Blick auf ,,die Gesamtwirkung des Kunstwerks® (Schmitt 1991 c: 21).
Die Eigenlogik oder Existenzweise der religidsen, politischen, wissenschaftlichen oder 6ko-
nomischen Sachgebiete wird sozusagen unter dsthetische ,,Obhut genommen — ,,selbst das
Recht, selbst die Wissenschaft®, wie Latour betont und Schmitt bereits 1925 konstatiert hat
(vgl. auch Schmitt 1991 c.: 222). Dieser ésthetischen Entdifferenzierung einer occasionalisti-
schen Romantik gilt Schmitts Kritik. Er hat eine andere, existentielle Entdifferenzierung im
Sinn — und Latour wird ihm hier folgen. Aber zunéchst zum Beitrag zur Differenzierungs-
theorie. Schmitt fiihrt, wie Luhmann, Sachgebiete (Systeme) nicht auf substanzielle Eigen-
schaften oder Identitdten zuriick, sondern auf inhaltlich neutrale ,,Unterscheidungen® (Schmitt
1932: 14). Was Latour bei Schmitt gelesen hat,’ ist dies:

,,Die spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Handlungen und Motive
zuruckfuhren lassen, ist die Unterscheidung von Freund und Feind. Sie gibt eine Begriffsbestim-
mung im Sinne eines Kriteriums, nicht als erschopfende Definition oder Inhaltsangabe. Insofern
sie nicht aus anderen Kriterien ableitbar ist, entspricht sie fur das Politische den relativ selbstdndigen
Kriterien anderer Gegensitze: Gut und Bose im Moralischen; Schon und Héflich im Asthetischen
usw. Jedenfalls ist sie selbsténdig, nicht im Sinne eines eigenen neuen Sachgebietes, sondern in
der Weise, daf} sie weder auf einem jener anderen Gegensitze oder auf mehreren von ihnen
begrundet, noch auf sie zuruckgefiihrt werden kann. Wenn der Gegensatz von Gut und Bose nicht
ohne weiteres und einfach mit dem von Schon und HéBlich oder Nutzlich und Schédlich identisch
ist und nicht unmittelbar auf ihn reduziert werden darf, so darf der Gegensatz von Freund und Feind
noch weniger mit einem jener anderen Gegensétze verwechselt oder vermengt werden.* (Schmitt
1991 a: 14)

Dieses Pladoyer fiir nicht durch einander substituierbare Sachgebiete oder ,,Seinsweisen‘
(Knorr-Cetina 1992: 417) findet bei Latour viel groBBeren Anklang als die Theorie funktionaler
Differenzierung Luhmanns, die er ethnomethodologisch so vehement kritisiert (Lindemann
2008: 354), allein: warum nur? Schmitt bietet etwas, was {iber eine Differenzierungstheorie
hinausweist, ein Angebot, wie zu sehen sein wird, das ihm Luhmann nicht machen kann.

Am Beispiel eines juristischen Verfahrens macht Latour deutlich, was aus der Unterschei-
dung ,,WAHR und FALSCH* (Latour 2014: 100) wird, wenn sie in unterschiedlichen Sys-

5 Vgl. Latour (2010: 346, FN 54). Die FuBinote zitiert umfangreich aus Schmitts Begriff des Politi-
schen. Ausfiihrlicher wird Schmitt referiert in Latour (2013: 101ff).

1P 21673216119, 22:18:44, © Urheberrechtich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

272 Niels Werber

temkommunikationen verwendet wird oder wenn sie durch verschiedene Modi der Existenz
zirkuliert: Juristische Wahrheit ist etwas anderes als objektive Wahrheit ist etwas anderes als
subjektive Wahrheit etc. Die Wahrheit, die Juristen in Prozessen produzieren, solle man nicht
mit der ,,wissenschaftlichen* Wahrheit ,,vermengen®, zwischen ,,alldem* — fiihrt Latour eine
ungenannte Richterin an — sei ,,sorgfiltig zu differenzieren®. ,,Womit sie recht hat®, bestétigt
Latour seine Protagonistin (Latour 2014: 100). Und umgekehrt warnt er seine Leser: ,,Wenn
Sie das Urteil eines Gerichts flir etwas Wahres, Gerechtes oder Personliches halten, begehen
Sie einen Fehler: Sie verlangen von ihm, was es Thnen niemals geben kann* (Latour 2014:
100 f). Fiir den Richter ist ,,Gerechtigkeit™ ohnehin nicht ,,ma3gebend®, und ein Urteil wird
,ohne Ansehen der Person‘ ,,auf Grund eines Gesetzes™ (Schmitt 2003: 152) gefillt. Keinen
Juristen und auch niemanden, der Legitimation durch Verfahren gelesen hat, konnten Latours
Distinktionen {iberraschen. Die Wahrheitsfindung in einem juristischen Verfahren wird klar
von wissenschaftlichen, moralischen, politischen und personalen Konturierungen unterschie-
den (Luhmann 1983: 20ff). Die Frage nach der Wahrheit ist, selbstverstandlich, ,,gesellschaft-
lich ausdifferenziert* (Luhmann 1983: 21). Je nach Systemreferenz gelten, mit Latour formu-
liert, ganz unterschiedliche ,,Bedingungen des Gelingens und Misslingens® fiir den ,,Sprach-
akt®, etwas ,,Wahres* oder ,,Falsches zu sagen (Latour 2014: 103). Wenn man denn partout
nicht von distinkten Kommunikationscodes (,,Ubel*) sprechen will, dann geht es auch ohne
diese inkriminierte Terminologie: Es sei ndmlich ,,sehr wohl moglich, zumindest im Falle des
wissenschaftlichen Beweises und des Rechtsmittels, zwei Phdnomene zu unterscheiden: einer-
seits das Aufspiiren des Unterschieds zwischen wahr und falsch innerhalb jedes der beiden
Modi“, also im Recht und in der Wissenschaft, ,,und anderseits die Unterscheidung der unter-
schiedlichen Verwendungsweisen von wahr und falsch je nach dem gewéhlten Modus* (Latour
2014: 101) (1.). Die erste Unterscheidung betont die Unterschiede von Funktionssystemen,
(2.) die zweite die unterschiedlichen kulturell-historischen Programmierungen des Codes (1.).
Die Wahrheitsfindung des Rechts ist immer eine andere als die der Wissenschaften; (2.) und
was im Recht oder in den Wissenschaften als Methode der Wahrheitsfindung gilt (etwa Folter,
Zeugenaussagen, Indizien, Experimente...), hingt von der historischen und kulturellen Kon-
stellation ab (1.). Die Differenzierung der Systeme ermdglicht (2.) die Beobachtung von
Gemeinsamkeiten und Unterschieden innerhalb der ,,Modi“. Womdéglich bestehen zwischen
Latours Ausfithrungen zu den ,.eigenen Existenzformen® der Sachgebiete ,,Recht, Wissen-
schaft, Religion, Okonomie® oder ,,Politik” und Luhmanns ., Vorstellung autonomer Bereiche™
nur Unterschiede hinsichtlich der ,,Metasprache®, mit der die ,,Welten* oder ,,Bereiche*
(Latour 2007: 414) beschrieben werden.

Da Latour — vielleicht nach dem Vorbild der Phinomenologie des Geistes® — seine jiingste
Monographie ohne FuBnoten, Literaturverzeichnis und nachgewiesene Zitate publiziert hat,
geht es nicht anders, als die Traditionslinien selber zu rekonstruieren. Eine dieser Linien fiihrt
zu Schmitt, und zwar sachlich (Differenzierungstheorie) wie rhetorisch (Dezisionismus). Ich
greife diese Linie heraus, weil Latours Schmitt-Rezeption eine bestimmte Bewegung in
Latours Schreiben zu erkldren vermag, die mit Luhmann unverstanden bliebe. Es geht um die
Frage, die Latour bereits in der Politique de la Nature aufwirft, jenem Buch, das Carl Schmitts
Der Begriff des Politischen erstmals zitiert und ganz entscheidend ergénzt. Die Frage lautet:
,Kann es ein politisches Anliegen sein, die Mutter Erde zu verteidigen?* Gibt es ,,eine Gaia-
Politik?* (Latour 2010: 14) Und die Schmitt-Referenz lautet:

,,Vor allem von Carl Schmitt wurde auf die wesentliche politische Bedeutung des Feindes, den man
nicht haB3t, hingewiesen. Die Bedeutung dieses Begriffs erweitere ich selbstverstéindlich auf nicht-

6 ,Latouristder Hegel unserer Zeit.” (Le Monde), so der Klappentext zur deutschen Ausgabe von Latours
Existenzweisen.

1P 21673216119, 22:18:44, © Utheberrechtlich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

Der letzte Katéywv oder: Das Ubel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 273

menschliche Wesen oder vielmehr auf Propositionen, die aus Menschen und nicht-menschlichen
Wesen zusammengesetzt sind.“ (Latour 2010: 346, FN 54)’

Das Politische in seiner ,,Politik der Natur® mochte Latour also durchaus von Schmitts Begriff
des Politischen (Schmitt 1991 a: 27) her verstanden wissen, eine Schrift, die Latour nicht nur
zitiert, sondern dessen Leitunterscheidung seine eigene Akteur-Netzwerk-Theorie in eine poli-
tische Theorie {iberfiihrt. Denn es ist Schmitts Begriff des Politischen, den Latour ,,auf Pro-
positionen, die aus Menschen und nicht-menschlichen Wesen zusammengesetzt sind, erwei-
tert”. Diese offenbar ganz ,,selbstverstindliche®, also nicht weiter zu explizierende oder zu
hinterfragende ,,Erweiterung* impliziert, dass die gesamte Okologie der Netzwerke und Kol-
lektive menschlicher und nicht-menschlicher Akteure politisiert, also auf intensive Weise
assoziiert und dissoziiert wird. Auch die politische Okologie unterscheidet demnach Freund
und Feind. Auch die Moglichkeiten eines existentiellen Konfliktes und einer intensiven Dis-
soziation bzw. Assoziation werden ausdriicklich betont, gehe es doch um ,,Krieg und Frieden*
von ,,Kollektiven (Latour 2012: 307). Man kdnne von Schmitt mehr lernen als von Rousseau,
hat Latour einmal angemerkt (Latour et al. 2011: 96). Das Lernergebnis kann sich sehen lassen.
Latour zieht in den Krieg, einen totalen, ,,asymmetrischen Krieg* (Latour 2014: 652) fiir Gaia,
aus dem ein ,,neuer Leviathan* (vgl. Latour 2013: 103 f; Schmitt 1991 a: 34) hervorgehen
werde, der auf seine Weise Sicherheit und Frieden garantieren werde. ,,Just as Hobbes needed
the state of nature to get to the social contract, we might need to accept a new state of war to
envision the State of peace* (Latour 2013: 114).

4. Entdifferenzierung und Totalisierung

So wie Vernetzung Differenz und Kopplung Trennung voraussetzen, so basiert Latours mit
dem Schlagwort Gaia verbundene Politik des Globalen auf einer Theorie sozialer Differen-
zierung. Das von Latour zumal in den Gifford Lectures Facing Gaia: Six Lectures on the
Political Theology of Nature (2013) ganz entschieden vorangetriebene Projekt einer entdiffe-
renzierenden Politisierung der Welt bendtigt zum Abheben differenztheoretischen Treibstoff
bzw. fiir den Kampf einen Feind. Latours Politische Theologie der Natur ist auf paradoxe
Weise ein genuin modernes Projekt, wenn man denn die Moderne als Epoche der Ausdiffe-
renzierung der Gesellschaft in Funktionssysteme oder der Etablierung distinkter Existenz- und
Zirkulationsweisen auffassen mochte. Dies hat Latours Projekt mit Carl Schmitts Politischer
Theologie gemeinsam. Entscheidend kommt hinzu, dass Schmitt diese Differenzierung der
Gesellschaft in Sachgebiete im politischen Dezisionismus iiberwindet. Im Ernstfall oder Aus-
nahmefall erweist sich allein die politische Unterscheidung von Freund und Feind als exis-
tentiell. Wie unterschieden wird, kann nicht wissenschaftlich abgeleitet werden, sondern wird
souverdn gesetzt. Genau im Anschluss an diese Theoriefigur kann Latour {iber Luhmanns
Differenzierungstheorie hinausgehen und, quasi-occasionalistisch, eine holistische ,,politische
Utopie* formulieren (Lindemann 2008: 357, 341), die sich selbst einer differenzierungstheo-
retischen Relativierung genauso entzieht wie Schmitts Souverdn. Dies ist ein Grund dafiir,
warum Latour Schmitts Hauptwerke seit seiner Politique de la Nature (1999) immer intensiver
rezipiert und schlie8lich seine Kampagne zur Rettung der Erde vor ihrer Vernichtung durch
Klimawandel und Umweltverschmutzung ganz in den Kontext des Begriffs des Politischen
und des Nomos der Erde stellt. Denn, so Latour in seinen Gifford Lectures (Latour 2013) {iber
Gaia, ,,wenn man in den Krieg zieht — und Krieg ist sehr wahrscheinlich —, dann méchten wir
doch trennscharf (distinctly) sicherstellen, dass wir unsere Kehlen nicht im Namen irgend-
welcher Namen aufschlitzen, sondern aufgrund von Eigentiimlichkeiten, die einen Unterschied
(make a difference) zwischen Freund und Feind machen* (Latour 2013: 12).

7 Die FuBinote zitiert umfangreich aus Schmitts Begriff des Politischen. Kursivierung vom Verfasser.

1P 21673216119, 22:18:44, © Urheberrechtich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

274 Niels Werber

Schmitts Ausfiihrungen zum Politischen, so werde ich zeigen, nutzt Latour zu einer Inten-
sivierung, Totalisierung und Globalisierung seines Kampfes (battle) fiir Gaia (Latour 2013:
121), einer Intensivierung, Totalisierung und Globalisierung, wie man sie aus Schmitts Uber-
legungen zum Partisanen sowie zum totalen Krieg und zum totalen Feind kennt (Schmitt 1992,
1988 a: 268ft). Die ,,Intensifizierung der Feindschaft™ im ,,totalen Krieg* geht mit der ,,Auf-
hebung® jener Unterscheidungen von Sachsphéren einher, die Schmitt im Begriff des Politi-
schen eingefiihrt hat. ,,Die Totalisierung besteht [...] darin, daB auch aulermilitérische Sach-
gebiete (Wirtschaft, Propaganda, psychische und moralische Energien der Nicht-Kombattan-
ten) in die feindliche Auseinandersetzung einbezogen werden (Schmitt 1988 a: 284). Latour,
so wird zu sehen sein, vollzieht diese Totalisierung mit und globalisiert so seine politische
Okologie zu einer Geopolitik der Erde, die sich keinen Agenten, kein Netzwerk, kein Ding als
Freund oder Feind entgehen lasst (vgl. Latour 2013: 137; Werber 2014: 182; Lindemann 2008:
341). Dieses kriegerische Kollektiv ,kosmopolitisch® zu nennen, scheint mir die Sache zu
verharmlosen und die Genealogien zu verstellen.®

Abbildung 1: Bruno Latour, Albertus Magnus-Lecture, Universitit zu K6ln am 15. Juni 2015
(Foto privat)

| to natul

»apped "
| chird party

|s (e

ofd peutra 50
> el
k,.“\l\lcn\\‘\\l ne

ynethele

is,

fictent ol

he peliti WL enemy
e 971 jivissul

\ll,\l\_\:\‘\ AN

nuialiy

e rense way existe

he is.inaspes jally v I
: ot
hing different and ale -
: snflicts with him ars ¥

v 80 thatin the
ossible These

somet

e determined

extt emes
can neither be decic

eneral norm not bvthe)

2
183
e — pfore tral third par
preste ad therefore n
sinterested ar
. - ) sncept of the Political
= ‘ Carl Schmitt The Conceg
—
-

jed by a prev jously
udgementota

Latour diagnostiziert eine ,,Krise* (Latour 2013: 7), in der sich nicht nur die Menschheit,
sondern der gesamte Planet befinde. Gemeint ist die sich bereits jetzt abzeichnende epochale
Verdnderung der Lebensgrundlagen auf der Erde, die Latour in seinen Gifford Lectures mit
den Stichworten ,,Anthropozédn® und ,,Klimaerwarmung" umreifit. An der wissenschaftlichen
These, dass die Klimaverdnderung menschlichen Ursprungs ist, ldsst Latour keine Zweifel
aufkommen.® Man muss also handeln, dringend, um Gaia zu retten, aber dies geschieht nicht.
Wissenschaftliche Prognosen lassen sich in der Moderne eben nicht ohne Weiteres in politische

oo

Vgl. den Aufsatz von Sven Opitz in dieser Ausgabe der Sozialen Welt.
9 ,,The menace caused by the anthropic origin of ,climate weirding® is probably the best documented,
most objectively produced piece of knowledge anyone would ever be able to possess in advance of
taking action” (Latour 2013: 113).

1P 21673216119, 22:18:44. © Utheberchtich geschltzter Inhat .
Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

Der letzte Katéywv oder: Das Ubel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 275

Programme umsetzen. Die Forscher forschen weiter, die Politik veranstaltet Konferenzen und
verabschiedet Erkldrungen — und die Erde wird zu einem immer unwirtlicheren Ort. Eine
Theorie der funktionalen Differenzierung konnte hier nicht weiterhelfen. Nicht Politik als
System ist hier gefragt, sondern eine Theorie des Politischen, die das bereichsspezifische Den-
ken der Systemtheorie hinter sich lésst.

Die sich abzeichnende Zerstorung der Welt durch den Menschen versteht Latour als Epoche,
als ,,Priifstein, der dazu diente, die Vergangenheit von der Gegenwart zu trennen“: Im Zeitalter
des Anthropozén seien ,,wir geladen, vor GAIA zu erscheinen®, also vorgeladen, um uns zu
rechtfertigen, warum trotz der gegenwértigen Bedrohungslage nicht (ausreichend) gehandelt
wird (Latour 2013: 42). Wer hier noch auf Zeit spielt, gehort auf die Seite des Feindes. Die
Krise zu leugnen und so Gaia zu geféhrden, ist fiir Latour des Teufels: ,,those who, having
denied Gaia’s sensitivity, listen to the call of the Devil“ (Latur 2013: 96). Dies passt durchaus
zu einer Gottin (Gaia), dass ihre Gegner teuflisch (,,evil®) sind (Latour 2013: 96). Der Gegner
einer wissenschaftlichen Kontroverse wird zum Feind, und der ,,politische Feind® ist jetzt
,,b0se (Latour 2010: 346). Er wird zum totalen Feind in einem totalen Krieg. Mit den Diffe-
renzierungen (der Moderne) ist nun endgiiltig Schluss: ,,Wir haben keine Hoffnung mehr,
morgen besser als gestern zu sehen, wie sich Wissenschaft und Politik definitiv unterscheiden®
(Latour 2014: 42).

Die Distinktionen der Existenzweisen — die ,,Wissenschaft™ verbindet ,,Entitdten auf wis-
senschaftliche Weise®, die ,,Politik” versammelt die Dinge ,,auf politische Weise* (Latour
2007: 410) — sind nun wieder das, als was Latour sie schon 1996 nahm: ein Ubel. Denn wer
an diesen Unterscheidungen festhélt, muss damit rechnen, dass weiter wissenschaftliche Kom-
munikation an wissenschaftliche Kommunikation anschlieBt und auch die Autopoiesis des
politischen Systems weiterlaufen (ein Klimagipfel nach dem anderen) wird, sich aber dadurch
am Tempo der Erderwdrmung nichts dndert (vgl. Luhmann 1988). Gerade die Debatte um die
Klimaerwarmung habe eindrucksvoll gezeigt, dass auch die wissenschaftlich ziemlich unum-
strittene Expertise von Tausenden von Forschern (Latour 2014: 32 f) nicht dazu beitrage, die
sich abzeichnenden dkologischen Katastrophen aufzuhalten. Wiahrend die Geologie bereits
davon ausgehe, dass der menschliche Einfluss auf das Okosystem groB genug sei und die
hinterlassenen Spuren im Sedimentsystem der Erde so massiv, um von einem neuen Erdzeit-
alter auszugehen, dem Anthropozin (Latour 2014: 42), geschehe politisch fast nichts, um auch
nur die bescheidensten Klimaziele zu erreichen. Die dieser Lage zugrunde liegende Differen-
zierung von Wissenschaften und Politik gilt es folglich zu tiberwinden. Diese Aufgabenbe-
schreibung fiihrt Latour zum Dezisionismus Schmitts.

Denn der Streit um die richtige Agenda konne, so Latour, ganz offensichtlich von den Wis-
senschaftlern nicht entschieden werden. Diese Situation versteht Latour mit Schmitt, der im
Begriff des Politischen feststellt,'0 dass eine wahrhaft existentielle Frage niemals ,,durch den
Spruch eines ,unbeteiligten® und daher ,unparteiischen® Dritten entschieden werden* konne
(Schmitt 1991 a: 15). Sie wire nur politisch zu entscheiden. Entweder durch den Souverdn
oder, wenn die betroffene Gruppe von Menschen keinen gemeinsamen Souverdn hat, wie es
zurzeit mit unserer Weltgesellschaft der Fall ist, durch Krieg gegen den politischen Feind
(Schmitt 1991 a: 20 f). Die in der aktuellen Lage ,,notwendige Entscheidung®, so Latour, sei
daher nicht von den Wissenschaften zu erwarten, sondern von der Politik oder genauer: der
Geopolitik, denn es geht um die Erde und ein sie bedrohendes, globales Problem (Latour 2013:
100, 1321). Das naturwissenschaftliche Wissen fithre nicht zu entsprechenden politischen
MaBnahmen. Im Gegenteil: Viel Energie werde darauf verschwendet, das Wissen um den
Klimawandel zu leugnen, wéhrend lacherlich geringe Geldsummen aufgewendet wiirden, um
die Erderwdrmung zu stoppen (Latour 2013: 133). Wer auf die Klimaforschung und die

10 Die Schrift wird von Latour (2013: 101) sehr ausgiebig zitiert.

1P 21673216119, 22:18:44, © Urheberrechtich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

276 Niels Werber

Umweltminister setzen will und damit auf der Differenzierung von ,,Wissenschaft und Politik*
beharrt (Latour 2014: 42), wird der Vernichtung Gaias ins Auge sehen miissen.

Die Klimadebatte belege, dass es auch in den Wissenschaften um Parteiungen gehe, die sich
so gut wie moglich vernetzen, um ihre Perspektive und ihre Interessen durchzusetzen.!! Und
von Carl Schmitt konnte man lernen, dass gerade die Inanspruchnahme von wissenschaftlicher
Objektivitit samt der damit angeblich verbundenen weltanschaulichen und politischen Neu-
tralitdt eine Waffe im politischen Kampfist, die den Gegner stets auf der Seite der Subjektivitit,
der Interessen, Ideologien und Parteilichkeit platziert. Latour zieht daraus die Konsequenz,
dass eminente wissenschaftliche Fragen entschieden werden miissen (Latour 2013: 101) —und
zwar, ganz wie Schmitt es sieht, dann, wenn die eigene ,,Existenz”, ,,die eigene, seinsméfige
Art von Leben® in Frage gestellt wird (Schmitt 1991 a: 15). Wenn das eigene Sein auf dem
Spiel stehe, komme es zur Unterscheidung von Freund und Feind und im &uf3ersten Fall, nicht
zwingend, aber als ,,reale Moglichkeit”, zum Krieg (Latour 2013: 21). Aus Latours Sicht wird
die Klimafrage zu einem ,,Streitgebiet” im politischen Sinne, also zu einer existenziellen
Herausforderung, an der sich Freund und Feind scheiden (Latour 2013: 75). Es gibt daher keine
,neutrale”, wissenschaftlich-sachliche Klarstellung, die den Streit beendet, sondern nur eine
politische Losung einer existentiellen Frage, die sich Latour eben stellt, weil sie sich stellt, also
occasionalistisch. Dass es in diesem Zusammenhang fiir Schmitt stets um Leben und Tod,
Todes- und Totungsbereitschaft geht, wird von Latour korrekt referiert und nicht bestritten.
Ihm geht es dartiber hinaus darum, die ,,nicht-menschlichen Agenten* an der Auseinander-
setzung zu beteiligen, womit tatsdchlich die ganze Welt politisiert wird und die Erderwarmung
zur entscheidenden Frage einer veritablen Geopolitik wird. Latour bemerkt zurecht, dass dies
die ,,Frage der Feindschaft auf unermessliche Weise expandiert* (Latour 2013: 102). Es bleibt
fiir uns alle nur, die Seiten zu wéhlen im Kampf um die Welt und die Gemeinschaft (oikos),
in der man leben will (Latour 2013: 131).

Es sind keine Staaten, die gegeneinander antreten, sondern Kollektive, die je ihre Agenten
und Netze versammeln und mobilisieren. Latour selbst ergreift hier iibrigens so deutlich Partei,
dass er es flir notwendig hilt, den Bellizismus-Vorwurf vorab zu entkréften: ,,I am not a bel-
licose person myself* (Latour 2013: 105). Da allerdings ohne Krieg die Erde (Gaia) nicht
gerettet werden kann, muss er gefiihrt werden. Um als friedliebender Mensch den Krieg zu
rechtfertigen, geht Latour drei Fragen nach: (1.) Was ist die Bedrohung unserer Existenz? (2.)
Wer sind die Feinde? (3.) Welche Geopolitik ist notwendig, um den Krieg um unsere Lebens-
weise gegen den Feind zu gewinnen? (Latour 2013: 106)

(1.) Die Bedrohung (,,threat™) ist die Bedrohung der Erde selbst, die ihr Gleichgewicht ver-
loren hat und in einem fiebrigen Tempo von einem ,,tipping point* zum néchsten in Richtung
Katastrophe fallt (Latour 2013: 8). Dieses ,,bedngstigende* Fieber miisse unbedingt gesenkt
werden, andernfalls gehe uns Gaia verloren — und iibrig bliebe womdglich eine von den Wis-
senschaften und Techniken vollstindig unterworfene und ausgebeutete Natur, kontrolliert
durch ,,geo-engineering*, ganz als kdnnte das ,,spaceship earth” von Kosmonauten gesteuert
werden, die an ihren Konsolen die Lebenserhaltungssysteme des Raumschiffs in einer Art von
Homdostase halten (Latour 2013: 66, 80). Die Erde sei jedoch keine Grofitechnologie, die wir
steuern konnten, zeigt sich Latour iiberzeugt (Latour 2013: 66).

(2.) Diese Lagebeschreibung (Gaia in Gefahr) werde nun nicht etwa nur wissenschaftlich
bestritten, sondern politisch; und der Gegner miisse daher politisch bekdmpft werden.

»Wenn die von Wissenschaftlern erforschte Natur nicht ldnger als Schiedsrichter fungieren kann,
der Konflikte [durch Verweis auf die Neutralitdt wissenschaftlicher Erkenntnis, NW] 16st, dann

11 Diese epistemologische These vertritt Latour bereits frither (Latour 1998: 22ff).

1P 21673216119, 22:18:44, © Utheberrechtlich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

Der letzte Katéywv oder: Das Ubel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 277

muss die Politik die Rolle ibernechmen und unsere gemeinsame Welt muss entsprechend verfasst
werden.“!? (Latour 2013: 8)

Latour iibernimmt Schmitts Begriff des Politischen, mithin die Unterscheidung von Freund
und Feind (Latour 2013: 104; Schmitt 1991 a: 14), und beteiligt am ,,Sinn* dieser Unterschei-
dung, ndmlich ,,den duBersten Intensitdtsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Asso-
ziation oder Dissoziation zu bezeichnen* (Schmitt 1991 a: 14), iiber den Menschen hinaus
nicht-menschliche Akteure. Assoziation meint fiir Latour ganz im Sinne der Actor-Network-
Theory: ,,associations between humans and ,non-humans* in a continuous way!*“ (Latour 2013:
125) Und Dissoziation meint entsprechend das, ,,what distinguishes friends from foes* (Latour
2013: 136) und so ,,masses of agencies* (Latour 2013: 137) gegeneinander in Stellung bringt.

(3) Aus dem geopolitischen Krieg werde, soviel zum Trost, ein neues Recht und ein neuer
Staat hervorgehen, ein neuer ,,Nomos der Erde” (Schmitt 1997: 4, 118), ein ,jus publicum
telluris® (Latour 2013: 138). Bevor den ,,Friedfertigen das ,,Erdreich” gehdren werde (Latour
2013: 118; Schmitt 1997: 6), komme es zum Kampf um die Gestalt des neuen Nomos. Und
daflir wird nicht etwa nur die Menschheit, sondern die gesamte Erde mobilisiert fiir die Par-
teinahme ,,in conflicts for the new geopolitics of the Anthropocene* (Latour 2013: 3). Weltweit
ringen Freund und Feind um eine Entscheidung, und ganz im Sinne der ANT und ihrer sym-
metrischen Anthropologie sind an diesem Krieg Kollektive und Netzwerke menschlicher und
nicht-menschlicher Agenten beteiligt. ,,This is where geo-politics takes a new meaning: masses
ofagencies are given a voice* (Latour 2013: 137). Diese Multitude von Stimmen nennt Latour
Gaia. Sie zieht als Kollektiv aus Kollektiven, als Netz aus Netzen in den Krieg um ihre Existenz.
Die ,,geopolitischen Linien®, die in diesem Krieg einen Unterschied zwischen ,,Freund und
Feind* (Latour 2013: 3, 12) machen, werden weltweit und durch alle Existenzweisen hindurch
gezogen.

Diese neue Geopolitik hebt alle Unterscheidungen auf und bringt alle Sachgebiete auf einen
politischen Nenner. Es gibt keine neutrale Position, keine ,,uninteressierte” (Latour 2013: 101)
Partei. Alles, jeder Akteur, jeder menschliche und jeder nicht-menschliche Agent ist entweder
Freund oder Feind. Wie im Falle einer totalen Mobilmachung lésst sich eine liickenlose Tota-
lisierung und Globalisierung dieser Auseinandersetzung um Gaia beobachten. Und wie es
bezeichnend ist fiir den geopolitischen Diskurs, wird von Latour auch der Erde selbst, ,,the
soil“ (Latour 2013: 120), Handlungsmacht zugesprochen (Werber 2014). Das Netz der Agen-
ten, des Volkes von Gaia, mobilisiert jene tellurischen Kriéfte, die Schmitt paradigmatisch in
der Gestalt des Partisanen ausgemacht hat (Schmitt 1992: 26; Latour 2013: 136). In Latours
Volk der ,,earthbound* lassen sich nunmehr Schmitts ,,Erdgeborene” leicht wiedererkennen
(vgl. Schmitt 1992: 26; Latour 2013: 141ff).

5. Anthropozin

Die Erdgebundenen erheben den Anspruch, einen neuen Nomos auf Erden einzurichten, sie
beanspruchen, um es unisono mit Latour und Schmitt zu sagen, den ,,radical title* (Latour
2013: 136; Schmitt 1997: 49). Die Ordnung der Welt wird dann neu eingerichtet, etwa als
veritable res publica mit einem Parlament der menschlichen und nicht-menschlichen Akteure,
in dem Gaia und ihr Volk Sitz und Stimme haben (Latour 2013: 136 f). Die Gefahr, dass die
Menschheit die Erde und die Erde die Menschheit zerstort (Latour 2014: 42), wire gebannt.
Gaia wire (von den People of Gaia) (Latour 2014: 117) gerettet und hétte auch uns (vor der
Selbstvernichtung) gerettet (Latour 2014: 121 f). Zur Apokalypse, zum Weltuntergang, zam
Jiingsten Gericht wird es nicht gekommen sein (Latour 2014: 107), jedenfalls diesmal nicht.

12 Ubersetzung vom Verfasser.

1P 21673216119, 22:18:44, © Urheberrechtich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

278 Niels Werber

Der Untergang ist ,,suspended by the katechon® (Latour 2014: 141; Kursivierung vom Ver-
fasser).

Latour, so ldsst sich nach alldem sagen, tritt in seinen jiingsten Schriften als Kat-echon auf,
als ,,Authalter*, wie ihn Carl Schmitt im Nomos der Erde beschrieben hat (Schmitt 1997: 28 f).
In der Geschichte der Politischen Theologie bezeichnet der Kat-echon diejenige ,,geschichtli-
che Macht, die das Erscheinen des Antichrist und das Ende des gegenwirtigen Aons aufzu-
halten vermag® (Schmitt 1997: 29). Wenn das gegenwiirtige Aon das Anthropozin ist, dann
geht es genau darum: zu verhindern, dass dieses Zeitalter authort (und der Mensch verschwin-
det). ,,Wer ist heute der Katéyov?“, fragt Schmitt am 19.12.1947. ,Der Platz war niemals
unbesetzt, sonst wéiren wir nicht mehr vorhanden.” (Schmitt 1991b: 63; Kursivierung vom
Verfasser) Wer den Katechon benennen kann, ist sich iiber die geopolitische Lage im Klaren,
denn der Katechon steht an der Front im Kampf um das eigene Sein gegen das existentiell
Andere (Latour 2013: 101). Latour kdmpft, jedenfalls im Moment, an der ,,Modernisierungs-
front (Latour 2014: 42). Die von ihm mobilisierten Netze, Agenten, Leute, Dinge sind die
Partisanen des Katechonten. Um das Ende des Anthropozéins und damit der Menschheit auf-
zuhalten, muss dem Katechon jedes Mittel recht sein, auch das eines ,,Weltkriegs™ (Latour
2014: 115, 117). 1996 in Bielefeld hat Latour erklirt, die Differenzierungstheorie wirklich zu
bekimpfen. Erst heute ldsst sich ermessen, was dies bedeutet: Eine Kriegserkldrung gegen alle,
deren Grenzziehungen und Purifizierungen'? die Rettung Gaias fiir ihr Volk verhindern. Poli-
tische Theologie der Natur, wie sie Latour mit Schmitt oder vielleicht auch Schmitt mit Latour
betreibt, hat die Frage der Feindschaft verschirft, erweitert, totalisiert und globalisiert (Latour
2013:102).

,,Der Feind ist unsere eigene Frage als Gestalt®, heilit es bei Schmitt (1992: 87). Die Moderne
(als Differenzierungstheorie, als Trennung der Sachgebiete, als Unterscheidung der Existen-
zweisen) ist in Latours Geopolitik der Feind und nach dieser Dialektik auch konstitutiver Teil
der eigenen Identitdt. Der Kombattant an der ,,Front der Modernisierung™ (Latour 2014: 42)
ist Gegner wie Teil der Moderne. Latours Kampagne zur Rettung Gaias z&hlt mithin zur poli-
tischen Romantik.

Literatur

Kaldeway, David (2014): Wahrheit und Niitzlichkeit. Selbstbeschreibungen der Wissenschaft zwischen
Autonomie und gesellschaftlicher Relevanz, Bielefeld.

Knorr-Cetina, Karin (1992): Zur Unterkomplexitit der Differenzierungstheorie. Empirische Anfragen an
die Systemtheorie", in: Zeitschrift fiir Soziologie 21, S. 406-419.

Latour, Bruno (2010): Das Parlament der Dinge [1999], Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfithrung in die Akteur-Netz-
werk-Theorie [2005], Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2014): Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Berlin.

Latour, Bruno (2013): Facing Gaia. Six lectures on the political theology of nature. Being the Gifford
Lectures on Natural Religion, 18th-28th of February, online verfiigbar unter: http://www.bruno-
latour fi/sites/default/files/downloads/GIFFORD-SIX-LECTURES 1.pdf%5D, letztes Abrufdatum:
1.8.2016.

Latour, Bruno (1998): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie [1991],
Frankfurt / Main.

Latour, Bruno / Harmon, Graham / Erderly, Peter (2011): The Prince and the Wolf: Latour and Harman
at the LSE, Winchester / GB — Washington D.C.

13 Vgl. erneut Wagner 1996: 480.

1P 21673216119, 22:18:44, © Utheberrechtlich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

Der letzte Katéywv oder: Das Ubel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 279

Lindemann, Gesa (2008): ,Allons enfants et faits de la patrie...<. Uber Latours Sozial- und Gesellschafts-
theorie sowie seinen Beitrag zur Rettung der Welt, in: Georg Kneer / Markus Schroer / Erhard Schiittpelz
(Hrsg.), Bruno Latours Kollektive. Kontroversen zur Entgrenzung des Sozialen, Frankfurt / Main,
S. 339-360.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt / Main.
Luhmann, Niklas (1983): Legitimation durch Verfahren [1969], Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (1988): Okologische Kommunikation. Kann sich die moderne Gesellschaft auf dkolo-
gische Gefdhrdungen einstellen?, Opladen.

Luhmann, Niklas (1987): Soziale Systeme. Grundrif} einer allgemeinen Theorie [1984], Frankfurt / Main.
Schmitt, Carl (1932): Der Begriff des Politischen, Berlin.

Schmitt, Carl (1991 a): Der Begriff des Politischen [1932], Berlin.

Schmitt, Carl (1997): Der Nomos der Erde [1950], Berlin.

Schmitt, Carl (1969): Gesetz und Urteil. Eine Untersuchung zum Problem der Rechtspraxis [1912], Miin-
chen.

Schmitt, Carl (1991 b): Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951, Stuttgart.
Schmitt, Carl (1991 c¢): Politische Romantik [1925], Berlin.

Schmitt, Carl (1992): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen [1963],
Berlin.

Schmitt, Carl (1988 a): Totaler Feind, totaler Krieg, totaler Staat [1937], in: Positionen und Begriffe im
Kampf mit Weimar — Genf — Versailles, Berlin, S. 268-273.

Schmitt, Carl (1988 b): Uber das Verhiltnis der Begriffe Krieg und Feind [1938], in: Positionen und
Begriffe im Kampf mit Weimar — Genf — Versailles. 1923-1939, Berlin, S. 278-285.

Schmitt, Carl (2003): Verfassungslehre [1928], Berlin.

Wagner, Gerald (1996): Signaturen der Wissensgesellschaften — ein Konferenzbericht in: Soziale Welt
47, S.480-484.

Werber, Niels (2014): Geopolitik. Zur Einfithrung, Hamburg.
Willke, Helmut (1978): Systemtheorie und Handlungstheorie, in: Zeitschrift fiir Soziologie 4S, S. 380-389.

Prof. Dr. Niels Werber

Universtitdt Siegen

Germanistik — Neuere deutsche Literaturwissenschaft
Adolf-Reichweinstralie 2

57068 Siegen

werber@germanistik.uni-siegen.de

1P 21673216119, 22:18:44, © Urheberrechtich geschiltzter Inhat 3
Inhatts i it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

/ldol. X 1P 21673216119, 2218:44.0 nhatt.
2 A petias b

fiir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

	Von Niels Werber
	Einleitung
	1. Vernetzung
	2. Differenzierung I. Latour mit Luhmann
	3. Differenzierung II. Latour mit Schmitt
	4. Entdifferenzierung und Totalisierung
	5. Anthropozän
	Literatur


