
Der letzte Κατέχων oder: Das Übel der Differenzierung. Latour,
Luhmann, Schmitt

Von Niels Werber

Zusammenfassung: In den 1990er Jahren kommt es zu einer fundamentalen Kritik Bruno Latours
an Niklas Luhmanns Soziologie der Moderne. Der Gegensatz zwischen Laborstudien und System-
theorie scheint unüberwindbar zu sein. Mein Text spielt den Einwand zunächst zurück und legt die
differenzierungstheoretischen Grundannahmen bei Latour frei, die sich aller Vernetzungsrhetorik
zum Trotz in seinen zentralen Texten nachweisen lassen. In einem weiteren Schritt wird gezeigt,
inwiefern Latours differenzierungstheoretischen Prämissen notwendig für seine politische Theolo-
gie der Natur sind. Denn Latour formuliert, gegen alle Verlautbarungen, eine Differenzierungs-
theorie der Moderne, um sie in seiner Gaia-Spekulation auf spektakuläre Weise selbst zu überwin-
den. Diese Bewegung der Differenzierung und Entdifferenzierung nutzt an zentralen Stellen Begriffe
und Theoreme Carl Schmitts. Dies führt bei Latour zu einer dezisionistischen, bellizistischen und
totalen Theorie des Politischen im Zeichen des Anthropozäns.

Einleitung
Wenige Jahre nach dem Erscheinen von Niklas Luhmanns grundlegender Monographie Soziale
Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie (1984) wurde seine zentrale These eines evo-
lutionären Trends der Gesellschaft zur funktionalen Ausdifferenzierung einer Befragung durch
die konstruktivistische Wissenschaftsforschung unterzogen. Auf der Basis empirischer, vor
allem ethnographischer und praxeologischer Studien wurde Luhmanns Differenzierungs-
these mit einem gegenläufigen Befund konfrontiert: Selbst in avanciertesten Feldern der
modernen Wissenschaften komme es immer wieder zu Entdifferenzierungen, die der These
der Separiertheit der Funktionssysteme und ihrer Medien, Codes und Programme widersprä-
chen. Statt die Vernetzung und Situiertheit von Forschern, ihrer Geräte und Institutionen zu
beschreiben, habe sich Luhmanns Systemtheorie zum „großen Bereiniger von Unsauberkeiten
und Vielschichtigkeiten sozialer Realität“ stilisiert (Knorr-Cetina 1992: 413, vgl. 408). Ohne
die These der „Nichtsubstituierbarkeit von Funktionssystemen“ schlechthin zu bestreiten,
seien etwa im Wissenschaftssystem zahlreiche „Inkorporationen ‚systemfremder’ Elemente“
oder Verfahren zu beobachten, die für die disziplinäre Fabrikation wissenschaftlicher Tatsa-
chen entscheidend seien, systemtheoretisch aber ignoriert würden (Knorr-Cetina 1992: 410,
414).

Vier Jahre nach Karin Knorr-Cetinas fulminanter Kritik wiederholt Bruno Latour, der aus
den gleichen Quellen (Laborstudien) schöpft, die Argumente und verschärft die Kritik zu einer
Polemik gegen Luhmanns Soziologie (1.). Mein Text spielt den Einwand zunächst zurück und
legt die differenzierungstheoretischen Grundannahmen bei Latour frei, die sich aller Vernet-
zungsrhetorik zum Trotz in seinen zentralen Texten nachweisen lassen. Aus dem Laborforscher
und Kritiker der Differenztheorie des Jahres 1996 ist – zwanzig Jahre später – einer ihrer
freilich verstohlenen Vertreter geworden (2.). In einem weiteren Schritt wird gezeigt, inwiefern
diese durchaus systemtheorie-kompatiblen differenzierungstheoretischen Prämissen notwen-
dig für Latours politische Theologie der Natur sind. Latour formuliert, gegen alle Verlautba-
rungen, eine Differenzierungstheorie der Moderne, um sie in seiner Gaia-Spekulation auf
spektakuläre Weise selbst zu überwinden. Diese Bewegung der Differenzierung (3.) und Ent-
differenzierung (4.) nutzt an zentralen Stellen Begriffe und Theoreme Carl Schmitts. Dies führt
bei Latour zu einer dezisionistischen, bellizistischen und totalen Theorie des Politischen im
Zeichen des Anthropozäns (5.).

Soziale Welt 67 (2016), S. 267 – 279, DOI: 10.5771/0038-6073-2016-3-267

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


Vernetzung
Unter dem Titel Signatures of Knowledge Societies versammelte im Oktober 1996 die Euro-
päische Vereinigung der Wissenschafts- und Technikforschung ihre Mitglieder in Bielefeld
zu einer nachgerade gigantischen Konferenz. Zu den Tausenden von Teilnehmern und Hun-
derten von Referenten zählten auch Niklas Luhmann und Bruno Latour.1 Nach einem – je nach
Standort – als klassisch, lapidar, erwartbar, altbacken, souverän oder distanziert zu nennenden
Vortrag Luhmanns zur „operationalen Geschlossenheit sozialer Systeme“ sei „prompt“ die
„Attacke Latours“ erfolgt, wie Gerald Wagner in der Sozialen Welt berichtet (1996: 480).
Überraschend war dies nicht gerade, hatten doch Vertreterinnen der Science and Technology
Studies (STS) und Laborstudien, als deren Repräsentant der Koautor von Laboratory Life in
den 1990er noch gelten darf, system- und differenzierungstheoretische Positionen der Sozio-
logie immer wieder mit der Begründung abgelehnt, die auf verschiedene Agenten verteilte
situative wie soziale Produktion des Wissens und ihre materiellen Grundlagen (also Dinge,
Netze, Akteure...) komplett zu ignorieren.2 Ohne empirische Bodenhaftung verliere sich die
Systemtheorie in „eisige Höhen“, während die STS sich Latour zufolge den komplexen
Gemengelagen von Praktiken und Techniken, Materialitäten und Akteuren stellten. In seinem
Angriff stellte Latour an Luhmanns langjähriger Wirkungsstätte die systemtheoretische
Grundthese, die moderne Gesellschaft sei in Funktionssysteme differenziert, deren Letztein-
heit aus Kommunikationen bestünde, die – je nach System unterschieden – spezifisch codiert
und programmiert seien, nach Wagners Einsicht nicht etwa „nur in Frage“; vielmehr sei voll-
kommen deutlich geworden, dass Latour und seine Kollegen die Thesen zur Gesellschaft als
Kommunikationssystem und ihrer internen funktionalen Differenzierung „wirklich bekämpf-
ten“ (Wagner 1996: 480). Während Luhmann „gelassen“ repliziert habe, dass die „kunterbun-
ten Gegenstände der meisten STS ihren Platz in der Umwelt des Sozialen hätten“, man dank
der sozialen Differenzierung aber auf die unterschiedlichste Weise „von allen diesen Gegen-
ständen zu sprechen“ vermöge, sei ein „ziemlich erregter Bruno Latour hingegen [...] nicht
müde“ geworden, „in der Differenzierungstheorie das eigentliche Übel der Systemtheorie
anzuprangern. Verbinden, verknoten, einschließen, einbürgern, all das wollten er und seine
Kollegen tun, um endlich die Dinge wieder in das Kollektiv aufzunehmen, wo sie sich ja auch
immer mit uns zusammen aufgehalten haben“ (Wagner 1996: 481; Kursivierung vom Verfas-
ser).

Diese Erregung hat ein Jahrzehnt später einer ironisch gefärbten Gelassenheit Platz gemacht.
Einem Doktoranden, der anmerken zu müssen glaubt, er halte es für „vielversprechend“, in
seiner Arbeit „Luhmanns Systemtheorie als Grundgerüst zu verwenden“, antwortet er nur mit
einem langgezogenen „Hmmmm...“. Auf die anschließende Frage, ob er „etwas gegen Luh-
mann“ habe, empfiehlt er nur, besser „alle Grundgerüste beiseite zu lassen“ und stattdessen
den „Akteuren zu folgen“ (Latour 2007: 270), also nicht alles schon vorher zu wissen und
mithin das, was man beobachtet, in den vorgegebenen „Rahmen“ eines Systems zu stellen,
etwa des Rechts-„Systems“ (Latour 2007: 289), sondern sich von den Agenten und ihren Ver-
knüpfungen überraschen zu lassen: „Die Aufgabe, das Soziale zu definieren und zu ordnen,
sollte den Akteuren selbst überlassen bleiben und nicht vom Analytiker selbst übernommen
werden.“ (Latour 2007: 45) Diese von den Akteuren und Agenten im Feld selbst eingenom-
mene Sicht zu rekonstruieren, führt den Analytiker unweigerlich in eine orts- und situations-
bezogene Empirie (Knorr-Cetina 1992: 411), über die Luhmann großzügig hinwegschaut. Auf
den „Eindruck vollständiger Kontrolle über das, was überblickt wird“ (Latour 2007: 325),

1.

1 Mit Dank an Moritz Mutter (Dresden) für den Hinweis auf dieses Zusammentreffen und den Bericht
von Gerald Wagner.

2 Vgl. Kaldeway (2014: 91 f), zu Latours disziplinärer Einordung und seiner Stellung zur Systemtheorie
auch Lindemann (2008); grundlegend dazu Knorr-Cetina (1992).

268 Niels Werber

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


wolle der ANT-Forscher ausdrücklich verzichten, der sich „wie eine Ameise abmühen muß,
um noch die allerwinzigste Verbindung herzustellen“ (Latour 2007: 48) und so „alles flach“
(Latour 2007: 328) zu halten.3 Den Akteuren zu folgen, heiße, ihren „Spuren“ durchs Gelände
nachzugehen, wo immer sie auch hinführten (Latour 2007: 22), statt die Beobachtung der
Gesellschaft als „Instrumentenflug“ – also nur mit Blick auf die bordeigenen Geräte, nicht mit
Blick auf den irdischen ‚mangle of practice‘ (Andrew Pickering) – „über den Wolken“ zu
betreiben (Luhmann 1987: 13). Während Luhmann die „ungewöhnliche Abstraktionslage“
seines Unternehmens betont (Luhmann 1987: 12 f), lautet Latours Devise: Nah heran, hinein
ins Getümmel der Agenten. Das ethnographisch-praxeologische „Gelände“ (Luhmann 1987:
13) seiner Studien wird von Luhmanns Instrumentenflug kaum wahrgenommen. Und umge-
kehrt schaut keine der Ameisen zum Himmel herauf.

Differenzierung I. Latour mit Luhmann
Auf der gleichen Buchseite seiner Neuen Soziologie für eine neue Gesellschaft, auf der Latour
noch einmal bestätigt, „in der neuen flachen Landschaft unterwegs zu sein“ (Latour 2007: 410),
bekundet er eine Unterscheidungsbereitschaft, die allzu sehr an die offen „bekämpfte“ Diffe-
renzierungstheorie erinnert. „Das Recht beispielsweise“, so lesen wir dort, würde „Entitäten
auf juristische Weise [...] assoziieren“ (Latour 2007: 410). Und „die Wissenschaft“? Die Wis-
senschaft verbindet „Entitäten auf wissenschaftliche Weise“. Und die Politik versammelt die
Dinge „auf politische Weise“ und die Religion „auf religiöse Weise“. Latour unterscheidet
„Typen von Konnektoren“, was nichts anderes bedeuten kann, als dass es eine juristische,
wissenschaftliche, politische, religiöse etc. Weise gibt, das Soziale zu versammeln – eine
These, der systemtheoretisch leicht zuzustimmen wäre, denn genau dies tun ja die Systeme
juristischer, wissenschaftlicher, politischer oder religiöser Kommunikation, nämlich: auf spe-
zifische Weise Anschlussfähigkeit (Verbindung, Konnektivität) herstellen.

„Was bedeutet es“, fragt Latour, „von juristischen, religiösen, wissenschaftlichen, techni-
schen, ökonomischen und politischen ‚Weisen‘ des Assoziierens zu sprechen?“ (Latour 2007:
411) Dies bedeutet, so ließe sich folgern, Operationsketten zu unterscheiden. Erstaunlicher-
weise lautet Latours Antwort jedoch, dies bedeute, jede Art von „Sozial-Wissenschaft“ als
„monströse Theorie“ zu verabschieden (Latour 2007: 411 f). Aber wieso denn nur? Was Latour
hier modes d’existence oder „Äußerungsregime“ nennt und nach genuin „juristischen, religiö-
sen, wissenschaftlichen, technischen, ökonomischen und politischen ‚Weisen‘“ unterscheidet
(Latour 2007: 412), kommt der „monströsen“ Theorie der sozialen Differenzierung, die er zu
bekämpfen vorgibt, so nahe wie nie. „Recht, Wissenschaft, Religion, Ökonomien, Psychen,
Moralitäten, Politik und Organisationen haben [...] alle ihre eigenen Existenzformen, ihre
eigenen Zirkulationswege“, schreibt Latour und erklärt im selben Atemzug die damit behaup-
tete „Pluralität der bewohnten Welten“ für eine „gewagte Hypothese“ (Latour 2007: 414). Ein
Wagnis wohl kaum. Denn dass diesen – die Psychen ausgenommen! – sozialen Systemen eine
je spezifische Operations- und Kommunikationsweise zukommt, die die Welt wie die Gesell-
schaft pluralisiert, ist eine systemtheoretische Binsenweisheit. Denn „schließlich ist die
moderne Gesellschaft, in der auch die Forschung zu arbeiten hat, ein polykontexturales System,
das eine Mehrheit von Beschreibungen ihrer Komplexität zuläßt“ (Luhmann 1997: 36). Wenn
Latour Existenzweisen und Zirkulationswege unterscheidet, dann differenziert Luhmann die
Autopoiesis und die Mediencodes der Systeme Recht, Politik, Ökonomie, Wissenschaft, Reli-
gion, Kunst etc. (Luhmann 1997: 752 f). In beiden Fällen kann die Differenzierung von Sys-
temen oder Existenzweisen als Voraussetzung für ihre Vernetzung oder strukturelle Kopplung
gelten.

2.

3 Vgl. zu „flacher“ Soziologie auch Wagner (1996: 480).

Der letzte Κατέχων oder: Das Übel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 269

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


Wie ansatzweise schon in Reassembling the Social (2005) finden sich auch in Latours
jüngstem Opus Magnum Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen (2014) zahlreiche
Hinweise auf die Annahme einer Differenzierung von wissenschaftlicher, politischer, religiö-
ser, rechtlicher oder literarischer Kommunikation (Latour 2014: 52), die sich leicht als jene
Art von Grenzziehung innerhalb des Sozialen rekonstruieren ließen, die Latour in Bielefeld
Luhmann als „Purifizierung“ und „Bereinigung“ vorgeworfen hat (Wagner 1996: 480) – ein,
nebenbei bemerkt, nicht gerade neuer Vorwurf (Knorr-Cetina 1992: 413). Die „Kontinuität
der Netzwerke“ (Latour 2007: 414) werde von der Differenzierung des Sozialen in „Modi
substantiellerer Realitäten“ (Latour 2014: 53) unterbrochen, ließe sich Latour mit Latour kri-
tisieren. „Eine Sache ist es, die Differenzen zwischen den Existenzmodi anzuerkennen, indem
man sorgsam die Vielfalt der Typen des Wahrsprechens bewahrt“ (Latour 2014: 232); eine
andere Sache wäre es, den „Verknüpfungen eines Elements zu folgen“, „ohne die Grenzen von
Bereichen zu respektieren, dank des Begriffs Akteurnetzwerk“ (Latour 2014: 68 f). Geht beides
zugleich?

Funktionssysteme beobachten ihre Umwelt, die Gesellschaft und sich selbst mit Hilfe von
Leitdifferenzen, die ihre Operationen (Kommunikationen) codieren. Was entsprechend codiert
ist, ist eine Operation des Systems, was nicht, ist keine. Wahr oder falsch, Recht oder Unrecht,
zahlungsfähig/nicht-zahlungsfähig, schön/hässlich, Regierung/Opposition – was von diesen
Funktionscodes in Form gebracht wird, zählt zum System, alles andere nicht. Selbstverständ-
lich ist nicht „alles in der Wissenschaft ‚wissenschaftlich‘“ oder alles „im Recht ‚Recht‘“
(Latour 2014: 67 f), es gibt elegante Argumentationen oder langweilige Plädoyers, politisch
motivierte Urteile oder bestellte Studien. Dies kann aber gerade Systemsoziologen nicht über-
raschen.4 Es gehört zum kleinen Einmaleins der Systemtheorie, dass diese Mediencodes die
Welt nicht säuberlich in Teilstücke zerschneiden, sondern jedes Funktionssystem die Welt aus
seiner Sicht konstruiert, also pluralisiert. Was in den Wissenschaften falsch sein mag, das kann
in der Kunst als schön gelten; was der Opposition verhilft, dereinst zur Regierung zu werden,
könnte den Banken schaden; und was vor Gericht zu einer Verurteilung führt, kann moralisch
angemessen sein, und das schönste Plädoyer muss nicht notwendig zum Freispruch führen.
Die „gleiche Sache“ kann, je nach Systemreferenz, mehrere „Existenzweisen“ annehmen, etwa
als eine Ware (ein Buch), die man kaufen oder verkaufen kann, als Werk, das gelungen oder
misslungen ist, als Straftatbestand (etwa wegen Verletzung von Persönlichkeitsrechten), als
Verherrlichung der Schöpfung, Propaganda oder Erziehungsmittel (als Exempel im Seminar).
Der Ökonomie wird alles zur Ware, der Kunst alles zum Medium interessanter Formgebung,
der Wissenschaft alles zum Material der Thesenbildung etc. Anders gesagt:

„Ich habe es mehrmals gezeigt: Jeder Modus nimmt alle anderen unter seine Obhut. Für die Wesen
der Fiktion ist alles, selbst die Natur, selbst das Recht, selbst die Wissenschaft, eine Gelegenheit
der Ästhetisierung. Aber für die Religion hat alles, selbst die Organisation, selbst die Moral, selbst
die Natur, kein anderes Ziel, als ‚den Ruhm Gottes zu singen‘. Und selbstverständlich muß sich für
die Erkenntnis alles den Anforderungen ihrer Referenzketten beugen, alles, selbst die Gewohnheit,
selbst die Religion, selbst die Metamorphosen, selbst die Politik – ja selbst die Wesen der Repro-
duktion, die gleichwohl einem ganz anderen Weg folgen. Und so weiter durch die Kreuztabelle“
(Latour 2014: 646).

Das lapidare „Und so weiter durch die Kreuztabelle...“ verweist auf Talcott Parsons, aber auch
auf Luhmanns berühmte „Theoriebautechnik der Kreuz-Tabellierung“ (Willke 1978: 381), die
es erlaubt, bestimmte Parameter für beliebige Systeme durchzuspielen. Latour reformuliert
hier auf etwas paternalistische Weise („Obhut“) eine der wichtigsten Konsequenzen der ver-
schrienen „Differenzierungstheorie“, der zufolge verschiedene Systeme „dieselben Elemente“

4 So wie auch Latours Anthropologin nicht so „naiv“ ist, Derartiges anzunehmen (Latour 2014: 67).
Nicht so naiv wie die Soziologie, scheint Latour zu insinuieren.

270 Niels Werber

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


benutzen können, ihnen aber „jeweils unterschiedliche Selektivität“ geben (Luhmann 1987:
293). Für die Religion gilt eben auch das als Lobpreis Gottes, was zugleich für die Wirtschaft
ein Gut, für die Kunst ein Werk oder die Wissenschaft ein Naturgesetz sein mag.

Differenzierung II. Latour mit Schmitt
Es hat fast den Anschein, als erweise sich Latour letztlich doch noch als guter Schüler Luh-
manns, aber eine seiner Formulierungen verweist noch auf einen ganz anderen Lehrer und
Meister der Unterscheidung, dessen Schriften von ihm in den letzten 15 Jahren häufig und an
zentraler Stelle zitiert werden. Dass nämlich ausgerechnet die „Wesen der Fiktion“ in allem,
in der Natur, im Recht, in der Wissenschaft eine „Gelegenheit der Ästhetisierung“ (Latour
2014: 646) fänden, ist nahezu wortwörtlich in Carl Schmitts Politischer Romantik nachzulesen:
Über die frühromantische „Poetisierung“ der Welt heißt es: „jede interessante Begegnung wird
Anlaß zu einem Roman“ (Schmitt 1991 c: 121). Und: „Romantik ist subjektivierter Occasio-
nalismus, d.h. im Romantischen behandelt das romantische Subjekt die Welt als Anlaß und
Gelegenheit seiner romantischen Produktivität“ (Schmitt 1991 c: 23). Entscheidend ist für
Schmitts Analyse, dass dieser Occasionalismus, der in allem eine „Gelegenheit der Ästheti-
sierung“ zu finden weiß, im gleichen Zuge „alle sachlichen Gegensätze und Unterschiede“
(„religiöse, moralische, politische, wissenschaftliche“...) nicht „sachlich ernst nimmt“, sondern
allein „ästhetisch“, mit Blick auf „die Gesamtwirkung des Kunstwerks“ (Schmitt 1991 c: 21).
Die Eigenlogik oder Existenzweise der religiösen, politischen, wissenschaftlichen oder öko-
nomischen Sachgebiete wird sozusagen unter ästhetische „Obhut“ genommen – „selbst das
Recht, selbst die Wissenschaft“, wie Latour betont und Schmitt bereits 1925 konstatiert hat
(vgl. auch Schmitt 1991 c.: 222). Dieser ästhetischen Entdifferenzierung einer occasionalisti-
schen Romantik gilt Schmitts Kritik. Er hat eine andere, existentielle Entdifferenzierung im
Sinn – und Latour wird ihm hier folgen. Aber zunächst zum Beitrag zur Differenzierungs-
theorie. Schmitt führt, wie Luhmann, Sachgebiete (Systeme) nicht auf substanzielle Eigen-
schaften oder Identitäten zurück, sondern auf inhaltlich neutrale „Unterscheidungen“ (Schmitt
1932: 14). Was Latour bei Schmitt gelesen hat,5 ist dies:

„Die spezifisch politische Unterscheidung, auf welche sich die politischen Handlungen und Motive
zurückführen lassen, ist die Unterscheidung von Freund und Feind. Sie gibt eine Begriffsbestim-
mung im Sinne eines Kriteriums, nicht als erschöpfende Definition oder Inhaltsangabe. Insofern
sie nicht aus anderen Kriterien ableitbar ist, entspricht sie für das Politische den relativ selbständigen
Kriterien anderer Gegensätze: Gut und Böse im Moralischen; Schön und Häßlich im Ästhetischen
usw. Jedenfalls ist sie selbständig, nicht im Sinne eines eigenen neuen Sachgebietes, sondern in
der Weise, daß sie weder auf einem jener anderen Gegensätze oder auf mehreren von ihnen
begründet, noch auf sie zurückgeführt werden kann. Wenn der Gegensatz von Gut und Böse nicht
ohne weiteres und einfach mit dem von Schön und Häßlich oder Nützlich und Schädlich identisch
ist und nicht unmittelbar auf ihn reduziert werden darf, so darf der Gegensatz von Freund und Feind
noch weniger mit einem jener anderen Gegensätze verwechselt oder vermengt werden.“ (Schmitt
1991 a: 14)

Dieses Plädoyer für nicht durch einander substituierbare Sachgebiete oder „Seinsweisen“
(Knorr-Cetina 1992: 417) findet bei Latour viel größeren Anklang als die Theorie funktionaler
Differenzierung Luhmanns, die er ethnomethodologisch so vehement kritisiert (Lindemann
2008: 354), allein: warum nur? Schmitt bietet etwas, was über eine Differenzierungstheorie
hinausweist, ein Angebot, wie zu sehen sein wird, das ihm Luhmann nicht machen kann.

Am Beispiel eines juristischen Verfahrens macht Latour deutlich, was aus der Unterschei-
dung „WAHR und FALSCH“ (Latour 2014: 100) wird, wenn sie in unterschiedlichen Sys-

3.

5 Vgl. Latour (2010: 346, FN 54). Die Fußnote zitiert umfangreich aus Schmitts Begriff des Politi-
schen. Ausführlicher wird Schmitt referiert in Latour (2013: 101ff).

Der letzte Κατέχων oder: Das Übel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 271

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


temkommunikationen verwendet wird oder wenn sie durch verschiedene Modi der Existenz
zirkuliert: Juristische Wahrheit ist etwas anderes als objektive Wahrheit ist etwas anderes als
subjektive Wahrheit etc. Die Wahrheit, die Juristen in Prozessen produzieren, solle man nicht
mit der „wissenschaftlichen“ Wahrheit „vermengen“, zwischen „alldem“ – führt Latour eine
ungenannte Richterin an – sei „sorgfältig zu differenzieren“. „Womit sie recht hat“, bestätigt
Latour seine Protagonistin (Latour 2014: 100). Und umgekehrt warnt er seine Leser: „Wenn
Sie das Urteil eines Gerichts für etwas Wahres, Gerechtes oder Persönliches halten, begehen
Sie einen Fehler: Sie verlangen von ihm, was es Ihnen niemals geben kann“ (Latour 2014:
100 f). Für den Richter ist „Gerechtigkeit“ ohnehin nicht „maßgebend“, und ein Urteil wird
‚ohne Ansehen der Person‘ „auf Grund eines Gesetzes“ (Schmitt 2003: 152) gefällt. Keinen
Juristen und auch niemanden, der Legitimation durch Verfahren gelesen hat, könnten Latours
Distinktionen überraschen. Die Wahrheitsfindung in einem juristischen Verfahren wird klar
von wissenschaftlichen, moralischen, politischen und personalen Konturierungen unterschie-
den (Luhmann 1983: 20ff). Die Frage nach der Wahrheit ist, selbstverständlich, „gesellschaft-
lich ausdifferenziert“ (Luhmann 1983: 21). Je nach Systemreferenz gelten, mit Latour formu-
liert, ganz unterschiedliche „Bedingungen des Gelingens und Misslingens“ für den „Sprach-
akt“, etwas „Wahres“ oder „Falsches zu sagen“ (Latour 2014: 103). Wenn man denn partout
nicht von distinkten Kommunikationscodes („Übel“) sprechen will, dann geht es auch ohne
diese inkriminierte Terminologie: Es sei nämlich „sehr wohl möglich, zumindest im Falle des
wissenschaftlichen Beweises und des Rechtsmittels, zwei Phänomene zu unterscheiden: einer-
seits das Aufspüren des Unterschieds zwischen wahr und falsch innerhalb jedes der beiden
Modi“, also im Recht und in der Wissenschaft, „und anderseits die Unterscheidung der unter-
schiedlichen Verwendungsweisen von wahr und falsch je nach dem gewählten Modus“ (Latour
2014: 101) (1.). Die erste Unterscheidung betont die Unterschiede von Funktionssystemen,
(2.) die zweite die unterschiedlichen kulturell-historischen Programmierungen des Codes (1.).
Die Wahrheitsfindung des Rechts ist immer eine andere als die der Wissenschaften; (2.) und
was im Recht oder in den Wissenschaften als Methode der Wahrheitsfindung gilt (etwa Folter,
Zeugenaussagen, Indizien, Experimente...), hängt von der historischen und kulturellen Kon-
stellation ab (1.). Die Differenzierung der Systeme ermöglicht (2.) die Beobachtung von
Gemeinsamkeiten und Unterschieden innerhalb der „Modi“. Womöglich bestehen zwischen
Latours Ausführungen zu den „eigenen Existenzformen“ der Sachgebiete „Recht, Wissen-
schaft, Religion, Ökonomie“ oder „Politik“ und Luhmanns „Vorstellung autonomer Bereiche“
nur Unterschiede hinsichtlich der „Metasprache“, mit der die „Welten“ oder „Bereiche“
(Latour 2007: 414) beschrieben werden.

Da Latour – vielleicht nach dem Vorbild der Phänomenologie des Geistes6 – seine jüngste
Monographie ohne Fußnoten, Literaturverzeichnis und nachgewiesene Zitate publiziert hat,
geht es nicht anders, als die Traditionslinien selber zu rekonstruieren. Eine dieser Linien führt
zu Schmitt, und zwar sachlich (Differenzierungstheorie) wie rhetorisch (Dezisionismus). Ich
greife diese Linie heraus, weil Latours Schmitt-Rezeption eine bestimmte Bewegung in
Latours Schreiben zu erklären vermag, die mit Luhmann unverstanden bliebe. Es geht um die
Frage, die Latour bereits in der Politique de la Nature aufwirft, jenem Buch, das Carl Schmitts
Der Begriff des Politischen erstmals zitiert und ganz entscheidend ergänzt. Die Frage lautet:
„Kann es ein politisches Anliegen sein, die Mutter Erde zu verteidigen?“ Gibt es „eine Gaia-
Politik?“ (Latour 2010: 14) Und die Schmitt-Referenz lautet:

„Vor allem von Carl Schmitt wurde auf die wesentliche politische Bedeutung des Feindes, den man
nicht haßt, hingewiesen. Die Bedeutung dieses Begriffs erweitere ich selbstverständlich auf nicht-

6 „Latour ist der Hegel unserer Zeit.“ (Le Monde), so der Klappentext zur deutschen Ausgabe von Latours
Existenzweisen.

272 Niels Werber

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


menschliche Wesen oder vielmehr auf Propositionen, die aus Menschen und nicht-menschlichen
Wesen zusammengesetzt sind.“ (Latour 2010: 346, FN 54)7

Das Politische in seiner „Politik der Natur“ möchte Latour also durchaus von Schmitts Begriff
des Politischen (Schmitt 1991 a: 27) her verstanden wissen, eine Schrift, die Latour nicht nur
zitiert, sondern dessen Leitunterscheidung seine eigene Akteur-Netzwerk-Theorie in eine poli-
tische Theorie überführt. Denn es ist Schmitts Begriff des Politischen, den Latour „auf Pro-
positionen, die aus Menschen und nicht-menschlichen Wesen zusammengesetzt sind, erwei-
tert“. Diese offenbar ganz „selbstverständliche“, also nicht weiter zu explizierende oder zu
hinterfragende „Erweiterung“ impliziert, dass die gesamte Ökologie der Netzwerke und Kol-
lektive menschlicher und nicht-menschlicher Akteure politisiert, also auf intensive Weise
assoziiert und dissoziiert wird. Auch die politische Ökologie unterscheidet demnach Freund
und Feind. Auch die Möglichkeiten eines existentiellen Konfliktes und einer intensiven Dis-
soziation bzw. Assoziation werden ausdrücklich betont, gehe es doch um „Krieg und Frieden“
von „Kollektiven“ (Latour 2012: 307). Man könne von Schmitt mehr lernen als von Rousseau,
hat Latour einmal angemerkt (Latour et al. 2011: 96). Das Lernergebnis kann sich sehen lassen.
Latour zieht in den Krieg, einen totalen, „asymmetrischen Krieg“ (Latour 2014: 652) für Gaia,
aus dem ein „neuer Leviathan“ (vgl. Latour 2013: 103 f; Schmitt 1991 a: 34) hervorgehen
werde, der auf seine Weise Sicherheit und Frieden garantieren werde. „Just as Hobbes needed
the state of nature to get to the social contract, we might need to accept a new state of war to
envision the State of peace“ (Latour 2013: 114).

Entdifferenzierung und Totalisierung
So wie Vernetzung Differenz und Kopplung Trennung voraussetzen, so basiert Latours mit
dem Schlagwort Gaia verbundene Politik des Globalen auf einer Theorie sozialer Differen-
zierung. Das von Latour zumal in den Gifford Lectures Facing Gaia: Six Lectures on the
Political Theology of Nature (2013) ganz entschieden vorangetriebene Projekt einer entdiffe-
renzierenden Politisierung der Welt benötigt zum Abheben differenztheoretischen Treibstoff
bzw. für den Kampf einen Feind. Latours Politische Theologie der Natur ist auf paradoxe
Weise ein genuin modernes Projekt, wenn man denn die Moderne als Epoche der Ausdiffe-
renzierung der Gesellschaft in Funktionssysteme oder der Etablierung distinkter Existenz- und
Zirkulationsweisen auffassen möchte. Dies hat Latours Projekt mit Carl Schmitts Politischer
Theologie gemeinsam. Entscheidend kommt hinzu, dass Schmitt diese Differenzierung der
Gesellschaft in Sachgebiete im politischen Dezisionismus überwindet. Im Ernstfall oder Aus-
nahmefall erweist sich allein die politische Unterscheidung von Freund und Feind als exis-
tentiell. Wie unterschieden wird, kann nicht wissenschaftlich abgeleitet werden, sondern wird
souverän gesetzt. Genau im Anschluss an diese Theoriefigur kann Latour über Luhmanns
Differenzierungstheorie hinausgehen und, quasi-occasionalistisch, eine holistische „politische
Utopie“ formulieren (Lindemann 2008: 357, 341), die sich selbst einer differenzierungstheo-
retischen Relativierung genauso entzieht wie Schmitts Souverän. Dies ist ein Grund dafür,
warum Latour Schmitts Hauptwerke seit seiner Politique de la Nature (1999) immer intensiver
rezipiert und schließlich seine Kampagne zur Rettung der Erde vor ihrer Vernichtung durch
Klimawandel und Umweltverschmutzung ganz in den Kontext des Begriffs des Politischen
und des Nomos der Erde stellt. Denn, so Latour in seinen Gifford Lectures (Latour 2013) über
Gaia, „wenn man in den Krieg zieht – und Krieg ist sehr wahrscheinlich –, dann möchten wir
doch trennscharf (distinctly) sicherstellen, dass wir unsere Kehlen nicht im Namen irgend-
welcher Namen aufschlitzen, sondern aufgrund von Eigentümlichkeiten, die einen Unterschied
(make a difference) zwischen Freund und Feind machen“ (Latour 2013: 12).

4.

7 Die Fußnote zitiert umfangreich aus Schmitts Begriff des Politischen. Kursivierung vom Verfasser.

Der letzte Κατέχων oder: Das Übel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 273

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


Schmitts Ausführungen zum Politischen, so werde ich zeigen, nutzt Latour zu einer Inten-
sivierung, Totalisierung und Globalisierung seines Kampfes (battle) für Gaia (Latour 2013:
121), einer Intensivierung, Totalisierung und Globalisierung, wie man sie aus Schmitts Über-
legungen zum Partisanen sowie zum totalen Krieg und zum totalen Feind kennt (Schmitt 1992,
1988 a: 268ff). Die „Intensifizierung der Feindschaft“ im „totalen Krieg“ geht mit der „Auf-
hebung“ jener Unterscheidungen von Sachsphären einher, die Schmitt im Begriff des Politi-
schen eingeführt hat. „Die Totalisierung besteht [...] darin, daß auch außermilitärische Sach-
gebiete (Wirtschaft, Propaganda, psychische und moralische Energien der Nicht-Kombattan-
ten) in die feindliche Auseinandersetzung einbezogen werden“ (Schmitt 1988 a: 284). Latour,
so wird zu sehen sein, vollzieht diese Totalisierung mit und globalisiert so seine politische
Ökologie zu einer Geopolitik der Erde, die sich keinen Agenten, kein Netzwerk, kein Ding als
Freund oder Feind entgehen lässt (vgl. Latour 2013: 137; Werber 2014: 182; Lindemann 2008:
341). Dieses kriegerische Kollektiv ‚kosmopolitisch‘ zu nennen, scheint mir die Sache zu
verharmlosen und die Genealogien zu verstellen.8

Abbildung 1: Bruno Latour, Albertus Magnus-Lecture, Universität zu Köln am 15. Juni 2015
(Foto privat)

Latour diagnostiziert eine „Krise“ (Latour 2013: 7), in der sich nicht nur die Menschheit,
sondern der gesamte Planet befinde. Gemeint ist die sich bereits jetzt abzeichnende epochale
Veränderung der Lebensgrundlagen auf der Erde, die Latour in seinen Gifford Lectures mit
den Stichworten „Anthropozän“ und „Klimaerwärmung“ umreißt. An der wissenschaftlichen
These, dass die Klimaveränderung menschlichen Ursprungs ist, lässt Latour keine Zweifel
aufkommen.9 Man muss also handeln, dringend, um Gaia zu retten, aber dies geschieht nicht.
Wissenschaftliche Prognosen lassen sich in der Moderne eben nicht ohne Weiteres in politische

8 Vgl. den Aufsatz von Sven Opitz in dieser Ausgabe der Sozialen Welt.
9 „The menace caused by the anthropic origin of ‚climate weirding‘ is probably the best documented,

most objectively produced piece of knowledge anyone would ever be able to possess in advance of
taking action“ (Latour 2013: 113).

274 Niels Werber

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


Programme umsetzen. Die Forscher forschen weiter, die Politik veranstaltet Konferenzen und
verabschiedet Erklärungen – und die Erde wird zu einem immer unwirtlicheren Ort. Eine
Theorie der funktionalen Differenzierung könnte hier nicht weiterhelfen. Nicht Politik als
System ist hier gefragt, sondern eine Theorie des Politischen, die das bereichsspezifische Den-
ken der Systemtheorie hinter sich lässt.

Die sich abzeichnende Zerstörung der Welt durch den Menschen versteht Latour als Epoche,
als „Prüfstein, der dazu diente, die Vergangenheit von der Gegenwart zu trennen“: Im Zeitalter
des Anthropozän seien „wir geladen, vor GAIA zu erscheinen“, also vorgeladen, um uns zu
rechtfertigen, warum trotz der gegenwärtigen Bedrohungslage nicht (ausreichend) gehandelt
wird (Latour 2013: 42). Wer hier noch auf Zeit spielt, gehört auf die Seite des Feindes. Die
Krise zu leugnen und so Gaia zu gefährden, ist für Latour des Teufels: „those who, having
denied Gaia’s sensitivity, listen to the call of the Devil“ (Latur 2013: 96). Dies passt durchaus
zu einer Göttin (Gaia), dass ihre Gegner teuflisch („evil“) sind (Latour 2013: 96). Der Gegner
einer wissenschaftlichen Kontroverse wird zum Feind, und der „politische Feind“ ist jetzt
„böse“ (Latour 2010: 346). Er wird zum totalen Feind in einem totalen Krieg. Mit den Diffe-
renzierungen (der Moderne) ist nun endgültig Schluss: „Wir haben keine Hoffnung mehr,
morgen besser als gestern zu sehen, wie sich Wissenschaft und Politik definitiv unterscheiden“
(Latour 2014: 42).

Die Distinktionen der Existenzweisen – die „Wissenschaft“ verbindet „Entitäten auf wis-
senschaftliche Weise“, die „Politik“ versammelt die Dinge „auf politische Weise“ (Latour
2007: 410) – sind nun wieder das, als was Latour sie schon 1996 nahm: ein Übel. Denn wer
an diesen Unterscheidungen festhält, muss damit rechnen, dass weiter wissenschaftliche Kom-
munikation an wissenschaftliche Kommunikation anschließt und auch die Autopoiesis des
politischen Systems weiterlaufen (ein Klimagipfel nach dem anderen) wird, sich aber dadurch
am Tempo der Erderwärmung nichts ändert (vgl. Luhmann 1988). Gerade die Debatte um die
Klimaerwärmung habe eindrucksvoll gezeigt, dass auch die wissenschaftlich ziemlich unum-
strittene Expertise von Tausenden von Forschern (Latour 2014: 32 f) nicht dazu beitrage, die
sich abzeichnenden ökologischen Katastrophen aufzuhalten. Während die Geologie bereits
davon ausgehe, dass der menschliche Einfluss auf das Ökosystem groß genug sei und die
hinterlassenen Spuren im Sedimentsystem der Erde so massiv, um von einem neuen Erdzeit-
alter auszugehen, dem Anthropozän (Latour 2014: 42), geschehe politisch fast nichts, um auch
nur die bescheidensten Klimaziele zu erreichen. Die dieser Lage zugrunde liegende Differen-
zierung von Wissenschaften und Politik gilt es folglich zu überwinden. Diese Aufgabenbe-
schreibung führt Latour zum Dezisionismus Schmitts.

Denn der Streit um die richtige Agenda könne, so Latour, ganz offensichtlich von den Wis-
senschaftlern nicht entschieden werden. Diese Situation versteht Latour mit Schmitt, der im
Begriff des Politischen feststellt,10 dass eine wahrhaft existentielle Frage niemals „durch den
Spruch eines ‚unbeteiligten‘ und daher ‚unparteiischen‘ Dritten entschieden werden“ könne
(Schmitt 1991 a: 15). Sie wäre nur politisch zu entscheiden. Entweder durch den Souverän
oder, wenn die betroffene Gruppe von Menschen keinen gemeinsamen Souverän hat, wie es
zurzeit mit unserer Weltgesellschaft der Fall ist, durch Krieg gegen den politischen Feind
(Schmitt 1991 a: 20 f). Die in der aktuellen Lage „notwendige Entscheidung“, so Latour, sei
daher nicht von den Wissenschaften zu erwarten, sondern von der Politik oder genauer: der
Geopolitik, denn es geht um die Erde und ein sie bedrohendes, globales Problem (Latour 2013:
100, 132 f). Das naturwissenschaftliche Wissen führe nicht zu entsprechenden politischen
Maßnahmen. Im Gegenteil: Viel Energie werde darauf verschwendet, das Wissen um den
Klimawandel zu leugnen, während lächerlich geringe Geldsummen aufgewendet würden, um
die Erderwärmung zu stoppen (Latour 2013: 133). Wer auf die Klimaforschung und die

10 Die Schrift wird von Latour (2013: 101) sehr ausgiebig zitiert.

Der letzte Κατέχων oder: Das Übel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 275

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


Umweltminister setzen will und damit auf der Differenzierung von „Wissenschaft und Politik“
beharrt (Latour 2014: 42), wird der Vernichtung Gaias ins Auge sehen müssen.

Die Klimadebatte belege, dass es auch in den Wissenschaften um Parteiungen gehe, die sich
so gut wie möglich vernetzen, um ihre Perspektive und ihre Interessen durchzusetzen.11 Und
von Carl Schmitt könnte man lernen, dass gerade die Inanspruchnahme von wissenschaftlicher
Objektivität samt der damit angeblich verbundenen weltanschaulichen und politischen Neu-
tralität eine Waffe im politischen Kampf ist, die den Gegner stets auf der Seite der Subjektivität,
der Interessen, Ideologien und Parteilichkeit platziert. Latour zieht daraus die Konsequenz,
dass eminente wissenschaftliche Fragen entschieden werden müssen (Latour 2013: 101) – und
zwar, ganz wie Schmitt es sieht, dann, wenn die eigene „Existenz“, „die eigene, seinsmäßige
Art von Leben“ in Frage gestellt wird (Schmitt 1991 a: 15). Wenn das eigene Sein auf dem
Spiel stehe, komme es zur Unterscheidung von Freund und Feind und im äußersten Fall, nicht
zwingend, aber als „reale Möglichkeit“, zum Krieg (Latour 2013: 21). Aus Latours Sicht wird
die Klimafrage zu einem „Streitgebiet“ im politischen Sinne, also zu einer existenziellen
Herausforderung, an der sich Freund und Feind scheiden (Latour 2013: 75). Es gibt daher keine
„neutrale“, wissenschaftlich-sachliche Klarstellung, die den Streit beendet, sondern nur eine
politische Lösung einer existentiellen Frage, die sich Latour eben stellt, weil sie sich stellt, also
occasionalistisch. Dass es in diesem Zusammenhang für Schmitt stets um Leben und Tod,
Todes- und Tötungsbereitschaft geht, wird von Latour korrekt referiert und nicht bestritten.
Ihm geht es darüber hinaus darum, die „nicht-menschlichen Agenten“ an der Auseinander-
setzung zu beteiligen, womit tatsächlich die ganze Welt politisiert wird und die Erderwärmung
zur entscheidenden Frage einer veritablen Geopolitik wird. Latour bemerkt zurecht, dass dies
die „Frage der Feindschaft auf unermessliche Weise expandiert“ (Latour 2013: 102). Es bleibt
für uns alle nur, die Seiten zu wählen im Kampf um die Welt und die Gemeinschaft (oikos),
in der man leben will (Latour 2013: 131).

Es sind keine Staaten, die gegeneinander antreten, sondern Kollektive, die je ihre Agenten
und Netze versammeln und mobilisieren. Latour selbst ergreift hier übrigens so deutlich Partei,
dass er es für notwendig hält, den Bellizismus-Vorwurf vorab zu entkräften: „I am not a bel-
licose person myself“ (Latour 2013: 105). Da allerdings ohne Krieg die Erde (Gaia) nicht
gerettet werden kann, muss er geführt werden. Um als friedliebender Mensch den Krieg zu
rechtfertigen, geht Latour drei Fragen nach: (1.) Was ist die Bedrohung unserer Existenz? (2.)
Wer sind die Feinde? (3.) Welche Geopolitik ist notwendig, um den Krieg um unsere Lebens-
weise gegen den Feind zu gewinnen? (Latour 2013: 106)

(1.) Die Bedrohung („threat“) ist die Bedrohung der Erde selbst, die ihr Gleichgewicht ver-
loren hat und in einem fiebrigen Tempo von einem „tipping point“ zum nächsten in Richtung
Katastrophe fällt (Latour 2013: 8). Dieses „beängstigende“ Fieber müsse unbedingt gesenkt
werden, andernfalls gehe uns Gaia verloren – und übrig bliebe womöglich eine von den Wis-
senschaften und Techniken vollständig unterworfene und ausgebeutete Natur, kontrolliert
durch „geo-engineering“, ganz als könnte das „spaceship earth“ von Kosmonauten gesteuert
werden, die an ihren Konsolen die Lebenserhaltungssysteme des Raumschiffs in einer Art von
Homöostase halten (Latour 2013: 66, 80). Die Erde sei jedoch keine Großtechnologie, die wir
steuern könnten, zeigt sich Latour überzeugt (Latour 2013: 66).

(2.) Diese Lagebeschreibung (Gaia in Gefahr) werde nun nicht etwa nur wissenschaftlich
bestritten, sondern politisch; und der Gegner müsse daher politisch bekämpft werden.

„Wenn die von Wissenschaftlern erforschte Natur nicht länger als Schiedsrichter fungieren kann,
der Konflikte [durch Verweis auf die Neutralität wissenschaftlicher Erkenntnis, NW] löst, dann

11 Diese epistemologische These vertritt Latour bereits früher (Latour 1998: 22ff).

276 Niels Werber

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


muss die Politik die Rolle übernehmen und unsere gemeinsame Welt muss entsprechend verfasst
werden.“12 (Latour 2013: 8)

Latour übernimmt Schmitts Begriff des Politischen, mithin die Unterscheidung von Freund
und Feind (Latour 2013: 104; Schmitt 1991 a: 14), und beteiligt am „Sinn“ dieser Unterschei-
dung, nämlich „den äußersten Intensitätsgrad einer Verbindung oder Trennung, einer Asso-
ziation oder Dissoziation zu bezeichnen“ (Schmitt 1991 a: 14), über den Menschen hinaus
nicht-menschliche Akteure. Assoziation meint für Latour ganz im Sinne der Actor-Network-
Theory: „associations between humans and ‚non-humans‘ in a continuous way!“ (Latour 2013:
125) Und Dissoziation meint entsprechend das, „what distinguishes friends from foes“ (Latour
2013: 136) und so „masses of agencies“ (Latour 2013: 137) gegeneinander in Stellung bringt.

(3) Aus dem geopolitischen Krieg werde, soviel zum Trost, ein neues Recht und ein neuer
Staat hervorgehen, ein neuer „Nomos der Erde“ (Schmitt 1997: 4, 118), ein „jus publicum
telluris“ (Latour 2013: 138). Bevor den „Friedfertigen“ das „Erdreich“ gehören werde (Latour
2013: 118; Schmitt 1997: 6), komme es zum Kampf um die Gestalt des neuen Nomos. Und
dafür wird nicht etwa nur die Menschheit, sondern die gesamte Erde mobilisiert für die Par-
teinahme „in conflicts for the new geopolitics of the Anthropocene“ (Latour 2013: 3). Weltweit
ringen Freund und Feind um eine Entscheidung, und ganz im Sinne der ANT und ihrer sym-
metrischen Anthropologie sind an diesem Krieg Kollektive und Netzwerke menschlicher und
nicht-menschlicher Agenten beteiligt. „This is where geo-politics takes a new meaning: masses
of agencies are given a voice“ (Latour 2013: 137). Diese Multitude von Stimmen nennt Latour
Gaia. Sie zieht als Kollektiv aus Kollektiven, als Netz aus Netzen in den Krieg um ihre Existenz.
Die „geopolitischen Linien“, die in diesem Krieg einen Unterschied zwischen „Freund und
Feind“ (Latour 2013: 3, 12) machen, werden weltweit und durch alle Existenzweisen hindurch
gezogen.

Diese neue Geopolitik hebt alle Unterscheidungen auf und bringt alle Sachgebiete auf einen
politischen Nenner. Es gibt keine neutrale Position, keine „uninteressierte“ (Latour 2013: 101)
Partei. Alles, jeder Akteur, jeder menschliche und jeder nicht-menschliche Agent ist entweder
Freund oder Feind. Wie im Falle einer totalen Mobilmachung lässt sich eine lückenlose Tota-
lisierung und Globalisierung dieser Auseinandersetzung um Gaia beobachten. Und wie es
bezeichnend ist für den geopolitischen Diskurs, wird von Latour auch der Erde selbst, „the
soil“ (Latour 2013: 120), Handlungsmacht zugesprochen (Werber 2014). Das Netz der Agen-
ten, des Volkes von Gaia, mobilisiert jene tellurischen Kräfte, die Schmitt paradigmatisch in
der Gestalt des Partisanen ausgemacht hat (Schmitt 1992: 26; Latour 2013: 136). In Latours
Volk der „earthbound“ lassen sich nunmehr Schmitts „Erdgeborene“ leicht wiedererkennen
(vgl. Schmitt 1992: 26; Latour 2013: 141ff).

Anthropozän
Die Erdgebundenen erheben den Anspruch, einen neuen Nomos auf Erden einzurichten, sie
beanspruchen, um es unisono mit Latour und Schmitt zu sagen, den „radical title“ (Latour
2013: 136; Schmitt 1997: 49). Die Ordnung der Welt wird dann neu eingerichtet, etwa als
veritable res publica mit einem Parlament der menschlichen und nicht-menschlichen Akteure,
in dem Gaia und ihr Volk Sitz und Stimme haben (Latour 2013: 136 f). Die Gefahr, dass die
Menschheit die Erde und die Erde die Menschheit zerstört (Latour 2014: 42), wäre gebannt.
Gaia wäre (von den People of Gaia) (Latour 2014: 117) gerettet und hätte auch uns (vor der
Selbstvernichtung) gerettet (Latour 2014: 121 f). Zur Apokalypse, zum Weltuntergang, zum
Jüngsten Gericht wird es nicht gekommen sein (Latour 2014: 107), jedenfalls diesmal nicht.

5.

12 Übersetzung vom Verfasser.

Der letzte Κατέχων oder: Das Übel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 277

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


Der Untergang ist „suspended by the katechon“ (Latour 2014: 141; Kursivierung vom Ver-
fasser).

Latour, so lässt sich nach alldem sagen, tritt in seinen jüngsten Schriften als Kat-echon auf,
als „Aufhalter“, wie ihn Carl Schmitt im Nomos der Erde beschrieben hat (Schmitt 1997: 28 f).
In der Geschichte der Politischen Theologie bezeichnet der Kat-echon diejenige „geschichtli-
che Macht, die das Erscheinen des Antichrist und das Ende des gegenwärtigen Äons aufzu-
halten vermag“ (Schmitt 1997: 29). Wenn das gegenwärtige Äon das Anthropozän ist, dann
geht es genau darum: zu verhindern, dass dieses Zeitalter aufhört (und der Mensch verschwin-
det). „Wer ist heute der Κατέχων?“, fragt Schmitt am 19.12.1947. „Der Platz war niemals
unbesetzt, sonst wären wir nicht mehr vorhanden.“ (Schmitt 1991 b: 63; Kursivierung vom
Verfasser) Wer den Katechon benennen kann, ist sich über die geopolitische Lage im Klaren,
denn der Katechon steht an der Front im Kampf um das eigene Sein gegen das existentiell
Andere (Latour 2013: 101). Latour kämpft, jedenfalls im Moment, an der „Modernisierungs-
front“ (Latour 2014: 42). Die von ihm mobilisierten Netze, Agenten, Leute, Dinge sind die
Partisanen des Katechonten. Um das Ende des Anthropozäns und damit der Menschheit auf-
zuhalten, muss dem Katechon jedes Mittel recht sein, auch das eines „Weltkriegs“ (Latour
2014: 115, 117). 1996 in Bielefeld hat Latour erklärt, die Differenzierungstheorie wirklich zu
bekämpfen. Erst heute lässt sich ermessen, was dies bedeutet: Eine Kriegserklärung gegen alle,
deren Grenzziehungen und Purifizierungen13 die Rettung Gaias für ihr Volk verhindern. Poli-
tische Theologie der Natur, wie sie Latour mit Schmitt oder vielleicht auch Schmitt mit Latour
betreibt, hat die Frage der Feindschaft verschärft, erweitert, totalisiert und globalisiert (Latour
2013: 102).

„Der Feind ist unsere eigene Frage als Gestalt“, heißt es bei Schmitt (1992: 87). Die Moderne
(als Differenzierungstheorie, als Trennung der Sachgebiete, als Unterscheidung der Existen-
zweisen) ist in Latours Geopolitik der Feind und nach dieser Dialektik auch konstitutiver Teil
der eigenen Identität. Der Kombattant an der „Front der Modernisierung“ (Latour 2014: 42)
ist Gegner wie Teil der Moderne. Latours Kampagne zur Rettung Gaias zählt mithin zur poli-
tischen Romantik.

Literatur
Kaldeway, David (2014): Wahrheit und Nützlichkeit. Selbstbeschreibungen der Wissenschaft zwischen

Autonomie und gesellschaftlicher Relevanz, Bielefeld.

Knorr-Cetina, Karin (1992): Zur Unterkomplexität der Differenzierungstheorie. Empirische Anfragen an
die Systemtheorie", in: Zeitschrift für Soziologie 21, S. 406-419.

Latour, Bruno (2010): Das Parlament der Dinge [1999], Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netz-
werk-Theorie [2005], Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2014): Existenzweisen. Eine Anthropologie der Modernen, Berlin.

Latour, Bruno (2013): Facing Gaia. Six lectures on the political theology of nature. Being the Gifford
Lectures on Natural Religion, 18th-28th of February, online verfügbar unter: http://www.bruno-
latour.fr/sites/default/files/downloads/GIFFORD-SIX-LECTURES_1.pdf%5D, letztes Abrufdatum:
1.8.2016.

Latour, Bruno (1998): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symmetrischen Anthropologie [1991],
Frankfurt / Main.

Latour, Bruno / Harmon, Graham / Erderly, Peter (2011): The Prince and the Wolf: Latour and Harman
at the LSE, Winchester / GB – Washington D.C.

13 Vgl. erneut Wagner 1996: 480.

278 Niels Werber

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


Lindemann, Gesa (2008): ‚Allons enfants et faits de la patrie...‘. Über Latours Sozial- und Gesellschafts-
theorie sowie seinen Beitrag zur Rettung der Welt, in: Georg Kneer / Markus Schroer / Erhard Schüttpelz
(Hrsg.), Bruno Latours Kollektive. Kontroversen zur Entgrenzung des Sozialen, Frankfurt / Main,
S. 339-360.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (1983): Legitimation durch Verfahren [1969], Frankfurt / Main.

Luhmann, Niklas (1988): Ökologische Kommunikation. Kann sich die moderne Gesellschaft auf ökolo-
gische Gefährdungen einstellen?, Opladen.

Luhmann, Niklas (1987): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theorie [1984], Frankfurt / Main.

Schmitt, Carl (1932): Der Begriff des Politischen, Berlin.

Schmitt, Carl (1991 a): Der Begriff des Politischen [1932], Berlin.

Schmitt, Carl (1997): Der Nomos der Erde [1950], Berlin.

Schmitt, Carl (1969): Gesetz und Urteil. Eine Untersuchung zum Problem der Rechtspraxis [1912], Mün-
chen.

Schmitt, Carl (1991 b): Glossarium. Aufzeichnungen der Jahre 1947-1951, Stuttgart.

Schmitt, Carl (1991 c): Politische Romantik [1925], Berlin.

Schmitt, Carl (1992): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Begriff des Politischen [1963],
Berlin.

Schmitt, Carl (1988 a): Totaler Feind, totaler Krieg, totaler Staat [1937], in: Positionen und Begriffe im
Kampf mit Weimar – Genf – Versailles, Berlin, S. 268-273.

Schmitt, Carl (1988 b): Über das Verhältnis der Begriffe Krieg und Feind [1938], in: Positionen und
Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – Versailles. 1923-1939, Berlin, S. 278-285.

Schmitt, Carl (2003): Verfassungslehre [1928], Berlin.

Wagner, Gerald (1996): Signaturen der Wissensgesellschaften – ein Konferenzbericht in: Soziale Welt
47, S. 480-484.

Werber, Niels (2014): Geopolitik. Zur Einführung, Hamburg.

Willke, Helmut (1978): Systemtheorie und Handlungstheorie, in: Zeitschrift für Soziologie 4S, S. 380-389.

 
Prof. Dr. Niels Werber

Universtität Siegen
Germanistik – Neuere deutsche Literaturwissenschaft

Adolf-Reichweinstraße 2
57068 Siegen

werber@germanistik.uni-siegen.de

Der letzte Κατέχων oder: Das Übel der Differenzierung. Latour, Luhmann, Schmitt 279

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 30.01.2026, 22:18:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2016-3-267

	Von Niels Werber
	Einleitung
	1. Vernetzung
	2. Differenzierung I. Latour mit Luhmann
	3. Differenzierung II. Latour mit Schmitt
	4. Entdifferenzierung und Totalisierung
	5. Anthropozän
	Literatur


