
3. Selbstbestimmung wozu?
Nietzsche über Glück und Macht

§14. Nietzsches Glücksbegriff

Wir werden also im folgenden zwei Kandidaten eines 
moralunabhängigen Umwillen menschlicher Selbstge­
setzgebung zu prüfen und, gegebenenfalls, in ihrem 
Zusammenhang untereinander darzustellen haben: 
das Glück und die Macht. Beginnen wir mit dem 
Glück.
Für Kant bedeutet, so hatte sich gezeigt, Glückselig­
keit die quantitativ und qualitativ vollständige Befrie­
digung aller unserer Neigungen: der Zustand eines 
Maximums an Wohlbefinden.1 Aus der Divergenz 
zwischen der Unendlichkeit menschlichen Begehrens 
und der Endlichkeit, das heißt Beschränktheit, unse­
rer Existenz ergibt sich für ihn des Menschen prinzi­
pielle Glücksunfähigkeit. Auch Nietzsche gelten 
Glück und Fülle als korrelierende Größen. Unter 
dem Titel „Merkmale des Glücks“ notiert er in der 
Morgenröthe\ „Das Gemeinsame aller Glücksempfin­
dungen ist zweierlei: Fülle des Gefühls und Über- 
muth darin, sodass man wie ein Fisch sein Element 
um sich fühlt und in ihm springt.“2

1 Vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 806/B 834; Grundlegung 
zur Metaphysik der Sitten, Akademie-Ausgabe, Bd. IV, S. 418. Vgl. 
oben, § 10.
2 Morgenröthe, § 439; KSA 3, S. 268 f.

163

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche faßt die mit dem Glück sich verbindende 
Vorstellung des Ganzen so weit, daß - scheinbar para­
dox - sogar der Schmerz miteingeschlossen ist. Denn 
ein höchstes Glück wird nur dem je geschehen kön­
nen, der sich immer schon ganz geöffnet hat und sich 
entsprechend auch vom - zwar nicht erwünschten, 
aber doch ungebeten und unvermeidlich sich einstel­
lenden - Schmerz angreifen läßt. So gilt für den Men­
schen: „Allein unter dieser Bedingung, von allen Sei­
ten und bis ins Tiefste hinein dem Schmerze immer 
offen zu stehen, kann er den feinsten und höchsten 
Arten des Glücks offen stehen: als das empfindlichste 
reizbarste gesundeste wechselndste und dauerhafteste 
Organ der Freude und aller gröberen und feineren 
Entzückungen in Geist und Sinnen“.3 So verstanden, 
ist die Auszeichnung, „das glücksfähigste Geschöpf' 
zu sein, nur um den Preis zu haben, auch „das leidens­
fähigste Geschöpf“ zu sein.4
Dies ist eine These, die später ebenfalls von Freud ver­
treten wird,5 der freilich aus ihr für die Lebenspraxis 
des Menschen völlig andere Schlußfolgerungen zieht 
als Nietzsche. Während Freud aus Gründen der Le­
bensklugheit anrät, das von ihm so genannte Realitäts­
prinzip gegenüber dem Lustprinzip, das immer schon 
„den Lebenszweck setzt“,6 auf keinen Fall zu vernach­

3 Nachlaß 15 [16], Herbst 1881; KSA 9, S. 641.
4 Vgl. ebd. Vgl. auch: Morgenröthe, § 338; KSA 3, S. 567: „Ach, wie 
wenig wisst ihr vom Glücke des Menschen, ihr Behaglichen und 
Gutmüthigen! - denn das Glück und das Unglück sind zwei Ge­
schwister und Zwillinge, die mit einander gross wachsen oder, wie 
bei euch, mit einander - klein bleibend
5 Vgl. Sigmund Freud, Das Unbehagen in der Kultur, in: Studien­
ausgabe, a. a. O. Bd. IX, S. 211, 213-215.
6 Ebd. S. 208.

164

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lässigen, bedenkt Nietzsche eine solche - an Leidver­
meidung orientierte - Haltung nicht selten mit Verach­
tung. Exemplarisch für diese bereits vom jungen 
Nietzsche eingenommene7 Position soll ein Aphoris­
mus aus der Fröhlichen Wissenschaft stehen. „Es will 
mir scheinen“, schreibt Nietzsche dort, „daß vom 
Schmerze und Unglücke immer übertrieben geredet 
werde“.8 Und weiter: „Was haben die Moralprediger 
vom inneren ,Elend4 der bösen Menschen phanta­
siert! Was haben sie gar vom Unglücke der leiden­
schaftlichen Menschen uns vorgelogen\ - ja, lügen ist 
hier das rechte Wort: sie haben um das überreiche 
Glück dieser Art von Menschen recht wohl gewusst, 
aber es todtgeschwiegen, weil es eine Widerlegung 
ihrer Theorie war, nach der alles Glück erst mit der 
Vernichtung der Leidenschaft und dem Schweigen 
des Willens entsteht! Und was zuletzt das Recept aller 
dieser Seelen-Aerzte betrifft und ihre Anpreisung 
einer harten radicalen Cur: so ist es erlaubt, zu fragen: 
ist dieses unser Leben wirklich schmerzhaft und lästig 
genug, um mit Vortheil eine stoische Lebensweise 
und Versteinerung dagegen einzutauschen? Wir befin­
den uns nicht schlecht genug, um uns auf stoische Art 
schlecht befinden zu müssen!“9
In den angeführten Texten zeichnen sich die Kontu­
ren einer Nietzscheschen Theorie des Glücks ab, und 
ihre Lektüre legt den Gedanken daran, der Mensch 
gehe mit seinem Tun und Lassen gar nicht aufs Glück 

7 Vgl. z. B. Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne, 
§ 2; KSA 1, S. 889 f.
8 Die fröhliche Wissenschaft, § 326; KSA 3, S. 554.
’ Ebd.

165

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus, nicht eben nahe. Zumal schon der junge Nietz­
sche ganz selbstverständlich an die Tradition an­
knüpft, nach der Glückseligkeit - wie immer ihr Stel­
lenwert, etwa im Verhältnis zur Tugend, dann auch 
eingeschätzt werden mag - das natürliche Ziel ist, das 
der Mensch sich setzt und mit seinem Leben ver­
folgt.10 11 Wie aber sind vor diesem Hintergrund Äuße­
rungen des späteren Nietzsche zu verstehen, wie zum 
Beispiel die folgende: „nicht nach Glück strebt der 
Mensch! sondern nach Macht\“n Sogar so weit geht 
Nietzsche, das Glück als solches zu verspotten, indem 
er es kurzerhand mit Vergnügen, mit pleasure im Sin­
ne des Utilitarismus12 gleichsetzt: „Der Mensch strebt 
nicht nach Glück; nur der Engländer thut das.“13 Was 
heißt es aber, der Mensch verlange nicht nach Glück, 
sondern nach Macht? Und welche Rolle spielt dabei 
Selbstgesetzgebung oder Autonomie?

§15. Nietzsches Philosophie der Macht
im Grundriß

Bis heute ist der Begriff der Macht mit dem Nimbus 
des Bösen und schlechthin Verwerflichen belegt. Der 

10 Vgl. z. B. Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Le­
ben, § 1; KSA 1, S. 249 f.
11 Nachlaß 12(1], (356), Anfang 1888; KSA 13, S. 210. Vgl. ebd. 
11(111], November 1887 - März 1888; 14(121], 14(129], 14(174], 
Frühjahr 1888; S. 52 f., 300 f., 310 f, 360-362.
12 Vgl. z. B. Jeremy Bentham, An Introduction to the Principles of 
Morals and Legislation, in: Works, ed. John Bowring, Bd. I, New 
York 1962, S. 1, 14 ff.
12 Götzen-Dämmerung, Sprüche und Pfeile, § 12; KSA 6, S. 61. 
Vgl. auch Jenseits von Gut und Böse, § 228; KSA 5, S. 164 f.

166

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


junge Nietzsche selbst spricht von der „Natur der 
Macht, die immer böse“ sei14 und knüpft damit an das 
Wort Jacob Burckhardts von der „an sich böse(n)“ 
Macht15 an. In der Tendenz solcher mit dem Phäno­
men der Macht verbundenen negativen Konnotatio­
nen liegt es, Macht mit Gewalt zusammenzudenken 
und nicht selten zu identifizieren. Dabei bedeutet das 
Wort Macht ursprünglich soviel wie Vermögen oder 
Können.16 In Zedlers Universal-Lexikon heißt es 
1739 noch ganz wertneutral: „Macht, ist eine Krafft 
oder Vermögen das mögliche würcklich zu machen. 
Oder Macht ist nichts anders, als die Möglichkeit aus­
zurichten oder zu vollführen, was man beschlossen.“17 * * 
Von dieser Grundbedeutung aus betrachtet läßt sich - 
zunächst unabhängig von Nietzsches eigener Argu­
mentation - erhellen, was er in die vielzitierte Formel 
vom „Willen zur Macht“ faßt. Wille ist ein Terminus, 
der zur praktischen Philosophie gehört. Praktischer 
Philosophie geht es um menschliches Tun, das in je­
dem Fall auf die Veränderung dessen, was ist, abzielt. 
Sie ins Werk zu setzen, aber kostet den Handelnden 
stets einen mehr oder weniger großen Aufwand: sie er­
gibt sich nicht gleichsam von selbst. Der Handelnde 
muß Wirksamkeit entfalten, damit sie sich als Ergeb­

14 Fünf Vorreden zu fünf ungeschriebenen Büchern: 3. Der griechi­
sche Staat; KSA 1, S. 768.
15 Vgl. Jacob Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, ed. 
Rudolf Marx, Stuttgart 1978, S. 97.
16 Vgl. Friedrich Kluge, Etymologisches Wörterbuch der deut­
schen Sprache, bearbeitet von Walther Mitzka, Berlin 201967, S. 452.
17 Großes vollständiges Universal-Lexikon aller Wissenschaften
und Künste, welche bishero durch menschlichen Verstand und
Witz erfunden und verbessert worden, ed. Johann Heinrich Zedier,
Bd. 19, Halle und Leipzig 1739, Sp. 86 f.

167

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis seiner Beeinflussung schließlich einstellen kann. 
Ohne daß Kraft in welcher Form auch immer aufge­
wendet würde, käme es überhaupt nie zu so etwas wie 
einem Tun. Deshalb schreibt Kant, der Begriff der 
Handlung führe auf den Begriff der Kraft.18
Kraft aber wirkt stets auf eine Gegenkraft: hätte sie 
keinen Widerstand, auf den sie sich bezöge, so stieße 
sie gleichsam ins Leere. Demgemäß ist von Kraft nie 
isoliert zu sprechen, sondern sie ist jeweils Teil eines 
Kräftefelds. Dies gilt ebenfalls für die Macht. „Macht 
ist ein Vermögen, welches großen Hindernissen über­
legen ist“, definiert Kant und fährt fort: „Eben die­
selbe heißt eine Gewalt, wenn sie auch dem Wider­
stande dessen, was selbst Macht besitzt, überlegen 
ist.“19
Für Nietzsche ist Macht eine Art von Kraft, und zwar 
interessanterweise eine, die der bloß mechanischen 
zur Seite zu stellen ist: „Der siegreiche Begriff ,Kraft*, 
mit dem unsere Physiker Gott und die Welt geschaf­
fen haben, bedarf noch einer Ergänzung: es muß ihm 
eine innere Welt zugesprochen werden, welche ich be­
zeichne als ,Willen zur Macht*, d. h. als unersättliches 
Verlangen nach Bezeigung der Macht; oder Verwen­
dung, Ausübung der Macht, als schöpferischen Trieb 
usw.“20
Warum aber ist der physikalisch gültige Kraftbegriff 
für Nietzsche nicht ausreichend? Newton formuliert 
ihn als Änderung der Bewegung eines Körpers, die 
der auf ihn einwirkenden Kraft proportional ist und 

18 Kritik der reinen Vernunft, A 204/B 249.
19 Kritik der Urteilskraft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 260.
20 Nachlaß 36[31], Juni-Juli 1885; KSA 11, S. 563.

168

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach der Richtung derselben geschieht.21 22 Warum ge­
nügt dieser Kraftbegriff nicht auch der Erklärung 
menschlichen Handelns? Denn gerade Nietzsche 
steht Vokabeln wie Freiheit, Wille, Ich nicht selten 
sehr skeptisch gegenüber, obwohl er selbst mit ihnen 
operiert, weil er auf sie nicht verzichten kann. In 
einem nachgelassenen Fragment etwa meint er, die 
ewige Frage nach Freiheit oder Unfreiheit des Willens 
entschärfen zu können „vermöge der erlangten Ein­
sicht: es giebt gar keinen Willen, weder einen freien 
noch einen unfreien“12 Wofür steht dann aber der Wil­
le im „Willen zur Macht“ ?
Zunächst ist zu sagen: Nietzsche nimmt im ausdrück­
lichen Gegenzug zu Schopenhauer, der den einen Wil­
len als das die Welt bewegende Prinzip angesetzt hat­
te, eine Vielheit von Kräften oder „Machtquanten“ 
an.23 Deren Verhalten zueinander konstituiert erst so 
etwas wie eine Welt: „die ,Welt‘ ist nur ein Wort für 
das Gesammtspiel dieser Aktionen“.24 „Alles Gesche­
hen“ aber, „alle Bewegung, alles Werden“ gilt Nietz­
sche „als ein Feststellen von Grad- und Kraftverhält­
nissen, als ein Kampf*25 Damit ist ein wichtiges Stich­

21 Vgl. Isaac Newton, Philosophiae naturalis principia mathemati- 
ca, in: Opera quae exstant omnia, ed. Samuel Horsley, London 
1779, Bd. 2 (Faksimile-Neudruck: Stuttgart-Bad Cannstatt 1964), 
S. XV ff. (= Cotesii Praefatio in editionem secundam) und S. 13 ff. (= 
Axiomata, sive leges motus; vgl. insbes. Lex II).
22 Nachlaß 27[1], Sommer-Herbst 1884; KSA 11, S. 275.
23 Vgl. die von Nietzsche im Frühjahr 1888 angefertigten Fragmen­
te und Dispositionen: Nachlaß 14[79] ff.; KSA 13, S. 257 ff. Zum Ter­
minus „Machtquantum“ vgl. 14[79]; ebd. S. 257-259.
24 Nachlaß 14[184], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 371. Vgl. Nachlaß 
38[12], Juni-Juli 1885; KSA 11, S. 610 f.
25 Nachlaß 9[91], Herbst 1887; KSA 12, S. 385.

169

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wort gefallen, das uns erlaubt, bereits in Nietzsches 
früher Philosophie einen entscheidenden Ansatz für 
die erst spät entworfene und nie abschließend ausgear­
beitete Theorie vom Willen zur Macht - genauer: der 
vielen Willen zur Macht26 - auszumachen.
In einer bemerkenswerten kleinen Schrift Homer’s 
Wettkampf, die als letztes Stück zu den Cosima Wag­
ner 1872 gewidmeten Fünf Vorreden zu fünf unge­
schriebenen Büchern gehört, behandelt Nietzsche das 
Phänomen des Agonalen im Griechentum. Es geht 
ihm darum zu zeigen, daß die Griechen noch begrif­
fen, was moderne Augen - trotz aller Popularität des 
„Darwinismus“27 - nicht mehr sehen wollten: Mensch­
liches Leben ist geprägt vom Kampf.
Dabei war den Griechen nach Nietzsche allgegenwär­
tig, was das moderne Denken veranlaßt, den Kampf 
zu brandmarken und auf seine Eindämmung und - 
soweit möglich - sein Verschwinden aus der Welt des 
Menschen zu dringen: die mit ihm verbundene Ge­
walt. Nietzsche verweist auf entsprechende Szenen 

26 Gegen eine Hypostasierung der vielen Willen zur Macht zu dem 
einen und einzigen argumentiert überzeugend und fundiert Wolf­
gang Müller-Lauter in seiner Abhandlung Nietzsches Lehre vom 
Willen zur Macht, in: Nietzsche-Studien 3 (1974) S. 1-60.
27 Zu Darwins eigenem Unbehagen war seine These vom „Kampf 
ums Dasein“ nach Erscheinen seines bahnbrechenden Werks On 
the origin of species by means of natural selection, or preservation of 
favoured races in the strugglefor Life (1859) nicht so sehr als Theorie 
wissenschaftlich verfahrender Naturforschung, sondern als - dar­
aus vermeintlich abzuleitende - weltanschauliche Lehre berühmt 
geworden. Vgl. Der Darwinismus. Die Geschichte einer Theorie, 
ed. Günter Altner, Darmstadt 1981, S. 1—4 (Einleitung des Herausge­
bers). Zur Wirkung des „Darwinismus“ auf Nietzsche vgl. Werner 
Stegmaier, Darwin, Darwinismus, Nietzsche. Zum Problem der 
Evolution, in: Nietzsche-Studien, Bd. 16 (1987) S. 264-287.

170

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ilias und auf die Grausamkeit Alexanders, jenes 
zum Musterhellenen stilisierten Herrschers, gegen be­
siegte Feinde.28 Was den Griechen Nietzsche zufolge 
aber gelang - und unter diesem Aspekt betrachtet, gilt 
ihm Alexander bereits als Verfallserscheinung -, ist 
dies: sie verstanden es, die Veranlagung des Menschen 
zur Auseinandersetzung mit seinesgleichen in der Ab­
sicht, zu siegen und den eigenen Erfolg zu genießen, 
in den Dienst des Humanen zu stellen. Dazu gehöre 
als Voraussetzung, „daß der griechische Genius den 
einmal so furchtbar vorhandenen Trieb gelten ließ 
und als berechtigt erachtete“.29 Diese Bereitschaft zur 
Anerkennung der menschlichen Natur hält Nietzsche 
für einen entscheidenden Punkt, der das moderne 
Denken vom griechischen unterscheide.
Die Lust zum Kampf, mit dem Ziel, ihn als Sieger zu 
bestehen, ist also für Nietzsche ein allem Mensch­
lichen immer schon innewohnender Antrieb und als 
solcher weder gut noch böse, sondern schlicht ein Fak­
tum. Allerdings wird der noch wertneutrale Status 
des Faktischen verlassen, sobald der Antrieb der 
Streitlust zu konkretem Tun führt. Keineswegs müs­
sen aus ihm einlinig Handlungen erwachsen, die auf 
die Vernichtung des Gegners im Kampf gerichtet 
sind. Genauso bildet er den Ursprung aller Taten, die 
Nietzsche im Gegensatz dazu solche des Wettkampfs 
nennt.
Er beruft sich auf Hesiod, der in seinem Gedicht Wer­
ke und Tage nicht nur eine Eris - die Göttin, die für 
die Griechen den Streit verkörperte - kennt, sondern 

28 Vgl. Homers Wettkampf; KSA 1, S. 783 f.
29 Ebd. S. 785 f.

171

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deren zwei:30 „Die eine Eris möchte man, wenn man 
Verstand hat, ebenso loben als die andre tadeln; denn 
eine ganz getrennte Gemüthsart haben diese beiden 
Göttinnen. Denn die Eine fördert den schlimmen 
Krieg und Hader, die Grausame! Kein Sterblicher 
mag sie leiden, sondern unter dem Joch der Noth er­
weist man der schwerlastenden Eris Ehre, nach dem 
Rathschlusse der Unsterblichen. Diese gebar, als die äl­
tere, die schwarze Nacht; die andre aber stellte Zeus 
der hochwaltende hin auf die Wurzeln der Erde und 
unter die Menschen, als eine viel bessere. Sie treibt 
auch den ungeschickten Mann zur Arbeit; und schaut 
einer, der des Besitzthums ermangelt, auf den Ande­
ren, der reich ist, so eilt er sich in gleicher Weise zu 
säen und zu pflanzen und das Haus wohl zu bestellen; 
der Nachbar wetteifert mit dem Nachbarn, der zum 
Wohlstände hinstrebt. Gut ist diese Eris für die Men­
schen. Auch der Töpfer grollt dem Töpfer und der 
Zimmermann dem Zimmermann, es neidet der Bett­
ler den Bettler und der Sänger den Sänger.“31 Hesiod 
formuliert hier, wie Nietzsche zu zeigen versucht, kei­
ne singuläre Position, sondern repräsentiert griechi­
sches Denken: Nietzsche erinnert an Aristoteles,32 
der tatsächlich jenes alte griechische Sprichwort „Der 
Töpfer grollt dem Töpfer“ (Kepapeüc Kepapei 
Koreei) - dasselbe, welches Hesiod zitiert - des öfte­
ren ohne eine Spur von Abwertung anführt.33
Die These Nietzsches - beglaubigt durch das Vorbild 

30 Vgl. Werke und Tage ('Epya Kai Hpepai), Vers 12-26.
31 Homers Wettkampf; KSA 1, S. 786.
32 Vgl. ebd.
33 Vgl. Aristoteles, Eudemische Ethik 1235 a 18, Politik 1312 b 4 f.; 
Rhetorik 1388 a (Buch II, Kap. X, 6).

172

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Griechen - lautet: Allein im Widerstreit mit der 
Kraft anderer kann sich die eigene entfalten. Mensch­
liches Leben hat sich zu gestalten als „Wettspiel der 
Kräfte".34 Nie darf solcher Wettkampf zum Stillstand 
gelangen gemäß der Mahnung Heraklits: „Unter uns 
soll Niemand der Beste sein; ist jemand es aber, so sei 
er anderswo und bei Anderen."35 Der Agon avanciert 
zum entscheidenden Stimulans aller Kultur. Ihr Quell 
ist Nietzsche zufolge derselbe, der auch den barbari­
schen Akt des Vernichtungskampfes speist: die 
„Selbstsucht" des Menschen.36
Gegen Schopenhauer rehabilitiert so schon der frühe 
Nietzsche das Individuum und seinen Egoismus. 
Schopenhauer hatte die Nichtigkeit individueller Exi­
stenz betont und die Lösung der Verstrickung in ein 
Weltgeschehen empfohlen, das durch sinnlosen 
Kampf und Streit unzähliger eigensüchtiger Partialwe­
sen vorangetrieben wird, die sämtlich Inkarnationen 
des mit sich selbst entzweiten Weltwillens sind.37 
Nietzsche hingegen sucht eine Theorie des Lebens auf 
der Basis des in den verschiedenen Individuen je spezi­
fisch auftretenden „Willens zur Macht" zu entwerfen, 
und dies in positiver Absicht und nicht wie Schopen­
hauer als Argument für die Haltung der Lebensvernei­
nung.
Während der junge Nietzsche unter dem Titel des 
Agon, des Wettkampfs, Machtverhältnisse zwischen 

34 Homer’s Wettkampf; KSA 1, S. 789.
35 Homer’s Wettkampf, ebd. S. 788; vgl. Heraklit, Frg. B 121 (Diels/ 
Kranz).
36 Homer’s Wettkampf; KSA 1, S. 789 und 790.
37 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, bes. §
27, 54, 60, 61; Sämtliche Werke, Bd. I, S. 208-226, 379-395, 447-456.

173

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen als intersubjektives und soziales Phäno­
men behandelt, geht das Bemühen Nietzsches später 
dahin, nicht allein menschliche Existenz, sondern aus­
nahmslos alles Seiende als Willen zur Macht auszuwei­
sen.38 Er will zeigen, daß „das innerste Wesen des 
Seins Wille zur Macht ist“,39 40 und stellt sich als Auf­
gabe, „alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen 
als: Wille zur Macht“ Damit aber gäbe Nietzsche 
preis, was traditionell als das den Menschen gegen­
über anderem Seienden Auszeichnende gilt: nämlich 
daß nur er einen Willen hat als Vermögen, nach selbst­
gesetzten Zwecken zu handeln.
Was aber veranlaßt Nietzsche, den Willen zur Macht 
grundsätzlich allem Seienden als „intelligiblen Cha­
rakter“41 zu unterstellen? Denn das hieße doch, daß al­
les außer uns - organisches und anorganisches Sein - 
von gleicher Art wäre wie wir. Nun spricht Nietzsche 
einschränkend von einem bloßen „Versuch“, mit nur 
einer und nicht mehreren Sorten von Kausalität „aus­
zureichen“, von dem Experiment, „die Willens-Cau- 
salität hypothetisch als die einzige zu setzen“.42 Anzu­
merken ist, daß es für das materialistische Weltbild sei­
ner Zeit - umgekehrt - auch nur eine Art von Kausali­
tät gibt: nämlich die mit empirischen Methoden be­
schreibbare Naturkausalität als Gesetzmäßigkeit phy­
siologischer Abläufe.43 Leitend für Nietzsche aber ist 

38 Vgl. Nachlaß 14[79]-[81], Frühjahr 1888; KSA 13, 257-261.
39 Nachlaß 14[80],ebd. S. 260.
40 Jenseits von Gut und Böse, § 36; KSA 5, S. 55.
41 Ebd.
42 Ebd.
43 Vgl. z. B. Ludwig Büchner, Kraft und Stoff oder Grundzüge der 
natürlichen Weltordnung. Nebst einer darauf gebauten Moral oder 

174

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Einsicht, daß wir ursprünglich gar nicht anders 
können, als alles, was wir nicht selbst sind, uns nach 
„Analogie des Menschen“44 auszulegen. Wirkungen 
begriffen wir demgemäß als solche eines Willens auf 
einen anderen Willen,45 das heißt eines Strebens nach 
außen, nach Erweiterung, nach Macht auf ein anderes 
ebensogeartetes.
Der schon vom jungen Nietzsche behandelte Aspekt 
des Intersubjektiven am Phänomen der Macht erweist 
sich so als grundlegend auch noch für den späten. 
Durchaus in Übereinstimmung übrigens mit den 
Überlegungen Freuds46 und Jean Piagets47 betont 
Nietzsche den anthropomorphen Charakter aller Er­
fahrung: wir gehen zunächst immer davon aus, es bei 
anderem mit unseresgleichen zu tun zu haben. Schön 
formuliert dies der von Freud zitierte David Hume: 
„There is an universal tendency among mankind to 
conceive all beings like themselves and to transfer to 
every object those qualities with which they are fami- 
liarly acquainted and of which they are intimately 
conscious.“48

Sittenlehre. Das 1855 (in Frankfurt a. M.) zuerst publizierte Werk 
Büchners lag 1874 bereits in der 13. Auflage vor, und sie war nicht 
die letzte. Bis zum Anfang unseres Jahrhunderts wurde es immer 
wieder neu aufgelegt (die 21. Auflage erschien 1904 in Leipzig).
44 Nachlaß 36[31], Juni-Juli 1885; KSA 11, S. 563.
45 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 36; KSA 5, S. 55.
46 Vgl. Sigmund Freud, Totem und Tabu, Studienausgabe, Bd. IX, 
S. 364-386.
47 Vgl. Jean Piaget, Das Weltbild des Kindes (La representation du 
monde chez l’enfant), übers, v. Luc Bernard unter Mitarb. v. A. Bo- 
dourian u. a., Frankfurt a. M./Berlin/Wien 1980, insbes. S. 145 ff.
48 David Hume, Natural History of Religion. Zit. nach Freud, To­
tem und Tabu, a. a. O. S. 366.

175

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Daß wir dennoch nicht umhin können, neben der 
„Willens-Causalität“ auch Naturkausalität als Be­
schreibung von Ursache - Wirkungsverhältnissen an­
zuerkennen, wird durch die Erfahrung erzwungen: 
Nicht alles reagiert auf uns und unsere Einwirkungs­
versuche - unsere Blicke, Worte, Berührungen - so, 
daß auf es die Annahme, es handele sich um ein Nicht- 
Ich von der Art unserer selbst, um einen Auch-Wil­
len, paßt.^ Wenn Nietzsche in Jenseits von Gut und 
Böse schreibt: „Die Welt von innen gesehen, die Welt 
auf ihren ,intelligiblen Charakter4 hin bestimmt und 
bezeichnet - sie wäre eben ,Wille zur Macht4 und 
nichts ausserdem44,49 50 und wenn er in einem zur selben 
Zeit verfaßten nachgelassenen Fragment diesen Ge­
danken sogar unter Verzicht auf den Konjunktiv for­
muliert: „Diese Welt ist der Wille zur Macht - und 
nichts außerdem! Und auch ihr selber seid dieser Wil­
le zur Macht - und nichts außerdem!44,51 so ist ein­
schränkend zu sagen: Nur die zweite, zuletzt zitierte 
These könnte sich als gültig erweisen unter der Voraus­
setzung, daß es Nietzsche zu zeigen gelänge: tatsäch­
lich ist als Inbegriff menschlicher Subjektivität der 
Wille zur Macht zu begreifen und nichts außerdem. 
Ob aber diese Bestimmung undifferenziert für alles 
Seiende zu gelten hätte, das dann als Quasi-Subjektivi­
tät zu verstehen wäre, ist zumindest problematisch.
Nietzsche gilt der Wille zur Macht nicht nur als Prin­
zip unseres Verhältnisses zu anderem, sondern ebenso 

49 Vgl. noch einmal: Jean Piaget, Das Weltbild des Kindes, a. a. O., 
S. 145 ff.
50 Jenseits von Gut und Böse § 36; KSA 5, S. 55.
51 Nachlaß 38[12], Juni-Juli 1885; KSA 11, S. 611.

176

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Fundament unseres Selbstverhältnisses52 und da­
mit tatsächlich als Inbegriff menschlicher Subjektivi­
tät. Daß es nur eine Struktur ist, die unseren Fremd- 
wie Selbstverhältnissen zugrunde liegen soll, ist plausi­
bel, wenn man bedenkt, daß Subjektivität und Objek­
tivität keine voneinander isoliert zu betrachtenden 
Größen sind. Nicht nur ist die Grenze, die zwischen 
ihnen verläuft, fließend,53 sondern beide sind so tief 
miteinander verbunden, daß noch das Allersubjektiv­
ste wie das je individuelle Glück ohne Objektivität, 
ohne ein Anderes zum Subjekt gar nicht denkbar ist. 
Von Schopenhauer her54 ist Nietzsche der Gedanke 
vertraut und geläufig, daß der Mensch ein endliches 
und bedürftiges Wesen ist. Nur deshalb will er über­
haupt etwas und richtet sich dabei auf das, was er 
nicht selbst ist. Das Haben von Absichten und die Su­
che nach Verwirklichung des Beabsichtigten ist nur 
sinnvoll, wo es Mangel gibt. Ohne daß einer entbehr­
te, würde er nichts zu erlangen suchen, weil er immer 
schon über alles verfügte oder sogar alles selbst wäre. 
Ein solches ens absolutem bedeutete die Unendlich­
keit schlechthin. Ein bedürftiges, weil endliches We­
sen wie der Mensch dagegen ist darauf angewiesen, 
über sich selbst hinauszugreifen. Dies gilt im Hin­
blick auf seine elementarsten Bedürfnisse wie das Ver­

52 In welchem genauen Sinn wir in bezug auf uns selbst Wille zur 
Macht sind, kann erst im folgenden Kapitel deutlich werden.
53 Das zeigen Arbeiten zur Kinderpsychologie (vgl. Jean Piaget, 
Das Weltbild des Kindes, a. a. O. S. 109 ff.) ebenso wie die aufschluß­
reichen diesbezüglichen Überlegungen Wittgensteins (vgl. z. B. 
Ludwig Wittgenstein, Das Blaue Buch, Frankfurt a. M. 1980, 
S. 106 f.).
54 Vgl. Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung I, § 58; 
Sämtliche Werke, Bd. I, S. 438 ff.

177

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


langen nach Nahrung ebenso wie für die komplexe­
sten: das Streben nach Anerkennung, aber auch das - 
laut Aristoteles55 den Menschen auszeichnende - nach 
Wahrheit, nach Erkenntnis findet immer nur in oder 
an einem Anderen Erfüllung.
Um jedoch auf solches Andere auszugehen, ist jedes­
mal der Einsatz von Kraft nötig. Sogar für die vergei­
stigten" Formen des Umgangs mit ihm trifft dies zu; 
will ich mit einem Gegenüber sprechen, so bedarf es 
dazu des Aufwands, auch des physischen. Nietzsches 
Betonung der Macht, die für ihn eine Art von Kraft 
ist, als wesentlicher Faktor menschlicher Existenz ist 
also nicht von vornherein als böser Rückfall in ein bar­
barisches Menschenbild zu werten. Denn unleugbar 
ist der Mensch in jeder Hinsicht ein bedürftiges We­
sen; Aktivität und Anstrengung: die Entfaltung von 
Kraft ist erforderlich, um diesen konstitutionellen 
Mangel immer wieder auf die ein oder andere Weise - 
und stets nur vorläufig - auszugleichen.
Worauf es ankommt aber ist das Wie solcher unerläß­
lichen Kraft- bzw. Machtausübung. Wäre der Mensch 
noch gebunden an Naturinstinkte - so wie auch Nietz­
sche ihn in Analogie zu den Überlegungen Kants 
im hypothetisch gesetzten Urzustand vorstellt -,56 
könnte und brauchte diese Frage ihn nicht im gering­
sten bewegen oder beunruhigen. „Unbewusst-sicher- 
führend(e) Triebe“57 wiesen ihm immer schon den 
Weg.

55 Vgl. Aristoteles, Metaphysik, 980 a 21.
56 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 321 ff.
57 Ebd. S. 322.

178

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche sieht den Menschen jedoch durch einen 
„Bruch", einen „Sprung"58 in eine prekäre, weil nicht 
,festgestellte*, Position gerückt. Im Zuge der „gründ­
lichsten aller Veränderungen", die sie überhaupt je zu 
durchleben hatten, sei es den Menschen geschehen, 
daß „mit Einem Male alle ihre Instinkte entwerthet 
und ,ausgehängt* (waren)".59 Wassertieren gleich, die 
gezwungen werden, ihr Element zu verlassen und 
sich auf dem festen Lande zu behaupten oder aber zu­
grunde zu gehen, finden sich die von ihren Instinkten 
als tragendem Element abgekoppelten Menschen in 
eine heikle Lage versetzt: „Sie sollten nunmehr auf 
den Füssen gehn und ,sich selber tragen*, wo sie bisher 
vom Wasser getragen wurden: eine entsetzliche 
Schwere lag auf ihnen."60 Sah Kant die Menschen von 
„Angst" und „Bangigkeit" als Folge des Verlusts der 
bruchlosen Eingebundenheit in die Natur befallen,61 
so ist auch für Nietzsche klar: der Leitung durch 
Natur beraubt und gezwungen, „sich selber (zu) 
tragen", sind sie zu schwankenden und gefährdeten 
Wesen geworden. „Zu den einfachsten Verrichtun­
gen", schreibt Nietzsche, „fühlten sie sich ungelenk, 
sie hatten für diese neue unbekannte Welt ihre alten 
Führer nicht mehr, die regulirenden unbewusst- 
sicherführenden Triebe, - sie waren auf Denken, 
Schliessen, Berechnen, Combiniren von Ursachen 
und Wirkungen reduzirt, diese Unglücklichen, auf 

58 Vgl. ebd. § 17, S. 324.
59 Ebd. § 16, S. 322.
60 Ebd.
61 Vgl. Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte, Akade­
mie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 112.

179

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihr ,Bewusstsein*, auf ihr ärmlichstes und fehlgrei- 
fendstes Organ!“62
Mißgriffe und Fehlschläge im Umgang mit der Welt 
sind durch die Notwendigkeit der Einschaltung von 
Bewußtsein und Denken möglich geworden, wie sie 
vordem nicht vorstellbar waren: denn mochte zwar in­
stinktgeleitetes Verhalten ebenfalls nicht immer das 
Erlangen des Begehrten verbürgen, so war das Was 
und das Wie aller Aktion doch festgestellt. Und genau 
hierin, nämlich daß sowohl die Zwecke seines Tuns 
als auch die Mittel ihrer Verfolgung nicht ohne weite­
res mehr festliegen, besteht das Problem der Existenz 
des Menschen, das ihn zur Selbstgesetzgebung, zur 
Autonomie zwingt. Bei weiterem Vorhandensein sei­
ner natürlichen Triebe und Instinkte, die ja als solche 
nicht einfach verschwinden, ist der Mensch nach wie 
vor Kraft, jedoch gleichsam richtungslose: überließe 
er sich seinen Trieben in unkontrollierter Weise und 
somit blind, geschähe dies nicht zuletzt zum Schaden 
seiner selbst. Denn die nunmehr „ausgehängten“ In­
stinkte63 führen ihn nicht mehr von sich aus. Genau 
deshalb sind die Menschen fortan auf Bewußtsein als 
Organ von „Denken, Schliessen, Berechnen, Combi- 
niren von Ursachen und Wirkungen“ verwiesen, auf 
„ihr ärmlichstes und fehlgreifendstes Organ“.64
Doch solcher Klage über den Verlust der Unschuld, 
wie sie auch Kant in seinem Muthmaßlichen Anfang 
der Menschengeschichte nicht fremd ist,65 steht bei 

62 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 322.
« Ebd.
« Ebd.
65 Vgl. Akademie-Ausgabe, Bd. VIII, S. 114 f.

180

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche bereits in der Morgenröthe die Betonung 
der Chance gegenüber, die in der Abkoppelung des 
Menschen von bloß naturbestimmter, zwar geordne­
ter aber unbedachter Kraftentfaltung liegt. Unter dem 
Titel Der Sieg über die Kraft notiert Nietzsche: „Im­
mer noch liegt man vor der Kraft auf den Knien - nach 
alter Sclaven-Gewohnheit - und doch ist, wenn der 
Grad von Verehrungswürdigkeit festgestellt werden 
soll, nur der Grad der Vernunft in der Kraft entschei­
dend: man muss messen, inwieweit gerade die Kraft 
durch etwas Höheres überwunden worden ist und als 
ihr Werkzeug und Mittel nunmehr in Diensten 
steht.“66
In zweierlei Richtungen läßt sich dieser Gedanke ex­
plizieren: Kraft als Energiepotential ist durch Ver­
nunft in Dienst zu nehmen und nur als ihr Werkzeug 
und Mittel ist sie der Wertschätzung würdig. Ver­
nunft aber, sofern durch sie und nicht länger durch In­
stinkte die Zwecke menschlichen Tuns formuliert wer­
den, bedarf umgekehrt der Kraft als „Werkzeug ihrer 
Absichten“,67 um dieselben auch zu verwirklichen. 
Niemals käme es überhaupt zu einer Handlung als 
einem überlegten Akt der Veränderung dessen, was 
ist, vermöchte nicht Vernunft wirksam zu sein: wäre 
sie nicht mit Macht verbunden.
Die Aufgabe des Menschen nach seiner „gewaltsamen 
Abtrennung von der thierischen Vergangenheit“, je­
nes „Sprunges und Sturzes gleichsam in neue Lagen 

66 Morgenröthe, § 548; KSA 3, S. 318.
67 Vgl. Menschliches, Allzumenschliches I, § 446; KSA 2, S. 290.

181

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Daseins-Bedingungen"68 besteht darin, nun den 
Umgang mit seiner eigenen Natur als einer Kraft: den 
Umgang mit den ihm eigenen Trieben, Instinkten, 
Neigungen selbst zu übernehmen. Gleiches gilt für 
den Umgang mit Anderem, auf das sie sich jeweils 
richten. An die Stelle von Naturgesetzgebung hat 
Selbstgesetzgebung oder Autonomie zu treten.
Auch in theoretischer Hinsicht macht Nietzsche die 
Macht als Faktor geltend. Was uns als ein Objekt gilt, 
sei nichts Vorgegebenes, das wir jeweils nur in Erfah­
rung zu bringen hätten als nachträgliches „Bewußt- 
werden von etwas, das,an sich* fest und bestimmt wä­
re".69 Ein Objekt ist nach Nietzsche „eine Einheit, un­
ter die wir die für uns in Betracht kommenden Relatio­
nen zusammenfassen".70 Nietzsches Erkenntnistheo­
rie - man kann angesichts des insbesondere im späten 
Nachlaß zu findenden Textmaterials71 ohne weiteres 
von einer solchen sprechen - ist vom Typus her der 
von Kant verfochtenen kopernikanischen Wende ge­
mäß, der zufolge unsere Erkenntnis sich nicht nach 
den Gegenständen richtet, sondern umgekehrt die Ge­
genstände nach unserer Erkenntnis.72 Unser Bild der 
Wirklichkeit ist kein bloßes Abbild einer fertig vorlie­
genden Außenwelt, sondern ein durch unsere eigenen 

68 Zur Genealogie der Moral, Zweite Abhandlung, § 16; KSA 5, 
S. 323.
89 Ebd. S. 385.
70 Nachlaß 2[77], Herbst 1885 - Herbst 1886; KSA 12, S. 97 f.
71 Vgl. z. B. Nachlaß 25 [308], 40[20], 40[53]; KSA 11, S. 90 f., 637 f., 
654. Vgl. Nachlaß 1[115], 2[77], 2[82], 2[86], 2[95], 2[108], 2[149], 
2[154], 2[165], 2[174], 5 [10], 5[19], 5[22], 9[91]; KSA 12, S. 38, 97 f., 
100 f., 104,107 f„ 114,140-142,147-149,153 f., 187 f., 191-193,383- 
387.
72 Kant, Kritik der reinen Vernunft, B XVI; vgl. B XIII.

182

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorgaben - unsere spezifischen Ordnungskriterien - 
geprägtes. Nietzsche formuliert: „Unsere Begriffe 
sind von unserer Bedürftigkeit inspirirt.“73 Sie sind 
für Nietzsche Ausdruck des „Willens zur Macht“ als 
wesentlicher Struktur menschlicher Subjektivität: mit 
ihrer Hilfe wollen wir uns die Welt bezogen auf unse­
re Not lesbar machen.
Weil wir inwendig Rastlosigkeit und Unstetigkeit 
schlechthin sind, haben wir nach Nietzsche immer 
schon einen ursprünglich mit unserer Existenz verwo­
benen „Glauben“ an die Dauer und Verläßlichkeit 
einer uns gegenüberstehenden Welt von Objekten.74 
Wenngleich wir uns auch als Erkennende niemals rein 
rezeptiv verhalten, sondern es eine Wirklichkeit für 
uns nur als eine von uns aus Sinnesdaten erdeutete 
Wirklichkeit gibt,75 ist uns diese durch philosophische 
Reflexion erschließbare Wahrheit doch alltäglich und 
meistens nicht bewußt. Was der „Wille zur Macht als 
Erkenntniss“ leistet, dem Nietzsche nicht eigentlich 
ein ,Erkennen* zuschreibt, sondern ein „Schematisi- 
ren“,76 nämlich: „dem Chaos so viel Regularität und 
Formen auf(zu)erlegen, als es unserem praktischen Be- 
dürfniß genug thut“,77 ist uns zumeist als solche Eigen­
leistung nicht präsent. Als natürliches Bewußtsein 
meinen wir, die Welt als vorgegebene bloß noch zu 

73 Nachlaß 2[77], Herbst 1885-Herbst 1886; KSA 12, S. 97.
74 Nachlaß 9[91], Herbst 1887; KSA 12, S. 384 f.
75 Vgl. zu dieser Thematik: Gerold Prauss, Einführung in die Er­
kenntnistheorie, Darmstadt 1980, 21988.
76 Nietzsche bedient sich hier eines zentralen Begriffs der Kanti- 
schen Erkenntnistheorie; vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 
137/B 176 ff.
77 Nachlaß 14[152], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 333.

183

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


empfangen.78 Sie, an deren Gestaltung der Mensch als 
„Schaffender“ maßgeblich beteiligt ist, prätendiert er 
Nietzsche zufolge aufgrund eines ungeheuren Verlan­
gens nach Stabilität als immer schon fertig vorliegend: 
„Sein Bedürfniß als Schaffender erdichtet bereits die 
Welt, an der er arbeitet, nimmt sie vorweg: diese Vor­
wegnahme (,dieser Glaube‘ an die Wahrheit) ist seine 
Stütze.“79
Daß wir nach einem festen Gegenüber streben, resul­
tiert Nietzsche zufolge aus der Grundstruktur unse­
rer Existenz. Unser Dasein ist „ein ununterbrochenes 
Gewesensein“, „ein Ding, das davon lebt, sich selbst 
zu verneinen und zu verzehren, sich selbst zu wider­
sprechen“.80 Weil unsere Existenz im Vergehen be­
steht, weil wir so etwas wie der absolute Wechsel81 
leibhaftig sind und damit reine Zeit82 als Werden 
schlechthin, gilt nach Nietzsche: „Das Leben ist auf 
die Voraussetzung eines Glaubens an Dauerndes und 
Regulär-Wiederkehrendes gegründet; je mächtiger 
das Leben, um so breiter muß die errathbare, gleich­
sam seiend gemachte Welt sein. Logisirung, Ratio- 

78 Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 301; KSA 3, S. 540.
79 Nachlaß 9[91], Herbst 1887; KSA 12, S. 385.
80 Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben, § 1; KSA 
1, S. 249.
81 Zum Begriff des absoluten Wechsels im Unterschied zum relati­
ven Wechsel, von dem allein wir uns - strenggenommen - eine Vor­
stellung machen können, weil wir ihn als Wechsel an grundsätzlich 
Beharrlichem wahrnehmen können, vgl. Kant, Kritik der reinen 
Vernunft, A 187 f./B 230 f.
82 Mit dem Begriff „reine Zeit“ ist gemeint: subjektive, nicht meß­
bare Zeit im Gegensatz zu Raumzeit. - Zum Problem Zeit und Sub­
jektivität vgl. Gerold Prauss, Die Welt und wir, Bd. 1/1: Sprache - 
Subjekt - Zeit, Stuttgart 1990, S. 313 ff.

184

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nalisirung, Systematisirung als Hülfsmittel des Le­
bens.“83
Der „Wille zur Macht als Erkenntnis“ oder der „Wille 
zur Wahrheit“, so ist deutlich geworden, äußert sich 
als Wille zum „Fest-m^cAerz“, zum „Wahr-Dauerhaft- 
Machen“ einer uns gegenüberstehenden Welt von Ob­
jekten,84 auf die jeweils unsere Neigungen und Begeh­
rungen sich richten. Vermöchten wir nicht, uns ein 
Objekt als „Einheit, unter die wir die für uns in Be­
tracht kommenden Relationen zusammenfassen“,85 
entgegenzusetzen, wüßten wir nicht, wohin wir uns 
mit unseren jeweiligen Bedürfnissen überhaupt zu 
wenden hätten.
In welchem Verhältnis steht nun aber der „Wille zur 
Macht“ als Inbegriff menschlicher Subjektivität zu 
ihrem Glücksstreben? Läßt sich tatsächlich - so wie es 
der späte Nietzsche nahelegt86 - dafür argumentieren, 
der Mensch verlange nicht nach Glück, sondern nach 
Macht? Im folgenden soll gezeigt werden, daß diese 
Alternative eine falsche ist, und zwar gerade vor dem 
Hintergrund von Nietzsches eigenem Glücksbegriff.

§16. Glück und Macht und ihr Zusammenhang 
im Denken Nietzsches

Für Nietzsche gehören Glück und Fülle zusammen, 
dies hatte sich bereits gezeigt.87 Daraus aber ergibt sich 

83 Nachlaß 9[91], Herbst 1887; KSA 12, S. 385.
84 Ebd. S. 384.
85 Nachlaß 2[77], Herbst 1885 - Herbst 1886; KSA 12, S. 97 f.
86 Vgl. die oben (§ 14) zitierten Texte.
87 Vgl. oben, § 14.

185

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon die Ablehnung jeder Konzeption, die - wie die 
stoische oder auch die epikureische - Glück und ver­
nünftiges Maß, Glück und Klugheit korrelieren sieht 
und für die deshalb Glück Freiheit von beherrschen­
den Leidenschaften bedeutet. Denn diese sorgen - bei­
den Schulen zufolge - für Unruhe und trüben den kla­
ren Blick; sie verführen den, der sich ihnen überläßt, 
zu unkontrolliertem Tun, welches das eigene Wohlbe­
finden gefährdet. Sichwohlbefinden oder Glücklich­
sein aber heißt, in Gemütsruhe (drapa^ia) zu leben, in 
möglichst weitgehend realisierter innerer Stabilität. 
Aristoteles hatte das dem Menschen erreichbare größt­
mögliche Glück in der Betrachtung der vorzüglich­
sten und vornehmsten Gegenstände, nämlich denen 
der Wissenschaft, erblickt;88 denn sie sind aus Notwen­
digkeit (e£ dvdYKnc) und sie sind ewig (diöiu): unge­
worden (ÖYCvnra) und unvergänglich (dcpöupru).89 
Das Unveränderliche, Unwandelbare und deshalb 
Verläßliche faszinierte die Griechen und erschien ih­
nen als Inbegriff des Göttlichen. Was Aristoteles in sei­
nen Überlegungen zur Glückseligkeit zumindest 
auch an einem Äußeren festmachte - die vollkommen­
ste und somit beglückendste Tätigkeit (h TeAeia 
evcpYeia), die öecopia, ist diejenige, deren Objekte 
die vollkommensten sind90 - verlagern Stoiker wie 
Epikureer gleichsam ins Innerste des Menschen. Hier 
siedeln sie in Gestalt von ärapa^ia91 und ändöeia92 

88 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1177 a 12 ff.
89 Vgl. ebd. 1139b 22-24.
90 Vgl. ebd. 1174 b 14 ff. mit 1141 a 16 ff.
91 Vgl. Epikur, Brief an Menoikeus, 128.
92 Vgl. z. B. Epiktet, Unterredungen (Aicrcpiöai) III, 26,13; IV, 3, 7.
Vgl. auch Seneca, Ad Lucilium epistulae morales, 85, 2.

186

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das - idealiter - in sich Ruhende, sich gleich Bleibende 
an.
Während in der griechischen Philosophie ein Mo­
ment des Statischen in allen Glückskonzeptionen 
wirksam ist, ist die von Nietzsche vertretene ganz im 
Gegenteil durch eine Betonung des dynamischen Mo­
ments gekennzeichnet. Insbesondere die stoische Po­
sition lehnt Nietzsche ab: „Wir befinden uns nicht 
schlecht genug, um uns auf stoische Art schlecht befin­
den zu müssen!“, so schließt der schon betrachtete93 
Aphorismus 326 der Fröhlichen Wissenschaft. Wir ha­
ben Nietzsche zufolge nicht nötig, uns auf jenen Zu­
stand der „Versteinerung“94 einzulassen, von dem die 
Stoiker uns glauben machen wollten, in ihm läge das 
Glück. Auch heftigsten Leidenschaften sich auszuset­
zen, empfiehlt Nietzsche. Zwar sind wir dann nicht ge­
feit vor Schmerz und Leid, jedoch auch nicht um die 
Möglichkeit gebracht, das je zu erleben, was zu Recht 
Glück genannt werden kann.
Ähnlich wie später für Freud ist für Nietzsche Glück 
gebunden an den Wechsel, an den Kontrast. Es ist al­
lein als „episodisches Phänomen“ möglich,95 nicht als 
irgendwelcher Dauer fähiger Zustand. Das intensive 
Glückserlebnis setzt größte Offenheit, Empfindlich­
keit, Reizbarkeit und auch Mut zu immer neuem Auf­
bruch voraus.96 Darin aber besteht andererseits die 
„Gefahr des Glücklichsten“, so der Titel von Aphoris­

93 Vgl. § 14.
94 Die fröhliche Wissenschaft, § 326; KSA 3, S. 554.
95 Vgl. Sigmund Freud, Das Unbehagen in der Kultur, Studienaus­
gabe, Bd. IX, S. 208.
96 Vgl. Nachlaß 15[16], Herbst 1881; KSA 9, S. 640 f.

187

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mus 302 der Fröhlichen Wissenschaft.37 Denn er macht 
sich angreifbar auch vom Gegenteil des Glücks: vom 
Schmerz. Nietzsche entwirft folgendes Bild des 
„Glücklichsten“: „- Feine Sinne und einen feinen Ge­
schmack haben; an das Ausgesuchte und Allerbeste 
des Geistes wie an die rechte und nächste Kost ge­
wöhnt sein; einer starken, kühnen, verwegenen Seele 
geniessen; mit ruhigem Auge und festem Schritt 
durch das Leben gehen, immer zum Aeussersten be­
reit, wie zu einem Feste und voll des Verlangens nach 
unentdeckten Welten und Meeren, Menschen und 
Göttern; auf jede heitere Musik hinhorchen, als ob 
dort wohl tapfere Männer, Soldaten, Seefahrer sich 
eine kurze Rast und Lust machen, und im tiefsten Ge­
nüsse des Augenblicks überwältigt werden von Thrä- 
nen und von der ganzen purpurnen Schwermuth des 
Glücklichen: wer möchte nicht, dass das Alles gerade 
sein Besitz, sein Zustand wäre! Es war das Glück Ho- 
mer’sl Der Zustand Dessen, der den Griechen ihre 
Götter, nein, sich selber seine Götter erfunden hat! 
Aber man verberge es sich nicht: mit diesem Glücke 
Homers in der Seele ist man auch das leidensfähigste 
Geschöpf unter der Sonne! Und nur um diesen Preis 
kauft man die kostbarste Muschel, welche die Wellen 
des Daseins bisher an’s Ufer gespült haben! Man wird 
als ihr Besitzer immer feiner im Schmerz und zuletzt 
zu fein [.. .].“97 98
Wichtig ist: der „Glücklichste“ setzt alles ein und aufs 
Spiel, er ist „immer zum Aeussersten bereit“, kalkulie­
rende Vorsicht ist ihm fremd. Er ist derjenige, der den 

97 KSA 3, S. 541.
98 Ebd.

188

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Nietzsche allem menschlichen Leben unterstell­
ten Experimentalcharakter bis an letzte Grenzen 
treibt. Und interessant ist: Nicht ein Höchstmaß an 
Lust als Maximum des Wohlbefindens gilt Nietzsche 
offensichtlich als Inbegriff des Glücks, sondern ein 
Höchstmaß an Intensität der Empfindung, die durch­
aus eine gemischte, das heißt nicht nur positiv legierte 
sein kann. Den „tiefsten Genüsse des Augenblicks“ 
sieht Nietzsche verbunden mit dem, was er die 
„ganz(e) purpurn(e) Schwermuth des Glücklichen“ 
nennt. Ein - wenn auch nur als Hintergrundbewußt­
sein wirksames - Wissen um die nicht aufrecht zu hal­
tende Spannung des Glücksmoments ist für Nietz­
sche anscheinend mit dem Glückserlebnis selbst im­
mer schon verknüpft und verleiht ihm erst seinen 
Wert.
Im Glück läßt sich nicht ausruhen; auch nur der Ge­
danke an Beständigkeit (rö 6e6aiov), so wie ihn Ari­
stoteles in bezug auf die theoretische oder betrachten­
de Tätigkeit (evepyEia öecopmiKh) formuliert, die er 
für die glückseligste hält," scheint abwegig. Es ist aber 
das dynamische Element in Nietzsches Glücksbe­
griff, das ihn mit der von Nietzsche gleichermaßen 
vertretenen Philosophie der Macht verbindet.
Diese stellt seinen Versuch dar, die Art und Weise 
menschlichen Umgangs mit einer Welt von anderem, 
aber ebenso mit sich selbst99 100 aus einem einheitlichen 
Grund auf den Begriff zu bringen. Wesentlich ist die­
sem Umgang die Auseinandersetzung: mit sich selbst 
und mit anderem. Immer wieder neu gilt es dabei, Wi­

99 Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1177 a 17-27.
100 VgL dazu das folgende Kapitel.

189

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derstände zu überwinden. Nicht nur an den Agon, 
wie ihn der frühe Nietzsche vor Augen führt, ist zu 
denken und nicht nur an die Modellierung einer zu­
nächst chaotischen, namenlosen Welt zu einer für uns 
lesbaren Wirklichkeit durch den „Willen zur Macht 
als Erkenntnis“, sondern auch an die besonders vom 
späten Nietzsche betonte Se/^sfüberwindung.101 Der 
Mensch ist sich selbst als „Stoff“ gegeben,102 aus dem 
er qua Selbstbestimmung allererst zu formen hat, was 
er je ist. Er hat sich selbst zu befehlen, eine Leistung, 
die weder die Natur noch ein Gott ihm abnehmen. 
Als der „ewig-Zukünftige“103 104 und somit ewig Unferti­
ge hat er der eigenen Existenz immer wieder eine Rich­
tung erst zu weisen. Dabei muß der Mensch hinter 
sich lassen, was er gewesen ist, was zwar als Erfahrung 
seine Lebensentwürfe prägen wird, doch als jeweils 
situationsgebundene Befindlichkeit nicht zu halten 
ist. Der Mensch existiert als permanente Selbstüber­
windung: „du bist immer ein Anderer“, formuliert 
Nietzsche in der Fröhlichen Wissenschaft.^
Im „Gefühl“ davon aber, einen Widerstand überwun­
den zu haben - und Leben als endliches und bedürfti­
ges Wesen heißt, ununterbrochen Widerstände sozusa­
gen abzuarbeiten -, liegt nach Nietzsche Glück.105 Die­

101 Vgl. Also sprach Zarathustra II, Von der Selbst-Ueberwindung; 
KSA 4, S. 146-149. Vgl. Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhand­
lung, § 27; KSA 5, S. 410.
102 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 225; KSA 5, S. 161.
103 Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 13; KSA 5, S. 
367.
104 Die fröhliche Wissenschaft, § 307; KSA 3, S. 544.
105 Vgl. Nachlaß 11 [414], November 1887 - März 1888, Nachlaß 
14 [70], 14 [80], 15 [120], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 192, 254, 260, 
481.

190

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ses Gefühl jedoch ist ein „Gefühl der Macht"106 im Sin­
ne eines Wohlgefühls angesichts des Gelingens des­
sen, was wir uns vorgenommen hatten,107 des Bezwin­
gens einer Herausforderung. Ein Empfinden von 
Reichtum und Fülle geht für Nietzsche mit dem 
Glücklichsein einher, das indes nichts von dem an sich 
hat, was als gelassene Übereinstimmung mit sich 
selbst zu beschreiben wäre. Glück ist vielmehr ein 
Rausch und das je und je schon Überholte, von erneut 
zu überwindenden Widerständen Eingeholte.
Glück und Macht im beschriebenen Sinn miteinander 
in Verbindung zu bringen, wagten die Philosophen 
Nietzsche zufolge bisher nicht, weil sie das mit dem 
Phänomen der Macht gleichsam analytisch verknüpft 
gedachte Odium des sittlich Verwerflichen scheuten: 
„Niemand hat den Muth gehabt, das Typische der 
Lust, jeder Art Lust (,Glück4) zu definiren als Gefühl 
der Macht: denn die Lust an der Macht galt als unmo­
ralisch".108 Wenn aber, wie Nietzsche zu zeigen ver­
sucht, Vernunft selbst Macht ist bzw. sein will, inso­
fern sie Wirksamkeit ist bzw. sein will, dann kann das, 
was Inbegriff menschlicher Subjektivität ist, nicht als 
unmoralisch gelten und auch nicht die als Glück zu be­
schreibende Resonanz solcher Arbeit an uns selbst 
und anderem.
Damit muß Nietzsche noch nicht behaupten, daß eine 

106 Vgl ebd. Bereits in der Morgenröthe, in der sich die frühesten 
Analysen Nietzsches zum Phänomen des „Machtgefühls“ finden 
(vgl. z. B. § 18, 23, 140, 189, 204; KSA 3, S. 30 f., 34 f., 131 f., 180), 
bringt er stellenweise Macht und Glück in einen Zusammenhang 
(vgl. § 60, 113; ebd. S. 60 f., 103).
107 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 19; KSA 5, S. 33.
108 Nachlaß 14[115], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 291.

191

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uneingeschränkte, auf die Entfaltungs- und Glücksan­
sprüche anderer Individuen keine Rücksicht nehmen­
de Selbstentfaltung qua Machtentfaltung moralisch 
wäre. Er könnte zum Beispiel dafür argumentieren, 
daß stets beides: das Streben, sich selbst in der Über­
windung von Widerständen zu behaupten und zu ge­
winnen, und die Anerkennung von Grenzen, die die­
sem Streben andererseits zu setzen sind, Inbegriff des 
Menschseins ist. Dann natürlich würde sich die Frage 
nach dem Verhältnis von Selbstentfaltung, die auf­
grund menschlicher Endlichkeit und somit Bedürftig­
keit immer zugleich auf anderes ausgreift, und Selbst­
rücknahme stellen. Vieles spricht dafür, daß Kant zu 
folgen ist, der es für richtig hält, im Falle eines Kon­
flikts zwischen dem eigenen Anspruch auf Glückselig­
keit und dem Anrecht anderer auf Nichtdurchkreu­
zung ihres Glücksverlangens der Sittlichkeit den Vor­
rang einzuräumen.109 Doch dies ist ein Problem, das 
uns an dieser Stelle nicht weiter beschäftigen kann, 
auf das aber zurückzukommen ist.110
Macht und Glück, so hat sich ergeben, sind trotz der 
von Nietzsche bisweilen vorgetragenen gegenteiligen 
Behauptung nicht zwei disjunkt zueinander stehende 
Kandidaten des letzten Zwecks menschlicher Selbst­
bestimmung. Vernunft als Wille zur Macht ist, so hat 
sich gezeigt und wird sich noch umfassender erwei­
sen, Vehikel solcher Selbstbestimmung als Selbstge­
setzgebung. Worin aber liegt deren Ziel? Nach Nietz­
sche ist es der Erfolg vernünftiger Wirkungspräten­

109 Vgi Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Aus­
gabe, Bd. V, S. 93, Z. 11-15.
110 Vgl. unten, § 30.

192

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion, das „Gefühl“, „daß wieder ein Widerstand über­
wunden ward“, worin Glück besteht.111 112 Umso berau­
schender und intensiver ist solches Glück für Nietz­
sche, je größer die zu bestehende Herausforderung 
war.
Nietzsche bestimmt Glück ebenso formal und damit 
material unspezifisch, wie Kant dies tut. „Dem Indivi­
duum, sofern es sein Glück will, soll man keine Vor­
schriften über den Weg zum Glück geben: denn das in­
dividuelle Glück quillt aus eigenen, Jedermann unbe­
kannten Gesetzen, es kann mit Vorschriften von Aus­
sen her nur verhindert, gehemmt werden“, schreibt 
Nietzsche in der Morgenröthe.XX2 Während die anti­
ken Philosophen stets anzugeben versuchten, worin 
genau denn menschliches Wollen sich wahrhaft erfül­
le, zeigt Nietzsche sich als moderner und nachkanti- 
scher Philosoph gerade darin, daß er dies nicht leistet. 
Aristoteles sieht mit der, wie er meint, wertvollsten 
dem Menschen möglichen Tätigkeit, der Vernunft­
tätigkeit, sein größtes Glück einhergehen.113 Epikur 
entwickelt präzise Vorstellungen, wie der - seiner 
Meinung nach glücklichste - Seelenzustand der 
ärapa^ia zu erreichen sei. Was ihn am stärksten 
gefährde, nämlich Unruhe stiftende Verwirrung 
(6 rdpaxoq) und auch Angst (ö (poßoq), empfiehlt 
Epikur, durch den Einsatz nüchterner Überlegung 
(vrupcov AoYiopöq), durch Einsicht ((ppovnoiq) zu ver­
scheuchen. Denn sie kläre uns über das unserem Wohl­

111 Vgl. Nachlaß 15[120], Frühjahr 1888; KSA 13, S. 481.
112 Morgenröthe, § 108; KSA 3, S. 95. Vgl. dazu Kant, Kritik der 
praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, Bd. V, S. 25 f.
113 Vgl. die oben (S. 186) genannten Belegstellen.

193

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


befinden wirklich Zuträgliche - z. B. den Vorteil des 
Maßhaltens - ebenso auf wie über die unumstöß­
lichen Gesetzmäßigkeiten, nach denen die Welt sich 
verhalte und deren Kenntnis unsere Furcht den Göt­
tern gegenüber unbegründet erscheinen lasse.114 
Nietzsche sagt nichts Verbindliches über den Weg 
zum Glück, das für ihn im Gefühl der Macht liegt, im 
Genuß, Widerstände überwunden zu haben. Daß eini­
ge seiner Leser unter Berufung auf ihn ganz genau zu 
wissen meinten, worin ein geglücktes Leben besteht, 
nämlich in Krieg und Kampf fast um jeden Preis, steht 
auf einem anderen Blatt.115 Man kann vielleicht zu 
dem Urteil kommen, daß Nietzsche es ihnen biswei­
len auch nicht schwer gemacht hat, ihn mißzuverste­
hen.116 Doch ebenso muß dann die heute ja hinläng­
lich bekannte Tatsache hervorgehoben werden, daß es 
die noch zu Nietzsches Lebzeiten einsetzende, wir­
kungsmächtige Fälschungs- und Propagandatätigkeit 
seiner unseligen Schwester war, die seine Intentionen 
entstellte und wesentlich zu einem einseitigen Nietz- 
schebild beitrug.117 Wäre für Nietzsche wie noch für 

114 Vgl. Epikur, Brief an Menoikeus, 128-132; Brief an Herodot, 
78-82.
115 Vgl. z. B. Alfred Baeumler, Der Wille als Macht, in: 100 Jahre 
philosophische Nietzsche-Rezeption, ed. Alfredo Guzzoni, Frank­
furt a. M. 1991, S. 35-56, hier 44 ff.
116 Vgl. z. B. Also sprach Zarathustra I, Vom Krieg und Kriegsvol­
ke; KSA 4, S. 58-60.
117 Vgl. zu dieser Thematik: Mazzino Montinari, „Die neue kriti­
sche Gesamtausgabe von Nietzsches Werken“ sowie „Nietzsches 
Nachlaß von 1885 bis 1888 oder Textkritik und Wille zur Macht“, 
in: Ders., Nietzsche lesen, Berlin/New York 1982, S. 10-21 und 
92-119. Vgl. auch Mazzino Montinari, Friedrich Nietzsche. Eine 
Einführung, Berlin/New York 1991, S. 130-139 (= Kap. 5. Nietz­
sche und die Folgen).

194

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aristoteles und Epikur und Seneca,118 aber schon 
nicht mehr für Kant, im Prinzip klar, wie ein glück­
liches Leben zu gestalten ist - und handelte es sich um 
eine Form von Glückseligkeit, die die Unmoral 
schlechthin zur Konsequenz hätte -, triebe Nietzsche 
dann das Problem des Nihilismus geradezu um, wie 
es ihn tatsächlich umtreibt? Schon an diesem schlich­
ten Faktum, das uns im dritten Teil der vorliegenden 
Untersuchung noch beschäftigen wird, läßt sich ab­
lesen, daß es voreilig wäre, in Nietzsche allein den pla­
nen Propagandisten der Ausübung von Macht um 
ihrer selbst willen zu sehen. Im Gegenteil wird sich im 
folgenden zeigen, auf welche Weise laut Nietzsche die 
- unerläßliche - Durchbildung unserer selbst qua Wil­
le zur Macht sich vollzieht. Nachdem wir seine Über­
legungen hierzu kennengelernt und diskutiert haben, 
wird das Verhältnis von Macht und Glück bei Nietz­
sche in schärferem Licht erscheinen, und wir werden 
seine Philosophie der Autonomie genauer einschät­
zen und in ihren Folgen bedenken können.

118 Vgl. Seneca, De vita beata, etwa: 3(3), 5(3), 6(2).

195

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163 - am 17.01.2026, 14:46:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 14. Nietzsches Glücksbegriff
	§ 15. Nietzsches Philosophie der Macht im Grundriß
	§ 16. Glück und Macht und ihr Zusammenhang im Denken Nietzsches

