2. Verbundenheit sprachlicher und
ethischer Paradoxien

Das Wirken der Différance in der Sprache bedeutet, mit einer Aussage im-
mer auch einen Unterschied zu machen, immer auch die Abgriindigkeit einer
Bedeutung zu artikulieren. Diese Mehrdeutigkeit und Unbestimmbarkeit der
Sprache erweist sich unter der Bedingung ihrer Dekonstruierbarkeit. Deshalb
wird Derrida von Richard Rorty als ein »Theorie-Ironiker«' bezeichnet. Damit
wird in diesem Zusammenhang dem Umstand Rechnung getragen, dass sich
Zuginge zu Wahrheit, Gewissheit oder restloser Aufklirung »postmodern«
in ihrer Versperrtheit und Unzuginglichkeit offenbaren: Jeder Versuch, etwas
mit einer Aussage zu meinen, jeder Versuch, eine Aussage verstehen zu wol-
len, konstituiert sich erst dadurch, dass man nie das ganz ausdriicken kann,
was man unbedingt vermitteln wollte, dass man sein Gegeniiber nie restlos
verstehen wird. Je mehr man versuchen wird, alles zu kliren, je mehr man um
die Wahrheit ringt, desto mehr wird sie durch die verwendeten Hilfsausdriicke
verwischen, die immer nur weitere verschiedenartige Kontexte supplementie-
ren. Mit jeder Erklarung und Verdeutlichung wird lediglich einer bestimmten
Markierung eine weitere Bedeutungsnuance hinzugefiigt, die bestehende Be-
deutungsschichten wieder tiberlagert und verdeckt.

1| Vgl. Rorty, Richard: Wahrheit und Fortschritt, 454 — ganz im Gegenteil zu anderen
Autoren, der bei Derrida ernsthaft die sprachliche Militanz eines Partisanen am Werke
sieht: Vgl. Habermas, Jirgen: Diskurs der Moderne, 192.

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1u8

Die vergebliche Gabe

2.1 ENTKOPPLUNG DER ETHIK vOoN WiSSEN UND MORAL

Mit dieser ironischen Mehrdeutigkeit von Texten wird gespielt.? Die Frage ist
dann, wie trotz einer solchen semantisch-ontologischen Barrikade, wie trotz
eines solchen Spiels, Auerungen méglich sind und verstanden werden kén-
nen.? Ein Derrida’scher Leser wird sich in der Lage einer permanenten An-
niherung zu einem Text befinden, er wird bestindig zwischen scheinbarem
Verstehen und offensichtlichem Unverstindnis schwanken. Jede Antwort,
die eine Wahrheit aus einem Schriftsatz herauszufiltern scheint, wird wieder
mehrere Fragen aufwerfen. Verstindnis kann sich in einer interpretatorischen
Schwindelbewegung zwischen Wahrheit und Unwahrheit, zwischen Méglich-
keit und Unméglichkeit einstellen.* Mit diesem aporetischen Spiel ist die De-
konstruktion in der Lage, das geheimnisvolle Vorenthalten einer Wahrheit mit
dem Begriff der Différance zu thematisieren und performativ zu kompensie-
ren.’ Auf diese Weise erméglicht es die dekonstruktive Sicht, mit jeder Aussa-
ge das mitzusprechen, was das Scheitern jeder Auerung bewirkt,® also ihren

2 | Stocker, Barry: Routledge Philosophy GuideBook to Derrida on Deconstruction, New
York u. London 2006, 186: »The thought of play has a double consequence, which is
not surprising since doubling is a constant theme in Derrida; and it must be so because
there is no origin, there is only the trace, repetition or supplement of the origin. The
dominance of the trace, repetition or supplement means that there is no isolated singu-
larity, butthere is always a doubling that also allows for the difference within the same.«
3 | Vgl. Valentin, Joachim: Atheismus in der Spur Gottes, Theologie nach Jacques Der-
rida, Mainz 1997, 62: Es »bleibt festzuhalten, dafl Derrida niemals die Mdglichkeit von
Kommunikation dberhaupt, sondern nur die Maglichkeit anzweifelt, in einer unmittel-
baren, ungebrochenen Verstédndigung den intendierten Sinn einer Aussage vollkommen
zu erfassenc,

4 | Vgl. Garcia Dittmann, Alexander: Dichtung, in: Kern, Andrea u. Menke, Christof
(Hg.): Philosophie der Dekonstruktion, 78: »Weil Unméglichkeit fiir die Moglichkeit kon-
stitutiv ist, kann es Gberhaupt etwas geben, wird Gegebenes von der Aporie herausge-
fordert, als das Derrida das Verhéltnis von Moglichkeit und Unmadglichkeit beschreibt.
Die Herausforderung ist in diesem Zusammenhang sowohl im Sinn einer Infragestellung
und Heimsuchung als auch im Sinn einer Hervorbringung und Erzeugung zu verstehen.«
5 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 172: »Die Dekonstruktion verfiigt iiber keine
bessere Wahrheitstheorie. Sie ist eine Praxis der Lektiire und der Schrift, die auf Apori-
en eingestimmt ist, die sich aus den Versuchen ergeben, uns die Wahrheit zu erzéhlen.«
6 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 198: »Geméaf der von Derrida vorangetrie-
benen paleonymischen Strategie bewahren »Fehllektiiren« die Spur der Wahrheit, weil
bedeutende Lektiren Wahrheitsanspriiche stellen und weil die Interpretation von dem
Bestreben strukturiert wird, das zu erfassen, was andere Lektiren verfehlt oder falsch
konstruiert haben.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

blinden Fleck oder »unmarked state« zu bezeichnen. Dies geschieht, indem
die Wechselwirkungen der gegensitzlichen Bedeutungen aufgewiesen und
verschoben werden. Der paradoxe Umgang mit Anwesenheit als Abwesenheit
ermoglicht, das abwesende Geheimnis der Wahrheit als anwesend zu wiirdi-
gen, selbst wenn es im Entziehen begriffen ist.

Auf diese Weise wird die Aussageform in ihrer weitgehenden, differenten
Eigenstindigkeit von Sachzwingen entkoppelt. Diese Unentschiedenheit der
Welt, die durch die Unterschiedenheit der Diskurse erzeugt wird, fithrt zu ei-
ner stirkeren Belastung bei ihrer verantwortlichen Umsetzung oder Weiter-
fithrung.” Die Welt wird nicht mehr herangezogen bei einer Bewertung, was
gut oder schlecht, was zu tun oder zu unterlassen ist.® Wie bestehende Beob-
achtungen formend weitergefithrt werden, unterliegt unserer freien Entschei-
dung:

»Einem nur scheinbaren Paradox zufolge er6ffnet dieses Unentscheidbare so das Feld
der Entscheidung oder der Entscheidbarkeit. Es fordert die Entscheidung in der Ord-
nung der ethisch-politischen Verantwortung. Es ist sogar ihre notwendige Bedingung.
Eine Entscheidung kann sich nur jenseits des berechenbaren Programms ereignen, das
jede Verantwortung zerstoren wiirde, indem es sie in eine programmierbare Wirkung de-
terminierter Ursachen verwandeln wiirde. Es gibt keine moralische oder politische Ver-
antwortung ohne diese Priifung und diesen Durchgang durch die Unentscheidbarkeit.«®

7 | Vgl. Colebrook, Claire: Graphematics, Politics and Irony, in: McQuillan, Martin (Hg.):
The Politics of Deconstruction Jacques Derrida and the Other of Philosophy, London
u.a. 2007, 193: »To recognize language as performative is to see language not just as
the exchange of meanings (as though language were a mere vehicle for a pre-linguistic
sense); itis to see language itself as an event. Language performs. There are no »mean-
ings« that language merely conveys. Language is productive of a process of exchange,
expectation and convention.«

8 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Le paradoxe de la morale, Paris 1981, 7: »Au coeur de la
philosophie, déja si controversable par elle-méme, si occupée a se définiret a s’assurer
de sa propre existence, la philosophie morale apparait comme le comble de I'ambiguité
et de I'insaisissable; elle est I'insaisissable de l'insaisissable. La philosophie morale
est en effet le premier probléme de la philosophie: il faudrait donc tirer son probléme
au clair et s'interroger sur sa raison d’étre avant de plaider sa cause.«

9 | Derrida, Jacques: Limited Inc., 178-179.

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

19


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Die vergebliche Gabe

Die Offenheit der Sprache, die als différante Paradoxie begriffen wird," setzt
sich auf diese Weise in einer Offenheit der Ethik fort."! Ein différantes Textver-
stindnis lisst die Welt nicht als ein fiir alle Mal feststehend fassen," sondern
begreift sie in der Form der Paradoxie als Problem, das durch aufeinander auf-
bauende Reformulierungen immer neue Problemlésungen provozieren kann.

Bei einer solchen Sprachauffassung ist der Aufbau eines festen Wertekan-
ons erschwert. Ein derartiges Wertegefiige in Form einer festen Leitunter-
scheidung von Gut und Bése wird eher in Frage gestellt.® Und genau diese

10 | Vgl. Minster, Arno: Pariser Philosophisches Journal. Von Sartre bis Derrida, Frank-
furt a.M. 1987, 139: »Fiir Derrida steht diese Methode exemplarisch fiir die experimen-
telle interpretative Behandlung eines typisch »offenen Textes¢, die sich nicht mehr am
Diskurs eines vordergriindigen »Sagen-Wollens« orientiert, sondern die an dem Aufweis
der Brechungen, Bedeutungsverschiebungen und Widerspriiche, den Substrukturen
etc. ein besonderes Erkenntnisinteresse hat. Demgemaf versteht Derrida die Textin-
terpretation nicht mehrim traditionellen Sinne als hermeneutische und als exegetische
Lektiire, sondern als »performative Interventionen«< in die politische (philosophische)
Neuschreibung (Re-Skription) des Textes und seiner Bestimmung.«

11 | Vgl. Foerster, Heinz v.: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung, in: ders.: Short Cuts,
55: »Einfach weil die entscheidbaren Fragen schon entschieden werden durch die Wahl
des Rahmens, in dem sie gestellt werden, und durch die Wahl von Regeln, wie das, was
wir»die Frage« nennen, mit dem, was wir als »Antwort« zulassen, verbunden wird. In ei-
nigen Féllen geschieht dies schnell, in anderen mag das eine lange, lange Zeit bean-
spruchen. Aber letztendlich erzielen wir nach einer Serie zwingender logischer Schritte
unwiderlegbare Antworten: ein definitives Ja oder ein definitives Nein. Aber wir stehen
nicht unter Zwang, nicht einmal dem der Logik, wenn wir (iber prinzipiell unentscheid-
bare Fragen entscheiden. Es besteht keine duBere Notwendigkeit, die uns zwingt, der-
artige Fragen irgendwie zu beantworten. Wir sind frei! Der Gegensatz zu Notwendigkeit
ist nicht Zufall, sondern Freiheit Wir haben die Wahl, wer wir werden méchten, wenn wir
iber prinzipiell unentscheidbare Fragen entschieden haben. [...] Mit dieser Freiheit der
Wahl haben wir die Verantwortung fiir jede unserer Entscheidungen iibernommen.« Vgl.
Foerster, Heinz v.: Mit den Augen des anderen, in: ders.: Wissen und Gewissen. Versuch
einer Briicke, Frankfurt a.M. 1993, 351-352.

12 | Vgl. Mfouakouet, Léopold: Jacques Derrida. Entre la question de I'écriture et
I'appel de la voix, Paris 2005, 175-176: »Aussi la notion de voix narrative assume-t-elle
I'avantage (1?) de laisser une porte entr’ouverte sur la dimension éthique dans une pro-
blématique du langage ou, si cela venait a se vérifier chez Derrida, dans une probléma-
tique attentive aux limites du langage en tant justement que I'essence en est, comme
(on) I'a vu (chez) le déconstructeur frangais, de »ressource scripturaled...].«

13 | Vgl. Luhmann, Niklas: SozSys, 121-122: »Die Moral bezeichnet die Bedingungen,
unter denen Personen einander und sich selbst achten bzw. mifachten kénnen [...].
Sie storniert die dariiber hinausreichenden Méglichkeiten in dem Versuch, die soziale

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

In-Frage-Stellung von moralischen Urteilen kann sich als eigentliche Aufgabe
der Ethik herausstellen: die Versuchung des Unentscheidbaren durch den of-
fenen Geist der Schrift.*

Eine Ethik, die sich abkoppelt von einem wissensbasierten Wahrheitsbe-
griff und sich verlisst auf die performative Wirksamkeit ihrer paradoxen Aus-
sagesupplemente.”® So werden sprachlich Unterscheidungen etabliert, die
ethisch einen Unterschied ausmachen.’ Eine Ethik, die sich in ihrer reflexiven
Funktion ebenfalls von einer moralischen Verbindlichkeit 16st, indem sie sich
auf die Auffaltung von Problemen als Paradoxien innerhalb des menschlichen
Zusammenlebens konzentriert.” Die Formulierung von Problemen in Diffe-

Konvenienz wenn nicht unter ein »Sittengesetz: so doch unter absehbare Bedingungen
derwechselseitigen Einschrdnkung zu bringen. Fiir komplexer werdende Gesellschaften
wird eine Gesamtprogrammierung der Sozialdimension zunehmend inaddquat — teils
weil die Toleranzzone der Moral zu weit ausgedehnt werden muR, und teils, weil alles
Ausgeschlossene moralisch diskreditiert werden muf3; und praktisch: weil beides zu-
gleich geschiehtund die Moral dadurch pluralisiert wird. [...] alle Moral findet sich letzt-
lich in Horizonten relativiert, in denen weiter gefragt werden kann, warum jemand so
erlebt, so urteilt, so handelt, wie es geschieht, und was dies fiir andere bedeutet.«

14 | Vgl. Khatibi, Abdelkébir: Jacques Derrida, en effet, Neuilly, Al Manar 2007, 33-34:
»Je congois que I'art de lire (de surcroit, comment lire le texte d’un ami vivant qui vous
interpelle?) accueille le don de désir et de transmission immédiate. Il 'accorde sans
échange au lecteur anonyme.« — Die Kunst, zu lesen, setzt die Logik der Gabe in Gang.
15 | Vgl. Royle, Nicholas: Jacques Derrida, New York u. London 2003, 105: »The earth-
quake-effects of deconstruction have from the beginning been political, then, not only
in terms of having recognizably political aims and aspirations (starting out, perhaps,
as a teaching, a teaching that questions and seeks to transform institutions, to change
how we think and what we do), but also in terms of transforming the concept of the po-
litical as such. Correspondingly, Derrida may not have used the vocabulary of speech
acttheory in his earliest writings, but all of his texts can be considered as what he calls
performative performances«[...].«

16 | Vgl. Bateson, Gregory: Form, Substance, and Difference, in: Steps to an Ecology of
Mind, 454-471,v.a. 458: »In the hard sciences, effects are, in general, caused by rather
concrete conditions or events — impacts, forces, and so forth. But when you enter the
world of communication, organization etc., you leave behind that whole world in which
effects are brought about by forces and impacts and energy exchange. You enter a world
in which »effects« — and | am not sure one should still use the same word — are brought
about by differences.«

17 | Vgl. Luhmann, Niklas: Paradigm lost: Uber die ethische Reflexion der Moral, Frank-
furt a.M. 1990, 45: »Bei einem differenztheoretischen Ansatz l6st sich im ibrigen das
alte Problem des Verhé&ltnisses von Moral und Freiheitvon selber auf. Die Tradition hatte
Freiheit als Voraussetzung moralischer Beurteilung angesehen und sich nur mit der Art

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

121


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Die vergebliche Gabe

renzen miindet in eine Non-Indifferenz des menschlichen Handelns. Hand-
lungen, die nicht gleichgiiltig und verantwortungslos in die Welt getreten wer-
den, die sich um den Folgenreichtum und die Begriindung des eigenen Tuns
reflexiv bekiimmern.'®

2.2 CHORA

Eine solche wissenschaftstheoretische Abkehr von einer wahrheitsgeleiteten
und moralisch orientierten Ethik findet man bei Derrida im Begriff der Chora
illustriert. Anhand dieser Entlehnung aus dem »Timaios« des Platon zeigt sich
die Verbundenheit des ethischen Themas der Gabe und einer Sprache, die den
Anforderungen der Différance entspricht. In der Chora vollzieht sich eine er-
neute Verwischung der Urspriinglichkeit von Bedeutungen und bestitigt da-
mit die Schriftlichkeit von Diskursen, die jeglicher Letztbegriindung entzo-
gen sind. Vor allem weil eine sprachlich-erzihlerische Selbstvergewisserung
dieser Diskurse scheitert: Das phonetische Paradigma der Begriindung, des
Grundes, der Moglichkeit, stichhaltig zu argumentieren, oder sich auf einen
einmaligen Ursprung ein fiir alle Mal zu beziehen, wird durch die Chéra ins
Jenseits befordert.?

dieser Voraussetzung befafit — auf die Problematik reagierend mit einer Entwicklung
von naturalen lber religids-transzendente zu transzendentalen Referenzen. Dies liefl
nur die Moglichkeit zu, Freiheit als Eigenschaft des Menschen zu begreifen. Aber wie?
Eine soziologische Theorie kdnnte dagegen annehmen, daf Freiheit gleichsam als Ne-
benprodukt von Kommunikation anféllt. Denn wenn immer etwas Bestimmtes kommu-
niziert wird, kann man dazu ja oder nein sagen [...].«

18 | Vgl. Tolstoi, Leo: Auferstehung, Gitersloh 1950, 309: »Sie wollen den Leidenden
helfen, die so schrecklich unter der Gleichgiiltigkeit, der Grausamkeit der Menschen lei-
den...« Mit diesen Worten wird die Hauptfigur des Romans Nechljudoff charakterisiert,
derversucht, fireinen in seiner Vergangenheit begangenen Fehler die Verantwortung zu
ibernehmen und die negativen Folgen seiner zuriickliegenden Handlungen so weit wie
moglich abzumildern.

19 | Vgl. Malabou, Catherine u. Derrida, Jacques: Counterpath. Traveling with Derrida,
Stanford 2004, 142-143: »But itis a matter of a non-archeological arkh€é, an an-archa-
ic archaism, in the double sense of a-principal and an-archivable. A principle without
being (one), an arkhé that resists and excludes itself from all archivation, non-arrival
resists and at the same time excludes itself from the order of arrival. An origin from
which nothing can derive is obviously atopian and anachronic: it has neither place nor
time. The origin of the event allows itself to be conceived of, therefore, as a non-place
in space and as a non-time in time, as the very possibility, for the present of the now,
of disjointing itself and detaching itself from itself. Paradoxically, this non-place and

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

2.2.1 Vorkehrungen

Bei einem solchen Thema, das die Méglichkeit von Begriindungen iiberhaupt
angreift’®® und bei dem deshalb die Gefahr der Selbstwiderspriichlichkeit
droht, lohnt es sich, Vorkehrungen bei einer ersten Vorbestimmung der Chéra
zu treffen. Der Begriff der Vorkehrung soll einerseits vor den paradoxen Volten
warnen, die bei einer autologisch sensiblen Untersuchung von Begriindungen
erwartbar sind, weil gute Griinde fiir die Verunméglichung von Begriindun-
gen angefithrt werden miissen. So soll das Vorfeld vorbereitet werden fiir die
uiberraschenden Wendungen, die eine grundsitzliche Analyse der Grundlosig-
keit nehmen kann. Neben dieser Vorschau dient eine solche Vorbestimmung
andererseits der Anspielung auf eine Verkehrung metaphysischer Grundan-
nahmen, auf ein Spiel mit Paradoxien und Differenzen.”

non-time are inscribed deep within the metaphysical discourse of the origin, and from
the very beginning. In fact, we find the perspective of another thinking, another origin,
another thinking of the origin, breaking itself off from Platonic philosophy at the very
level of its foundation.«

20 | Vgl. Gabriel, Markus: Chora als différance. Derridas dekonstruktive Lektlire von
Platons Timaios, in: Fitzi, Gregor (Hg.): Platon im Diskurs, Heidelberg 2006, 61: »Die
chora [bei Platon, Anm. d. Verf.] ist aber vielmehr eine notwendig zu machende Vor-
aussetzung zur Erkldrung von Bestimmtheit Gberhaupt und es ist wohl kaum ein Zufall,
dass Platon sie mit der unbeugsamen Notwendigkeit (anaké) gleichsetzt. [...] Denn
ohne einen Raum, in den Bestimmtheit liberhaupt eingeschrieben werden kann, gébe
es nicht nur keine physikalischen Objekte, sondern iiberhaupt nichts Erkennbares. Die
Lesbarkeit von Bestimmtheit (iberhaupt setzt ndmlich bereits die ontologische Diffe-
renz und damit die Differenz der Welt und desjenigen, was nicht von dieser Welt ist,
voraus.« Diese Differenzialitt der Bestimmbarkeit vor der Bestimmung von Chora wird
zum Verhéngnis.

21 | Im Begriff der Kehre wird die Denktradition deutlich, in die sich Derrida bei Chora
begeben hat. Heideggers Problem der Beobachtungsabhéngigkeit der Realitat, der De-
pravation des Seins im herrischen Subjektdenken, transponiert sich in ein Problem der
Gabe. Vgl. Neu, Daniela: Die Notwendigkeit der Grindung im Zeitalter der Dekonstruk-
tion. Zur Griindung in Heideggers »Beitrdgen zur Philosophie« unter Hinzuziehung der
Derridaschen Dekonstruktion, Berlin 1997, 95: »Der Titel »Kehre«, wie er in Heideggers
Schriften vorkommt, bezeichnet in erster Linie einen Sachverhalt im Sein selbst, also
das Zudenkende, das als solches schon in einem Bezug zum Denken steht, insofern
es zu denken gibt. Gerade deshalb kann die Kehre nicht auf einen Wandel im Denken
reduziert werden, weil sie nicht im Ausgang vom Denken zu begreifen ist, sondern in
das urspriinglichere Seinsgeschehen verweist, aus und in dem das Denken erst in sein
Eigenes gelangt.« Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 328: »Hier kehrt sich das Ganze
[...] um. Der fragliche Abschnitt wurde zuriickgehalten, weil das Denken im zureichen-

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

123


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Die vergebliche Gabe

Ein erster Ansatz kann dabei sein, sich die Ubersetzungsméglichkeiten von
Chora vor Augen zu fithren. Die Verwendungsweisen dieses griechischen
Wortes unterscheiden sich dabei sehr: »Ob sie das Wort chéra selbst (>Orts,
>Platzs, >Stelle<, sRegions, »Gegend<) oder das betreffen, was die Uberlieferung
die von Timaios selbst vorgeschlagenen (-Mutter<, > Ammes, >Behiltnis<, >Ab-
drucktrigerq) Figuren — Vergleiche, Bilder, Metaphern — nennt, die Uberset-
zungen bleiben in den Interpretationsnetzen gefangen.«?? Die Chora vervielfil-
tigt sich in Bedeutungsfacetten, die jeweils wieder der Auslegung zu bediirfen
scheinen. Wobei mit jeder Interpretation die mutmaflich urspriingliche Be-
deutung tibersetzt und tiberdeckt wird. Schon diese etymologische Facettie-
rung der Bedeutung von Chora kehrt eine Struktur der Folgeunrichtigkeit
hervor — eine antimetaphysische und paralogische Struktur, wie wir sie von
der verzeitlichenden Eigenschaft der Différance oder der versetzenden Kraft
der Dekonstruktion kennen. Die Bestimmung einer anwesenden Bedeutung
von Chora ist durch die Selbstbestimmung ihres folgewidrigen Wesens verun-
moglicht: Diese Folgewidrigkeit besteht in der unablissigen Hinauszégerung
und Verschiebung von mehrdeutigen und sich verkehrenden Bedeutungen.?®

den Sagen [...] dieser Kehre versagte und so mit Hilfe der Sprache der Metaphysik nicht
durchkam. Der Vortrag »Vom Wesen der Wahrheit,, der 1930 gedacht und mitgeteilt,
aber erst 1943 gedruckt wurde, gibt einen gewissen Einblick in das Denken der Kehre
von »Sein und Zeit« zu »Zeit und Sein«. Diese Kehre ist nicht eine Anderung des Stand-
punktes [...] von»Sein und Zeit,, sondern in ihr gelangt das versuchte Denken erst in die
Ortschaft der Dimension, aus der»Sein und Zeit« erfahren ist, und zwar erfahren in der
Grunderfassung der Seinsvergessenheit [...].« Eine Seinsvergessenheit, die (nicht nur
bei Heidegger) durch das Ereignis reformuliert wird.

22 | Derrida, Jacques: Chara, in: ders.: UdN, 129.

23 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 130: »Wir werden niemals Anspruch darauf erheben,
das richtige Wort fiir chora anbieten zu kénnen, weder, sie endlich nennen/rufen zu kdn-
nen, sie selbst, jenseits aller Wendungen und Umwege der Rhetorik, noch endlich an sie
heranzugehen kdnnen, an sie selbst, auf das hin, was sie, aufierhalb jeder anachroni-
stischer Perspektive, gewesen sein wird. Die Tropik und der Anachronismus sind unver-
meidlich. Und alles, was wir zeigen mdchten, ist die Struktur, die diese so unvermeidlich
macht, die daraus etwas anderes macht als Zufalle, Schwachen oder vorlaufige Mo-
mente. Genau dieses strukturale Gesetz, von dem ich den Eindruck habe, daf es in
der ganzen Geschichte der Interpretationen des Timaios nicht als solches angegangen
worden ist. Dabei diirfte es sich eindeutig um eine Struktur und nicht um so etwas wie
ein Wesen der chora handeln — die Frage nach dem Wesen hat mit ihr als Sujet keinen
Sinn mehr. Die chora, behaupten wir, ist anachronistisch, sie »istc die Anachronie im
Sein, besser, die Anachronie des Seins. Sie anachronisiert das Sein.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

Eine solch spezifische Art der Unbestimmbarkeit setzt sich in den Attri-
butionen fort, mit denen Chora ausgestattet wird. Timaios hebt ihre Ge-
staltlosigkeit hervor, die es ihr ermdglicht, jede Art von Form anzunehmen.?*
Diese Eigenschaft ihrer gestaltlosen Eigenschaftslosigkeit fithrt zum Kurz-
schluss jeglicher Zuschreibungen von Eigenschaften — genau so wie sie sich
einer Bedeutungsgebung entzieht. Alle Bestimmungsversuche imprignieren
Chora mit Bedeutung, die als Ausdriicke bereits von ihr abhingen.? Es gibt sie
nicht wie einen herkémmlich metaphysischen Gegenstand, den man mit Attri-
buten belegen, so definieren und einordnen kénnte. Sie gibt sich in paradoxer
Weise, demzufolge Chora in der Form der Gabe gefasst werden kann.?® Wobei
der Begriff der Gabe in diesem Zusammenhang hauptsichlich in seiner anti-
metaphysischen Stofirichtung gebraucht wird, insofern als Choéra nicht durch
eine Seinsweise in Form der Anwesenheit in einer Bedeutungstiille charakte-

24 | Vgl. Platon: Timaios 51a-b, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon. S&mtliche Werke, Band
4, Reinbek bei Hamburg 1994, 52: »Demnach wollen wir die Mutter und Aufnehmerin
alles gewordenen Sichtbaren und durchaus sinnlich Wahrnehmbaren weder Erde, noch
Luft, noch Feuer noch Wasser nennen, noch mit dem Namen dessen, was aus diesen
und woraus diese entstanden; sondern wenn wir behaupten, es sei ein unsichtbares,
gestaltloses, allempfangliches Wesen, auf irgendeine héchst unzugangliche Weise am
Denkbaren teilnehmend und duferst schwierig zu erfassen, so werden wir keine irrigen
Behauptungen aussprechen.«

25 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 130-131: »Reich, zahlreich, unausschdpflich — alles in
allem sind es erst die Interpretationen, welche die Bedeutung oder den Wert von chora
informieren [...]. Sie bestehen stets mit, indem sie ihr, sie bestimmend, Form geben,
ihr, die sich indes nur darzubieten vermag, indem sie sich aller Bestimmungen, allen
Markierungen oder Eindriicken, von denen wir behaupten, daf sie ihnen ausgesetzt sei,
entzieht. Doch was wir hier, indem wir von einer gegebenen oder aufgenommenen Form,
von Markierung oder Eindruck, von Erkenntnis als In-formierung, und so weiter spre-
chen, iiber die Interpretation der chora [...] voranbringen, das alles schopft bereits aus
dem, was der Text selbst von der chora sagt, schopft bereits aus dessen begrifflicher
oder hermeneutischer Vorrichtung.«

26 | In der franzésischen Ubersetzung, die auch Derrida fiir seine Interpretation be-
nutzt, wird diese Eigenart des Nehmens und Gebens der Chora besonders deutlich.
Vgl. Platon: Timaios 50b-c, in: Rivaud, Albert (Ubersetzer): Platon. Oeuvres Complétes.
Tome X. Timée, Critias, Paris 2011, 168-169: »A elle également, il convient de donner
toujours le méme nom. Car, jamais non plus elle ne pourra perdre absolument ses pro-
priétés. En effet, elle regoit toujours toutes choses, et jamais en aucune circonstance
elle ne prend enrien une figure semblable a aucune de celles qui entrenten elle. Carelle
est, par nature, comme un porte-empreintes pour toutes choses.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

125


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Die vergebliche Gabe

risiert werden kann.?” Dass es Chora gibt, obwohl sie nicht existiert, dass Chora
Bedeutungen annehmen kann, obwohl sie nichts bedeutet, fungiert als Chif-
fre fiir ihre Supplementierbarkeit. In der Chora ereignet sich die — zunichst
etymologisch vollzogene — Verschiebung von der Semantik des Seins zur Ethik
von Geben und Nehmen.?

Auch der Versuch Chora als Eigennamen aufzufassen und ihr Sein so zu iden-
tifizieren muss misslingen. Timaios prisentiert Chora in einem femininen
Geschlecht, sie fungiere als gebirende Mutter, als Amme fiir Bedeutungen,
die sie erzeugt, indem sie sich als jungfrauliches Gefif} mit Bedeutung erfiil-
len lisst.?® Dieser chauvinistische Unterton macht die derartige Bestimmung

27 | Vgl. Sallis, John: The Verge of Philosophy, Chicago u. London 2008, 102: »Der-
rida writes: »ll y a khora, mais la khora n’existe pas« [...]. In this same context Derrida
mentions, with some caution, the es gibt; though he refers here to negative theology, it
seemed to me that there was clearly an allusion to Heidegger. This was, then, the ques-
tion | posed: that of the connection between the il y a (in the expression »il y a khora«)
and the es gibt (as in the Heideggerian expressions»es gibt Sein¢, »es gibt Zeit). Derrida
vigorously denied that the il y a could be rendered by es gibt [...].« — Auch wenn Der-
rida diese Ahnlichkeit angeblich abstreitet, an geeigneter Stelle werden wir naher auf
diese Traditionslinie des »Es gibt« eingehen. An dieser Stelle miissen wir uns mit einem
Hinweis begniigen: Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 140: »Wir werden spéter einer kurzen
Anspielung Heideggers auf chora begegnen, nicht auf die aus dem Timaios, sondern,
auferhalb jeder Zitation und jeder genauen Referenz, auf diejenige, die bei Platon den
Ort* zwischen dem Seienden und dem Sein [...] bezeichnen soll, den »Unterschied«im
Ort zwischen den beiden.«

28 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 136: »Diese Tragerabwesenheit, die man nichtin einen
abwesenden Trager oder in die Abwesenheit als Trager Uibersetzen kann, provoziert und
stellt sich gegen eine jede bindre oder dialektische Bestimmung, ein jedes Gestellt-
werden durch eine vernunftméafige Befragung philosophischen Typus, strenger gesagt:
ontologischen Typus. Diesem Typus widerféhrt es, dafd er von genau dem, was ihm Statt
zu geben scheint, zugleich verleugnet und wiederaufgetrieben wird. Noch werden wir
uns weiterhin ins Gedachtnis zuriickrufen miissen und darauf in noch analytischerer
Weise beharren, daf}, wenn es Ort/Statt/AnlaB gibt (s’il y a lieu) [...], oder, unserem Idi-
om gemaR, gegebenen Ort/Anlafd (lieu donné), das Ort/Statt/Anlaf® geben hierbei nicht
darauf hinauslauft, einen Platz zum Geschenk zu machen/aus einem Platz Gegenwarti-
ges zu machen (a faire présent d’une place). Der Ausdruck lieu donner (Ort/Statt/AnlaR
geben) steht nichtim Rickverweis auf die Geste eines gebenden Subjektes, Trdger oder
Ursprung von etwas, das alsdann jemandem gegeben wird.«

29 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 131.

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

der Chora als weibliches Wesen zumindest unsympathisch.’® Was sie aber wi-
dersinnig erscheinen lisst, ist ihre Charakterisierung als eine zur Befruch-
tung bereite, stete Jungfriulichkeit und ihre gleichzeitige Charakterisierung
als Zustand der Schwangerschaft, die eine bereits geschehene Empfingnis
anzeigt. Diese Widerspriiche bei der Identifizierung der Choéra werden bei
Derrida durch die Weglassung des femininen Artikels markiert: Chéra ver-
weigert sich in ihrer Widerspriichlichkeit jeder Bestimmung — auch einer sol-
chen, die sie auf Geschlechtsstereotypen festzulegen versucht.* Chora gehért
einem Geschlecht an, das sich einer Geschlechtereinteilung entzieht.** Chora
benennt somit die Suspension jeder Benennung.*® Sie ist die Bezeichnung fiir

30 | Vgl. Grosz, Elisabeth: Women, Chora, Dwelling, in: Borden, lan, Penner, Barbara
u. Rendell, Jane (Hg.): Gender Space Architecture. An interdisciplinary introduction,
New York u. London 2000, 211: »It will be my argument here, reading Plato and Derrida
on chora, that the notion of chora serves to produce a founding concept of femininity
whose connections with women and female corporeality have been severed, producing
a disembodied femininity as the ground for the production of a (conceptual and social)
universe. In outlining the unacknowledged and unremitting debt that the very notion
of space, and the built environment that relies on its formulation, owes to what Plato
characterizes as the »femininity« of the chora [...].«

31 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 133: »Doch wenn ich chdra und nicht die chora sage,
so macheichimmernoch einen Namen daraus. Einen Eigennamen, gewif3, aber doch ein
Wort, ganz so wie irgendein beliebiger, allgemeiner Name, ein Wort, vom Ding oder vom
Begriff unterschieden. Andererseits scheint der Eigenname wie immer einer Person zu-
gesprochen, hier: einer Frau. Vielleicht einer Frau, wohl eher einer Frau. Verschéarft das
nicht de Gefahren des Anthropomorphismus, gegen die wir uns verwahren wollen? Ist
nicht Platon, wenn er, wie man sagt, chora mit einer Mutter oder Amme zu »vergleichen«
scheint, selbst bereits von diesen Gefahren eingeholt worden? Ist der Wert von Behélt-
nis nicht genauso wie die passive jungfrduliche Materie mit dem weiblichen Element
assoziiert — und ganz besonders in der griechischen Kultur?«

32 | Vgl. Wetzel, Dietmar J.: Diskurse des Politischen. Zwischen Re- und Dekonstruk-
tion, Miinchen 2003, 200: »Interessanterweise legt Derrida in der weiteren Beschéfti-
gung mit chora die Betonung darauf, daf® die »Weiblichkeitc von Mutter und Amme [...]
niemals als Eigentum, etwa im Sinne einer definitionsgeméfien Zugehdrigkeit eben die-
ser chora, zugeschrieben werden darf.«

33 | Vgl. Caputo, John D. (Hg.): in a nutshell, 84: »In the Timaeus, the missing third
thing, a third nature or type (triton genos, 52b) — khora — is supplied by Plato himself.
Khora is the immense and indeterminate spatial receptacle (dekhomenon, hypodokhe)
in which the sensible likenesses of the eternal paradigms are »engendered¢, in which
they are »inscribed« by the Demiurge, thereby providing a »home« for all things. Khora
is neither an intelligible form nor one more sensible thing, but, rather, that in which (in
quo) sensible things are inscribed, a tabula rasa on which the Demiurge writes.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

127


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Die vergebliche Gabe

eine onthologische Leerstelle, durch die erst dem spurhaften Verwehen der
wechselnden Bedeutungen und aufeinander verweisenden Deutungsversuche
Platz verschafft wird.** Sie lisst den Widerstreit zur Welt kommen.

Die widerspriichliche Gleichzeitigkeit von Jungfriulichkeit und Miitterlichkeit
weist auf einen seltsamen Zwischenstatus eines dritten Geschlechts hin. Dieses
»triton genos« versinnbildlicht als weitere Vorkehrung die Jenseitigkeit gegen-
uiber jeglicher Gattungszugehorigkeit und Bezeichenbarkeit von Chéra. Dieser
Zwischenstatus zeigt sich in der Bezeichnung als »Ammex. In ihr erweist sich
die Unbestimmtheit in Bezug auf ein Geschlecht, auf ein genos, eine Gattung
oder ein Genre. Eine Amme sichert den Fortbestand des Nachwuchses, obwohl
sie an dessen Zeugung nicht beteiligt war:* Ungeschlechtlich besorgt sie das
Fortleben der Geschlechter.

Sie verunmoglicht sich in der verrdumlichenden Opposition von intelle-
gibler oder sinnlicher und von logischer oder mythischer Bestimmbarkeit.*
So wird erst das Spiel der Differenzen erméglicht, dem sie auf diese Weise
stattgibt und das aporetische Spielfeld er6ffnet. Dieses Spiel passiert als Ver-
zeitlichung im Ubergang, der Metonymie und der Schickung ins Jenseits der
Bedeutungsgebung als Differenzentwicklung. So tibernimmt sie die Funktion
einer Beobachtung hoherer Ordnung, indem sie diese formale Bedeutungsver-
schiebung auch inhaltlich thematisiert: Die Form der Differenzverschiebung
tritt bei der Chora auf der Seite der Bedeutung wieder ein. Chora verkorpert

34 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 134: »Eines realen Referenten beraubt, erweist es sich
fur das, was in der Tat einem Eigennamen gleicht, auch ein X zu nennen, das es zur Ei-
genschaft (propriété) hat, zur physis und zur dynamis, wie der Text sagen wird, nicht als
Eigentum (en propre) zu haben und formlos (amorphon) zu bleiben. Diese ganz einzigar-
tige Uneigenschaft/Untauglichkeit (impropriété), die eben nichts ist [...].«

35 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 128: »Die chora ist im Hinblick auf die zwei Gattungen
des Seins (unbeweglich und intellegibel/verderblich, im Werden und sinnlich) ein triton
genos, doch auch im Hinblick auf das sexuelle Geschlecht scheint sie unbestimmt zu
sein: Timaios spricht, wo er sie zum Sujet hat, von »Mutterc und von »Amme«.«

36 | Vgl. Malabou, Catherine u. Derrida, Jacques: Counterpath, 146: »Khora marks a
place apart, the spacing which keeps a dissymmetrical relation to all that which, »in
herselfs, beside orin addition to herself, seems to make a couple with her. In the couple
outside of the couple, the strange mother who gives place without engendering can no
longer be considered as an origin. She/it eludes all anthropo-theological schemes, all
history, all revelation, and all truth. Preoriginary, before and outside of all generation,
she no longer even has the meaning of a past, of a present that is past. Before signifies
no temporal anteriority. The relation of independence, the nonrelation, looks more like
the relation of the interval or the spacing to what is lodged in it to be received in it.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

das re-entry der Form in die Form.*” Thre Geschlechtslosigkeit und ihre Zeu-
gungsunfihigkeit sind die reflexive Konsequenz ihrer formalen Differenzer-
zeugung.®®

In diesen Vorkehrungen kiindigt sich Chéra in Form der Différance an.*
Verrdumlichende Unterscheidungen werden durch Folgedifferenzen ver-
zeitlicht. In ihr ist die Entleerung und Erfiillung von sinnhaften Beziigen zu
beobachten, die im »Timaios« unter dem Stichwort der Mythologie und an-
hand des Aspekts der Utopie niher erliutert werden.*°

2.2.2 Mythologie
Unter diesem Gesichtspunkt wird Chéra mittels der Leitunterscheidung von
Logos und Mythos im wissenschaftlichen Diskurs verortet. Bei der Darlegung

37 | Vgl. Margel, Serge: Le tombeau du dieu artisan, Paris 1995, 131: »En se découpant
par configuration définie, la chora pourra, dans un seul et méme geste, a) s’écarter
des formes élémentaires esquissées par ses propres figures et b) représenter la régle
(d’équation) selon laquelle tout élément peut aussi bien modifier son schéme prim-
itif (transformer I'agencement géométrique de son propre polyédre) qu’en retrouver
postérieurement la structure initiale.«

38 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 127: »Eine solche Werschiebung«lauft selbstverstand-
lich nicht von sich aus ab. Sie hdngt ab von einer Art Metonymie: von den Gattungen
des Seins zu den Gattungen des Diskurses. Doch ist es einerseits immer schwierig [...],
die beiden Problematiken zu trennen: die Qualitat des Diskurses hangt zunachst an der
Qualitadtdes Seins, von dem er spricht. Als Bezug zu dem, was st [...], erféhrt der Diskurs
seine Qualifizierung oder Disqualifizierung aus dem, worauf er sich bezieht. Anderer-
seits autorisiert sich die Metonymie durch einen Ubergang, der iiber die Gattung ver-
lauft, einen Ubergang von einer Gattung zur anderen, von der Frage nach den Gattungen
des Seins zu der Frage nach den Gattungen des Diskurses.«

39 | Vgl. Caputo, John D. (Hg.): in a nutshell, 75: »I will show how Plato’s treatment of
the khora serves Derrida as a»sur-name« for différance, that s, a kind of »allegory« of dif-
férance. For khora exposes a certain »impurity« [...] and intractability at the very core of
philosophical concepts, a certain retreat and recession from philosophy’s grasp, right
there in Plato, who is the very paradigm of what we mean by philosophy, the horse’s
mouth of philosophy, thus leading us up to the very limits of philosophy and to the heart
of deconstruction, if it has a heart.«

40 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 128-129: »Die ins Auge gefafite Konsequenz wére fol-
gende: mitdiesen beiden Polaritdten wiirde das Denken der chora garnoch die Ordnung
der Polaritat, der Polaritatim allgemeinen, ob sie nun dialektisch wére oder nicht, in Un-
ruhe versetzen. Wiewohl sie den Oppositionen Statt gibt, wiirde sie sich selbst keinerlei
Verkehrungen unterwerfen.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

129


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vergebliche Gabe

dieser verrdumlichenden Differenz bezieht sich Derrida auf eine Dominanz
der Begriffslogik tiber mythisches Wissen.*

Der Mythos prisentiert sich so als negative Vorstufe zum philosophischen
Logos. Im Mythos wird undeutlich und unbewusst ein Gedanke vorformuliert,
der erst in seiner logischen Fassung klar konturiert realisiert werden kann.*
Immerhin dient der Mythos auf diese Weise nicht nur als historischer Vorliu-
fer des Logos, sondern kann zur rhetorischen und didaktischen Aufbereitung
des eigentlichen Wahrheitskerns herangezogen werden. Weil er wesensmifig
logisch-philosophische Inhalte verkorpert und literarisch auskleidet.® Der
Mythos weist somit eine gewisse Unernsthaftigkeit gegeniiber seinem Inhalt
auf, den er diskursiv nur zur Schau stellt. Die Philosophie hat den Mythos im
rein begrifflichen Denken {iberstiegen, das eine unmittelbarere Wesensschau
des Seins dialogisch erlaubt. Dies stellt die verriumlichende Grundunterschei-
dung dar: die metaphysische Hierarchie der unmittelbaren Logik iiber der du-
Rerlichen, nur verkérpernden Mythik, die nicht nur zufillig an die Dominanz
der reinen Sprache tiber die blof reprisentierende Schrift erinnert.

Chora kann dabei keiner der beiden Seiten zugeschlagen werden. Weder
der logischen Weltordnung, wie sie im »Timaios« anhand der Differenz von
sinnlich erfahrbar und intellegibel entworfen wird, noch einer mythischen.*

41 | Eine solche Hierarchisierung findet er beispielhaft in Hegels Philosophiegeschich-
te. Vgl. Hegel, Georg W. F.: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, Werke
Band 18 (Theorie Werkausgabe), (Einleitung, B, 2. b., Verhaltnis der Philosophie zur
Religion), Frankfurt 1971, 103.

42 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 137.

43 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 138-139: »In einem philosophischen Text ist die Funk-
tion des Mythos bald ein Zeichen philosophischen Unvermagens: die Unfahigkeit, zum
Begriff als solchem Zugang zu finden und sich daran zu halten, bald ist es das Indiz
eines dialektischen und vor allem didaktischen Vermdgens, die pddagogische Beherr-
schung des ernstlichen Philosophen, der sich im vollen Besitz des Philosophems befin-
det. [...] Diese beiden Bewertungen widersprechen sich nurdem Anschein nach oder bis
zu einem gewissen Punkt. Sie haben dieses gemeinsam: die Unterordnung des Mythos
— als diskursive Form — unter den Inhalt des bedeutenden Begriffs, unter den Sinn, der
in seinem Wesen blof ein philosophischer sein kann.«

44 | Wenn der Autor eines Textes als Schriftsteller identifiziert wird, der seine Inhal-
te rhetorisch verkleidet und literarisch aufbereitet, dann miissen diese Diskurse wohl
dem Bereich der Mythen (so wie wir sie vorher festgelegt hatten) angehéren. Gleichwohl
sie einem logischen Programm folgen und der Erlduterung der logischen Struktur des
Kosmos dienen, die sich in der des Staates und des Menschen fortsetzt. Vgl. Derrida,
Jacques: UdN, 142-143.

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

Chora scheint in ihrer Abgriindigkeit diese beiden traditionell disparaten
Denkweisen aneinander zu binden.®

Chora gibt durch ihre Abgriindigkeit der Bindung der Gegensitze einen Raum,
aus dem sich weitere Unterscheidungen erzeugen lassen.*® Im »Timaios« ge-
schieht diese Verzeitlichung durch weiterfithrende Unterscheidungen von my-
thischen und logischen Uberlieferungstraditionen: Entgegengesetzt wird eine
griechische, miindliche, mythologische Erzihltradition und ein dgyptisches
Schrifttum, das die Archivierbarkeit von Wissen erlaubt.

Zu Anfang des »Timaios« berichtet Kritias von Solon, der sich von einem
dgyptischen Priester tiber unterschiedliche Kommunikationsarten belehren
lasst. Das dgyptische System der Wissensspeicherung in Schrift und Biblio-
theken erweist sich in doppelter Hinsicht als effektiv: Nicht nur kann durch
Schrift iiber eine lange zeitliche Entfernung Wissen zuginglich gemacht, son-
dern auch iiber riumlich-kulturelle Grenzen hinweg tradiert werden.” Diese
Form der Schriftbewahrung steht zur miindlichen Erzihltradition nicht in ei-
nem uniiberwindlichen Gegensatz, sondern kann zur Instruktion der weitaus
stéranfilligeren miindlichen Kommunikation dienen.*® Die Uberlegenheit der

45 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 139-140. Vgl. auch: Platon: Timaios 92c, in: Wolf, Ur-
sula (Hg.): Platon, 103: »Und nun, behaupten wir, ist unsere Rede iiber das All bereits
zum Ziel gediehen. Denn indem dieses Weltganze sterbliche und unsterbliche Bewohner
erhielt und derart davon erfiillt ward, wurde zu einem sichtbaren, das Sichtbare umfas-
senden Lebenden, zum Abbild des Denkbaren als ein sinnlich wahrnehmbarer Gott, zum
grofiten und besten, zum schdnsten und vollkommensten dieser einzige Himmel, der ein
eingeborenerist.« Wie wenn die mythische Erzahlung erst die Welt nach und nach erfiillt
und erschaffen héatte, wie wenn das Denkbare und das Wahrnehmbare in der logischen
Vollkommenheit des Himmels, erst im Widerstreit der Chora gezeugt worden waére.

46 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 140-141: »Wenn es einen Chasmus in der Mitte des
Buches gibt, eine Art Abgrund, »incdem man versucht, diesen abgriindigen Chasmus zu
denken oder zu sagen, der chora sein soll, die Er6ffnung eines Ortes, »in« dem alles zu-
gleich Platz nehmen und reflektiert werden kdnnen soll [...], ist es dann bedeutungslos,
daf eine erzeugte Abgriindigkeit (mise en abyme) eine bestimmte kompositorische Ord-
nung des Diskurses regelt? [...] Ist es bedeutungslos, dafd diese erzeugte Abgriindigkeit
(mise en abyme) die Formen eines Diskurses iiber die Platze, namentlich die politischen
Platze affiziert, eine Politik der Platze, die ganz und gar durch die Beachtung von Orten
(Posten in der Gesellschaft, der Region, dem Territorium, dem Land) kommandiert wird,
als Orte, die Diskurstypen oder Diskussionsformen zugewiesen werden?«

47 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 151.

48 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 151: »Nicht nur stellt sich heraus, daR wie der Mythos
ihres Ursprungs das Geddachtnis einer Stadt einer Schrift anvertraut wird; es wird gar
noch der Schrift des anderen, dem Sekretariat einer anderen Stadt anvertraut. Es muf

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

131


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Die vergebliche Gabe

Schrift als Telekommunikation ist in den Dienst des unmittelbaren Sprechens
gestellt, insofern dieses zu einem gottgleichen Leben befihigt. Der Logos
begriindete eine Lebensweise, die in der Lage ist, die gottliche Ordnung der
Welt in eine Ordnung des menschlichen Zusammenlebens zu iibersetzen.*
Diese Unmittelbarkeit des sprachlichen Logos weist jedoch einen Nachteil
auf. Die Griechen sind bei ihrem dia-logischen Sprechen auf Hilfskonstrukte
angewiesen, die den fliichtigen Augenblick der Sinnprisenz verlingern und
wiederholbar fiir zukiinftige Zugriffe machen. Das Gesprich verliert seinen
Sinn, sollte es nicht gelingen, den Verlust der Unmittelbarkeit, die im Ange-
sicht der anwesenden Gesprichspartner garantiert scheint, zu kompensieren.
Dies geschieht einerseits in der Supplementierung durch die Schrift, die den
moglichen Tod der am Gesprich beteiligten Personen durch eine Vervielfil-
tigung in Differenzen auffangen kann, und andererseits im Mythos.>® Die
Delegitimierung der Rede ohne ansprechbare Person wird im Mythos ausge-
glichen, weil ein Neuanfang ermoglicht wird, indem der Ursprung der Rede
durch die rekursiv-differentielle Vernetzung der Diskurse verschleiert wird.
Der Mythos begriindet eine kindliche Neubewertung von Wissen, weil durch

demnach zweifach alteriert werden, damit es gerettet wird, und es geht genau um seine
Rettung, darum, ein Geddachtnis zu retten (23a), wenn es auf die Wande des Tempels
geschrieben wird. [...] Das Gedachtnis eines Volkes, das durch ein anderes Volk, durch
eine andere Kultur befragt/gestellt (arraisonné) und angeeignet wird [...].«

49 | Vgl. Platon: Timaios 24c-d, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 23-24: »Was aber die
Verstandesbildung anbetrifft, siehst du wohl, welche Sorgfalt die hiesige Gesetzgebung
sogleich von Anbeginn an ihr widmete in bezug sowohl auf die Weltordnung, indem sie
alles insgesamt, bis auf die Seher- und Heilkunst zur Gesundheit, aus diesen gottlichen
Dingen fiirdie menschlichen Angelegenheiten herleitete und auch in den Besitz aller an-
deren damit verbundenen Kenntnisse sich setzte. Insofern also die Gottin euch zuerst
diese gesamte Anordnung und Ausbildung verlieh, wies sie euch auch euern Wohnsitz
an und wéahlte die Statte, derihr entsprossen seid, dazu aus, weil sie in der Jahreszeiten
ginstigen Wechsel erkannte, dafd sie die verstdndigsten Bewohner erzeugen werde. Als
dem Kriege und der Weisheit hold, wahlte die Gottin diejenige Stétte aus, die bestimmt
war, die ihr zundchst kommenden Menschen zu erzeugen, und griindete da zuerst einen
Staat. In diesem lebtet ihr also unter solchen Gesetzen und einer noch vollkommeneren
Verfassung, in jederTugend vor allen Menschen ausgezeichnet, wie es sich von euch, als
Abkdmmlinge und Zdglinge der Gotter, erwarten lief.«

50 | Vgl. Platon: Timaios 26¢, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 25: »Damals also vernahm
ich es [die mythischen Erzahlungen, Anm. d. Verf] unter groBer Lust und Kurzweil, indem
der Greis [der UrgroBvater Kritias] auf meine oft wiederholten Fragen bereitwillig mich
beschied, so daf} es wie eingebrannte Schrift unausldschlich in mir haftet.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

ihn ebenfalls Urspriinglichkeit durch Differenzvervielfiltigung ersetzt wird.>!
Im »Timaios« stellt sich diese funktionale Schriftahnlichkeit in einer Art
von Kognitionstheorie der Urspriinglichkeit dar: Das menschliche Gedicht-
nis funktioniert wie eine Wachstafel, die den ersten Eindruck am besten be-
hilt und wiedergeben kann. Spitere Einschreibungen verwischen diesen ur-
spriinglicheren Abdruck und prigen sich dartiber in das Wachs ein. Mit jeder
Neueinschreibung verliert die urspriingliche Schrift ihre Kontur. Die Wachs-
tafel als Abdrucktriger erlaubt das immer wieder erneute Einritzen von Zei-
chen — um den Preis, dass die urspriingliche Zeichengebung unter dem Ge-
kritzel der folgenden Einschreibungen unkenntlich geworden ist. Gedichtnis
funktioniert so durch Differenzierungen, erlaubt aber keinen Riickgriff mehr
auf einen Ursprung.*

Chora, die als ein solcher Abdrucktriger bezeichnet wird, ermdéglicht die
mythologische Fortsetzung von Diskursen. Ein mythologischer Sprechakt ist
gezwungen, auf eine Legitimationsquelle zu referieren. Wie wir schon bei der
Schrift gesehen haben, erfolgt diese Referenz nicht auf einen endgiiltigen
Ursprung, weil diese Legitimation urspriinglich durch Choéra entzogen ist.
Mythologische Sprechakte tiberkompensieren ihre eigentliche Ursprungslo-
sigkeit durch den Bezug auf vorangegangene Sprechakte: So thematisiert im
»Timaios« die Rede des Kritias (die dann auch im gleichnamigen Folgedialog
fortgesetzt wird) einen Ursprungsmythos des Athenischen Staates, der seine
Vortrefflichkeit in der Abwehr eines Unterwerfungsversuchs durch den Staat
Atlantis unter Beweis stellt. Kritias referiert (1), was er bereits am Vortag er-
zihlt hat (2), wo er eine Unterhaltung zwischen Solon und seinem Urgrof3va-
ter, der ebenfalls den Namen Kritias tragt, wiedergegeben hat (3), die ihm einst
sein Urahn Kritias selbst erzihlt hatte (4), dass dieser Urahn von Solon selbst

51 | Vgl. Platon: Timaios 23b-c, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 22: »Bei euch und an-
deren Volkern dagegen war man jedesmal eben erst mit der Schrift und allem anderen,
dessen die Staaten bediirfen, versehen, und dann brach, nach Ablauf der gewdhnlichen
Frist, wie eine Krankheit eine Flut vom Himmel {iber sie herein und lief von euch nur die
der Schrift Unkundigen und Ungebildeten zuriick, so dafs ihrvon Anbeginn wiederum ge-
wissermafen zum Jugendalter zuriickkehrt, ohne von dem etwas zu wissen, was so hier
wie bei euch zu alten Zeiten sich begab. Was du daher eben von den alten Geschlechtern
unter euch erzahltest, o Solon, unterscheidet sich nur wenig von Kindergeschichten,
da ihr zuerst nur einer Uberschwemmung, deren vorher doch viele stattfanden, euch
erinnert.«

52 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 150: »Bestimmte Motive, die man als typomorphische
bezeichnen kénnte, nehmen darin die Sequenz liber das ekmageion, den Abdrucktrager,
die stets fiir die Aufnahme des Abdrucks bereite Materie, oder noch ber den Abdruck
und das Siegel selbst, das eingedruckte Relief (ektypoma) vorweg — gleichviel Wendun-
gen mit dem Ziel, ndher an das Rétsel von chora heranzuriicken.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

133


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Die vergebliche Gabe

gehort hitte (5), wie dieser von einem Priester in Agypten erzihlt bekommen
hitte (6),>* wie die Athener die Atlantier zuriickgeschlagen haben und damit
wie griechische Mund-zu-Mund-Begriindungen funktionieren (7).>* Und diese

53 | Vgl. Platon: Timaios 21¢-22b, in: Rivaud, Albert: Timée, 131-132: »Le vieillard
[Critias d. A., Anm. d. Verf.], je m’en souviens trés bien, fut enchanté et, tout souri-
ant, il dit: »Eh oui, Amynandre, si Solon n’eiit pas fait des vers simplement par passe-
temps, s’il se fit appliqué comme d’autres, et s’il elit achevé le récit qu’il avait rapporté
d’Egypte, s'il n’elit pas été forcé par les séditions et les autres calamités qu'il trouva ici
a son retour, de négliger complétement la poésie, a mon avis, ni Hésiode, ni Homére,
ni aucun autre poéte ne fiit jamais devenu plus célébre que lui.« —»Et quel était ce
récit, 6 Critias?« dit Amynandre. — >l traitaits, dit Critias, »de I'exploit le plus grand et
qui elt justement mérité d’étre le plus illustre de tous ceux que cette cité ait jamais
accomplis. Mais par I'effet du temps et de la mort des acteurs, le récit n’en est pas venu
jusqu’a nous.« — »Redites-le depuis le début:, dit Amynandre; »quel était-il, comment
fut-il accompli et de qui Solon I'avait il appris pour le rapporter comme véritable?«ll
y a en Egypte, dit Solon, »dans le Delta, vers le pointe duquel le cours du Nil se parta-
ge, un certain neume, qu’on appelle Saitique, et de ce neume, la plus grande ville est
Sais. — C’est de la qu'était Amasis, le roi [...] — Pour ceux de cette ville, c’est une cer-
taine Déesse qui I'a fondée: en Egyptien son nom est Neith, mais, en Grec, a ce qu’ils
disent, c’est Athéna. Or ces gens-la sont trés amis des Athéniens et ils affirment étre en
quelque maniére leurs parents. Solon raconta qu’étant arrivée chez eux, il y acquit une
grande considération, et que, comme il interrogeait un jour les antiquités les prétres les
plus savants en ces matiéres, il avait découvert que ni lui-méme, ni aucun autre Grec
n’en avait pour ainsi dire su. Et une fois, les voulant induire a parler des vieilles choses,
il entreprit de leur raconter ce que nous avons ici de plus ancien. Il leur parla de Phoro-
neus, celui qu’on appelle le premier homme [...], de Niobé, du déluge de Deucalion et
de Pyrrha et des mythes qu’on rapporte sur leur naissance, et des généalogies de leurs
descendants. Et il s’efforga, en supputant les années ol se paissent les événements,
de calculer leur date.« Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 153: »Am Ende dieser Erzdhlungen
von Erzéhlungen, nach diesen dermafien ineinander eingeschriebenen Berichten/Be-
ziehungen, daf® man sich immer wieder fragt, wer nun definitiv den Diskurs hélt, das
Wort ergreift und wer es aufnimmt, gibt der junge Kritias Bericht (raconte) davon, wie er
sich andas alles erinnert. Erzahlung tiber die Méglichkeit der Erz&hlung, Reden iiber den
Ursprung, die Kindheit, das Gedachtnis und die Schrift.«

54 | Vgl. Platon: Timaios 22b-22c, in: Rivaud, Albert: Timée, 132-133: »Mais l'un des
prétres, qui était trés vieux, de dire: »Solon, Solon, vous autres Grecs, vous étes tou-
jours des enfants: un Grec n’est jamais vieux!< A ces mots Solon: \Comment I'enten-
dez-vous?«— Etle prétre:Vous étes jeunes tous tant que vous étes par’ame. Carenelle
vous n’avez nulle opinion ancienne, provenant d’une vieille tradition, ni aucune science
blanchie parle temps. [...] Eten voici la raison. Les hommes ont été détruits et le seront
encore et de beaucoup de maniéres.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

Verkettung nimmt kein Ende. Mit diesen sieben Schritten wird nur die Ver-
gangenheit des Diskurses begriindet. Diese mythische Kausalkette lisst sich
noch weiter verfolgen: Die durchdachte ideale Gesellschaft macht sich in der
Organisation des Alls insofern bemerkbar, als der Ursprungsmythos der grie-
chischen Staatsverfassung, die auf Solon zuriickgeht und von Kritias referiert
wird, als Einfithrung fiir die folgende Kosmologie des Timaios dient. Die Kos-
mologie des Timaios wird legitimiert und eingerahmt durch diesen Anklang
auf die Politik.® Im »Timaios« ist die Unterscheidung von Logos und Mythos
durch einen mythologischen Beglaubigungsapparat eingerahmt, der die Ur-
sprungslosigkeit der miindlichen Erzihltradition auffangen soll.>
sprechend wird die vorangegangene Rede des Sokrates iiber die Politik durch
weitere Beitrige der Diskutierenden ehrend vergolten.

Die mythologische Fortsetzung der Einschreibungen schreibt sich auf die-
se Weise im Logos wieder ein.”” Ein Logos, der in Ermangelung einer schrift-
lichen Archivfunktion von Chéra mit unendlichen Verweisungen auf legiti-

Dement-

55 | Vgl. Platon: Timaios 17a-19b, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 15-17.

56 | Vgl. Neschke, Ada: Der Platonische Timaios als Manifest der Platonischen Demi-
urgie, in: Neschke-Hentschke, Ada (Hg.): Le Timée de Platon. Contributions a I’histoire
de sa réception. Platons Timaios. Beitrdge zu seiner Rezeptionsgeschichte, Paris 2000,
XI: »Durch das Rahmengespréch, das den Timaios an den Staat anschliessen und den
platonischen Sokrates zum Zuhdrer des Exposé des Pythagoraers Timaios werden lasst,
wird von vorne herein deutlich gemacht, dass die Kosmologie des Timaios ein ausser
ihr liegendes Ziel verfolgt: es geht hier nicht um reine Naturwissenschaft als autarke
Theoria, wie sie seit Aristoteles propagiert wurde, sondern um das Verstehen der Welt
unter zwei Gesichtspunkten: einerseits bildet die Welt [...] den Ort, an dem der Mensch
lebt, andererseits stellt sie die Summe der Regeln dar, die, sei es mechanisch, die kor-
perliche Natur des Menschen determinieren [...], sei es als »causa exemplaris¢, seinem
seelisch-geistigen Habitus dienen sollten [...]. Die Kosmologie miindet daher in eine
Anthropologie ein, das der Kosmos als Ursache und Vorbild das Dasein und Sosein des
Menschen bestimmt bzw. bestimmen soll.«

57 | Vgl. Platon: Timaios 27a-b, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 26-27: »Es schien uns
nédmlich angemessen, dafd Timaios, als der Sternkundigste unter uns und derjenige, der
es zur Hauptaufgabe seines Lebens machte, zur Kenntnis der Natur des Weltalls zu ge-
langen, zuerst rede und damit beginne, liber die Entstehung der Welt zu sprechen, mit
der Erzeugung der Menschen aber schliefie. Nach ihm aberich, nachdem ich von ihm die
Menschen, seinem Vortrage zufolge, ins Dasein gerufen, von dir aber einige als in hohem
Grade ausgebildet Giberkam, sie, der Erzahlung und Gesetzgebung Solons gemag, als
Richter uns vorfiihre und, als seien es die Athener jener Zeit, zu Blirgern unseres Staates
mache, von denen die in den heiligen Schriften niedergelegte Sage verkiindet, sie seien
von der Erde verschwunden, und von ihnen hinfort als unseren Biirgern und Athenern
spreche.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

135


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vergebliche Gabe

mierende Diskurse ausgestattet wird.*® Diskurse, die in ihrer unaufhérlichen
Vielzahl jede Legitimation verunmoglichen. Jede Authentifizierung einer Er-
zihlung durch eine andere, durch eine andere, durch eine andere, entfernt
die Erzahlung weiter von ihrem authentischen Ursprung. Jede begriindende
Erzihlung erscheint nur als ungentigende Kompensation einer alles abschlie-
fenden Urschrift. Erst dadurch wird die auswechselbare, wechselseitige Legi-
timation unendlicher Erzihlungen generiert: Eine unendliche Dynamik von
Reden und Gegenreden, die man in dieser miindlich-mythologischen Spur der
Fiktionen auffinden kann. Eine Dynamik, deren ursprungsloses Weitersprin-
gen aufgrund der Choéra in ihrer Grundlosigkeit nachvollziehbar bleibt und
beschrieben werden kann, jedoch mit jeder neuen Beschreibung eine erneute
Verinderung und Auskreuzung erfihrt.®

58 | Vgl. Zuckert, Catherine: Postmodern Platos. Nietzsche, Heidegger, Gadamer,
Strauss, Derrida, Chicago u. London 1993, 237: »The impressions Socrates, khora, an
we readers of the Timaeus receive constitute a series of stories; each subsequent story
thus reflects and reflects back a receptacle for the previous. As indicated by Critias’s
re-telling of the story of the great victory of the ancient Athenians he heard from his
grandfather, who had himself heard it from the great Athenian legislator Solon, who had
in his turn heard it from an old Egyptian priest, who had read it in their written records
of the deeds of the Athenians, the receptacle is like our memory. That memory is not
the property of an individual or even a people; its contents need to pass through the
external world, to be written down by other people in different places, to be preserved.«
59 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 154: »In Wahrheit wird jeder narrative [...] Inhalt sei-
nerseits zum Beinhaltenden einer weiteren Erz&hlung. Jede Erzéhlung ist folglich das
Behéltnis einer weiteren. Es gibt nichts als Behdltnisse narrativer Behéltnisse. Verges-
sen wir nicht, daf Behdltnis, Ort der Aufnahme oder der Unterbringung, (hypodoche),
die anhaltendste Bestimmung (aus Griinden, die bereits evident sind, mdchten wir es
vermeiden, von einer wesentlichen zu sprechen) von chora ist. Doch wenn chora ein
Behaltnis ist, wenn sie allen Geschichten, ontologischen oder mythischen, die man er-
zahlen kann und die das zum Sujet haben, was sie aufnimmt, und sogar das, dem sie
ahnlich ist, aber was tatsachlich in ihr Platz nimmt, einen Ort gibt, so wird chora selbst,
sofern man das so sagen kann, fiir keine Erz&hlung zum Gegenstand, ob diese nun als
eine wahre durchgeht, oder als eine fabuldse. Ohne ein wahrer logos zu sein, ist die
Rede iiber chora nicht einmal mehr ein wahrscheinlicher Mythos, eine Geschichte, von
der man einen Bericht wiedergibt und in der eine weitere Geschichte ihrerseits Platz
nehmen wird.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

2.2.3 Utopie

Die Vorrede des Kritias zeigt, wie Chora eine Letztbegriindung in der Ab-
griindigkeit von Dialogen erscheinen lisst und so Ursprungsmythik des Athe-
nischen Staates wie auch Logik der idealen Gesellschaft verspannt. Die Frage
nach der besten Anlage der Gemeinschaft umschliefit den Dialog »Timaios«
und spielt sich in dessen Thematik hinein. Die optimale Gesellschaft, ein solch
utopischer Entwurf, wird auch inhaltlich durch Chora thematisiert, die sich
bisher eher formal als a-topisch herausgestellt hat. Chéra gibt der Abgriindig-
keit statt. Sie verrdumlicht das Spiel von Differenzen, ohne selbst einen Platz
einzunehmen. Ohne selbst Raum zu greifen, macht sie Platz fiir eine metapho-
rische Utopie. Chora in der Metapher des Nicht-Ortes wirkt sich auf das durch
Wahrheit legitimierte Zentrum der Platonischen Staatslehre aus. Die Utopie
fithrt zu den Aporien der Gabe, deren Unwegsamkeit den Un-Ort der Chora
ausmacht. In dieser Anspielung auf die Sokratische Politik scheint Choéra in ih-
ren verschiedenen Ausprigungen immer wieder metaphorisch durch. So diir-
fen die Wichter einer Stadt selbst keinen Besitz haben, werden aber durch die
Umsicht der Herrscher und die Mittel der Bauern und Handwerker versorgt.®
Hier glimmt die Leere, die Armut und Enteignung der Chéra in der Charak-
terisierung des Wichterstandes kurz auf, um gleich um in einer neuerlichen
Metapher aufgerufen und umgedeutet zu werden. Die pidagogische Grundla-
ge des idealen Staates besteht darin, die Elternschaft der natiirlichen Erzeuger
zu unterdriicken und die Kinder von der Gemeinschaft aufziehen zu lassen.®
Eine Andeutung auf die ungeschlechtliche Ammennatur der Chora, auf ihre

60 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 141: »In der Erdffnung des Timaios finden sich Be-
trachtungen iiber die Wachter der Stadt (cité), die Bauern und die Handwerker, die Tei-
lung der Arbeit und die Erziehung. Halten wir es im Voriibergehen fest, auch wenn es sich
um eine Analogie von formaler und &uRerlicher Struktur handeln mag: diejenigen, die
man zu Wachtern der Stadt heranzieht [...], werden nichts als Eigentum (idion) besitzen,
weder Gold noch Silber. Sie »werden von denen, die sie schiitzen, den Sold erhalten
entsprechend ihrem Rang« (18b) [...]. Nichts als Eigentum zu besitzen, nicht einmal das
Gold, mit dem allein man sie vergleichen kann (50a), ist das nicht auch die Situierung
des situs, die Lage/die Bedingung (condition) von chora?«

61 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 143: »Sokrates gibt davon eine Zusammenfassung
[...]. Im Voriibergehen bedient er sich des Wortes chora (19a), um den den Kindern zu-
gewiesenen Platz zu bezeichnen: man muf die »Kinder der Guten« aufziehen (éléver),
die anderen insgeheim in ein anderes Land verbringen, sie indes weiterhin unter Beob-
achtung halten und eine erneute Operation des Aussiebens durchfiihren, bei der jeder
seinen Platz (choran) zugesprochen erhélt.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

137


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vergebliche Gabe

unnatiirliche Zeugungsfihigkeit, die einer sozio-politischen Raumgestaltung
das Leben schenkt, die der Utopie eine Heimstatt gibt.®

Als es darum geht, das idealstaatliche Modell der Politik des Sokrates bei-
spielhaft umgesetzt zu sehen, enthilt sich Sokrates eines Kommentars. Er sei
nicht berechtigt, beispielsweise das Athenische Staatswesen und seine rithm-
liche Vergangenheit des goldenen Zeitalters zu loben — wie es dann Kritias
mit seiner mythischen Erzihlung oder Timaios mit seiner logischen Struk-
turierung des Kosmos (als Ergebnis einer genuin griechischen Leistung) tun.
Kritias und Timaios antworten statthaft mitihren Reden auf die Darlegung der
Politik durch Sokrates am Vortag, wie wenn sie ein Geschenk vergelten — wie
wenn sie dadurch das Gastgeschenk der Sokratischen Rede angemessen und
anerkennend wiirdigen.®

Die Weigerung des Sokrates, die Athenische Polis zu loben, hingt damit
zusammen, dass er dadurch seinen Gesprichspartnern die Moglichkeit der
Vergeltung und des Dankes gewihrt; dariiber hinaus ist sie verkniipft mit den
Rahmenbedingungen des Lobes und der damit verbundenen Wahrheitsthe-
matik. Sokrates will nicht loben, weil das Lob nicht auf den Wahrheitskern
einer Sache zielt, sondern diese prichtiger herausputzt, als sie eigentlich ist.**
Sachkenntnis stellt die wesentliche Wiirdigung eines Gegenstandes dar, der
in seiner Wahrheit zum Leuchten gebracht wird. Eine solche Kenntnis der

62 | Vgl. Schrijver, Georges de: political Ethics, 272: »In the Timaios, khora is a form-
less spatial receptacle in which the sensible copies of the forms or paradigms (ide-
as) are going to be received so as to take on concrete existence in the world. Khora,
therefore, is likened to a womb that receives and »gives place« to the sensible things
patterned after the self-indicated ideas [...].«

63 | Vgl. Platon: Timaios 27a-b, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 26-27: »KRITIAS: Erwéage
aber, Sokrates, die von uns festgestellte Aufeinanderfolge der dir bestimmten Gastge-
schenke. Es schien uns namlich angemessen, dafl Timaios [...] zuerst rede und damit
beginne, iber die Entstehung des Welt zu sprechen, mit der Erzeugung des Menschen
aber schlieBe. Nach ihm aberich, nachdem ich von ihm die Menschen, seinem Vortrage
zufolge, ins Dasein gerufen, von dir aber einige als in hohem Grade ausgebildet iber-
kam, sie der Erzéhlung und Gesetzgebung Solons gemaf, als Richter uns vorfiihre [...].«
64 | Vgl. Platon: Symposion 198d-e, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon. Sdmtliche Werke,
Band 2, 72: »Ich dachte namlich in meiner Einfalt, man misse die Wahrheit sagen in
jedem Stiick von dem zu Preisenden; dies also miisse man vor sich haben, und das
Schonste davon auswéhlend miisse man es auf das schicklichste zusammenstellen.
Und ich wuflte mir gar viel damit, wie gut ich reden wiirde, als verstande ich, was es ei-
gentlich hiee, irgend etwas zu loben. Das war aber, was es scheint, gar nicht die rechte
Weise, etwas zu loben, sondern darin besteht sie, daf man der Sache nur so vieles und
Schones beilege als méglich, moge es sich nun so verhalten oder nicht. Und ist es auch
falsch: so ist nichts daran gelegen.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

Wahrheit des Athenischen Staates traut sich Sokrates nicht zu, er wiirde das
Staatswesen nur lobend verkennen und damit entstellend nachbilden.® Wie
ein Dichter wiirde er die Wirklichkeit nur nachahmen. Wie ein Fremder, der
vom politischen Leben des Staates ausgeschlossen bleibt, und nur so tun kann,
als ob er dazugehoren wiirde.* Sokrates simuliert auf diese Weise seine eigene
atopische Fremdartigkeit.”” Er schlieft sich selbst von der Stadt aus und be-
raubt sich so seines eigenen Wahrheitsanspruchs und seiner Glaubwiirdigkeit.
— Wo er doch vorher versichert hat, dass nur die an den politisch-agonistischen
Handlungen Beteiligten (wie Krieg gegen duflere Feinde und Wortgefechte
mit inneren Gegnern) einen Bezug zu Wahrheit und Wirklichkeit in einem
Staat haben kénnen. Derjenige, der sich kein Recht zugesteht, die Wahrheit
in Bezug auf einen Sachverhalt sprechen zu konnen, und deshalb wie ein Ein-
geborener rechtmiflig und staatstragend handeln zu diirfen, bestitigt das ur-

65 | Vgl. Platon: Timaios 19d-e, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 18: »An der eigenen Kraft
nun, Kritias und Hermokrates, diese Mé&nner und unsern Staat auf eine geniigende
Weise zu preisen, mufl ich fiirwahr wohl verzweifeln.Und bei mir ist das nicht zu ver-
wundern; aber ich habe dieselbe Meinung auch von den Dichtern sowohl alter Zeit als
den jetztlebenden gefafit, ohne irgend die Dichtergilde herabsetzen zu wollen, sondern
weil jeder begreift, daB der Nachbildenden Menge das, worin sie erzogen ward, sehr
leicht und gut nachbilden wird, daf es aber schwierig ist, das auerhalb der gewohnten
Lebensweise eines jeden Liegende durch die Tat, und noch schwieriger, es in Worten
treffend nachzubilden. Die Innung der Sophisten dagegen halte ich zwar fiir sehr kundig
iberflieender Rede und anderes Schdnen, besorge aber, dafd sie als in verschiedenen
Stédten umherschweifend und des eigenen Wohnsitzes entbehrend, in Manner, die zu-
gleich weisheitsliebend und staatskundig sind, sich nicht zu finden wissen, wie Schénes
und Grofes diese wohl im Krieg und in der Schlacht mit dem Schwerte und im Verkehr
mit jedem durch die Rede auszufiihren und auszusprechen vermdéchten. So bleiben nur
Ménner eures Schlages iibrig, denen vermége ihrer Erziehung und Naturanlagen beides
zuteil ward.«

66 | Diese rhetorische Aneignung der Figur des Fremden wird auch bei der Behandlung
der Gastfreundschaft wichtig, wo Derrida die Verkdrperung des Fremden durch Sokrates
als didaktische Strategie interpretiert, den Athenern die Grenzen ihres Rechts und ihres
Gastrechts vorzufiihren. Vgl. Derrida, Jacques: Gastfreundschaft, 19-29.

67 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 144: »Nachdem seiner anfanglichen Erklarung, daf er,
ein wenig wie der Dichter, die Nachahmer und die Sophisten, unféhig sei, die Politiker-
Philosophen zu beschreiben, gibt Sokrates vor, sich unter die, die vorgeben, zu bege-
ben. Er tut so, als ob er zum genos derer gehére, deren genos darin besteht, so zu tun,
als ob: die Zugehorigkeit zu einem Ort oder zu einer Gemeinschaft zu stimulieren, zum
Beispiel zum genos der wahren Biirger, Philosophen und Politiker, zu »eurem«.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

139


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Die vergebliche Gabe

wiichsige Recht der Einheimischen. Als Fremder zieht er sich vom logischen
Diskurs zuriick und iibergibt damit das Wort an die Staatsbiirger.*®

Sokrates iibernimmt an dieser Stelle die Rolle der Chora: Als Heimatloser hat er
sich seiner wahrheitsgemifien Stellung im Staat und im Kosmos beraubt, wo-
durch er erst die utopische Warte einnimmt, von der aus er die Urbarmachung
und Landnahme der Eingesessenen mdglich macht.® Die Doppelbédigkeit der
Choéra kommt auch hier zum Tragen: Einerseits fiithrt der atopische Zug der
Choéra zu Raubbau und Rodung der Ortlichkeit. Andererseits erméglicht diese
Delokalisierung die zukunftstrichtig utopische Bewohnbarmachung des frei
gewordenen Platzes.”’ Mit dieser widerspriichlichen Dopplung nimmt Chéra
etwas vorweg — sie nimmt als Trigerin den Abdruck der Gabe an. Sie driickt
deren paradoxes Wesen aus. Chora kiindigt Aspekte der Gabe an: Sokrates tut
so als ob, er simuliert seine Fremdheit, er benimmt sich seiner staatstragenden
Funktion. Und dadurch, dass er das tut, dass er etwas wegnimmt, dadurch

68 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 145: »Allein diese Zugehdrigkeit zum Ort autorisiert
die Wahrheit des logos, das heifit auch seine politische Effektivitdt, seine pragmati-
sche, praxische Effizienz, die Sokrates in diesem Kontext regelméfig mit dem logos
verkniipft. Es ist die Zugehdorigkeit eines genos zu einem eigenen Ort, der die Wahrheit
seines logos (als effektiver Bezug des Diskurses auf die Sache selbst, auf die Angele-
genheit, pragma) und seines Handelns gewahrleistet (praxis, ergon). Die Spezialisten
fur den Nicht-Ort und das vorgegaukelte Bild (Sokrates hat ja fir einen Augenblick so
getan, als reihe er sich unter ihnen ein) brauchen nicht einmal [...] aus der Stadt ausge-
schlossen zu werden; sie schlieen sich selbst aus, so wie Sokrates es hier tut, indem
er das Wort weitergibt.«

69 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 145-146: »Denn einerseits gestattet und beinhaltet
die geordnete Polysemie des Wortes stets den Sinn von politischer Ort oder — allgemei-
ner gesprochen — besetzter/belehnter/ausgestatteter Ort (lieu investi), im Gegensatz
zum abstrakten Raum. Chora »heifitc von jemandem eingenommener Platz, Land, be-
wohnter Ort, verzeichneter Platz, Rang, Posten, zugewiesene Position, Territorium oder
Region. Und in der Tat wird chora stets eingenommen, besetzt/belehnt/ausgestattet
sein, sogar als allgemeiner Ort und obgleich sie sich von allem unterscheidet, was Platz
nimmtin ihr.«

70 | Vgl. Derrida, Jacques: Avances, in: Margel, Serge: Le tombeau, 41: »Non pas rien
— khora n’est pas rien — mais rien qui fasse I'objet, le théme ou le contenue d’un sa-
voir, d’'un jugement ou méme d’une pensée déterminante (>ceci est cela«). L'a-venirde la
promesse, de ce qui peut-&tre sera ou plutdt viendra, cela ne pourra plus étre. Cela ne
pourra plus étre une modification du présent — du verbe étre.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

dass er sich zurticknimmt, iibergibt er die Verantwortung an seine Gesprichs-
partner.”!

Bei dieser Paradoxie fallen nicht nur Suspension und Einsetzung des Lo-
gos ineinander, hier er6ffnet sich das ethische Feld in der Paradoxie von Geben
und Nehmen.”? Sokrates gibt das Gesprich und die staatliche Verantwortung
an seine Dialogpartner, die dieses Gastgeschenk auch annehmen und weiter
damit arbeiten.” Deren Reden und Ergebnisse nimmt Sokrates danach wieder-
um dankbar auf. Die Gabe zeigt sich hier als rekursive Handlung von Geben
und Nehmen, Rede und Gegenrede.

Und gleichzeitig ist diese rekursive Riicklaufigkeit unterbrochen. Wie kann
man etwas hergeben, das man gar nicht besitzt, dessen man sich beraubt, was
man gar nicht geben kann, weil es weniger als nichts ist? Diese gegenstandslo-
se Gabe des Sokrates besteht darin, nichts zu geben, was ontologisch identifi-

71 | Vgl. Derrida, Jacques: UdN, 147: »Sokrates streicht sich aus, streicht in sich alle
Typen, alle Gattungen, aus, genauso die der Manner des Bildes und des vorgegaukel-
ten Bildes, denen &hnlich zu sein er einen Moment vorgibt, wie das der Manner des
Handelns und der Manner des Wortes, der Philosophen und Politiker, an die er sich
adressiert, indem er sich vorihnen ausstreicht. Doch indem er sich in dieser Weise aus-
streicht, situiert er sich oder instituiert er sich als aufnahmebereiter Empfanger, sagen
wir, als Behéltnis fiir alles, was sich von nun an einschreiben wird. Er behauptet von sich,
dafiir bereit und geriistet zu sein, darauf eingestellt, alles aufzunehmen, was man ihm
anbieten wird.«

72 | Die Hervorrufung der Ethik durch eine utopische Paradoxie spricht auch Niklas
Luhmann an —wenn auch mit einer gewissen »postmodernen« Reserviertheit gegeniiber
dem Legitimationsschema »Vernunft«. Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 405: »Von »Ethik:
spricht man jetzt, um die lllusion zu pflegen, es gebe fiir diese Félle verniinftig begriind-
bare und praktikable Entscheidungsregeln. In Wirklichkeit hat diese Ethik jedoch die
Funktion einer Utopie in dem genauen, paradoxen Sinne der Utopie des Thomas Morus.
Sie bezeichnet einen topos, der nicht zu finden ist, einen Ort, den es nicht gibt. Unter
dem Namen Ethik schafft die Gesellschaft sich die Méglichkeit, die Negation des Sy-
stems in das System einzufiihren und auf honorige Weise dariiber zu reden.«

73 | Vgl. Bohler, Arno: Unterwegs zu einer Sprache der Freundschaft: DisTanzen: Nietz-
sche — Deleuze — Derrida, Wien 2000: »Khora, die universelle Empféanglichkeit und
Aufnahmefahigkeit gegeniiber allen sichtbaren und unsichtbaren Zeitigungsformen des
Seins, sie ist demnach schon fiir Platon jene gastfreundliche Statte gewesen, die in
ihrer eigenen anspruchslosen Formlosigkeit den Eintritt und Einlass der gegenséatzlich-
sten Dinge in das offene Feld der Leere gewdhrt, in dem sie die in ihrer Offenherzigkeit
ankommenden »G&ste«im Feld der Leere vorbehaltlos willkommen und in ihrem wech-
selseitigen Nebeneinander miteinander zu kopulieren und zu tanzen heift.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

141


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Die vergebliche Gabe

ziert werden konnte.”* Sie besteht darin, sich zu benehmen, indem er den Ein-
heimischen Respekt erweist. Sie besteht auch darin, sich zuriickzunehmen,
Platz zu machen fiir die Erzdhlungen der Freunde. Wir werden sehen, wie sich
diese paradoxe Ankiindigung der Gabe weiter auswirkt.

2.3 ZUSAMMENHANG VON DIFFERANCE UND GABE
IM EREIGNIS

Hat sich bisher die paradoxe Différance als literarische Anspielung in der
Chora als Gabe angekiindigt, macht die Stellung des Ereignisbegriffs offenbar,
welche Verbindungen Différance und Gabe aneinander halten lassen.

2.3.1 Philosophiegeschichtliche Anspielungen

Anspielungsweise hat sich Heidegger als Bezugspunkt fiir diesen Er-
eignisbegriff ergeben. Dessen Verwendungsweise von Ereignis erfolgt aus
einer Abkehr von der subjektzentrierten traditionellen Metaphysik, die ihre
Untersuchungsgegenstinde schon durch die Art ihrer Vorgehensweise ver-
objektiviert und unter das beobachtende Subjekt degradiert.”” Um einer solch
subjektiven Herabwiirdigung zu entgehen, erlaubt die Reflexivitit des Ereig-

74 | Vgl. Gabriel, Markus: Chora als différance, in: Fitzi, Gregor (Hg.): Platon im Diskurs,
64: »Eine solche Absenz ist die chora. Denn sie gibt einerseits Raum, ist eine raumge-
bende Geste, die allerdings von niemandem, von keinem gebenden Subjekt vollzogen
wird, das unabhéngig von seinem Geben als Substanz existiert. [...] Sie ist daher gerade
nicht der materielle Trdger von Bestimmungen (hyl€), sondern vielmehr die Eréffnung ei-
nes Ortes oder eines Bereiches iiberhaupt, die jeglicher Bestimmung vorhergeht, ohne
inirgendeiner Weise zur Ordnung desjenigen zu gehéren, was bestimmt, oder wie Derri-
da sagt: markiert werden kann.«

75 | Vgl. Neu, Daniela: Notwendigkeit der Griindung, 97: »Dieser Sachverhalt wider-
strebt dem zeitgendssischen Denken. Denn hier bin nicht mehr ich es, als Subjekt, die
etwas denkt, das Denken liegt nicht mehr, wie ich glaubte, in meiner subjektiven Macht.
Ich bin, so kdnnte man sagen, vielmehr am Denken beteiligt, das sein Wesen einer Er-
eignung verdankt, in die ich von Grund auf geworfen bin. Damit wird das Denken aber
nicht einer fremden Macht iibergeben. Denn das Er-eignis er-eignet sich nur im ent-
sprechenden Entwurf des Denkens. Das Denken ist ausgesetzt in dieses abgriindige
Zwischenspiel, in welcher Ausgesetztheit das Wesen des Menschen einen grundlegen-
den Wandel erfédhrt. Der Mensch erfahrt sich nicht mehr als ein »Etwas, als Subjekt oder
denkendes Lebewesen (animal rationale), sondern er erfahrt das geworfene Sich-zu-
eigen-werden im kehrigen Bezug zur Wahrheit des Seyns, welches, wo diese Erfahrung
aus- und offengehalten wird, auch niemals in ein greifbar Seiendes miindet.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

nisses zunichst eine Entkopplung von Beobachtungen und den beobachten-
den psychischen Systemen. Die Authentizitit und Legitimitit von Diskursen
steht und fillt nicht mehr mit der Anwesenheit von Subjekten: Es ereignet
sich. Es gibt. Il y a. Das Ereignis diskriminiert die daran beteiligten Individu-
en in dieser undefinierten »dritten Person Singular«, indem das Hauptaugen-
merk auf die Moglichkeits- und Unméglichkeitsbedingungen von Diskursen
gerichtet wird.”®

Diese Ablehnung einer neuzeitlich-humanistischen Subjektphilosophie
ist bei Martin Heidegger eingeschrieben in eine Aporetik der abwesenden
Anwesenheit des beobachtbaren Seins.”” Um eine Unterjochung des Seins
als Erkenntnisgegenstand eines Subjektes zu vermeiden, entwirft Heidegger
Grundziige eines alternativen Verhiltnisses des Menschen zum Sein.”® Die
Wirklichkeit wird dadurch nicht mehr als Seiendes durch den Menschen pri-
figuriert, sondern hat sich in seiner Aporetik des Anwesens und des Abwesens

76 | Hans-Dieter Gondek erkennt in diesem unpersdnlichen »Es« eine »Dimension
[...] des Damonischen« und spricht damit sowohl eine Tradition der Transzendentali-
tat im Platonischen Daimon, als auch eine »postmoderne« Unheimlichkeit an, die in
der folgenden Untersuchung unter dem Stichwort der Monstrositat bei Derrida wieder
aufscheinen wird. Vgl. Gondek, Hans-Dieter: Der Zufall der Gabe und die Zukunft der
»Dekonstruktione, in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Peter (Hg.): nach Derrida. Dekon-
struktion in zeitgendssischen Diskursen, Wien 2006, 127.

77 | Vgl. Heidegger, Martin: Zeit und Sein, in: ders: Zur Sache des Denkens, Tiibingen
1969, 22: »Die Vermutung scheint sich vollends zu bestatigen, wenn wir darauf achten,
daf® auch das Abwesen jeweils sich als eine Weise von Anwesen bekundet. Nun zeigt
sich im Gewesen, das nicht-mehr-Gegenwaértiges durch Verweigerung von Gegenwart
anwesen 188t zeigt sich im Auf-uns-zukommen, das noch-nicht-Gegenwértiges durch
Vorenthalt von Gegenwart anwesen |&ft, diejenige Art des lichtenden Reichens, die al-
les Anwesen ins Offene gibt.«

78 | Vgl. Ode, Erik: Das Ereignis des Widerstands. Jacques Derrida und»Die unbedingte
Universitat,, Wiirzburg 2006, 113-114: »Diese Verkniipfung zwischen Sein und Zeit kann
demzufolge vom Ereignis her gedacht werden; Ereignis nun in dem Sinne, dafd es sowohl
die Dimension des Reichens, der Gabe (von Zeit) beriicksichtigt, als auch die Dimension
des Verborgenen, des »Entzugs« bzw. des»Enteignens, denn das Reichende, Schickende
selbst (das Sein) entzieht sich dieser Entbergung und »verweigert sich der Gegenwart:
bzw. »Anwesenheitcin der Zeit. [...] Ereignis ist also sowohl »Zueignung« von Gegenwart
und Anwesenbheit, aber auch »Enteignung:, das das Ereignis selbst sein Eigenstes nicht
preisgibt.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

143


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144

Die vergebliche Gabe

seinen Freiraum reserviert.”’ Das Sein gibt sich zu erkennen.®® Das »Es«, das
sich im Ereignis gibt und sich demnach vom Menschen aneignen lisst, ist
Ausdruck einer Wirklichkeit, deren wahres Wesen der Mensch nur vollstindig
erfihrt, wenn er die Ausschnitthaftigkeit und Fragmentaritit seiner Erkennt-
nisoperationen mitberticksichtigt.®!

Der Begriff des Ereignisses er6ffnet bei Heidegger also die Moglichkeit ei-
ner Beobachtung der Welt, die sich nur paradox zu erkennen gibt: als indefinite
Beobachtungsoperation, die in die Definition des Beobachtungsgegenstandes
hineinspielt. Im Ereignis bei Heidegger geschieht die Vermischung von Beob-
achtungen erster Ordnung, die sich mit dem Wesen des Seins und des Daseins

79 | Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 336: »Das bedeutet: nur solange die Lichtung
des Seins sich ereignet, iibereignet sich Sein dem Menschen. Dafd aber das Da, die Lich-
tung als Wahrheit des Seins selbst, sich ereignet, ist die Schickung des Seins selbst.
Dieses ist das Geschickt der Lichtung. Der Satz bedeutet aber nicht: das Dasein des
Menschen im tberlieferten Sinn von existentia, und neuzeitlich gedacht als die Wirk-
lichkeit des ego cogito, sei dasjenige Seiende, wodurch das Sein erst geschaffen werde.
Der Satz sagt nicht, das Sein sei ein Produkt des Menschen.« Vgl. auch Marion, Jean-
Luc: Etant donné. Essai d’'une phénoménologie de la donation, Paris 1998, 56: »L'étre
se retire de I'étant, parce qu'il le donne; or toute donation implique que le donneur
disparaisse (se retire) dans I'exacte mesure ot le don apparait (s’avance), précisément
parce que donner demande de (se dé-)partir. L'étre s’avance dans son propre retrait —
ce paradoxe ne s’éclaire qu’a partir de la donation. La donation seul découvre I'étant
dans (et sans) son étre, donc aussi bien la différence ontologique que le nihilisme.«

80 | Vgl. Derrida, Jacques: Sporen. Die Stile Nietzsches, in: Hamacher, Werner (Hg.):
Nietzsche aus Frankreich, Berlin, Wien 2003, 212: »Eben dieser ratselhaften Operation
der abgriindigen Gabe (le don-s’endette/le don sans dette) setzt Heidegger auch die
Seinsfrage in Zeit und Sein (1962) aus. Im Verlauf eines Denkschritts, den ich hier nicht
nachvollziehen kann, 1a8t er gelegentlich des es gibt Sein deutlich werden, dal das
Geben und die Gabe, insofern sie den Propriationsprozef bilden und zu nichts gehéren
(weder zu einem Subjekt-Seienden noch zu einem Objekt-Seienden), sich nicht mehrim
Sein, im Horizont oder vom Sinn der Wahrheit aus, denken lassen.«

81 | Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 334: »In»S. und Z.« (S. 212) ist mit Absicht
und Vorsicht gesagt: il y a I'Etre: »es gibt« das Sein. Das il y a iibersetzt das res gibt:
ungenau. Denn das »es¢, was hier»gibt, ist das Sein selbst. Das »gibt nennt jedoch das
gebende, seine Wahrheit gewahrende Wesen des Seins. Das Sichgeben ins Offene mit
diesem selbstist das Sein selber. Zugleich wird das »es gibt« gebraucht, um vorlaufig die
Redewendung zu vermeiden: »das Sein ist;; denn gewdhnlich wird das »istc gesagt von
solchem, was ist. Solches nennen wir das Seiende. Das Sein istcaber gerade nicht»das
Seiende«. Wird das »istc ohne ndhere Auslegung vom Sein gesagt, dann wird das Sein
allzuleicht als ein »Seiendes« vorgestellt nach der Art des bekannten Seienden, das als
Ursache wirkt und als Wirkung gewirkt ist.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

in seiner Zeitlichkeit beschiftigen, und von Beobachtungen zweiter Ordnung,
die eine Prifiguration des Seins durch die subjektzentrierte Ontologie bedau-
ern. Im Ereignis wird die Verwischung von Fragen nach dem Was (dem Fragen
nach dem Wesen der Welt) und dem Wie (dem erkenntnistheoretischen Zu-
standekommen der Realitit) in seiner paradoxen Widerspriichlichkeit augen-
scheinlich. Eine Paradoxalitit, auf die sich die Différance ausdriicklich beruft.®?
Die Verdringung des Unterschieds von Sein und Seiendem, die Heidegger
als Ontologiekritik anspricht und die die Différance anhand der Unterschie-
denheit des Zeichens in spurhafter Schriftlichkeit wiederauffithrt.®®

Ein weiterer Einfluss auf das Denken Derridas, der sich auf diesen Ereig-
nisbegriff Heideggers bezieht, der die Bindung widerspriichlicher Elemente
erlaubt, kann am Begriff des prozessualen Handelns bei Hannah Arendt abge-
lesen werden. Sie verarbeitet den Ereignisbegriff von Heidegger insofern wei-
ter, als sie dessen Widerspriichlichkeit wieder aufgreift. Der Ereignisbegriff
bei Hannah Arendt kann als Auffaltung der Terminologie der Zeitlichkeit des
Ereignisses aufgefasst werden, weil hier der Lebensentwurf des Menschen in
seiner Abhingigkeit von der prozessualen Wirklichkeit des Seins reformuliert
wird. Das menschliche Handeln sieht sich hier in einem zeitlichen Dilemma
verstrickt.®* Der Folgenreichtum einer Handlung ist nicht kontrollierbar, weil
einerseits die zukiinftigen Auswirkungen der Handlung unvorhersehbar sind,
andererseits das einmal Getane nicht mehr ungeschehen gemacht werden

82 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 123: »Dieser Begriff, der in unserem Kontext [...] in Uber-
einstimmung mit einer Heideggerschen Intention gesehen werden kann, bezeichnet,
und dies zuweilen lber den Heideggerschen Diskurs hinaus, die Erschiitterung einer
Ontologie, die in ihrem innersten Verlauf den Sinn von Sein als Prédsenz und den Sinn
von Sprache als erfiillte Kontinuitat des gesprochenen Wortes bestimmt hat. Die ent-
scheidendste Intention des vorliegenden Essays ware es also, ratselhaft zu machen,
was vorgeblich unter dem Namen der N&he, der Unmittelbarkeit und der Présenz [...]
verstanden wird.«

83 | Vgl. Derrida, Jacques: Die Différance, in: Engelmann, Peter (Hg.): Postmoder-
ne und Dekonstruktion, Stuttgart 1990, 103-111; v.a. 106: »Was Heidegger deutlich
machen will, ist dies: der Unterschied des Seins zum Seienden, das Vergessene der
Metaphysik, ist verschwunden, ohne eine Spur zu hinterlassen. Selbst die Spur des Un-
terschiedes ist untergegangen. Wenn wir zugeben, dafl die différance (selbst) anders
als die Abwesenheit und die Anwesenheit (ist), wenn sie Spuren zeichnet, so ware hier,
was die Vergessenheit des Unterschiedes (des Seins zum Seienden) betrifft, von einem
Verschwinden der Spur der Spur zu sprechen.«

84 | Ob diese formale Verzwickung sich im inhaltlich agonalen Widerstreit der Handlun-
gen fortsetzt, soll hier aus Griinden der Konzentration auf die Instruktion des Ereignis-
begriffs bei Derrida unbeachtet bleiben.

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

145


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vergebliche Gabe

kann.® Im Ereignis kulminiert damit die Schuld des Menschen, der als Preis
seiner Freiheit zwar als verantwortlich fiir seine Handlungen zu gelten hat,
aber weitgehend machtlos sowohl den vergangenen Einfliissen als auch den fol-
genden Auswirkungen seiner Handlung gegeniibersteht.®® Dieser prozessuale
Zwangscharakter der Zeit wiirde den Menschen in seinem Tun absolut als Re-
sultat der Vergangenheit festlegen, so jeden Neuanfang verunmoéglichen und
zudem die Auswirkungen von Handlungen unkalkulierbar machen,¥” wenn
nicht durch das Versprechen eine gewisse Stabilitit fiir die Zukunft und durch
das Verzeihen ein Aufbruch der determinierenden Vergangenheit erméglicht
wiirde.®

85 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tétigen Leben, Miinchen Ziirich 2003,
296-297: »[...] aber Menschen sind offenbar schlechterdings unfahig, die Prozesse, die
sie durch Handeln in die Welt loslassen, wieder riickgangig zu machen oder auch nur
eine verldRliche Kontrolle iiber sie zu gewinnen. Nicht einmal die groRen Machte des
Vergessens und Verwirrens, die so wirksam den Ursprung jeder einzelnen Tat und die
Verantwortlichkeit fiir sie zu verdecken imstande sind, bringen es fertig, sie riickgén-
gig zu machen und zu verhindern, daf sie Folgen hat. Und dieser Unféhigkeit, Getanes
ungeschehen zu machen, entspricht eine fast ebenso grofe Unféhigkeit, seine Folgen
vorauszusehen oder seine Motive verldflich zu ergrinden.«

86 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 297: »Gewuft, daf® kein Mensch, wenn er handelt,
wirklich weif3, was er tut; da® der Handelnde immer schuldig wird; daf} er eine Schuld an
Folgen auf sich nimmt, die er niemals beabsichtigte oder auch nurabsehen konnte; daf,
wie verh@ngnisvoll und unerwartet sich das, was er tat, auch auswirken mag, er niemals
imstande sein wird, es wieder rickgéngig zu machen.«

87 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 311-312: »Die Unabsehbarkeit des Zukiinftigen,
dieser Nebel des Ungewissen und Nichtwif3baren, den der Akt des Versprechens hie und
da aufhellt und zerstreut, steigt einerseits auf aus der Unergriindbarkeit des mensch-
lichen Herzens, das ein »trotzig und verzagtes Ding« ist, und hat seinen Ursprung in der
grundsatzlichen Unzuverldssigkeit des menschlichen Wesens, das niemals heute dafiir
einstehen kann, wer es morgen sein wird; andererseits ist diese Unabsehbarkeit dem
Medium der Pluralitat geschuldet, in dem das Handeln sich bewegt, insofern ja die Fol-
gen einer Tat sich nicht aus der Tat selbst ergeben, sondern sich aus dem Bezugsgewe-
be, in welches sie fallt, bzw. aus der Konstellation, in welcher eine Gemeinschaft von
Ebenbiirtigen, die alle die gleiche Kapazitat des Handelns besitzen, gerade zueinander
steht.«

88 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 301-302: »Das Heilmittel gegen Unwiderruflich-
keit — dagegen, daB man Getanes nicht riickgdngig machen kann, obwohl man nicht
wufite, und nicht wissen konnte, was man tat — liegt in der menschlichen Fahigkeit zu
verzeihen. Und das Heilmittel gegen Unabsehbarkeit — und damit gegen die chaotische
UngewiBheit des Zukiinftigen — liegt in dem Vermdgen, Versprechen zu geben und zu
halten. Diese beiden F&higkeiten gehdren zusammen, insofern die eine sich auf die Ver-

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

Im Begriff des Ereignisses wird hier ein zeitlicher Prozess beschreibbar,
der determiniert in Bezug auf Vergangenheit und Zukunft erscheint, und ge-
rade dadurch — widerspriichlicherweise — Interventionsméglichkeiten im Be-
reich der Ethik bietet.*” Im Ereignis ist die paradoxe Unterschiedenheit von
Vergangenheit und Zukunft so in einem Zeitbegriff verraumlicht, dass sich
daraus eine Verschiebung in Folgeunterscheidungen ergibt. Das Ereignis er-
laubt eine punktuelle Identifikation innerhalb eines zeitlichen Ablaufs. Es
erlaubt die Beobachtung einer Gegenwart, die als Unterscheidung von Ver-
gangenheit und Zukunft zutage tritt. Und es erlaubt zudem den Aufbruch
dieser Unterscheidung in anschlussfihige Folgediskurse, die von dieser Leit-
unterscheidung zwar instruiert werden, aber mit einer weitgehenden Freiheit
und Eigenstindigkeit ausgestattet sind: Beinahe in der verriumlichenden und
verzeitlichenden Art der Différance kiindigt sich im unmenschlichen und un-
erbittlichen Ablauf der Zeit die Gabe der Vergebung und des Versprechens an.
Der Akt der Vergebung erlaubt eine Neubesinnung auf vergangene Einfliisse
und somit einen Neuanfang fiir menschliches Handeln. Das Versprechen er-

gangenheit bezieht und ein Geschehenes riickgéngig macht, dessen »Siinde«sonst [...]
iber jeder neuen Generation hdngen und sie schlieflich unter sich begraben mifte;
wéhrend die andere ein Bevorstehendes wie einen Wegweiser in die Zukunft aufrich-
tet, in der ohne die bindenden Versprechen, welche wie Inseln der Sicherheit von den
Menschen in das drohende Meer des Ungewissen geworfen werden, noch nicht einmal
irgendeine Kontinuitat menschlicher Beziehungen moglich wére, von Besténdigkeit und
Treue ganz zu schweigen.« Vgl. Chollet, Antoine: Les temps de la démocratie, Paris 2011,
219-220: »Lirréversibilité des actes, I'incapacité a défaire ce qui a été fait, trouve son
remeéde dans le pouvoir de pardonner. C’est la dimension du passé qui se trouve en jeu
par la faculté de faire et de tenir des promesses, faculté qui engage, elle, le futur.«

89 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 216-217: »Es liegt in der Natur eines jeden An-
fangs, da er, von dem Gewesenen und Geschehenen her gesehen, schlechterdings un-
erwartet und unerrechenbar in die Welt bricht. Die Unvorhersehbarkeit des Ereignisses
[Hervorhebung durch den Verf.] ist allen Anfdngen und allen Urspriingen inhdrent. [...]
Der Neuanfang steht stets im Widerspruch zu statisch erfaBbaren Wahrscheinlichkei-
ten, er ist immer das unendlich Unwahrscheinliche; er mutet uns daher, wo wir ihm in
lebendiger Erfahrung begegnen — das heifitin der Erfahrung des Lebens, die vorgeprégt
istvon den ProzeRabldufen, die ein Neuanfang unterbricht —, immer wie ein Wunder an.
Die Tatsache, da der Mensch zum Handeln im Sinne des Neuanfangs begabt [Hervor-
hebung durch den Verf.] ist, kann daher nur heifRen, daB er sich aller Absehbarkeit und
Berechenbarkeit entzieht, dafi in diesem einen Fall das Unwahrscheinliche selbst noch
eine gewissen Wahrscheinlichkeit hat, und daf das, was »rationals, d.h. im Sinne des
Berechenbaren, schlechterdings nicht zu erwarten steht, doch erhofft werden kann.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

147


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vergebliche Gabe

gibt die Verldsslichkeit fiir zukiinftiges Handeln, auf dem einmal gegebenen
Wort bestehen zu kénnen.

2.3.2 Paradoxierung bei Derrida

Aufgrund dieser Tradition eignet sich das Ereignis fur Derrida nicht nur
als Vorbild zu einer paradoxen Redeweise, sondern auch als Begriff zu Be-
obachtungen zweiter Ordnung. Wobei sich demgemifl am Ereignis die Funk-
tionsweisen von Handlungen, von Begriindungen, kausalen Abliufen oder
zeitlichen Folgeerscheinungen erkliren lassen. Im Einzelereignis wird die Ver-
spannung von vorhergehenden Ursachen und nachfolgenden Auswirkungen
getitigt. Damit etabliert sich ein Beschreibungsmuster, an dem sich Varian-
zen und tiberkomplexe Abldufe punktuell kristallisieren kénnen. Das Ereignis
als Datum markiert einen Punkt als Gegenwart und macht dadurch Einfliisse
und Auswirkungen als Vergangenheit und Zukunft zeitlich beobachtbar.?® Das
Ereignis selbst gibt sich auf diese Art in einer paradoxen Januskopfigkeit zu er-
kennen: ungegenwirtig, weil immer schon vergangen und noch immer nicht
da.

Am Ereignis zeigt sich somit eine zeitliche Monstrositit, die eine erwartbare
Normalitdt tibersteigt — und zwar nicht einfach nur in einem bisher Unbe-
kannten, das im Rahmen der bestehenden Méglichkeiten bald entdeckt wer-
den wird.” Die Monstrositit des Ereignisses liegt darin, dass jegliche Normvor-

90 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 1009: »Die Gegenwart wird damit zum Ereignis, zur Tat,
jedenfalls zur Grenzlinie zwischen Vergangenheit und Zukunft. Sie kann als Quellpunkt
des Neuen aber nur aus dieser Differenz heraus begriffen werden. Sie ist die Einheit
eben dieser Differenz und damit ein paradoxer Bezugspunkt, der alle Beobachtungen
scheitern 1a8t. Denn sie ist einerseits die einzige und immer gegebene [Hervorhebung
durch den Verf.] Zeitbasis der Operationen und insofern ewige; aber sie hat diese Eigen-
schaft nur, weil sie stdndig vergeht und autopoietisch erneuert werden muf, was mit ho-
her Zuverldssigkeit geschieht. Dieses Paradox entspricht der Erfahrung, dafd Ereignisse
(im Unterschied zu Strukturen) die einzigen Formen sind, die sich nicht &ndern konnen,
weil sie zu schnell vergehen. Esist nun genau dieses Paradox, das durch die Unterschei-
dung von Vergangenheit und Zukunft entfaltet wird. Die Zeitsemantik lehrt dann, daf
die Gegenwart nichts anderes ist als der Unterschied von Vergangenheit und Zukunft.«

91 | Vgl. Derrida, Jacques: Statements, 34: »Gemessen an dem, was in den einzigartig-
sten und erfinderischsten Arbeiten und Texten, in den ideomatischsten Schriften pas-
siert, sind diese letzten Normalisierungen selbst monstrds, aber diese Monstrositaten
sind normal. Sie kénnen uberall gefunden werden. Es ist eine normale Monstrositat zu
sagen, daf alles, was das Wort »Poststrukturalismus« umfaft, formalistisch, dsthetizi-
stisch, unpolitisch und an der Geschichte und der sozio6konomischen Realitdt wenig
interessiert ist. Es ist eine normale Monstrositdt zu sagen, daf ein Denken, das damit

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

stellung in diesem Begriff gesprengt wird. Jede Normierung, Uniformierung
und Pauschalisierung wird durch das radikal singulire Ereignis untergraben.”
Der Begriff des Ereignisses bringt es mit sich, dass jegliche Erwartbarkeit in
Unvorhersehbarkeit und sogar Unsagbarkeit transformiert wird.”® Das Ereig-
nis stellt ein monstréses Beschreibungsmuster dar, mit Hilfe dessen zeitliche
Abliufe unbewusst, unermesslich und unbeschreiblich erscheinen.’* Der Be-

begann, den Logozentrismus in Frage zu stellen, sich auf Sprache und Sprachspiele
beschrénkt. Es ist eine normale Monstrositat zu glauben, man misse nur diese Wort-
spiele hinter sich lassen, um endlich zu Realitat, Geschichte, Gesellschaft und Politik
zuriickzufinden.«

92 | Vgl. Derrida, Jacques: Statements, 35: »Eine Monstrositat zeigt sich niemals als
solche, oder [...] sie zeigt sich nur — das heift: sie gibt sich nur zu erkennen —, indem
sie sich auf das reduzieren 1at, was erkennbar ist, das heifit auf eine Normalitat, eine
Legitimitat, die sie nichtist; also zeigt sie sich nur, indem sie sich nicht als das erkennen
1aBt, was sie ist, eine Monstrositat. Eine Monstrositdt kann nur verkannt werden, wenn
sie normal oder zur Norm geworden ist.«

93 | Diese absolute Unvorhersehbarkeit des Ereignisses schafft einen offenen Raum,
von dem es scheint, dass er nur von der iiberbordenden menschlichen Hoffnung gefiillt
werden kann. In dieser Aporetik des Ereignisses (in dieser Uberstiirzung eines Augen-
blicks, dernoch nicht da, so sehrersehntwird und nurvielleicht eintritt) liegt begriindet,
was Interpreten als Messianismus bei Derrida identifizieren. Vgl. Kavka, Martin: Jew-
ish Messianism and the History of Philosophy, Cambridge 2004, 195: »Yet despite the
fact that the meontological tradition expresses an epistemology that lends urgency to
messianic anticipation, Derrida explicitly disavows himself from the meontological tra-
dition. In Specters of Marx, Derrida links the messianic with the concept of the specter.
This term, which Derrida borrows from Marx (although it also has its own history in the
writings of Derrida and Levinas), refers to that which is neither present nor absent, nei-
ther a determined hope (future present) nor a determined memory (past present).« Vgl.
Hollander, Dana: Exemplarity and Chosenness. Rosen-zweig and Derrida on the Nation
of Philosophy, Stanford 2008, 184-205. Vgl. Valentin, Joachim: Zwischen Fiktionalitat
und Kritik. Die Aktualitat apokalyptischer Motive als Herausforderung theologischer
Hermeneutik, Freiburg 2005, 193-194. Vgl. Simon, Rupert: Die Begriffe des Politischen
bei Carl Schmitt und Jacques Derrida, Frankfurt a.M. 2008, 36-67.

94 | Vgl. Derrida, Jacques: Statements, 36: »Wenn dort etwas passiertist, was den Wert
eines theoretischen Ereignisses hat, eines Ereignisses innerhalb der Theorie, oder eher
den Wert der Ankunft eines neuen theoretisch-institutionellen Sinns von »theory« [...],
dann steht fest, dafd dieses Etwas erst im Nachhinein ans Licht kam und heute immer
noch klarer und klarer wird. Ebenso steht aber fest, da® keiner, weder die Teilnehmer
noch ihre unmittelbare Umgebung, sich dieses Ereignisses in irgendeiner Weise bewuft
waren. Niemand konnte es ermessen; vor allem aber hatte niemand es vorausberech-
nen kdnnen — niemand hétte gewagt, es als ein solches Ereignis vorauszuberechnen,

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

149


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die vergebliche Gabe

griff des Ereignisses bringt eine gewisse Uberraschung zum Ausdruck, eine
gewisse unvorhersagbare Uberstiirzung und singulire Fliichtigkeit.”® Das Er-
eignis birgt damit eine dhnliche autologische Sprengkraft wie die Différance,
wenn sie benannt und identifiziert werden soll: Das Unvorhersehbare kann
nicht vorhergesehen werden, es kann durch keine Norm geregelt werden. Es
kann nicht vorhergesagt und durch keine sprachliche Normierung in seiner
Einzigartigkeit generalisiert werden.’® In gleicher Weise kann die Différance
vor allem durch ihre verschiebende Kraft nicht in einer endgiiltigen Defini-
tion zum Stillstand gebracht werden.” Ebenso kommt das Ereignis nicht zur
Ruhe einer Identifizierbarkeit, weil es unvorhergesehen hereinstiirzt und in

anzukiindigen oder zu prasentieren.« Damit schliefit sich die Fassung des Ereignisses
bei Derrida eng an die Grundeigenschaften des Prozessuralen bei Hannah Arendt an:
Ungegenwartigkeit, Unvorhersagbarkeit, unkontrollierbare Determination durch die
Vergangenheit, die aber immerhin nachtréglich beschrieben werden kann.

95 | Vgl. Derrida, Jacques: unmégliche Moglichkeit, 8: »Wenn es Ereignis geben soll —
soviel ist klar —, dann darf das nicht vorhergesagt oder im voraus festgelegt und noch
nicht einmal wirklich entschieden werden.«

96 | Vgl. Ode, Erik: Ereignis des Widerstands, 142: »Als erste Eigenschaft nennt er das
Moment der»>Uberraschunge. Dieser Aspekt erkldrt, warum Derrida schon zuvor den Aus-
druck gebraucht hat, dafi das beschreibende oderinformierende Sprechen vom Ereignis
dessen Unvorhersehbarkeitc und »Einzigartigkeit prinzipiell verfehlen muf. Das Ereig-
nis ist nicht zu antizipieren oder gar zu prognostizieren; es bricht ohne Ankiindigung den
Rahmen des Sagbaren und Planbaren auf.«

97 | Bei einer solchen Explosivitat der Uberraschung und des Neuanfangs kann sich
Derrida wieder auf Hannah Arendt berufen. Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 318: »[...]
und wiewohl auch sie echte Ereignisse sind und nicht als Glieder einer Kausalitatskette
erkldrt werden kdnnen, stehen sie doch noch in einem mehr oder minder ungebrochenen
Kontinuum, in dem es Prézedenzfélle fiir das Ereignete gibt und Vorldufer der Entdecker
und Erfinder namhaft gemacht werden kénnen. Sie ereignen sich, mit anderen Worten,
im Licht der Geschichte und besitzen nicht den eigentiimlichen Charakter moderner Er-
eignisse, bei denen es ist, als brdchen unterirdische Strémungen aus einem undatier-
baren, namenlosen Dunkel mit explosiver Kraft plotzlich ans Tageslicht.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

der Fliichtigkeit des Augenblicks gleich wieder vergangen ist,”® weshalb eine
konstative Beschreibung des Ereignisses auch scheitern muss.*

Mit dieser Paradoxierung des Ereignisses soll nicht etwa erreicht werden, dass
sich Resignation vor einem paradoxen Scheitern von Identifikationsversuchen
einstellt. Es soll vielmehr das Frageinteresse auf eine zweigeteilte Funktions-
analyse der gleichberechtigten Gegeniiberstellung von Unméglichkeits- und
Moglichkeitsbedingungen am Ereignisbegriff verschoben werden, dessen
Wirksambkeit sich performativ zeigt.'*

98 | Vgl. Enkelmann, Wolf Dieter: Beginnen wir mit dem Unméglichen. Jacques Derrida,
Ressourcen und der Ursprung der Okonomie, Marburg 2010, 130: »Auch dieses Moment
dramatischer Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigkeiten ist ein Erkennungsmerkmal re-
volutiondrer Ereignisse, ein Schicksal, das auch das Ereignis als solches ereilt.« Vgl.
Zeillinger, Peter: Ist es maglich, vom Ereignis zu sprechen? (Ist es méglich, ein Vom-
'Ereignis«-sprechen zu vollziehen?) Ereignis und Performativitat bei Jacques Derrida,
Emmanuel Levinas und Alain Badiou, in: Gondek, Hans-Dieter, Klass, Tobias Nikolaus u.
Tengelyi, Lazlé (Hg.): Phdnomenologie der Sinnereignisse, Miinchen 2011, 402: »In dem
[...] Artikel feu la cendre/dt. Feuer und Asche wird die Asche zum Inbegriff der Spur und
Derrida distanziert sich damit von allen Vorstellungen von Spur als Féhrte im Schnee
oder dhnlichen Bildern vor allem bei Heidegger und Levinas. In der Asche ist das Vergan-
gene vollstédndig und unwiederbringlich verschwunden. Andererseits ist die Asche aber
nur Asche insofern sich die Erinnerung eines Vergangenen darstellt. Es gibt keine Asche
ohne diese Erinnerung. Und doch handelt es sich um eine Erinnerung ohne substanziel-
len Gehalt. Es bedarf also der Erfindung [...] eines Diskurses dessen Ziel nicht die Wie-
der-Holung des uneinholbaren Vergangenen ist, sondern dessen Vergegenwértigung.«
99 | Vgl. Derrida, Jacques: unmdgliche Maglichkeit, 21: »Wie Sie vorhin schon ange-
deutet und selbst demonstriert haben, sieht es so aus, als wenn dieses Sprechen vom
Ereignis als Mitteilung von Wissen oder Information, als sozusagen kognitives Sprechen
oder Beschreibung, in gewisser Weise immer problematisch wére, weil das Sprechen
als Sprechen schon aus strukturellen Griinden immer nach dem Ereignis kommt. Da
das Sprechen an die Struktur der Sprache gebunden ist, ist es andererseits einer ge-
wissen Allgemeinheit, einer gewissen lIterierbarkeit, einer gewissen Wiederholbarkeit
unterworfen und muss schon deswegen die Singularitat des Ereignisses verfehlen. Zu
den Merkmalen des Ereignisses gehort ja nicht nur die Unvorhersehbarkeit und damit
die Tatsache, dass es den gewdhnlichen Gang der Geschichte unterbricht, sondern auch
seine absolute Singularitat. Also kann man sagen, dass das Sprechen vom Ereignis, die
Mitteilung von Wissen (iber das Ereignis, die Singularitat des Ereignisses in gewisser
Weise a priori und immer schon verfehlt — durch die einfache Tatsache, dass das Spre-
chen zu spat kommt und die Singularitatin der Generalitat verliert.«

100 | Vgl. Derrida, Jacques: unmdgliche Méglichkeit, 26: »Jedes Mal, wenn das Ereig-
nis auf diese Weise gesprochen wird, wenn das Sprechen die Dimension der Informati-

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

151


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Die vergebliche Gabe

Als ein Beispiel eines solch verunméglichten Ereignisses wird die Gabe
angefiihrt. Eine Gabe als Ereignis weist diese innere Sprengkraft der absolu-
ten Unvorhersehbarkeit und Uberstiirzung auf. Die Gabe trigt diesen verun-
moglichenden Wesenszug des Ereignisses in sich, weil sie den Kreislauf von
Geben und Nehmen unterbrechen muss, um als Gabe gelten zu kénnen. Von
einer Gabe spricht man, wenn der Beschenkte etwas hat, was er vorher noch
nicht hatte, und womit er gleichermaflen bereichert ist. Denn wenn diese Gabe
in irgendeiner Weise kompensiert, ausgeglichen, vergolten oder zurtickgege-
ben wird, ist es, als ob diese Gabe nicht stattgefunden hitte. Wenn sie dem
Geber dquivalent wiedererstattet wird, wenn der Geber sich etwa durch eine
Gegengabe revanchiert, ist es, als ob die Gabe vergeblich gewesen ist. Selbst
wenn diese Gabe in symbolischer Weise beglichen wird, erscheint sie nicht
umsonst als Gabe, sondern als 6konomische Tauschaktion. Durch eine Gabe
wird definitionsgemif ein Ungleichgewicht hergestellt, das sich nicht verglei-
chen oder ausgleichen lassen darf. Eine Gabe diirfte nicht einmal als solche
erkannt werden, weil hier immer die Gefahr bestiinde, dass sie in irgendeiner
Weise vergolten und verglichen wird.!! Sie darf nicht existieren, weil, wenn sie
existiert, sie sich in einem ausgleichenden Kreislauf von Geben und Vergelten
vollzieht. Sie hitte sich somit selbst ausgeloscht und wiirde deswegen nicht
mehr existieren.'”

on, des Wissens, der Kognition ibersteigt, dann verliert es sich in der Nacht [...], dann
bricht es in die Nacht eines Nicht-Wissens auf, das nicht einfach Unwissenheit ist, son-
dern einer Ordnung angehért, die mit der Ordnung des Wissens nichts mehr zu tun hat.
[...] Es handelt sich einfach um etwas, das dem Wissen heterogen ist. Ein Sprechen des
Ereignisses, ein Sprechen, das das Ereignis jenseits des Wissens hervorbringt.«

101 | Vgl. Ode, Erik: Ereignis des Widerstands, 142: »Jemand, derzu einem bestimmten
AnlaR, mit einer bestimmten Absicht, ein Geschenk macht, der bringt also gerade keine
Gabe hervor, sondern handeltim Rahmen von gesellschaftlichen Konventionen und mit
ihnen verbundenen Erwartungen an Geber und Beschenkten. Auf ein Prasent erfolgt in
der Regel eine vorbestimmte Reaktion: Der Empféanger bringt wortlich oder symbolisch
seinen Dank zum Ausdruck und der Schenkende nimmt diesen Dank zur Kenntnis.«

102 | Vgl. Zeillinger, Peter: Das Ereignis als Symptom. Annéherung an einen entschei-
denden Horizont des Denkens, in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Peter (Hg.): nach Der-
rida, 185: »Nurinsofern die 6konomische Ordnung des Tausches durchbrochen wird, hat
eine Gabe stattgefunden. Doch dies scheint faktisch unméglich. Bereits der Dank — ob
ausgesprochen oder nicht —, bereits das bloRe Wissen des Anderen um mein »Prasente
bindet den Akt des Gebens — gewollt oder nicht — in eine Okonomie ein und gefahrdet —
in einer zum Meineid analogen Struktur (Eigeninteresse, Berechnung, Missversténdnis,
T&uschung) — den Vollzug und die ratselhafte[...] Wirkung der Gabe.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

Mit einer solchen oberflichlichen Intuition lisst sich also das Wesen der
Gabe als zu bearbeitendes Problem skizzieren. Als Problem, das in der Form
der Paradoxie!® die Faszination fiir Problemlésungen anregt:

»Das Ereignis der Gabe darf nicht gesagt werden kénnen; sobald man es ausspricht, zer-
stort man es. Anders gesagt: Es ist die Unmoglichkeit des Ereignisses, die das Maf fiir
seine Mdglichkeit gibt. Die Gabe istunmdglich, und nurals unmdgliche kann sie méglich
werden. Es gibt kein ereignishafteres Ereignis als eine Gabe, die den Tausch, den Gang
der Geschichte, den Kreislauf der Okonomie unterbricht. Es gibt keine Méglichkeit der
Gabe, die sich nicht als etwas prasentiert, das sich nicht prasentiert; sie ist das Unmog-
liche selbst.«104

Im Ereignis arbeitet sich die Beobachtung erster Ordnung ab, sie dreht durch,
schlieft sich in ihren Kreisliufen kurz, iiberhitzt.!” Gerade weil die Was-Fra-
gen daran scheitern, ist die Moglichkeit gegeben, dieses Scheitern zu hinterfra-
gen. Beobachtungen zweiter Ordnung ergeben sich fast zwangsliufig aus der
Frage, wie es dazu kommen kann, dass sich das Denken des Ereignisses (bei
Derrida) in solchen Paradoxien versagt. Der Ereignisbegriff erlaubt auf diese
Weise, die ureigenste Fihigkeit der Philosophie in den Blick zu riicken: das

103 | Vgl. Weber, Christine: Philosophien der Differenz, 230: »Kurz gesagt: der Begriff
der Gabe ist Derrida zufolge paradox. Er vereint zugleich und gleichzeitig Méglichkeit
und Unméglichkeit, wobei eine Seite des Paradoxons immer die Bedingung fiir die ande-
re Seite des Paradoxons bildet.«

104 | Derrida, Jacques: unmogliche Méglichkeit, 28-29.

105 | Diese Uberhitzung der ereignishaften Kreislaufe erinnert nicht zufallig an die Re-
volutionen der Sonne um die Erde, Tag und Nacht. Vgl. Derrida, Jacques: Falschgeld.
Zeit geben |, Miinchen 1993 [Fg], 15: »Was mag die Zeit mit der Gabe zu tun haben?
Oder anders gesagt: Was sollte sie mit ihr im Sinn haben? Was sollten sie miteinander
im Sinn haben? Nun, sie haben nichts miteinander im Sinn, sehen es nicht aufeinander
ab, und das allein schon deshalb, weil sie beiden einen einzigartigen Bezug auf das
Sichtbare haben. Die Zeit jedenfalls gibt nichts zu sehen. Sie ist, das wenigste, was man
sagen kann, das Element der Unsichtbarkeit selber. Sie entzieht einem alles, was sich
zu sehen geben konnte. Sie entzieht sich selbst der Sichtbarkeit. Der Zeit, dem wesent-
lichen Verschwinden der Zeit gegeniiber ist man wesentlich blind, und dafd obwohl doch
in gewisser Weise alles Erscheinen Zeitin Anspruch nimmt. Nichts kommt ans Licht oder
an den Tag, kein Phdnomen, das nicht dem Wechsel von Tag und Nacht gehorchte, an-
ders gesagt dem Rhythmus jener Revolution, die die Bahn einer Sonne von ihrem Ende
her orientiert: vom Aufgang im Osten bis hin auf den Untergang im Westen.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

153


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Die vergebliche Gabe

staunende Fragen tiber die ritselhafte Welt — und das gleichzeitige Hinterfra-
gen dieser Fragen.!%

Ebenso wie bei der Gabe gewihrt der Ereignisbegriff bei Derrida einen forma-
len Ausblick auf die Vergebung in einer ebenfalls noch intuitiven Fassung. Die
Ereignishaftigkeit der Vergebung driickt sich insofern aus, als sie nur verun-
moglicht die Bedingungen ihrer Erméglichung erfiillen kann. Die Vergebung
hat nur da einen Sinn, wo es sich nicht um etwas Belangloses handelt, das da-
mit wiedergutgemacht werden soll. Wo iiberhaupt etwas nicht so schlimm war,
dass es wiedergutgemacht werden kann, im Bereich des Reparablen, wo eine
Untat wieder aus- und verglichen werden kann, wo sich Automatismen der
Wiederverstindigung herausgebildet haben, kann eine Vergebung nicht mehr
niitzlich sein. Eine Untat bedarf nur dann der Vergebung, wenn sie so mon-
stros ist, dass eben keine Mechanismen der Wiedergutmachung mehr greifen,
wenn das Vergehen so mafilos ist, wenn alles so irreversibel zerstort ist, dass es
nicht mehr wiederhergestellt werden kann.'”” Aus dieser konstitutiven Unmog-
lichkeit bezieht die Vergebung ihren innersten Impuls und Antrieb: Dass das
wieder gut werde, was fiir immer unwiederbringlich kaputt gemacht worden
ist.

106 | Vgl. Derrida, Jacques: unmdogliche Mdglichkeit, 10-11: »Ist es moglich, vom Er-
eignis zu sprechen?«Was ich auf diese Frage antworten mdchte, ist schlicht und einfach
»ja«. Nicht»jaczum Ereignis und auch nicht»Ja, es ist méglich, vom Ereignis zu sprecheny,
sondern zunéchst einmal »jac als Zeichen des Dankes. Die Philosophie hat sich selbst
immer als Kunst, als Erfahrung und als Geschichte des Fragens begriffen. Auch wenn
die Philosophen sich sonst auf gar nichts einigen kdnnen, sagen sie doch am Ende: »Ja,
aber schlieflich sind wir Leute, die Fragen stellen; einigen wir uns wenigstens darauf,
dass wir die Mdglichkeit des Fragens retten wollen.« Das hat mit Platon begonnen und
reicht bis zu einem gewissen Heidegger, der, wie andere Denker unserer Tage auch, iiber
die Tatsache nachgedacht hat, dass es vor dem Fragen [...] eine Moglichkeit gab, die
Méglichkeit eines gewissen Jas, einer gewissen Zustimmung gewesen ist.«

107 | Vgl. Derrida, Jacques: unmogliche Moglichkeit, 29-30: »Wenn ich vergebe, weil
etwas verzeihlich und leicht zu entschuldigen ist, vergebe ich nicht. Ich kann also, wenn
ich vergebe, nur da vergeben, wo es Unverzeihliches gibt. Da, wo Vergebung unmaglich
ist. Anders gesagt muss die Vergebung, wenn es sie gibt, das nicht Vergebungsfahige
vergeben, sonst ist sie keine Vergebung. Wenn Vergebung méglich ist, kann sie nur als
unmogliche stattfinden. Aber diese Unméglichkeit ist nicht einfach negativ. Das bedeu-
tet, dass man das Unmadgliche tun muss. Das Ereignis, wenn es das gibt, besteht darin,
das Unmdgliche zu tun.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien

In der Monstrositit des Ereignisses treffen sich Différance, Gabe und Ver-
gebung.'®® Die mehrfache Unterschiedenheit der Différance transponiert sich
uiber die zeitliche Paradoxalitit des Ereignisses auf das Thema der Ethik. Im
Ereignis vollzieht sich das Paradox der Wiederholbarkeit des Einzigartigen.
Indem ein singulires Ereignis als Datum in einem zeitlichen Ablauf gekenn-
zeichnet wird, also zu einem wiederholbaren Zeitpunkt in der Unterscheidung
von seiner Vergangenheit und seiner Zukunft verrdumlicht wird, kann es fiir
weitere verzeitlichende Verwendungsweisen bereitgestellt werden, die jenen
urspriinglichen Kontext, der die Einzigartigkeit des Ereignisses ausgemacht
hatte, verwesen lassen.'” Und dieses Datum, in das die Paradoxie von mog-
licher Unmoglichkeit als Wiederholung der Différance von Anwesenheit und
Abwesenheit iibersetzt ist — diese zeitliche Gegebenheit macht den Anschluss
an die Gabe offenbar.

108 | Vgl. zur Ereignishaftigkeit der Différance Zeillinger, Peter: Ereignis als Symptom,
in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Peter (Hg.): nach Derrida, 179-181.

109 | Vgl. Derrida, Jacques: unmdgliche Moglichkeit, 40: »Ebenso muss in der Singula-
ritat des Ereignisses die Wiederholung schon am Werk sein, und mit der Wiederholung
muss die Ausloschung des ersten Erscheinens schon begonnen haben; von daher die
Trauer, das Posthume, der Verlust, die den ersten Augenblick des Ereignisses als ur-
spriinglichen besiegeln.«

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

155


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:44:28, hitps://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

