
2.	 Verbundenheit sprachlicher und 			 
	 ethischer Paradoxien

Das Wirken der Différance in der Sprache bedeutet, mit einer Aussage im­
mer auch einen Unterschied zu machen, immer auch die Abgründigkeit einer 
Bedeutung zu artikulieren. Diese Mehrdeutigkeit und Unbestimmbarkeit der 
Sprache erweist sich unter der Bedingung ihrer Dekonstruierbarkeit. Deshalb 
wird Derrida von Richard Rorty als ein »Theorie-Ironiker«1 bezeichnet. Damit 
wird in diesem Zusammenhang dem Umstand Rechnung getragen, dass sich 
Zugänge zu Wahrheit, Gewissheit oder restloser Aufklärung »postmodern« 
in ihrer Versperrtheit und Unzugänglichkeit offenbaren: Jeder Versuch, etwas 
mit einer Aussage zu meinen, jeder Versuch, eine Aussage verstehen zu wol­
len, konstituiert sich erst dadurch, dass man nie das ganz ausdrücken kann, 
was man unbedingt vermitteln wollte, dass man sein Gegenüber nie restlos 
verstehen wird. Je mehr man versuchen wird, alles zu klären, je mehr man um 
die Wahrheit ringt, desto mehr wird sie durch die verwendeten Hilfsausdrücke 
verwischen, die immer nur weitere verschiedenartige Kontexte supplementie­
ren. Mit jeder Erklärung und Verdeutlichung wird lediglich einer bestimmten 
Markierung eine weitere Bedeutungsnuance hinzugefügt, die bestehende Be­
deutungsschichten wieder überlagert und verdeckt. 

1 | Vgl. Rorty, Richard: Wahrheit und Fortschritt, 454 — ganz im Gegenteil zu anderen 

Autoren, der bei Derrida ernsthaft die sprachliche Militanz eines Partisanen am Werke 

sieht: Vgl. Habermas, Jürgen: Diskurs der Moderne, 192.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe118

2.1	E ntkopplung der Ethik von Wissen und Mor al

Mit dieser ironischen Mehrdeutigkeit von Texten wird gespielt.2 Die Frage ist 
dann, wie trotz einer solchen semantisch-ontologischen Barrikade, wie trotz 
eines solchen Spiels, Äußerungen möglich sind und verstanden werden kön­
nen.3 Ein Derrida’scher Leser wird sich in der Lage einer permanenten An­
näherung zu einem Text befinden, er wird beständig zwischen scheinbarem 
Verstehen und offensichtlichem Unverständnis schwanken. Jede Antwort, 
die eine Wahrheit aus einem Schriftsatz herauszufiltern scheint, wird wieder 
mehrere Fragen aufwerfen. Verständnis kann sich in einer interpretatorischen 
Schwindelbewegung zwischen Wahrheit und Unwahrheit, zwischen Möglich­
keit und Unmöglichkeit einstellen.4 Mit diesem aporetischen Spiel ist die De­
konstruktion in der Lage, das geheimnisvolle Vorenthalten einer Wahrheit mit 
dem Begriff der Différance zu thematisieren und performativ zu kompensie­
ren.5 Auf diese Weise ermöglicht es die dekonstruktive Sicht, mit jeder Aussa­
ge das mitzusprechen, was das Scheitern jeder Äußerung bewirkt,6 also ihren 

2 | Stocker, Barry: Routledge Philosophy GuideBook to Derrida on Deconstruction, New 

York u. London 2006, 186: »The thought of play has a double consequence, which is 

not surprising since doubling is a constant theme in Derrida; and it must be so because 

there is no origin, there is only the trace, repetition or supplement of the origin. The 

dominance of the trace, repetition or supplement means that there is no isolated singu-

larity, but there is always a doubling that also allows for the dif ference within the same.«

3 | Vgl. Valentin, Joachim: Atheismus in der Spur Gottes, Theologie nach Jacques Der-

rida, Mainz 1997, 62: Es »bleibt festzuhalten, daß Derrida niemals die Möglichkeit von 

Kommunikation überhaupt, sondern nur die Möglichkeit anzweifelt, in einer unmittel-

baren, ungebrochenen Verständigung den intendier ten Sinn einer Aussage vollkommen 

zu er fassen«.

4 | Vgl. Garcia Düttmann, Alexander: Dichtung, in: Kern, Andrea u. Menke, Christof 

(Hg.): Philosophie der Dekonstruktion, 78: »Weil Unmöglichkeit für die Möglichkeit kon-

stitutiv ist, kann es überhaupt etwas geben, wird Gegebenes von der Aporie herausge-

fordert, als das Derrida das Verhältnis von Möglichkeit und Unmöglichkeit beschreibt. 

Die Herausforderung ist in diesem Zusammenhang sowohl im Sinn einer Infragestellung 

und Heimsuchung als auch im Sinn einer Hervorbringung und Erzeugung zu verstehen.«

5 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 172: »Die Dekonstruktion ver fügt über keine 

bessere Wahrheitstheorie. Sie ist eine Praxis der Lektüre und der Schrif t, die auf Apori-

en eingestimmt ist, die sich aus den Versuchen ergeben, uns die Wahrheit zu erzählen.«

6 | Vgl. Culler, Jonathan: Dekonstruktion, 198: »Gemäß der von Derrida vorangetrie-

benen paleonymischen Strategie bewahren ›Fehllektüren‹ die Spur der Wahrheit, weil 

bedeutende Lektüren Wahrheitsansprüche stellen und weil die Interpretation von dem 

Bestreben strukturier t wird, das zu er fassen, was andere Lektüren ver fehlt oder falsch 

konstruier t haben.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 119

blinden Fleck oder »unmarked state« zu bezeichnen. Dies geschieht, indem 
die Wechselwirkungen der gegensätzlichen Bedeutungen aufgewiesen und 
verschoben werden. Der paradoxe Umgang mit Anwesenheit als Abwesenheit 
ermöglicht, das abwesende Geheimnis der Wahrheit als anwesend zu würdi­
gen, selbst wenn es im Entziehen begriffen ist.

Auf diese Weise wird die Aussageform in ihrer weitgehenden, differenten 
Eigenständigkeit von Sachzwängen entkoppelt. Diese Unentschiedenheit der 
Welt, die durch die Unterschiedenheit der Diskurse erzeugt wird, führt zu ei­
ner stärkeren Belastung bei ihrer verantwortlichen Umsetzung oder Weiter­
führung.7 Die Welt wird nicht mehr herangezogen bei einer Bewertung, was 
gut oder schlecht, was zu tun oder zu unterlassen ist.8 Wie bestehende Beob­
achtungen formend weitergeführt werden, unterliegt unserer freien Entschei­
dung:

»Einem nur scheinbaren Paradox zufolge eröffnet dieses Unentscheidbare so das Feld 

der Entscheidung oder der Entscheidbarkeit. Es fordert die Entscheidung in der Ord-

nung der ethisch-politischen Verantwortung. Es ist sogar ihre notwendige Bedingung. 

Eine Entscheidung kann sich nur jenseits des berechenbaren Programms ereignen, das 

jede Verantwortung zerstören würde, indem es sie in eine programmierbare Wirkung de-

terminier ter Ursachen verwandeln würde. Es gibt keine moralische oder politische Ver

antwortung ohne diese Prüfung und diesen Durchgang durch die Unentscheidbarkeit.«9

7 | Vgl. Colebrook, Claire: Graphematics, Politics and Irony, in: McQuillan, Martin (Hg.): 

The Politics of Deconstruction Jacques Derrida and the Other of Philosophy, London 

u.a. 2007, 193: »To recognize language as performative is to see language not just as 

the exchange of meanings (as though language were a mere vehicle for a pre-linguistic 

sense); it is to see language itself as an event. Language performs. There are no ›mean-

ings‹ that language merely conveys. Language is productive of a process of exchange, 

expectation and convention.«

8 | Vgl. Jankélévitch, Vladimir: Le paradoxe de la morale, Paris 1981, 7: »Au coeur de la 

philosophie, déjà si controversable par elle-même, si occupée à se définir et à s’assurer 

de sa propre existence, la philosophie morale apparaît comme le comble de l’ambiguïté 

et de l’insaisissable; elle est l’insaisissable de l’insaisissable. La philosophie morale 

est en effet le premier problème de la philosophie: il faudrait donc tirer son problème 

au clair et s’interroger sur sa raison d’être avant de plaider sa cause.«

9 | Derrida, Jacques: Limited Inc., 178-179.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe120

Die Offenheit der Sprache, die als différante Paradoxie begriffen wird,10 setzt 
sich auf diese Weise in einer Offenheit der Ethik fort.11 Ein différantes Textver­
ständnis lässt die Welt nicht als ein für alle Mal feststehend fassen,12 sondern 
begreift sie in der Form der Paradoxie als Problem, das durch aufeinander auf­
bauende Reformulierungen immer neue Problemlösungen provozieren kann. 

Bei einer solchen Sprachauffassung ist der Aufbau eines festen Wertekan­
ons erschwert. Ein derartiges Wertegefüge in Form einer festen Leitunter­
scheidung von Gut und Böse wird eher in Frage gestellt.13 Und genau diese 

10 | Vgl. Münster, Arno: Pariser Philosophisches Journal. Von Sartre bis Derrida, Frank-

fur t a.M. 1987, 139: »Für Derrida steht diese Methode exemplarisch für die experimen-

telle interpretative Behandlung eines typisch ›offenen Textes‹, die sich nicht mehr am 

Diskurs eines vordergründigen ›Sagen-Wollens‹ orientier t, sondern die an dem Aufweis 

der Brechungen, Bedeutungsverschiebungen und Widersprüche, den Substrukturen 

etc. ein besonderes Erkenntnisinteresse hat. Demgemäß versteht Derrida die Textin-

terpretation nicht mehr im traditionellen Sinne als hermeneutische und als exegetische 

Lektüre, sondern als ›per formative Interventionen‹ in die politische (philosophische) 

Neuschreibung (Re-Skription) des Textes und seiner Bestimmung.«

11 | Vgl. Foerster, Heinz v.: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung, in: ders.: Short Cuts, 

55: »Einfach weil die entscheidbaren Fragen schon entschieden werden durch die Wahl 

des Rahmens, in dem sie gestellt werden, und durch die Wahl von Regeln, wie das, was 

wir ›die Frage‹ nennen, mit dem, was wir als ›Antwort‹ zulassen, verbunden wird. In ei-

nigen Fällen geschieht dies schnell, in anderen mag das eine lange, lange Zeit bean-

spruchen. Aber letztendlich erzielen wir nach einer Serie zwingender logischer Schritte 

unwiderlegbare Antworten: ein definitives Ja oder ein definitives Nein. Aber wir stehen 

nicht unter Zwang, nicht einmal dem der Logik, wenn wir über prinzipiell unentscheid-

bare Fragen entscheiden. Es besteht keine äußere Notwendigkeit, die uns zwingt, der-

ar tige Fragen irgendwie zu beantworten. Wir sind frei! Der Gegensatz zu Notwendigkeit 

ist nicht Zufall, sondern Freiheit Wir haben die Wahl, wer wir werden möchten, wenn wir 

über prinzipiell unentscheidbare Fragen entschieden haben. […] Mit dieser Freiheit der 

Wahl haben wir die Verantwortung für jede unserer Entscheidungen übernommen.« Vgl. 

Foerster, Heinz v.: Mit den Augen des anderen, in: ders.: Wissen und Gewissen. Versuch 

einer Brücke, Frankfur t a.M. 1993, 351-352.

12 | Vgl. Mfouakouet, Léopold: Jacques Derrida. Entre la question de l’écriture et 

l’appel de la voix, Paris 2005, 175-176: »Aussi la notion de voix narrative assume-t-elle 

l’avantage (!?) de laisser une porte entr’ouverte sur la dimension éthique dans une pro-

blématique du langage ou, si cela venait à se vérifier chez Derrida, dans une probléma-

tique attentive aux limites du langage en tant justement que l’essence en est, comme 

(on) l’a vu (chez) le déconstructeur français, de ›ressource scripturale‹[…].« 

13 | Vgl. Luhmann, Niklas: SozSys, 121-122: »Die Moral bezeichnet die Bedingungen, 

unter denen Personen einander und sich selbst achten bzw. mißachten können […]. 

Sie stornier t die darüber hinausreichenden Möglichkeiten in dem Versuch, die soziale 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 121

In-Frage-Stellung von moralischen Urteilen kann sich als eigentliche Aufgabe 
der Ethik herausstellen: die Versuchung des Unentscheidbaren durch den of­
fenen Geist der Schrift.14

Eine Ethik, die sich abkoppelt von einem wissensbasierten Wahrheitsbe­
griff und sich verlässt auf die performative Wirksamkeit ihrer paradoxen Aus­
sagesupplemente.15 So werden sprachlich Unterscheidungen etabliert, die 
ethisch einen Unterschied ausmachen.16 Eine Ethik, die sich in ihrer reflexiven 
Funktion ebenfalls von einer moralischen Verbindlichkeit löst, indem sie sich 
auf die Auffaltung von Problemen als Paradoxien innerhalb des menschlichen 
Zusammenlebens konzentriert.17 Die Formulierung von Problemen in Diffe­

Konvenienz wenn nicht unter ein ›Sittengesetz‹ so doch unter absehbare Bedingungen 

der wechselseitigen Einschränkung zu bringen. Für komplexer werdende Gesellschaften 

wird eine Gesamtprogrammierung der Sozialdimension zunehmend inadäquat — teils 

weil die Toleranzzone der Moral zu weit ausgedehnt werden muß, und teils, weil alles 

Ausgeschlossene moralisch diskreditier t werden muß; und praktisch: weil beides zu-

gleich geschieht und die Moral dadurch pluralisier t wird. […] alle Moral findet sich letzt-

lich in Horizonten relativier t, in denen weiter gefragt werden kann, warum jemand so 

erlebt, so ur teilt, so handelt, wie es geschieht, und was dies für andere bedeutet.«

14 | Vgl. Khatibi, Abdelkébir: Jacques Derrida, en effet, Neuilly, Al Manar 2007, 33-34: 

»Je conçois que l’ar t de lire (de surcroît, comment lire le texte d’un ami vivant qui vous 

interpelle?) accueille le don de désir et de transmission immédiate. Il l’accorde sans 

échange au lecteur anonyme.« — Die Kunst, zu lesen, setzt die Logik der Gabe in Gang.

15 | Vgl. Royle, Nicholas: Jacques Derrida, New York u. London 2003, 105: »The earth-

quake-effects of deconstruction have from the beginning been political, then, not only 

in terms of having recognizably political aims and aspirations (star ting out, perhaps, 

as a teaching, a teaching that questions and seeks to transform institutions, to change 

how we think and what we do), but also in terms of transforming the concept of the po-

litical as such. Correspondingly, Derrida may not have used the vocabulary of speech 

act theory in his earliest writings, but all of his texts can be considered as what he calls 

›per formative performances‹ […].«

16 | Vgl. Bateson, Gregory: Form, Substance, and Dif ference, in: Steps to an Ecology of 

Mind, 454-471, v.a. 458: »In the hard sciences, effects are, in general, caused by rather 

concrete conditions or events — impacts, forces, and so for th. But when you enter the 

world of communication, organization etc., you leave behind that whole world in which 

effects are brought about by forces and impacts and energy exchange. You enter a world 

in which ›effects‹ — and I am not sure one should still use the same word — are brought 

about by dif ferences.«

17 | Vgl. Luhmann, Niklas: Paradigm lost: Über die ethische Reflexion der Moral, Frank-

fur t a.M. 1990, 45: »Bei einem dif ferenztheoretischen Ansatz löst sich im übrigen das 

alte Problem des Verhältnisses von Moral und Freiheit von selber auf. Die Tradition hatte 

Freiheit als Voraussetzung moralischer Beurteilung angesehen und sich nur mit der Ar t 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe122

renzen mündet in eine Non-Indifferenz des menschlichen Handelns. Hand­
lungen, die nicht gleichgültig und verantwortungslos in die Welt getreten wer­
den, die sich um den Folgenreichtum und die Begründung des eigenen Tuns 
reflexiv bekümmern.18

2.2	C hōr a

Eine solche wissenschaftstheoretische Abkehr von einer wahrheitsgeleiteten 
und moralisch orientierten Ethik findet man bei Derrida im Begriff der Chōra 
illustriert. Anhand dieser Entlehnung aus dem »Timaios« des Platon zeigt sich 
die Verbundenheit des ethischen Themas der Gabe und einer Sprache, die den 
Anforderungen der Différance entspricht. In der Chōra vollzieht sich eine er­
neute Verwischung der Ursprünglichkeit von Bedeutungen und bestätigt da­
mit die Schriftlichkeit von Diskursen, die jeglicher Letztbegründung entzo­
gen sind. Vor allem weil eine sprachlich-erzählerische Selbstvergewisserung 
dieser Diskurse scheitert: Das phonetische Paradigma der Begründung, des 
Grundes, der Möglichkeit, stichhaltig zu argumentieren, oder sich auf einen 
einmaligen Ursprung ein für alle Mal zu beziehen, wird durch die Chōra ins 
Jenseits befördert.19

dieser Voraussetzung befaßt — auf die Problematik reagierend mit einer Entwicklung 

von naturalen über religiös-transzendente zu transzendentalen Referenzen. Dies ließ 

nur die Möglichkeit zu, Freiheit als Eigenschaft des Menschen zu begreifen. Aber wie? 

Eine soziologische Theorie könnte dagegen annehmen, daß Freiheit gleichsam als Ne-

benprodukt von Kommunikation anfällt. Denn wenn immer etwas Bestimmtes kommu-

nizier t wird, kann man dazu ja oder nein sagen […].«

18 | Vgl. Tolstoi, Leo: Auferstehung, Gütersloh 1950, 309: »Sie wollen den Leidenden 

helfen, die so schrecklich unter der Gleichgültigkeit, der Grausamkeit der Menschen lei-

den…« Mit diesen Worten wird die Hauptfigur des Romans Nechljudoff charakterisier t, 

der versucht, für einen in seiner Vergangenheit begangenen Fehler die Verantwortung zu 

übernehmen und die negativen Folgen seiner zurückliegenden Handlungen so weit wie 

möglich abzumildern.

19 | Vgl. Malabou, Catherine u. Derrida, Jacques: Counterpath. Traveling with Derrida, 

Stanford 2004, 142-143: »But it is a matter of a non-archeological arkhē, an an-archa-

ic archaism, in the double sense of a-principal and an-archivable. A principle without 

being (one), an arkhē that resists and excludes itself from all archivation, non-arrival 

resists and at the same time excludes itself from the order of arrival. An origin from 

which nothing can derive is obviously atopian and anachronic: it has neither place nor 

time. The origin of the event allows itself to be conceived of, therefore, as a non-place 

in space and as a non-time in time, as the very possibility, for the present of the now, 

of disjointing itself and detaching itself from itself. Paradoxically, this non-place and 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 123

2.2.1 Vorkehrungen

Bei einem solchen Thema, das die Möglichkeit von Begründungen überhaupt 
angreift20 und bei dem deshalb die Gefahr der Selbstwidersprüchlichkeit 
droht, lohnt es sich, Vorkehrungen bei einer ersten Vorbestimmung der Chōra 
zu treffen. Der Begriff der Vorkehrung soll einerseits vor den paradoxen Volten 
warnen, die bei einer autologisch sensiblen Untersuchung von Begründungen 
erwartbar sind, weil gute Gründe für die Verunmöglichung von Begründun­
gen angeführt werden müssen. So soll das Vorfeld vorbereitet werden für die 
überraschenden Wendungen, die eine grundsätzliche Analyse der Grundlosig­
keit nehmen kann. Neben dieser Vorschau dient eine solche Vorbestimmung 
andererseits der Anspielung auf eine Verkehrung metaphysischer Grundan­
nahmen, auf ein Spiel mit Paradoxien und Differenzen.21

non-time are inscribed deep within the metaphysical discourse of the origin, and from 

the very beginning. In fact, we find the perspective of another thinking, another origin, 

another thinking of the origin, breaking itself of f from Platonic philosophy at the very 

level of its foundation.«

20 | Vgl. Gabriel, Markus: Chōra als dif férance. Derridas dekonstruktive Lektüre von 

Platons Timaios, in: Fitzi, Gregor (Hg.): Platon im Diskurs, Heidelberg 2006, 61: »Die 

chōra [bei Platon, Anm. d. Ver f.] ist aber vielmehr eine notwendig zu machende Vor-

aussetzung zur Erklärung von Bestimmtheit überhaupt und es ist wohl kaum ein Zufall, 

dass Platon sie mit der unbeugsamen Notwendigkeit (anakē) gleichsetzt. […] Denn 

ohne einen Raum, in den Bestimmtheit überhaupt eingeschrieben werden kann, gäbe 

es nicht nur keine physikalischen Objekte, sondern überhaupt nichts Erkennbares. Die 

Lesbarkeit von Bestimmtheit überhaupt setzt nämlich bereits die ontologische Dif fe-

renz und damit die Dif ferenz der Welt und desjenigen, was nicht von dieser Welt ist, 

voraus.« Diese Dif ferenzialität der Bestimmbarkeit vor der Bestimmung von Chōra wird 

zum Verhängnis.

21 | Im Begrif f der Kehre wird die Denktradition deutlich, in die sich Derrida bei Chōra 

begeben hat. Heideggers Problem der Beobachtungsabhängigkeit der Realität, der De-

pravation des Seins im herrischen Subjektdenken, transponier t sich in ein Problem der 

Gabe. Vgl. Neu, Daniela: Die Notwendigkeit der Gründung im Zeitalter der Dekonstruk-

tion. Zur Gründung in Heideggers ›Beiträgen zur Philosophie‹ unter Hinzuziehung der 

Derridaschen Dekonstruktion, Berlin 1997, 95: »Der Titel ›Kehre‹, wie er in Heideggers 

Schrif ten vorkommt, bezeichnet in erster Linie einen Sachverhalt im Sein selbst, also 

das Zudenkende, das als solches schon in einem Bezug zum Denken steht, insofern 

es zu denken gibt. Gerade deshalb kann die Kehre nicht auf einen Wandel im Denken 

reduzier t werden, weil sie nicht im Ausgang vom Denken zu begreifen ist, sondern in 

das ursprünglichere Seinsgeschehen verweist, aus und in dem das Denken erst in sein 

Eigenes gelangt.« Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 328: »Hier kehrt sich das Ganze 

[…] um. Der fragliche Abschnitt wurde zurückgehalten, weil das Denken im zureichen-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe124

Ein erster Ansatz kann dabei sein, sich die Übersetzungsmöglichkeiten von 
Chōra vor Augen zu führen. Die Verwendungsweisen dieses griechischen 
Wortes unterscheiden sich dabei sehr: »Ob sie das Wort chōra selbst (›Ort‹, 
›Platz‹, ›Stelle‹, ›Region‹, ›Gegend‹) oder das betreffen, was die Überlieferung 
die von Timaios selbst vorgeschlagenen (›Mutter‹, ›Amme‹, ›Behältnis‹, ›Ab­
druckträger‹) Figuren – Vergleiche, Bilder, Metaphern – nennt, die Überset­
zungen bleiben in den Interpretationsnetzen gefangen.«22 Die Chōra vervielfäl­
tigt sich in Bedeutungsfacetten, die jeweils wieder der Auslegung zu bedürfen 
scheinen. Wobei mit jeder Interpretation die mutmaßlich ursprüngliche Be­
deutung übersetzt und überdeckt wird. Schon diese etymologische Facettie­
rung der Bedeutung von Chōra kehrt eine Struktur der Folgeunrichtigkeit 
hervor – eine antimetaphysische und paralogische Struktur, wie wir sie von 
der verzeitlichenden Eigenschaft der Différance oder der versetzenden Kraft 
der Dekonstruktion kennen. Die Bestimmung einer anwesenden Bedeutung 
von Chōra ist durch die Selbstbestimmung ihres folgewidrigen Wesens verun­
möglicht: Diese Folgewidrigkeit besteht in der unablässigen Hinauszögerung 
und Verschiebung von mehrdeutigen und sich verkehrenden Bedeutungen.23

den Sagen […] dieser Kehre versagte und so mit Hilfe der Sprache der Metaphysik nicht 

durchkam. Der Vortrag ›Vom Wesen der Wahrheit‹, der 1930 gedacht und mitgeteilt, 

aber erst 1943 gedruckt wurde, gibt einen gewissen Einblick in das Denken der Kehre 

von ›Sein und Zeit‹ zu ›Zeit und Sein‹. Diese Kehre ist nicht eine Änderung des Stand-

punktes […] von ›Sein und Zeit‹, sondern in ihr gelangt das versuchte Denken erst in die 

Ortschaft der Dimension, aus der ›Sein und Zeit‹ er fahren ist, und zwar er fahren in der 

Grunderfassung der Seinsvergessenheit […].« Eine Seinsvergessenheit, die (nicht nur 

bei Heidegger) durch das Ereignis reformulier t wird.

22 | Derrida, Jacques: Chōra, in: ders.: ÜdN, 129.

23 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 130: »Wir werden niemals Anspruch darauf erheben, 

das richtige Wort für chōra anbieten zu können, weder, sie endlich nennen/rufen zu kön-

nen, sie selbst, jenseits aller Wendungen und Umwege der Rhetorik, noch endlich an sie 

heranzugehen können, an sie selbst, auf das hin, was sie, außerhalb jeder anachroni-

stischer Perspektive, gewesen sein wird. Die Tropik und der Anachronismus sind unver-

meidlich. Und alles, was wir zeigen möchten, ist die Struktur, die diese so unvermeidlich 

macht, die daraus etwas anderes macht als Zufälle, Schwächen oder vorläufige Mo-

mente. Genau dieses strukturale Gesetz, von dem ich den Eindruck habe, daß es in 

der ganzen Geschichte der Interpretationen des Timaios nicht als solches angegangen 

worden ist. Dabei dürf te es sich eindeutig um eine Struktur und nicht um so etwas wie 

ein Wesen der chōra handeln — die Frage nach dem Wesen hat mit ihr als Sujet keinen 

Sinn mehr. Die chōra, behaupten wir, ist anachronistisch, sie ›ist‹ die Anachronie im 

Sein, besser, die Anachronie des Seins. Sie anachronisier t das Sein.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 125

Eine solch spezifische Art der Unbestimmbarkeit setzt sich in den Attri
butionen fort, mit denen Chōra ausgestattet wird. Timaios hebt ihre Ge­
staltlosigkeit hervor, die es ihr ermöglicht, jede Art von Form anzunehmen.24 
Diese Eigenschaft ihrer gestaltlosen Eigenschaftslosigkeit führt zum Kurz­
schluss jeglicher Zuschreibungen von Eigenschaften – genau so wie sie sich 
einer Bedeutungsgebung entzieht. Alle Bestimmungsversuche imprägnieren 
Chōra mit Bedeutung, die als Ausdrücke bereits von ihr abhängen.25 Es gibt sie 
nicht wie einen herkömmlich metaphysischen Gegenstand, den man mit Attri­
buten belegen, so definieren und einordnen könnte. Sie gibt sich in paradoxer 
Weise, demzufolge Chōra in der Form der Gabe gefasst werden kann.26 Wobei 
der Begriff der Gabe in diesem Zusammenhang hauptsächlich in seiner anti­
metaphysischen Stoßrichtung gebraucht wird, insofern als Chōra nicht durch 
eine Seinsweise in Form der Anwesenheit in einer Bedeutungsfülle charakte­

24 | Vgl. Platon: Timaios 51a-b, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon. Sämtliche Werke, Band 

4, Reinbek bei Hamburg 1994, 52: »Demnach wollen wir die Mutter und Aufnehmerin 

alles gewordenen Sichtbaren und durchaus sinnlich Wahrnehmbaren weder Erde, noch 

Luft, noch Feuer noch Wasser nennen, noch mit dem Namen dessen, was aus diesen 

und woraus diese entstanden; sondern wenn wir behaupten, es sei ein unsichtbares, 

gestaltloses, allempfängliches Wesen, auf irgendeine höchst unzugängliche Weise am 

Denkbaren teilnehmend und äußerst schwierig zu er fassen, so werden wir keine irrigen 

Behauptungen aussprechen.«

25 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 130-131: »Reich, zahlreich, unausschöpflich — alles in 

allem sind es erst die Interpretationen, welche die Bedeutung oder den Wert von chōra 

informieren […]. Sie bestehen stets mit, indem sie ihr, sie bestimmend, Form geben, 

ihr, die sich indes nur darzubieten vermag, indem sie sich aller Bestimmungen, allen 

Markierungen oder Eindrücken, von denen wir behaupten, daß sie ihnen ausgesetzt sei, 

entzieht. Doch was wir hier, indem wir von einer gegebenen oder aufgenommenen Form, 

von Markierung oder Eindruck, von Erkenntnis als In-formierung, und so weiter spre-

chen, über die Interpretation der chōra […] voranbringen, das alles schöpft bereits aus 

dem, was der Text selbst von der chōra sagt, schöpft bereits aus dessen begrif flicher 

oder hermeneutischer Vorrichtung.«

26 | In der französischen Übersetzung, die auch Derrida für seine Interpretation be-

nutzt, wird diese Eigenart des Nehmens und Gebens der Chōra besonders deutlich. 

Vgl. Platon: Timaios 50b-c, in: Rivaud, Albert (Übersetzer): Platon. Oeuvres Complètes. 

Tome X. Timée, Critias, Paris 2011, 168-169: »A elle également, il convient de donner 

toujours le même nom. Car, jamais non plus elle ne pourra perdre absolument ses pro-

priétés. En effet, elle reçoit toujours toutes choses, et jamais en aucune circonstance 

elle ne prend en rien une figure semblable à aucune de celles qui entrent en elle. Car elle 

est, par nature, comme un porte-empreintes pour toutes choses.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe126

risiert werden kann.27 Dass es Chōra gibt, obwohl sie nicht existiert, dass Chōra 
Bedeutungen annehmen kann, obwohl sie nichts bedeutet, fungiert als Chif­
fre für ihre Supplementierbarkeit. In der Chōra ereignet sich die – zunächst 
etymologisch vollzogene – Verschiebung von der Semantik des Seins zur Ethik 
von Geben und Nehmen.28

Auch der Versuch Chōra als Eigennamen aufzufassen und ihr Sein so zu iden­
tifizieren muss misslingen. Timaios präsentiert Chōra in einem femininen 
Geschlecht, sie fungiere als gebärende Mutter, als Amme für Bedeutungen, 
die sie erzeugt, indem sie sich als jungfräuliches Gefäß mit Bedeutung erfül­
len lässt.29 Dieser chauvinistische Unterton macht die derartige Bestimmung 

27 | Vgl. Sallis, John: The Verge of Philosophy, Chicago u. London 2008, 102: »Der-

rida writes: ›Il y a khōra, mais la khōra n’existe pas‹ […]. In this same context Derrida 

mentions, with some caution, the es gibt; though he refers here to negative theology, it 

seemed to me that there was clearly an allusion to Heidegger. This was, then, the ques-

tion I posed: that of the connection between the il y a (in the expression ›il y a khōra‹) 

and the es gibt (as in the Heideggerian expressions ›es gibt Sein‹, ›es gibt Zeit‹). Derrida 

vigorously denied that the il y a could be rendered by es gibt […].« — Auch wenn Der-

rida diese Ähnlichkeit angeblich abstreitet, an geeigneter Stelle werden wir näher auf 

diese Traditionslinie des »Es gibt« eingehen. An dieser Stelle müssen wir uns mit einem 

Hinweis begnügen: Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 140: »Wir werden später einer kurzen 

Anspielung Heideggers auf chōra begegnen, nicht auf die aus dem Timaios, sondern, 

außerhalb jeder Zitation und jeder genauen Referenz, auf diejenige, die bei Platon den 

Ort* zwischen dem Seienden und dem Sein […] bezeichnen soll, den ›Unterschied‹ im 

Ort zwischen den beiden.«

28 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 136: »Diese Trägerabwesenheit, die man nicht in einen 

abwesenden Träger oder in die Abwesenheit als Träger übersetzen kann, provozier t und 

stellt sich gegen eine jede binäre oder dialektische Bestimmung, ein jedes Gestellt-

werden durch eine vernunftmäßige Befragung philosophischen Typus, strenger gesagt: 

ontologischen Typus. Diesem Typus widerfährt es, daß er von genau dem, was ihm Statt 

zu geben scheint, zugleich verleugnet und wiederaufgetrieben wird. Noch werden wir 

uns weiterhin ins Gedächtnis zurückrufen müssen und darauf in noch analytischerer 

Weise beharren, daß, wenn es Ort/Statt/Anlaß gibt (s’il y a lieu) […], oder, unserem Idi-

om gemäß, gegebenen Ort/Anlaß (lieu donné), das Ort/Statt/Anlaß geben hierbei nicht 

darauf hinausläuft, einen Platz zum Geschenk zu machen/aus einem Platz Gegenwärti-

ges zu machen (à faire présent d’une place). Der Ausdruck lieu donner (Ort/Statt/Anlaß 

geben) steht nicht im Rückverweis auf die Geste eines gebenden Subjektes, Träger oder 

Ursprung von etwas, das alsdann jemandem gegeben wird.«

29 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 131.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 127

der Chōra als weibliches Wesen zumindest unsympathisch.30 Was sie aber wi­
dersinnig erscheinen lässt, ist ihre Charakterisierung als eine zur Befruch­
tung bereite, stete Jungfräulichkeit und ihre gleichzeitige Charakterisierung 
als Zustand der Schwangerschaft, die eine bereits geschehene Empfängnis 
anzeigt. Diese Widersprüche bei der Identifizierung der Chōra werden bei 
Derrida durch die Weglassung des femininen Artikels markiert: Chōra ver­
weigert sich in ihrer Widersprüchlichkeit jeder Bestimmung – auch einer sol­
chen, die sie auf Geschlechtsstereotypen festzulegen versucht.31 Chōra gehört 
einem Geschlecht an, das sich einer Geschlechtereinteilung entzieht.32 Chōra 
benennt somit die Suspension jeder Benennung.33 Sie ist die Bezeichnung für 

30 | Vgl. Grosz, Elisabeth: Women, Chora, Dwelling, in: Borden, Ian, Penner, Barbara 

u. Rendell, Jane (Hg.): Gender Space Architecture. An interdisciplinary introduction, 

New York u. London 2000, 211: »It will be my argument here, reading Plato and Derrida 

on chora, that the notion of chora serves to produce a founding concept of femininity 

whose connections with women and female corporeality have been severed, producing 

a disembodied femininity as the ground for the production of a (conceptual and social) 

universe. In outlining the unacknowledged and unremitting debt that the very notion 

of space, and the built environment that relies on its formulation, owes to what Plato 

characterizes as the ›femininity‹ of the chora […].«

31 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 133: »Doch wenn ich chōra und nicht die chōra sage, 

so mache ich immer noch einen Namen daraus. Einen Eigennamen, gewiß, aber doch ein 

Wort, ganz so wie irgendein beliebiger, allgemeiner Name, ein Wort, vom Ding oder vom 

Begrif f unterschieden. Andererseits scheint der Eigenname wie immer einer Person zu-

gesprochen, hier: einer Frau. Vielleicht einer Frau, wohl eher einer Frau. Verschärft das 

nicht de Gefahren des Anthropomorphismus, gegen die wir uns verwahren wollen? Ist 

nicht Platon, wenn er, wie man sagt, chōra mit einer Mutter oder Amme zu ›vergleichen‹ 

scheint, selbst bereits von diesen Gefahren eingeholt worden? Ist der Wert von Behält-

nis nicht genauso wie die passive jungfräuliche Materie mit dem weiblichen Element 

assoziier t — und ganz besonders in der griechischen Kultur?«

32 | Vgl. Wetzel, Dietmar J.: Diskurse des Politischen. Zwischen Re- und Dekonstruk-

tion, München 2003, 200: »Interessanterweise legt Derrida in der weiteren Beschäfti-

gung mit chora die Betonung darauf, daß die ›Weiblichkeit‹ von Mutter und Amme […] 

niemals als Eigentum, etwa im Sinne einer definitionsgemäßen Zugehörigkeit eben die-

ser chora, zugeschrieben werden darf.«

33 | Vgl. Caputo, John D. (Hg.): in a nutshell, 84: »In the Timaeus, the missing third 

thing, a third nature or type (triton genos, 52b) — khōra — is supplied by Plato himself. 

Khōra is the immense and indeterminate spatial receptacle (dekhomenon, hypodokhe) 

in which the sensible likenesses of the eternal paradigms are ›engendered‹, in which 

they are ›inscribed‹ by the Demiurge, thereby providing a ›home‹ for all things. Khōra 

is neither an intelligible form nor one more sensible thing, but, rather, that in which (in 

quo) sensible things are inscribed, a tabula rasa on which the Demiurge writes.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe128

eine onthologische Leerstelle, durch die erst dem spurhaften Verwehen der 
wechselnden Bedeutungen und aufeinander verweisenden Deutungsversuche 
Platz verschafft wird.34 Sie lässt den Widerstreit zur Welt kommen. 

Die widersprüchliche Gleichzeitigkeit von Jungfräulichkeit und Mütterlichkeit 
weist auf einen seltsamen Zwischenstatus eines dritten Geschlechts hin. Dieses 
»triton genos« versinnbildlicht als weitere Vorkehrung die Jenseitigkeit gegen­
über jeglicher Gattungszugehörigkeit und Bezeichenbarkeit von Chōra. Dieser 
Zwischenstatus zeigt sich in der Bezeichnung als »Amme«. In ihr erweist sich 
die Unbestimmtheit in Bezug auf ein Geschlecht, auf ein genos, eine Gattung 
oder ein Genre. Eine Amme sichert den Fortbestand des Nachwuchses, obwohl 
sie an dessen Zeugung nicht beteiligt war:35 Ungeschlechtlich besorgt sie das 
Fortleben der Geschlechter.

Sie verunmöglicht sich in der verräumlichenden Opposition von intelle­
gibler oder sinnlicher und von logischer oder mythischer Bestimmbarkeit.36 
So wird erst das Spiel der Differenzen ermöglicht, dem sie auf diese Weise 
stattgibt und das aporetische Spielfeld eröffnet. Dieses Spiel passiert als Ver­
zeitlichung im Übergang, der Metonymie und der Schickung ins Jenseits der 
Bedeutungsgebung als Differenzentwicklung. So übernimmt sie die Funktion 
einer Beobachtung höherer Ordnung, indem sie diese formale Bedeutungsver­
schiebung auch inhaltlich thematisiert: Die Form der Differenzverschiebung 
tritt bei der Chōra auf der Seite der Bedeutung wieder ein. Chōra verkörpert 

34 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 134: »Eines realen Referenten beraubt, erweist es sich 

für das, was in der Tat einem Eigennamen gleicht, auch ein X zu nennen, das es zur Ei-

genschaft (propriété) hat, zur physis und zur dynamis, wie der Text sagen wird, nicht als 

Eigentum (en propre) zu haben und formlos (amorphon) zu bleiben. Diese ganz einzigar-

tige Uneigenschaft/Untauglichkeit (impropriété), die eben nichts ist […].«

35 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 128: »Die chōra ist im Hinblick auf die zwei Gattungen 

des Seins (unbeweglich und intellegibel/verderblich, im Werden und sinnlich) ein triton 

genos, doch auch im Hinblick auf das sexuelle Geschlecht scheint sie unbestimmt zu 

sein: Timaios spricht, wo er sie zum Sujet hat, von ›Mutter‹ und von ›Amme‹.«

36 | Vgl. Malabou, Catherine u. Derrida, Jacques: Counterpath, 146: »Khōra marks a 

place apart, the spacing which keeps a dissymmetrical relation to all that which, ›in 

herself‹, beside or in addition to herself, seems to make a couple with her. In the couple 

outside of the couple, the strange mother who gives place without engendering can no 

longer be considered as an origin. She/it eludes all anthropo-theological schemes, all 

history, all revelation, and all truth. Preoriginary, before and outside of all generation, 

she no longer even has the meaning of a past, of a present that is past. Before signifies 

no temporal anteriority. The relation of independence, the nonrelation, looks more like 

the relation of the interval or the spacing to what is lodged in it to be received in it.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 129

das re-entry der Form in die Form.37 Ihre Geschlechtslosigkeit und ihre Zeu­
gungsunfähigkeit sind die reflexive Konsequenz ihrer formalen Differenzer­
zeugung.38 

In diesen Vorkehrungen kündigt sich Chōra in Form der Différance an.39 
Verräumlichende Unterscheidungen werden durch Folgedifferenzen ver­
zeitlicht. In ihr ist die Entleerung und Erfüllung von sinnhaften Bezügen zu 
beobachten, die im »Timaios« unter dem Stichwort der Mythologie und an­
hand des Aspekts der Utopie näher erläutert werden.40

2.2.2 My thologie
Unter diesem Gesichtspunkt wird Chōra mittels der Leitunterscheidung von 
Logos und Mythos im wissenschaftlichen Diskurs verortet. Bei der Darlegung 

37 | Vgl. Margel, Serge: Le tombeau du dieu ar tisan, Paris 1995, 131: »En se découpant 

par configuration définie, la chōra pourra, dans un seul et même geste, a) s’écarter 

des formes élémentaires esquissées par ses propres figures et b) représenter la règle 

(d’équation) selon laquelle tout élément peut aussi bien modifier son schème prim-

itif (transformer l’agencement géométrique de son propre polyèdre) qu’en retrouver 

postérieurement la structure initiale.«

38 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 127: »Eine solche ›Verschiebung‹ läuft selbstverständ-

lich nicht von sich aus ab. Sie hängt ab von einer Ar t Metonymie: von den Gattungen 

des Seins zu den Gattungen des Diskurses. Doch ist es einerseits immer schwierig […], 

die beiden Problematiken zu trennen: die Qualität des Diskurses hängt zunächst an der 

Qualität des Seins, von dem er spricht. Als Bezug zu dem, was ist […], er fährt der Diskurs 

seine Qualifizierung oder Disqualifizierung aus dem, worauf er sich bezieht. Anderer-

seits autorisier t sich die Metonymie durch einen Übergang, der über die Gattung ver-

läuft, einen Übergang von einer Gattung zur anderen, von der Frage nach den Gattungen 

des Seins zu der Frage nach den Gattungen des Diskurses.«

39 | Vgl. Caputo, John D. (Hg.): in a nutshell, 75: »I will show how Plato’s treatment of 

the khōra serves Derrida as a ›sur-name‹ for dif férance, that is, a kind of ›allegory‹ of dif-

férance. For khōra exposes a cer tain ›impurity‹ […] and intractability at the very core of 

philosophical concepts, a cer tain retreat and recession from philosophy’s grasp, right 

there in Plato, who is the very paradigm of what we mean by philosophy, the horse’s 

mouth of philosophy, thus leading us up to the very limits of philosophy and to the heart 

of deconstruction, if it has a heart.«

40 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 128-129: »Die ins Auge gefaßte Konsequenz wäre fol-

gende: mit diesen beiden Polaritäten würde das Denken der chōra gar noch die Ordnung 

der Polarität, der Polarität im allgemeinen, ob sie nun dialektisch wäre oder nicht, in Un-

ruhe versetzen. Wiewohl sie den Oppositionen Statt gibt, würde sie sich selbst keinerlei 

Verkehrungen unterwerfen.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe130

dieser verräumlichenden Differenz bezieht sich Derrida auf eine Dominanz 
der Begriffslogik über mythisches Wissen.41 

Der Mythos präsentiert sich so als negative Vorstufe zum philosophischen 
Logos. Im Mythos wird undeutlich und unbewusst ein Gedanke vorformuliert, 
der erst in seiner logischen Fassung klar konturiert realisiert werden kann.42 
Immerhin dient der Mythos auf diese Weise nicht nur als historischer Vorläu­
fer des Logos, sondern kann zur rhetorischen und didaktischen Aufbereitung 
des eigentlichen Wahrheitskerns herangezogen werden. Weil er wesensmäßig 
logisch-philosophische Inhalte verkörpert und literarisch auskleidet.43 Der 
Mythos weist somit eine gewisse Unernsthaftigkeit gegenüber seinem Inhalt 
auf, den er diskursiv nur zur Schau stellt. Die Philosophie hat den Mythos im 
rein begrifflichen Denken überstiegen, das eine unmittelbarere Wesensschau 
des Seins dialogisch erlaubt. Dies stellt die verräumlichende Grundunterschei-
dung dar: die metaphysische Hierarchie der unmittelbaren Logik über der äu­
ßerlichen, nur verkörpernden Mythik, die nicht nur zufällig an die Dominanz 
der reinen Sprache über die bloß repräsentierende Schrift erinnert.

Chōra kann dabei keiner der beiden Seiten zugeschlagen werden. Weder 
der logischen Weltordnung, wie sie im »Timaios« anhand der Differenz von 
sinnlich erfahrbar und intellegibel entworfen wird, noch einer mythischen.44 

41 | Eine solche Hierarchisierung findet er beispielhaft in Hegels Philosophiegeschich-

te. Vgl. Hegel, Georg W. F.: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Werke 

Band 18 (Theorie Werkausgabe), (Einleitung, B, 2. b., Verhältnis der Philosophie zur 

Religion), Frankfur t 1971, 103.

42 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 137.

43 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 138-139: »In einem philosophischen Text ist die Funk-

tion des Mythos bald ein Zeichen philosophischen Unvermögens: die Unfähigkeit, zum 

Begrif f als solchem Zugang zu finden und sich daran zu halten, bald ist es das Indiz 

eines dialektischen und vor allem didaktischen Vermögens, die pädagogische Beherr-

schung des ernstlichen Philosophen, der sich im vollen Besitz des Philosophems befin-

det. […] Diese beiden Bewertungen widersprechen sich nur dem Anschein nach oder bis 

zu einem gewissen Punkt. Sie haben dieses gemeinsam: die Unterordnung des Mythos 

— als diskursive Form — unter den Inhalt des bedeutenden Begrif fs, unter den Sinn, der 

in seinem Wesen bloß ein philosophischer sein kann.«

44 | Wenn der Autor eines Textes als Schrif tsteller identifizier t wird, der seine Inhal-

te rhetorisch verkleidet und literarisch aufbereitet, dann müssen diese Diskurse wohl 

dem Bereich der Mythen (so wie wir sie vorher festgelegt hatten) angehören. Gleichwohl 

sie einem logischen Programm folgen und der Erläuterung der logischen Struktur des 

Kosmos dienen, die sich in der des Staates und des Menschen for tsetzt. Vgl. Derrida, 

Jacques: ÜdN, 142-143.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 131

Chōra scheint in ihrer Abgründigkeit diese beiden traditionell disparaten 
Denkweisen aneinander zu binden.45 

Chōra gibt durch ihre Abgründigkeit der Bindung der Gegensätze einen Raum, 
aus dem sich weitere Unterscheidungen erzeugen lassen.46 Im »Timaios« ge­
schieht diese Verzeitlichung durch weiterführende Unterscheidungen von my­
thischen und logischen Überlieferungstraditionen: Entgegengesetzt wird eine 
griechische, mündliche, mythologische Erzähltradition und ein ägyptisches 
Schrifttum, das die Archivierbarkeit von Wissen erlaubt.

Zu Anfang des »Timaios« berichtet Kritias von Solon, der sich von einem 
ägyptischen Priester über unterschiedliche Kommunikationsarten belehren 
lässt. Das ägyptische System der Wissensspeicherung in Schrift und Biblio­
theken erweist sich in doppelter Hinsicht als effektiv: Nicht nur kann durch 
Schrift über eine lange zeitliche Entfernung Wissen zugänglich gemacht, son­
dern auch über räumlich-kulturelle Grenzen hinweg tradiert werden.47 Diese 
Form der Schriftbewahrung steht zur mündlichen Erzähltradition nicht in ei­
nem unüberwindlichen Gegensatz, sondern kann zur Instruktion der weitaus 
störanfälligeren mündlichen Kommunikation dienen.48 Die Überlegenheit der 

45 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 139-140. Vgl. auch: Platon: Timaios 92c, in: Wolf, Ur-

sula (Hg.): Platon, 103: »Und nun, behaupten wir, ist unsere Rede über das All bereits 

zum Ziel gediehen. Denn indem dieses Weltganze sterbliche und unsterbliche Bewohner 

erhielt und derar t davon er füllt ward, wurde zu einem sichtbaren, das Sichtbare umfas-

senden Lebenden, zum Abbild des Denkbaren als ein sinnlich wahrnehmbarer Gott, zum 

größten und besten, zum schönsten und vollkommensten dieser einzige Himmel, der ein 

eingeborener ist.« Wie wenn die mythische Erzählung erst die Welt nach und nach er füllt 

und erschaffen hätte, wie wenn das Denkbare und das Wahrnehmbare in der logischen 

Vollkommenheit des Himmels, erst im Widerstreit der Chōra gezeugt worden wäre.

46 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 140-141: »Wenn es einen Chasmus in der Mitte des 

Buches gibt, eine Ar t Abgrund, ›in‹ dem man versucht, diesen abgründigen Chasmus zu 

denken oder zu sagen, der chōra sein soll, die Eröffnung eines Ortes, ›in‹ dem alles zu-

gleich Platz nehmen und reflektier t werden können soll […], ist es dann bedeutungslos, 

daß eine erzeugte Abgründigkeit (mise en abyme) eine bestimmte kompositorische Ord-

nung des Diskurses regelt? […] Ist es bedeutungslos, daß diese erzeugte Abgründigkeit 

(mise en abyme) die Formen eines Diskurses über die Plätze, namentlich die politischen 

Plätze affizier t, eine Politik der Plätze, die ganz und gar durch die Beachtung von Orten 

(Posten in der Gesellschaft, der Region, dem Territorium, dem Land) kommandier t wird, 

als Orte, die Diskurstypen oder Diskussionsformen zugewiesen werden?«

47 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 151.

48 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 151: »Nicht nur stellt sich heraus, daß wie der Mythos 

ihres Ursprungs das Gedächtnis einer Stadt einer Schrif t anvertraut wird; es wird gar 

noch der Schrif t des anderen, dem Sekretariat einer anderen Stadt anvertraut. Es muß 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe132

Schrift als Telekommunikation ist in den Dienst des unmittelbaren Sprechens 
gestellt, insofern dieses zu einem gottgleichen Leben befähigt. Der Logos 
begründete eine Lebensweise, die in der Lage ist, die göttliche Ordnung der 
Welt in eine Ordnung des menschlichen Zusammenlebens zu übersetzen.49

Diese Unmittelbarkeit des sprachlichen Logos weist jedoch einen Nachteil 
auf. Die Griechen sind bei ihrem dia-logischen Sprechen auf Hilfskonstrukte 
angewiesen, die den flüchtigen Augenblick der Sinnpräsenz verlängern und 
wiederholbar für zukünftige Zugriffe machen. Das Gespräch verliert seinen 
Sinn, sollte es nicht gelingen, den Verlust der Unmittelbarkeit, die im Ange­
sicht der anwesenden Gesprächspartner garantiert scheint, zu kompensieren. 
Dies geschieht einerseits in der Supplementierung durch die Schrift, die den 
möglichen Tod der am Gespräch beteiligten Personen durch eine Vervielfäl­
tigung in Differenzen auffangen kann, und andererseits im Mythos.50 Die 
Delegitimierung der Rede ohne ansprechbare Person wird im Mythos ausge­
glichen, weil ein Neuanfang ermöglicht wird, indem der Ursprung der Rede 
durch die rekursiv-differentielle Vernetzung der Diskurse verschleiert wird. 
Der Mythos begründet eine kindliche Neubewertung von Wissen, weil durch 

demnach zweifach alterier t werden, damit es gerettet wird, und es geht genau um seine 

Rettung, darum, ein Gedächtnis zu retten (23a), wenn es auf die Wände des Tempels 

geschrieben wird. […] Das Gedächtnis eines Volkes, das durch ein anderes Volk, durch 

eine andere Kultur befragt/gestellt (arraisonné) und angeeignet wird […].«

49 | Vgl. Platon: Timaios 24c-d, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 23-24: »Was aber die 

Verstandesbildung anbetrif f t, siehst du wohl, welche Sorgfalt die hiesige Gesetzgebung 

sogleich von Anbeginn an ihr widmete in bezug sowohl auf die Weltordnung, indem sie 

alles insgesamt, bis auf die Seher- und Heilkunst zur Gesundheit, aus diesen göttlichen 

Dingen für die menschlichen Angelegenheiten herleitete und auch in den Besitz aller an-

deren damit verbundenen Kenntnisse sich setzte. Insofern also die Göttin euch zuerst 

diese gesamte Anordnung und Ausbildung verlieh, wies sie euch auch euern Wohnsitz 

an und wählte die Stätte, der ihr entsprossen seid, dazu aus, weil sie in der Jahreszeiten 

günstigen Wechsel erkannte, daß sie die verständigsten Bewohner erzeugen werde. Als 

dem Kriege und der Weisheit hold, wählte die Göttin diejenige Stätte aus, die bestimmt 

war, die ihr zunächst kommenden Menschen zu erzeugen, und gründete da zuerst einen 

Staat. In diesem lebtet ihr also unter solchen Gesetzen und einer noch vollkommeneren 

Verfassung, in jeder Tugend vor allen Menschen ausgezeichnet, wie es sich von euch, als 

Abkömmlinge und Zöglinge der Götter, erwarten ließ.«

50 | Vgl. Platon: Timaios 26c, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 25: »Damals also vernahm 

ich es [die mythischen Erzählungen, Anm. d. Ver f] unter großer Lust und Kurzweil, indem 

der Greis [der Urgroßvater Kritias] auf meine oft wiederholten Fragen bereitwillig mich 

beschied, so daß es wie eingebrannte Schrif t unauslöschlich in mir haftet.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 133

ihn ebenfalls Ursprünglichkeit durch Differenzvervielfältigung ersetzt wird.51 
Im »Timaios« stellt sich diese funktionale Schriftähnlichkeit in einer Art 
von Kognitionstheorie der Ursprünglichkeit dar: Das menschliche Gedächt­
nis funktioniert wie eine Wachstafel, die den ersten Eindruck am besten be­
hält und wiedergeben kann. Spätere Einschreibungen verwischen diesen ur­
sprünglicheren Abdruck und prägen sich darüber in das Wachs ein. Mit jeder 
Neueinschreibung verliert die ursprüngliche Schrift ihre Kontur. Die Wachs­
tafel als Abdruckträger erlaubt das immer wieder erneute Einritzen von Zei­
chen – um den Preis, dass die ursprüngliche Zeichengebung unter dem Ge­
kritzel der folgenden Einschreibungen unkenntlich geworden ist. Gedächtnis 
funktioniert so durch Differenzierungen, erlaubt aber keinen Rückgriff mehr 
auf einen Ursprung.52

Chōra, die als ein solcher Abdruckträger bezeichnet wird, ermöglicht die 
mythologische Fortsetzung von Diskursen. Ein mythologischer Sprechakt ist 
gezwungen, auf eine Legitimationsquelle zu referieren. Wie wir schon bei der 
Schrift gesehen haben, erfolgt diese Referenz nicht auf einen endgültigen 
Ursprung, weil diese Legitimation ursprünglich durch Chōra entzogen ist. 
Mythologische Sprechakte überkompensieren ihre eigentliche Ursprungslo­
sigkeit durch den Bezug auf vorangegangene Sprechakte: So thematisiert im 
»Timaios« die Rede des Kritias (die dann auch im gleichnamigen Folgedialog 
fortgesetzt wird) einen Ursprungsmythos des Athenischen Staates, der seine 
Vortrefflichkeit in der Abwehr eines Unterwerfungsversuchs durch den Staat 
Atlantis unter Beweis stellt. Kritias referiert (1), was er bereits am Vortag er­
zählt hat (2), wo er eine Unterhaltung zwischen Solon und seinem Urgroßva­
ter, der ebenfalls den Namen Kritias trägt, wiedergegeben hat (3), die ihm einst 
sein Urahn Kritias selbst erzählt hatte (4), dass dieser Urahn von Solon selbst 

51 | Vgl. Platon: Timaios 23b-c, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 22: »Bei euch und an-

deren Völkern dagegen war man jedesmal eben erst mit der Schrif t und allem anderen, 

dessen die Staaten bedürfen, versehen, und dann brach, nach Ablauf der gewöhnlichen 

Frist, wie eine Krankheit eine Flut vom Himmel über sie herein und ließ von euch nur die 

der Schrif t Unkundigen und Ungebildeten zurück, so daß ihr von Anbeginn wiederum ge-

wissermaßen zum Jugendalter zurückkehrt, ohne von dem etwas zu wissen, was so hier 

wie bei euch zu alten Zeiten sich begab. Was du daher eben von den alten Geschlechtern 

unter euch erzähltest, o Solon, unterscheidet sich nur wenig von Kindergeschichten, 

da ihr zuerst nur einer Überschwemmung, deren vorher doch viele stattfanden, euch 

erinnert.«

52 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 150: »Bestimmte Motive, die man als typomorphische 

bezeichnen könnte, nehmen darin die Sequenz über das ekmageion, den Abdruckträger, 

die stets für die Aufnahme des Abdrucks bereite Materie, oder noch über den Abdruck 

und das Siegel selbst, das eingedruckte Relief (ektypōma) vorweg — gleichviel Wendun-

gen mit dem Ziel, näher an das Rätsel von chōra heranzurücken.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe134

gehört hätte (5), wie dieser von einem Priester in Ägypten erzählt bekommen 
hätte (6),53 wie die Athener die Atlantier zurückgeschlagen haben und damit 
wie griechische Mund-zu-Mund-Begründungen funktionieren (7).54 Und diese 

53 | Vgl. Platon: Timaios 21c-22b, in: Rivaud, Albert: Timée, 131-132: »Le vieillard 

[Critias d. Ä., Anm. d. Ver f.], je m’en souviens très bien, fut enchanté et, tout souri-

ant, il dit: ›Eh oui, Amynandre, si Solon n’eût pas fait des vers simplement par passe-

temps, s’il se fût appliqué comme d’autres, et s’il eût achevé le récit qu’il avait rapporté 

d’Égypte, s’il n’eût pas été forcé par les séditions et les autres calamités qu’il trouva ici 

à son retour, de négliger complètement la poésie, à mon avis, ni Hésiode, ni Homère, 

ni aucun autre poète ne fût jamais devenu plus célèbre que lui.‹ — ›Et quel était ce 

récit, ô Critias?‹ dit Amynandre. — ›Il traitait‹, dit Critias, ›de l’exploit le plus grand et 

qui eût justement mérité d’être le plus illustre de tous ceux que cette cité ait jamais 

accomplis. Mais par l’ef fet du temps et de la mort des acteurs, le récit n’en est pas venu 

jusqu’à nous.‹ — ›Redites-le depuis le début‹, dit Amynandre; ›quel était-il, comment 

fut-il accompli et de qui Solon l’avait il appris pour le rapporter comme véritable?‹ ›Il 

y a en Égypte,‹ dit Solon, ›dans le Delta, vers le pointe duquel le cours du Nil se parta-

ge, un cer tain neume, qu’on appelle Saïtique, et de ce neume, la plus grande ville est 

Saïs. — C’est de là qu’était Amasis, le roi […] — Pour ceux de cette ville, c’est une cer-

taine Déesse qui l’a fondée: en Égyptien son nom est Neith, mais, en Grec, à ce qu’ils 

disent, c’est Athéna. Or ces gens-là sont très amis des Athéniens et ils affirment être en 

quelque manière leurs parents. Solon raconta qu’étant arrivée chez eux, il y acquit une 

grande considération, et que, comme il interrogeait un jour les antiquités les prêtres les 

plus savants en ces matières, il avait découvert que ni lui-même, ni aucun autre Grec 

n’en avait pour ainsi dire su. Et une fois, les voulant induire à parler des vieilles choses, 

il entreprit de leur raconter ce que nous avons ici de plus ancien. Il leur parla de Phoro-

neus, celui qu’on appelle le premier homme […], de Niobé, du déluge de Deucalion et 

de Pyrrha et des mythes qu’on rapporte sur leur naissance, et des généalogies de leurs 

descendants. Et il s’efforça, en supputant les années où se paissent les événements, 

de calculer leur date.« Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 153: »Am Ende dieser Erzählungen 

von Erzählungen, nach diesen dermaßen ineinander eingeschriebenen Berichten/Be-

ziehungen, daß man sich immer wieder fragt, wer nun definitiv den Diskurs hält, das 

Wort ergreif t und wer es aufnimmt, gibt der junge Kritias Bericht (raconte) davon, wie er 

sich an das alles erinnert. Erzählung über die Möglichkeit der Erzählung, Reden über den 

Ursprung, die Kindheit, das Gedächtnis und die Schrif t.«

54 | Vgl. Platon: Timaios 22b-22c, in: Rivaud, Albert: Timée, 132-133: »Mais l’un des 

prêtres, qui était très vieux, de dire: ›Solon, Solon, vous autres Grecs, vous êtes tou-

jours des enfants: un Grec n’est jamais vieux!‹ A ces mots Solon: ›Comment l’enten-

dez-vous?‹ — Et le prêtre: ›Vous êtes jeunes tous tant que vous êtes par l’âme. Car en elle 

vous n’avez nulle opinion ancienne, provenant d’une vieille tradition, ni aucune science 

blanchie par le temps. […] Et en voici la raison. Les hommes ont été détruits et le seront 

encore et de beaucoup de manières.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 135

Verkettung nimmt kein Ende. Mit diesen sieben Schritten wird nur die Ver­
gangenheit des Diskurses begründet. Diese mythische Kausalkette lässt sich 
noch weiter verfolgen: Die durchdachte ideale Gesellschaft macht sich in der 
Organisation des Alls insofern bemerkbar, als der Ursprungsmythos der grie­
chischen Staatsverfassung, die auf Solon zurückgeht und von Kritias referiert 
wird, als Einführung für die folgende Kosmologie des Timaios dient. Die Kos­
mologie des Timaios wird legitimiert und eingerahmt durch diesen Anklang 
auf die Politik.55 Im »Timaios« ist die Unterscheidung von Logos und Mythos 
durch einen mythologischen Beglaubigungsapparat eingerahmt, der die Ur­
sprungslosigkeit der mündlichen Erzähltradition auffangen soll.56 Dement­
sprechend wird die vorangegangene Rede des Sokrates über die Politik durch 
weitere Beiträge der Diskutierenden ehrend vergolten.

Die mythologische Fortsetzung der Einschreibungen schreibt sich auf die­
se Weise im Logos wieder ein.57 Ein Logos, der in Ermangelung einer schrift­
lichen Archivfunktion von Chōra mit unendlichen Verweisungen auf legiti­

55 | Vgl. Platon: Timaios 17a-19b, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 15-17.

56 | Vgl. Neschke, Ada: Der Platonische Timaios als Manifest der Platonischen Demi-

urgie, in: Neschke-Hentschke, Ada (Hg.): Le Timée de Platon. Contributions à l’histoire 

de sa réception. Platons Timaios. Beiträge zu seiner Rezeptionsgeschichte, Paris 2000, 

XI: »Durch das Rahmengespräch, das den Timaios an den Staat anschliessen und den 

platonischen Sokrates zum Zuhörer des Exposé des Pythagoräers Timaios werden lässt, 

wird von vorne herein deutlich gemacht, dass die Kosmologie des Timaios ein ausser 

ihr liegendes Ziel ver folgt: es geht hier nicht um reine Naturwissenschaft als autarke 

Theoria, wie sie seit Aristoteles propagier t wurde, sondern um das Verstehen der Welt 

unter zwei Gesichtspunkten: einerseits bildet die Welt […] den Ort, an dem der Mensch 

lebt, andererseits stellt sie die Summe der Regeln dar, die, sei es mechanisch, die kör-

perliche Natur des Menschen determinieren […], sei es als ›causa exemplaris‹, seinem 

seelisch-geistigen Habitus dienen sollten […]. Die Kosmologie mündet daher in eine 

Anthropologie ein, das der Kosmos als Ursache und Vorbild das Dasein und Sosein des 

Menschen bestimmt bzw. bestimmen soll.«

57 | Vgl. Platon: Timaios 27a-b, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 26-27: »Es schien uns 

nämlich angemessen, daß Timaios, als der Sternkundigste unter uns und derjenige, der 

es zur Hauptaufgabe seines Lebens machte, zur Kenntnis der Natur des Weltalls zu ge-

langen, zuerst rede und damit beginne, über die Entstehung der Welt zu sprechen, mit 

der Erzeugung der Menschen aber schließe. Nach ihm aber ich, nachdem ich von ihm die 

Menschen, seinem Vortrage zufolge, ins Dasein gerufen, von dir aber einige als in hohem 

Grade ausgebildet überkam, sie, der Erzählung und Gesetzgebung Solons gemäß, als 

Richter uns vor führe und, als seien es die Athener jener Zeit, zu Bürgern unseres Staates 

mache, von denen die in den heiligen Schrif ten niedergelegte Sage verkündet, sie seien 

von der Erde verschwunden, und von ihnen hinfor t als unseren Bürgern und Athenern 

spreche.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe136

mierende Diskurse ausgestattet wird.58 Diskurse, die in ihrer unaufhörlichen 
Vielzahl jede Legitimation verunmöglichen. Jede Authentifizierung einer Er­
zählung durch eine andere, durch eine andere, durch eine andere, entfernt 
die Erzählung weiter von ihrem authentischen Ursprung. Jede begründende 
Erzählung erscheint nur als ungenügende Kompensation einer alles abschlie­
ßenden Urschrift. Erst dadurch wird die auswechselbare, wechselseitige Legi­
timation unendlicher Erzählungen generiert: Eine unendliche Dynamik von 
Reden und Gegenreden, die man in dieser mündlich-mythologischen Spur der 
Fiktionen auffinden kann. Eine Dynamik, deren ursprungsloses Weitersprin­
gen aufgrund der Chōra in ihrer Grundlosigkeit nachvollziehbar bleibt und 
beschrieben werden kann, jedoch mit jeder neuen Beschreibung eine erneute 
Veränderung und Auskreuzung erfährt.59

58 | Vgl. Zuckert, Catherine: Postmodern Platos. Nietzsche, Heidegger, Gadamer, 

Strauss, Derrida, Chicago u. London 1993, 237: »The impressions Socrates, khora, an 

we readers of the Timaeus receive constitute a series of stories; each subsequent story 

thus reflects and reflects back a receptacle for the previous. As indicated by Critias’s 

re-telling of the story of the great victory of the ancient Athenians he heard from his 

grandfather, who had himself heard it from the great Athenian legislator Solon, who had 

in his turn heard it from an old Egyptian priest, who had read it in their written records 

of the deeds of the Athenians, the receptacle is like our memory. That memory is not 

the property of an individual or even a people; its contents need to pass through the 

external world, to be written down by other people in dif ferent places, to be preserved.«

59 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 154: »In Wahrheit wird jeder narrative […] Inhalt sei-

nerseits zum Beinhaltenden einer weiteren Erzählung. Jede Erzählung ist folglich das 

Behältnis einer weiteren. Es gibt nichts als Behältnisse narrativer Behältnisse. Verges-

sen wir nicht, daß Behältnis, Or t der Aufnahme oder der Unterbringung, (hypodochē), 

die anhaltendste Bestimmung (aus Gründen, die bereits evident sind, möchten wir es 

vermeiden, von einer wesentlichen zu sprechen) von chōra ist. Doch wenn chōra ein 

Behältnis ist, wenn sie allen Geschichten, ontologischen oder mythischen, die man er-

zählen kann und die das zum Sujet haben, was sie aufnimmt, und sogar das, dem sie 

ähnlich ist, aber was tatsächlich in ihr Platz nimmt, einen Ort gibt, so wird chōra selbst, 

sofern man das so sagen kann, für keine Erzählung zum Gegenstand, ob diese nun als 

eine wahre durchgeht, oder als eine fabulöse. Ohne ein wahrer logos zu sein, ist die 

Rede über chōra nicht einmal mehr ein wahrscheinlicher Mythos, eine Geschichte, von 

der man einen Bericht wiedergibt und in der eine weitere Geschichte ihrerseits Platz 

nehmen wird.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 137

2.2.3 Utopie

Die Vorrede des Kritias zeigt, wie Chōra eine Letztbegründung in der Ab­
gründigkeit von Dialogen erscheinen lässt und so Ursprungsmythik des Athe­
nischen Staates wie auch Logik der idealen Gesellschaft verspannt. Die Frage 
nach der besten Anlage der Gemeinschaft umschließt den Dialog »Timaios« 
und spielt sich in dessen Thematik hinein. Die optimale Gesellschaft, ein solch 
utopischer Entwurf, wird auch inhaltlich durch Chōra thematisiert, die sich 
bisher eher formal als a-topisch herausgestellt hat. Chōra gibt der Abgründig­
keit statt. Sie verräumlicht das Spiel von Differenzen, ohne selbst einen Platz 
einzunehmen. Ohne selbst Raum zu greifen, macht sie Platz für eine metapho-
rische Utopie. Chōra in der Metapher des Nicht-Ortes wirkt sich auf das durch 
Wahrheit legitimierte Zentrum der Platonischen Staatslehre aus. Die Utopie 
führt zu den Aporien der Gabe, deren Unwegsamkeit den Un-Ort der Chōra 
ausmacht. In dieser Anspielung auf die Sokratische Politik scheint Chōra in ih­
ren verschiedenen Ausprägungen immer wieder metaphorisch durch. So dür­
fen die Wächter einer Stadt selbst keinen Besitz haben, werden aber durch die 
Umsicht der Herrscher und die Mittel der Bauern und Handwerker versorgt.60 
Hier glimmt die Leere, die Armut und Enteignung der Chōra in der Charak­
terisierung des Wächterstandes kurz auf, um gleich um in einer neuerlichen 
Metapher aufgerufen und umgedeutet zu werden. Die pädagogische Grundla­
ge des idealen Staates besteht darin, die Elternschaft der natürlichen Erzeuger 
zu unterdrücken und die Kinder von der Gemeinschaft aufziehen zu lassen.61 
Eine Andeutung auf die ungeschlechtliche Ammennatur der Chōra, auf ihre 

60 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 141: »In der Eröffnung des Timaios finden sich Be-

trachtungen über die Wächter der Stadt (cité), die Bauern und die Handwerker, die Tei-

lung der Arbeit und die Erziehung. Halten wir es im Vorübergehen fest, auch wenn es sich 

um eine Analogie von formaler und äußerlicher Struktur handeln mag: diejenigen, die 

man zu Wächtern der Stadt heranzieht […], werden nichts als Eigentum (idion) besitzen, 

weder Gold noch Silber. Sie ›werden von denen, die sie schützen, den Sold erhalten 

entsprechend ihrem Rang‹ (18b) […]. Nichts als Eigentum zu besitzen, nicht einmal das 

Gold, mit dem allein man sie vergleichen kann (50a), ist das nicht auch die Situierung 

des situs, die Lage/die Bedingung (condition) von chōra?«

61 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 143: »Sokrates gibt davon eine Zusammenfassung 

[…]. Im Vorübergehen bedient er sich des Wortes chōra (19a), um den den Kindern zu-

gewiesenen Platz zu bezeichnen: man muß die ›Kinder der Guten‹ aufziehen (éléver), 

die anderen insgeheim in ein anderes Land verbringen, sie indes weiterhin unter Beob-

achtung halten und eine erneute Operation des Aussiebens durchführen, bei der jeder 

seinen Platz (chōran) zugesprochen erhält.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe138

unnatürliche Zeugungsfähigkeit, die einer sozio-politischen Raumgestaltung 
das Leben schenkt, die der Utopie eine Heimstatt gibt.62 

Als es darum geht, das idealstaatliche Modell der Politik des Sokrates bei­
spielhaft umgesetzt zu sehen, enthält sich Sokrates eines Kommentars. Er sei 
nicht berechtigt, beispielsweise das Athenische Staatswesen und seine rühm­
liche Vergangenheit des goldenen Zeitalters zu loben – wie es dann Kritias 
mit seiner mythischen Erzählung oder Timaios mit seiner logischen Struk­
turierung des Kosmos (als Ergebnis einer genuin griechischen Leistung) tun. 
Kritias und Timaios antworten statthaft mit ihren Reden auf die Darlegung der 
Politik durch Sokrates am Vortag, wie wenn sie ein Geschenk vergelten – wie 
wenn sie dadurch das Gastgeschenk der Sokratischen Rede angemessen und 
anerkennend würdigen.63

Die Weigerung des Sokrates, die Athenische Polis zu loben, hängt damit 
zusammen, dass er dadurch seinen Gesprächspartnern die Möglichkeit der 
Vergeltung und des Dankes gewährt; darüber hinaus ist sie verknüpft mit den 
Rahmenbedingungen des Lobes und der damit verbundenen Wahrheitsthe­
matik. Sokrates will nicht loben, weil das Lob nicht auf den Wahrheitskern 
einer Sache zielt, sondern diese prächtiger herausputzt, als sie eigentlich ist.64 
Sachkenntnis stellt die wesentliche Würdigung eines Gegenstandes dar, der 
in seiner Wahrheit zum Leuchten gebracht wird. Eine solche Kenntnis der 

62 | Vgl. Schrijver, Georges de: political Ethics, 272: »In the Timaios, khōra is a form-

less spatial receptacle in which the sensible copies of the forms or paradigms (ide-

as) are going to be received so as to take on concrete existence in the world. Khōra, 

therefore, is likened to a womb that receives and ›gives place‹ to the sensible things 

patterned after the self-indicated ideas […].«

63 | Vgl. Platon: Timaios 27a-b, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 26-27: »KRITIAS: Erwäge 

aber, Sokrates, die von uns festgestellte Aufeinanderfolge der dir bestimmten Gastge-

schenke. Es schien uns nämlich angemessen, daß Timaios […] zuerst rede und damit 

beginne, über die Entstehung des Welt zu sprechen, mit der Erzeugung des Menschen 

aber schließe. Nach ihm aber ich, nachdem ich von ihm die Menschen, seinem Vortrage 

zufolge, ins Dasein gerufen, von dir aber einige als in hohem Grade ausgebildet über-

kam, sie der Erzählung und Gesetzgebung Solons gemäß, als Richter uns vor führe […].«

64 | Vgl. Platon: Symposion 198d-e, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon. Sämtliche Werke, 

Band 2, 72: »Ich dachte nämlich in meiner Einfalt, man müsse die Wahrheit sagen in 

jedem Stück von dem zu Preisenden; dies also müsse man vor sich haben, und das 

Schönste davon auswählend müsse man es auf das schicklichste zusammenstellen. 

Und ich wußte mir gar viel damit, wie gut ich reden würde, als verstände ich, was es ei-

gentlich hieße, irgend etwas zu loben. Das war aber, was es scheint, gar nicht die rechte 

Weise, etwas zu loben, sondern darin besteht sie, daß man der Sache nur so vieles und 

Schönes beilege als möglich, möge es sich nun so verhalten oder nicht. Und ist es auch 

falsch: so ist nichts daran gelegen.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 139

Wahrheit des Athenischen Staates traut sich Sokrates nicht zu, er würde das 
Staatswesen nur lobend verkennen und damit entstellend nachbilden.65 Wie 
ein Dichter würde er die Wirklichkeit nur nachahmen. Wie ein Fremder, der 
vom politischen Leben des Staates ausgeschlossen bleibt, und nur so tun kann, 
als ob er dazugehören würde.66 Sokrates simuliert auf diese Weise seine eigene 
atopische Fremdartigkeit.67 Er schließt sich selbst von der Stadt aus und be­
raubt sich so seines eigenen Wahrheitsanspruchs und seiner Glaubwürdigkeit. 
– Wo er doch vorher versichert hat, dass nur die an den politisch-agonistischen 
Handlungen Beteiligten (wie Krieg gegen äußere Feinde und Wortgefechte 
mit inneren Gegnern) einen Bezug zu Wahrheit und Wirklichkeit in einem 
Staat haben können. Derjenige, der sich kein Recht zugesteht, die Wahrheit 
in Bezug auf einen Sachverhalt sprechen zu können, und deshalb wie ein Ein­
geborener rechtmäßig und staatstragend handeln zu dürfen, bestätigt das ur­

65 | Vgl. Platon: Timaios 19d-e, in: Wolf, Ursula (Hg.): Platon, 18: »An der eigenen Kraft 

nun, Kritias und Hermokrates, diese Männer und unsern Staat auf eine genügende 

Weise zu preisen, muß ich fürwahr wohl verzweifeln.Und bei mir ist das nicht zu ver-

wundern; aber ich habe dieselbe Meinung auch von den Dichtern sowohl alter Zeit als 

den jetzt lebenden gefaßt, ohne irgend die Dichtergilde herabsetzen zu wollen, sondern 

weil jeder begreif t, daß der Nachbildenden Menge das, worin sie erzogen ward, sehr 

leicht und gut nachbilden wird, daß es aber schwierig ist, das außerhalb der gewohnten 

Lebensweise eines jeden Liegende durch die Tat, und noch schwieriger, es in Worten 

treffend nachzubilden. Die Innung der Sophisten dagegen halte ich zwar für sehr kundig 

überfließender Rede und anderes Schönen, besorge aber, daß sie als in verschiedenen 

Städten umherschweifend und des eigenen Wohnsitzes entbehrend, in Männer, die zu-

gleich weisheitsliebend und staatskundig sind, sich nicht zu finden wissen, wie Schönes 

und Großes diese wohl im Krieg und in der Schlacht mit dem Schwerte und im Verkehr 

mit jedem durch die Rede auszuführen und auszusprechen vermöchten. So bleiben nur 

Männer eures Schlages übrig, denen vermöge ihrer Erziehung und Naturanlagen beides 

zuteil ward.«

66 | Diese rhetorische Aneignung der Figur des Fremden wird auch bei der Behandlung 

der Gastfreundschaft wichtig, wo Derrida die Verkörperung des Fremden durch Sokrates 

als didaktische Strategie interpretier t, den Athenern die Grenzen ihres Rechts und ihres 

Gastrechts vorzuführen. Vgl. Derrida, Jacques: Gastfreundschaft, 19-29.

67 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 144: »Nachdem seiner anfänglichen Erklärung, daß er, 

ein wenig wie der Dichter, die Nachahmer und die Sophisten, unfähig sei, die Politiker-

Philosophen zu beschreiben, gibt Sokrates vor, sich unter die, die vorgeben, zu bege-

ben. Er tut so, als ob er zum genos derer gehöre, deren genos darin besteht, so zu tun, 

als ob: die Zugehörigkeit zu einem Ort oder zu einer Gemeinschaft zu stimulieren, zum 

Beispiel zum genos der wahren Bürger, Philosophen und Politiker, zu ›eurem‹.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe140

wüchsige Recht der Einheimischen. Als Fremder zieht er sich vom logischen 
Diskurs zurück und übergibt damit das Wort an die Staatsbürger.68 

Sokrates übernimmt an dieser Stelle die Rolle der Chōra: Als Heimatloser hat er 
sich seiner wahrheitsgemäßen Stellung im Staat und im Kosmos beraubt, wo­
durch er erst die utopische Warte einnimmt, von der aus er die Urbarmachung 
und Landnahme der Eingesessenen möglich macht.69 Die Doppelbödigkeit der 
Chōra kommt auch hier zum Tragen: Einerseits führt der atopische Zug der 
Chōra zu Raubbau und Rodung der Örtlichkeit. Andererseits ermöglicht diese 
Delokalisierung die zukunftsträchtig utopische Bewohnbarmachung des frei 
gewordenen Platzes.70 Mit dieser widersprüchlichen Dopplung nimmt Chōra 
etwas vorweg – sie nimmt als Trägerin den Abdruck der Gabe an. Sie drückt 
deren paradoxes Wesen aus. Chōra kündigt Aspekte der Gabe an: Sokrates tut 
so als ob, er simuliert seine Fremdheit, er benimmt sich seiner staatstragenden 
Funktion. Und dadurch, dass er das tut, dass er etwas wegnimmt, dadurch 

68 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 145: »Allein diese Zugehörigkeit zum Ort autorisier t 

die Wahrheit des logos, das heißt auch seine politische Effektivität, seine pragmati-

sche, praxische Effizienz, die Sokrates in diesem Kontext regelmäßig mit dem logos 

verknüpft. Es ist die Zugehörigkeit eines genos zu einem eigenen Ort, der die Wahrheit 

seines logos (als effektiver Bezug des Diskurses auf die Sache selbst, auf die Angele-

genheit, pragma) und seines Handelns gewährleistet (praxis, ergon). Die Spezialisten 

für den Nicht-Ort und das vorgegaukelte Bild (Sokrates hat ja für einen Augenblick so 

getan, als reihe er sich unter ihnen ein) brauchen nicht einmal […] aus der Stadt ausge-

schlossen zu werden; sie schließen sich selbst aus, so wie Sokrates es hier tut, indem 

er das Wort weitergibt.«

69 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 145-146: »Denn einerseits gestattet und beinhaltet 

die geordnete Polysemie des Wortes stets den Sinn von politischer Ort oder — allgemei-

ner gesprochen — besetzter/belehnter/ausgestatteter Ort (lieu investi), im Gegensatz 

zum abstrakten Raum. Chōra ›heißt‹: von jemandem eingenommener Platz, Land, be-

wohnter Ort, verzeichneter Platz, Rang, Posten, zugewiesene Position, Territorium oder 

Region. Und in der Tat wird chōra stets eingenommen, besetzt/belehnt/ausgestattet 

sein, sogar als allgemeiner Ort und obgleich sie sich von allem unterscheidet, was Platz 

nimmt in ihr.«

70 | Vgl. Derrida, Jacques: Avances, in: Margel, Serge: Le tombeau, 41: »Non pas rien 

— khōra n’est pas rien — mais rien qui fasse l’objet, le thème ou le contenue d’un sa-

voir, d’un jugement ou même d’une pensée déterminante (›ceci est cela‹). L’à-venir de la 

promesse, de ce qui peut-être sera ou plutôt viendra, cela ne pourra plus être. Cela ne 

pourra plus être une modification du présent — du verbe être.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 141

dass er sich zurücknimmt, übergibt er die Verantwortung an seine Gesprächs­
partner.71 

Bei dieser Paradoxie fallen nicht nur Suspension und Einsetzung des Lo­
gos ineinander, hier eröffnet sich das ethische Feld in der Paradoxie von Geben 
und Nehmen.72 Sokrates gibt das Gespräch und die staatliche Verantwortung 
an seine Dialogpartner, die dieses Gastgeschenk auch annehmen und weiter 
damit arbeiten.73 Deren Reden und Ergebnisse nimmt Sokrates danach wieder­
um dankbar auf. Die Gabe zeigt sich hier als rekursive Handlung von Geben 
und Nehmen, Rede und Gegenrede. 

Und gleichzeitig ist diese rekursive Rückläufigkeit unterbrochen. Wie kann 
man etwas hergeben, das man gar nicht besitzt, dessen man sich beraubt, was 
man gar nicht geben kann, weil es weniger als nichts ist? Diese gegenstandslo­
se Gabe des Sokrates besteht darin, nichts zu geben, was ontologisch identifi­

71 | Vgl. Derrida, Jacques: ÜdN, 147: »Sokrates streicht sich aus, streicht in sich alle 

Typen, alle Gattungen, aus, genauso die der Männer des Bildes und des vorgegaukel-

ten Bildes, denen ähnlich zu sein er einen Moment vorgibt, wie das der Männer des 

Handelns und der Männer des Wortes, der Philosophen und Politiker, an die er sich 

adressier t, indem er sich vor ihnen ausstreicht. Doch indem er sich in dieser Weise aus-

streicht, situier t er sich oder instituier t er sich als aufnahmebereiter Empfänger, sagen 

wir, als Behältnis für alles, was sich von nun an einschreiben wird. Er behauptet von sich, 

dafür bereit und gerüstet zu sein, darauf eingestellt, alles aufzunehmen, was man ihm 

anbieten wird.«

72 | Die Hervorrufung der Ethik durch eine utopische Paradoxie spricht auch Niklas 

Luhmann an — wenn auch mit einer gewissen »postmodernen« Reservier theit gegenüber 

dem Legitimationsschema »Vernunft«. Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 405: »Von ›Ethik‹ 

spricht man jetzt, um die Illusion zu pflegen, es gebe für diese Fälle vernünftig begründ-

bare und praktikable Entscheidungsregeln. In Wirklichkeit hat diese Ethik jedoch die 

Funktion einer Utopie in dem genauen, paradoxen Sinne der Utopie des Thomas Morus. 

Sie bezeichnet einen topos, der nicht zu finden ist, einen Ort, den es nicht gibt. Unter 

dem Namen Ethik schaff t die Gesellschaft sich die Möglichkeit, die Negation des Sy-

stems in das System einzuführen und auf honorige Weise darüber zu reden.«

73 | Vgl. Böhler, Arno: Unterwegs zu einer Sprache der Freundschaft: DisTanzen: Nietz-

sche — Deleuze — Derrida, Wien 2000: »Khora, die universelle Empfänglichkeit und 

Aufnahmefähigkeit gegenüber allen sichtbaren und unsichtbaren Zeitigungsformen des 

Seins, sie ist demnach schon für Platon jene gastfreundliche Stätte gewesen, die in 

ihrer eigenen anspruchslosen Formlosigkeit den Eintritt und Einlass der gegensätzlich-

sten Dinge in das offene Feld der Leere gewährt, in dem sie die in ihrer Offenherzigkeit 

ankommenden ›Gäste‹ im Feld der Leere vorbehaltlos willkommen und in ihrem wech-

selseitigen Nebeneinander miteinander zu kopulieren und zu tanzen heißt.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe142

ziert werden könnte.74 Sie besteht darin, sich zu benehmen, indem er den Ein­
heimischen Respekt erweist. Sie besteht auch darin, sich zurückzunehmen, 
Platz zu machen für die Erzählungen der Freunde. Wir werden sehen, wie sich 
diese paradoxe Ankündigung der Gabe weiter auswirkt.

2.3	Z usammenhang von Différ ance und Gabe 			
im Ereignis

Hat sich bisher die paradoxe Différance als literarische Anspielung in der 
Chōra als Gabe angekündigt, macht die Stellung des Ereignisbegriffs offenbar, 
welche Verbindungen Dif﻿férance und Gabe aneinander halten lassen.

2.3.1 Philosophiegeschichtliche Anspielungen

Anspielungsweise hat sich Heidegger als Bezugspunkt für diesen Er
eignisbegriff ergeben. Dessen Verwendungsweise von Ereignis erfolgt aus 
einer Abkehr von der subjektzentrierten traditionellen Metaphysik, die ihre 
Untersuchungsgegenstände schon durch die Art ihrer Vorgehensweise ver­
objektiviert und unter das beobachtende Subjekt degradiert.75 Um einer solch 
subjektiven Herabwürdigung zu entgehen, erlaubt die Reflexivität des Ereig­

74 | Vgl. Gabriel, Markus: Chōra als dif férance, in: Fitzi, Gregor (Hg.): Platon im Diskurs, 

64: »Eine solche Absenz ist die chōra. Denn sie gibt einerseits Raum, ist eine raumge-

bende Geste, die allerdings von niemandem, von keinem gebenden Subjekt vollzogen 

wird, das unabhängig von seinem Geben als Substanz existier t. […] Sie ist daher gerade 

nicht der materielle Träger von Bestimmungen (hylē), sondern vielmehr die Eröffnung ei-

nes Ortes oder eines Bereiches überhaupt, die jeglicher Bestimmung vorhergeht, ohne 

in irgendeiner Weise zur Ordnung desjenigen zu gehören, was bestimmt, oder wie Derri-

da sagt: markier t werden kann.« 

75 | Vgl. Neu, Daniela: Notwendigkeit der Gründung, 97: »Dieser Sachverhalt wider-

strebt dem zeitgenössischen Denken. Denn hier bin nicht mehr ich es, als Subjekt, die 

etwas denkt, das Denken liegt nicht mehr, wie ich glaubte, in meiner subjektiven Macht. 

Ich bin, so könnte man sagen, vielmehr am Denken beteiligt, das sein Wesen einer Er-

eignung verdankt, in die ich von Grund auf geworfen bin. Damit wird das Denken aber 

nicht einer fremden Macht übergeben. Denn das Er-eignis er-eignet sich nur im ent-

sprechenden Entwurf des Denkens. Das Denken ist ausgesetzt in dieses abgründige 

Zwischenspiel, in welcher Ausgesetztheit das Wesen des Menschen einen grundlegen-

den Wandel er fährt. Der Mensch er fährt sich nicht mehr als ein ›Etwas‹, als Subjekt oder 

denkendes Lebewesen (animal rationale), sondern er er fährt das geworfene Sich-zu-

eigen-werden im kehrigen Bezug zur Wahrheit des Seyns, welches, wo diese Er fahrung 

aus- und offengehalten wird, auch niemals in ein greifbar Seiendes mündet.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 143

nisses zunächst eine Entkopplung von Beobachtungen und den beobachten­
den psychischen Systemen. Die Authentizität und Legitimität von Diskursen 
steht und fällt nicht mehr mit der Anwesenheit von Subjekten: Es ereignet 
sich. Es gibt. Il y a. Das Ereignis diskriminiert die daran beteiligten Individu­
en in dieser undefinierten »dritten Person Singular«, indem das Hauptaugen­
merk auf die Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen von Diskursen 
gerichtet wird.76 

Diese Ablehnung einer neuzeitlich-humanistischen Subjektphilosophie 
ist bei Martin Heidegger eingeschrieben in eine Aporetik der abwesenden 
Anwesenheit des beobachtbaren Seins.77 Um eine Unterjochung des Seins 
als Erkenntnisgegenstand eines Subjektes zu vermeiden, entwirft Heidegger 
Grundzüge eines alternativen Verhältnisses des Menschen zum Sein.78 Die 
Wirklichkeit wird dadurch nicht mehr als Seiendes durch den Menschen prä­
figuriert, sondern hat sich in seiner Aporetik des Anwesens und des Abwesens 

76 | Hans-Dieter Gondek erkennt in diesem unpersönlichen »Es« eine »Dimension 

[…] des Dämonischen« und spricht damit sowohl eine Tradition der Transzendentali-

tät im Platonischen Daimon, als auch eine »postmoderne« Unheimlichkeit an, die in 

der folgenden Untersuchung unter dem Stichwort der Monstrosität bei Derrida wieder 

aufscheinen wird. Vgl. Gondek, Hans-Dieter: Der Zufall der Gabe und die Zukunft der 

»Dekonstruktion«, in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Peter (Hg.): nach Derrida. Dekon-

struktion in zeitgenössischen Diskursen, Wien 2006, 127.

77 | Vgl. Heidegger, Martin: Zeit und Sein, in: ders: Zur Sache des Denkens, Tübingen 

1969, 22: »Die Vermutung scheint sich vollends zu bestätigen, wenn wir darauf achten, 

daß auch das Abwesen jeweils sich als eine Weise von Anwesen bekundet. Nun zeigt 

sich im Gewesen, das nicht-mehr-Gegenwärtiges durch Verweigerung von Gegenwart 

anwesen läßt, zeigt sich im Auf-uns-zukommen, das noch-nicht-Gegenwärtiges durch 

Vorenthalt von Gegenwart anwesen läßt, diejenige Ar t des lichtenden Reichens, die al-

les Anwesen ins Offene gibt.«

78 | Vgl. Ode, Erik: Das Ereignis des Widerstands. Jacques Derrida und ›Die unbedingte 

Universität‹, Würzburg 2006, 113-114: »Diese Verknüpfung zwischen Sein und Zeit kann 

demzufolge vom Ereignis her gedacht werden; Ereignis nun in dem Sinne, daß es sowohl 

die Dimension des Reichens, der Gabe (von Zeit) berücksichtigt, als auch die Dimension 

des Verborgenen, des ›Entzugs‹ bzw. des ›Enteignens‹, denn das Reichende, Schickende 

selbst (das Sein) entzieht sich dieser Entbergung und ›verweigert sich der Gegenwart‹ 

bzw. ›Anwesenheit‹ in der Zeit. […] Ereignis ist also sowohl ›Zueignung‹ von Gegenwart 

und Anwesenheit, aber auch ›Enteignung‹, das das Ereignis selbst sein Eigenstes nicht 

preisgibt.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe144

seinen Freiraum reserviert.79 Das Sein gibt sich zu erkennen.80 Das »Es«, das 
sich im Ereignis gibt und sich demnach vom Menschen aneignen lässt, ist 
Ausdruck einer Wirklichkeit, deren wahres Wesen der Mensch nur vollständig 
erfährt, wenn er die Ausschnitthaftigkeit und Fragmentarität seiner Erkennt­
nisoperationen mitberücksichtigt.81 

Der Begriff des Ereignisses eröffnet bei Heidegger also die Möglichkeit ei­
ner Beobachtung der Welt, die sich nur paradox zu erkennen gibt: als indefinite 
Beobachtungsoperation, die in die Definition des Beobachtungsgegenstandes 
hineinspielt. Im Ereignis bei Heidegger geschieht die Vermischung von Beob­
achtungen erster Ordnung, die sich mit dem Wesen des Seins und des Daseins 

79 | Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 336: »Das bedeutet: nur solange die Lichtung 

des Seins sich ereignet, übereignet sich Sein dem Menschen. Daß aber das Da, die Lich-

tung als Wahrheit des Seins selbst, sich ereignet, ist die Schickung des Seins selbst. 

Dieses ist das Geschickt der Lichtung. Der Satz bedeutet aber nicht: das Dasein des 

Menschen im überliefer ten Sinn von existentia, und neuzeitlich gedacht als die Wirk-

lichkeit des ego cogito, sei dasjenige Seiende, wodurch das Sein erst geschaffen werde. 

Der Satz sagt nicht, das Sein sei ein Produkt des Menschen.« Vgl. auch Marion, Jean-

Luc: Étant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation, Paris 1998, 56: »L’être 

se retire de l’étant, parce qu’il le donne; or toute donation implique que le donneur 

disparaisse (se retire) dans l’exacte mesure où le don apparaît (s’avance), précisément 

parce que donner demande de (se dé-)partir. L’être s’avance dans son propre retrait — 

ce paradoxe ne s’éclaire qu’à partir de la donation. La donation seul découvre l’étant 

dans (et sans) son être, donc aussi bien la dif férence ontologique que le nihilisme.«

80 | Vgl. Derrida, Jacques: Sporen. Die Stile Nietzsches, in: Hamacher, Werner (Hg.): 

Nietzsche aus Frankreich, Berlin, Wien 2003, 212: »Eben dieser rätselhaften Operation 

der abgründigen Gabe (le don-s’endette/le don sans dette) setzt Heidegger auch die 

Seinsfrage in Zeit und Sein (1962) aus. Im Verlauf eines Denkschritts, den ich hier nicht 

nachvollziehen kann, läßt er gelegentlich des es gibt Sein deutlich werden, daß das 

Geben und die Gabe, insofern sie den Propriationsprozeß bilden und zu nichts gehören 

(weder zu einem Subjekt-Seienden noch zu einem Objekt-Seienden), sich nicht mehr im 

Sein, im Horizont oder vom Sinn der Wahrheit aus, denken lassen.«

81 | Vgl. Heidegger, Martin: Wegmarken, 334: »In ›S. und Z.‹ (S.  212) ist mit Absicht 

und Vorsicht gesagt: il y a l’Être: ›es gibt‹ das Sein. Das il y a übersetzt das ›es gibt‹ 

ungenau. Denn das ›es‹, was hier ›gibt‹, ist das Sein selbst. Das ›gibt‹ nennt jedoch das 

gebende, seine Wahrheit gewährende Wesen des Seins. Das Sichgeben ins Offene mit 

diesem selbst ist das Sein selber. Zugleich wird das ›es gibt‹ gebraucht, um vorläufig die 

Redewendung zu vermeiden: ›das Sein ist‹; denn gewöhnlich wird das ›ist‹ gesagt von 

solchem, was ist. Solches nennen wir das Seiende. Das Sein ›ist‹ aber gerade nicht ›das 

Seiende‹. Wird das ›ist‹ ohne nähere Auslegung vom Sein gesagt, dann wird das Sein 

allzuleicht als ein ›Seiendes‹ vorgestellt nach der Ar t des bekannten Seienden, das als 

Ursache wirkt und als Wirkung gewirkt ist.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 145

in seiner Zeitlichkeit beschäftigen, und von Beobachtungen zweiter Ordnung, 
die eine Präfiguration des Seins durch die subjektzentrierte Ontologie bedau­
ern. Im Ereignis wird die Verwischung von Fragen nach dem Was (dem Fragen 
nach dem Wesen der Welt) und dem Wie (dem erkenntnistheoretischen Zu­
standekommen der Realität) in seiner paradoxen Widersprüchlichkeit augen­
scheinlich. Eine Paradoxalität, auf die sich die Différance ausdrücklich beruft.82 
Die Verdrängung des Unterschieds von Sein und Seiendem, die Heidegger 
als Ontologiekritik anspricht und die die Différance anhand der Unterschie­
denheit des Zeichens in spurhafter Schriftlichkeit wiederaufführt.83

Ein weiterer Einfluss auf das Denken Derridas, der sich auf diesen Ereig­
nisbegriff Heideggers bezieht, der die Bindung widersprüchlicher Elemente 
erlaubt, kann am Begriff des prozessualen Handelns bei Hannah Arendt abge­
lesen werden. Sie verarbeitet den Ereignisbegriff von Heidegger insofern wei­
ter, als sie dessen Widersprüchlichkeit wieder aufgreift. Der Ereignisbegriff 
bei Hannah Arendt kann als Auffaltung der Terminologie der Zeitlichkeit des 
Ereignisses aufgefasst werden, weil hier der Lebensentwurf des Menschen in 
seiner Abhängigkeit von der prozessualen Wirklichkeit des Seins reformuliert 
wird. Das menschliche Handeln sieht sich hier in einem zeitlichen Dilemma 
verstrickt.84 Der Folgenreichtum einer Handlung ist nicht kontrollierbar, weil 
einerseits die zukünftigen Auswirkungen der Handlung unvorhersehbar sind, 
andererseits das einmal Getane nicht mehr ungeschehen gemacht werden 

82 | Vgl. Derrida, Jacques: G, 123: »Dieser Begrif f, der in unserem Kontext […] in Über-

einstimmung mit einer Heideggerschen Intention gesehen werden kann, bezeichnet, 

und dies zuweilen über den Heideggerschen Diskurs hinaus, die Erschütterung einer 

Ontologie, die in ihrem innersten Verlauf den Sinn von Sein als Präsenz und den Sinn 

von Sprache als er füllte Kontinuität des gesprochenen Wortes bestimmt hat. Die ent-

scheidendste Intention des vorliegenden Essays wäre es also, rätselhaft zu machen, 

was vorgeblich unter dem Namen der Nähe, der Unmittelbarkeit und der Präsenz […] 

verstanden wird.«

83 | Vgl. Derrida, Jacques: Die Dif férance, in: Engelmann, Peter (Hg.): Postmoder-

ne und Dekonstruktion, Stuttgart 1990, 103-111; v.a. 106: »Was Heidegger deutlich 

machen will, ist dies: der Unterschied des Seins zum Seienden, das Vergessene der 

Metaphysik, ist verschwunden, ohne eine Spur zu hinterlassen. Selbst die Spur des Un-

terschiedes ist untergegangen. Wenn wir zugeben, daß die dif férance (selbst) anders 

als die Abwesenheit und die Anwesenheit (ist), wenn sie Spuren zeichnet, so wäre hier, 

was die Vergessenheit des Unterschiedes (des Seins zum Seienden) betrif f t, von einem 

Verschwinden der Spur der Spur zu sprechen.«

84 | Ob diese formale Verzwickung sich im inhaltlich agonalen Widerstreit der Handlun-

gen for tsetzt, soll hier aus Gründen der Konzentration auf die Instruktion des Ereignis-

begrif fs bei Derrida unbeachtet bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe146

kann.85 Im Ereignis kulminiert damit die Schuld des Menschen, der als Preis 
seiner Freiheit zwar als verantwortlich für seine Handlungen zu gelten hat, 
aber weitgehend machtlos sowohl den vergangenen Einflüssen als auch den fol­
genden Auswirkungen seiner Handlung gegenübersteht.86 Dieser prozessuale 
Zwangscharakter der Zeit würde den Menschen in seinem Tun absolut als Re­
sultat der Vergangenheit festlegen, so jeden Neuanfang verunmöglichen und 
zudem die Auswirkungen von Handlungen unkalkulierbar machen,87 wenn 
nicht durch das Versprechen eine gewisse Stabilität für die Zukunft und durch 
das Verzeihen ein Aufbruch der determinierenden Vergangenheit ermöglicht 
würde.88 

85 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa oder vom tätigen Leben, München Zürich 2003, 

296-297: »[…] aber Menschen sind offenbar schlechterdings unfähig, die Prozesse, die 

sie durch Handeln in die Welt loslassen, wieder rückgängig zu machen oder auch nur 

eine verläßliche Kontrolle über sie zu gewinnen. Nicht einmal die großen Mächte des 

Vergessens und Verwirrens, die so wirksam den Ursprung jeder einzelnen Tat und die 

Verantwortlichkeit für sie zu verdecken imstande sind, bringen es fer tig, sie rückgän-

gig zu machen und zu verhindern, daß sie Folgen hat. Und dieser Unfähigkeit, Getanes 

ungeschehen zu machen, entspricht eine fast ebenso große Unfähigkeit, seine Folgen 

vorauszusehen oder seine Motive verläßlich zu ergründen.«

86 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 297: »Gewußt, daß kein Mensch, wenn er handelt, 

wirklich weiß, was er tut; daß der Handelnde immer schuldig wird; daß er eine Schuld an 

Folgen auf sich nimmt, die er niemals beabsichtigte oder auch nur absehen konnte; daß, 

wie verhängnisvoll und unerwartet sich das, was er tat, auch auswirken mag, er niemals 

imstande sein wird, es wieder rückgängig zu machen.«

87 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 311-312: »Die Unabsehbarkeit des Zukünftigen, 

dieser Nebel des Ungewissen und Nichtwißbaren, den der Akt des Versprechens hie und 

da aufhellt und zerstreut, steigt einerseits auf aus der Unergründbarkeit des mensch-

lichen Herzens, das ein ›trotzig und verzagtes Ding‹ ist, und hat seinen Ursprung in der 

grundsätzlichen Unzuverlässigkeit des menschlichen Wesens, das niemals heute dafür 

einstehen kann, wer es morgen sein wird; andererseits ist diese Unabsehbarkeit dem 

Medium der Pluralität geschuldet, in dem das Handeln sich bewegt, insofern ja die Fol-

gen einer Tat sich nicht aus der Tat selbst ergeben, sondern sich aus dem Bezugsgewe-

be, in welches sie fällt, bzw. aus der Konstellation, in welcher eine Gemeinschaft von 

Ebenbürtigen, die alle die gleiche Kapazität des Handelns besitzen, gerade zueinander 

steht.«

88 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 301-302: »Das Heilmittel gegen Unwiderruflich-

keit — dagegen, daß man Getanes nicht rückgängig machen kann, obwohl man nicht 

wußte, und nicht wissen konnte, was man tat — liegt in der menschlichen Fähigkeit zu 

verzeihen. Und das Heilmittel gegen Unabsehbarkeit — und damit gegen die chaotische 

Ungewißheit des Zukünftigen — liegt in dem Vermögen, Versprechen zu geben und zu 

halten. Diese beiden Fähigkeiten gehören zusammen, insofern die eine sich auf die Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 147

Im Begriff des Ereignisses wird hier ein zeitlicher Prozess beschreibbar, 
der determiniert in Bezug auf Vergangenheit und Zukunft erscheint, und ge­
rade dadurch – widersprüchlicherweise – Interventionsmöglichkeiten im Be­
reich der Ethik bietet.89 Im Ereignis ist die paradoxe Unterschiedenheit von 
Vergangenheit und Zukunft so in einem Zeitbegriff verräumlicht, dass sich 
daraus eine Verschiebung in Folgeunterscheidungen ergibt. Das Ereignis er­
laubt eine punktuelle Identifikation innerhalb eines zeitlichen Ablaufs. Es 
erlaubt die Beobachtung einer Gegenwart, die als Unterscheidung von Ver­
gangenheit und Zukunft zutage tritt. Und es erlaubt zudem den Aufbruch 
dieser Unterscheidung in anschlussfähige Folgediskurse, die von dieser Leit­
unterscheidung zwar instruiert werden, aber mit einer weitgehenden Freiheit 
und Eigenständigkeit ausgestattet sind: Beinahe in der verräumlichenden und 
verzeitlichenden Art der Différance kündigt sich im unmenschlichen und un­
erbittlichen Ablauf der Zeit die Gabe der Vergebung und des Versprechens an. 
Der Akt der Vergebung erlaubt eine Neubesinnung auf vergangene Einflüsse 
und somit einen Neuanfang für menschliches Handeln. Das Versprechen er­

gangenheit bezieht und ein Geschehenes rückgängig macht, dessen ›Sünde‹ sonst […] 

über jeder neuen Generation hängen und sie schließlich unter sich begraben müßte; 

während die andere ein Bevorstehendes wie einen Wegweiser in die Zukunft aufrich-

tet, in der ohne die bindenden Versprechen, welche wie Inseln der Sicherheit von den 

Menschen in das drohende Meer des Ungewissen geworfen werden, noch nicht einmal 

irgendeine Kontinuität menschlicher Beziehungen möglich wäre, von Beständigkeit und 

Treue ganz zu schweigen.« Vgl. Chollet, Antoine: Les temps de la démocratie, Paris 2011, 

219-220: »L’irréversibilité des actes, l’incapacité à défaire ce qui a été fait, trouve son 

remède dans le pouvoir de pardonner. C’est la dimension du passé qui se trouve en jeu 

ici. Quant à l’imprévisibilité des conséquences des ces mêmes actes, elle est modérée 

par la faculté de faire et de tenir des promesses, faculté qui engage, elle, le futur.«

89 | Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 216-217: »Es liegt in der Natur eines jeden An-

fangs, daß er, von dem Gewesenen und Geschehenen her gesehen, schlechterdings un-

erwartet und unerrechenbar in die Welt bricht. Die Unvorhersehbarkeit des Ereignisses 

[Hervorhebung durch den Verf.] ist allen Anfängen und allen Ursprüngen inhärent. […] 

Der Neuanfang steht stets im Widerspruch zu statisch er faßbaren Wahrscheinlichkei-

ten, er ist immer das unendlich Unwahrscheinliche; er mutet uns daher, wo wir ihm in 

lebendiger Er fahrung begegnen — das heißt in der Er fahrung des Lebens, die vorgeprägt 

ist von den Prozeßabläufen, die ein Neuanfang unterbricht —, immer wie ein Wunder an. 

Die Tatsache, daß der Mensch zum Handeln im Sinne des Neuanfangs begabt [Hervor-

hebung durch den Verf.] ist, kann daher nur heißen, daß er sich aller Absehbarkeit und 

Berechenbarkeit entzieht, daß in diesem einen Fall das Unwahrscheinliche selbst noch 

eine gewissen Wahrscheinlichkeit hat, und daß das, was ›rational‹, d.h. im Sinne des 

Berechenbaren, schlechterdings nicht zu erwarten steht, doch erhoff t werden kann.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe148

gibt die Verlässlichkeit für zukünftiges Handeln, auf dem einmal gegebenen 
Wort bestehen zu können.

2.3.2 Paradoxierung bei Derrida

Aufgrund dieser Tradition eignet sich das Ereignis für Derrida nicht nur 
als Vorbild zu einer paradoxen Redeweise, sondern auch als Begriff zu Be­
obachtungen zweiter Ordnung. Wobei sich demgemäß am Ereignis die Funk­
tionsweisen von Handlungen, von Begründungen, kausalen Abläufen oder 
zeitlichen Folgeerscheinungen erklären lassen. Im Einzelereignis wird die Ver­
spannung von vorhergehenden Ursachen und nachfolgenden Auswirkungen 
getätigt. Damit etabliert sich ein Beschreibungsmuster, an dem sich Varian­
zen und überkomplexe Abläufe punktuell kristallisieren können. Das Ereignis 
als Datum markiert einen Punkt als Gegenwart und macht dadurch Einflüsse 
und Auswirkungen als Vergangenheit und Zukunft zeitlich beobachtbar.90 Das 
Ereignis selbst gibt sich auf diese Art in einer paradoxen Janusköpfigkeit zu er­
kennen: ungegenwärtig, weil immer schon vergangen und noch immer nicht 
da.

Am Ereignis zeigt sich somit eine zeitliche Monstrosität, die eine erwartbare 
Normalität übersteigt – und zwar nicht einfach nur in einem bisher Unbe­
kannten, das im Rahmen der bestehenden Möglichkeiten bald entdeckt wer­
den wird.91 Die Monstrosität des Ereignisses liegt darin, dass jegliche Normvor­

90 | Vgl. Luhmann, Niklas: GdG, 1009: »Die Gegenwart wird damit zum Ereignis, zur Tat, 

jedenfalls zur Grenzlinie zwischen Vergangenheit und Zukunft. Sie kann als Quellpunkt 

des Neuen aber nur aus dieser Dif ferenz heraus begrif fen werden. Sie ist die Einheit 

eben dieser Dif ferenz und damit ein paradoxer Bezugspunkt, der alle Beobachtungen 

scheitern läßt. Denn sie ist einerseits die einzige und immer gegebene [Hervorhebung 

durch den Verf.] Zeitbasis der Operationen und insofern ›ewig‹; aber sie hat diese Eigen-

schaft nur, weil sie ständig vergeht und autopoietisch erneuert werden muß, was mit ho-

her Zuverlässigkeit geschieht. Dieses Paradox entspricht der Er fahrung, daß Ereignisse 

(im Unterschied zu Strukturen) die einzigen Formen sind, die sich nicht ändern können, 

weil sie zu schnell vergehen. Es ist nun genau dieses Paradox, das durch die Unterschei-

dung von Vergangenheit und Zukunft entfaltet wird. Die Zeitsemantik lehr t dann, daß 

die Gegenwart nichts anderes ist als der Unterschied von Vergangenheit und Zukunft.«

91 | Vgl. Derrida, Jacques: Statements, 34: »Gemessen an dem, was in den einzigartig-

sten und er finderischsten Arbeiten und Texten, in den ideomatischsten Schrif ten pas-

sier t, sind diese letzten Normalisierungen selbst monströs, aber diese Monstrositäten 

sind normal. Sie können überall gefunden werden. Es ist eine normale Monstrosität zu 

sagen, daß alles, was das Wort ›Poststrukturalismus‹ umfaßt, formalistisch, ästhetizi-

stisch, unpolitisch und an der Geschichte und der sozioökonomischen Realität wenig 

interessier t ist. Es ist eine normale Monstrosität zu sagen, daß ein Denken, das damit 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 149

stellung in diesem Begriff gesprengt wird. Jede Normierung, Uniformierung 
und Pauschalisierung wird durch das radikal singuläre Ereignis untergraben.92 
Der Begriff des Ereignisses bringt es mit sich, dass jegliche Erwartbarkeit in 
Unvorhersehbarkeit und sogar Unsagbarkeit transformiert wird.93 Das Ereig­
nis stellt ein monströses Beschreibungsmuster dar, mit Hilfe dessen zeitliche 
Abläufe unbewusst, unermesslich und unbeschreiblich erscheinen.94 Der Be­

begann, den Logozentrismus in Frage zu stellen, sich auf Sprache und Sprachspiele 

beschränkt. Es ist eine normale Monstrosität zu glauben, man müsse nur diese Wort-

spiele hinter sich lassen, um endlich zu Realität, Geschichte, Gesellschaft und Politik 

zurückzufinden.«

92 | Vgl. Derrida, Jacques: Statements, 35: »Eine Monstrosität zeigt sich niemals als 

solche, oder […] sie zeigt sich nur — das heißt: sie gibt sich nur zu erkennen —, indem 

sie sich auf das reduzieren läßt, was erkennbar ist, das heißt auf eine Normalität, eine 

Legitimität, die sie nicht ist; also zeigt sie sich nur, indem sie sich nicht als das erkennen 

läßt, was sie ist, eine Monstrosität. Eine Monstrosität kann nur verkannt werden, wenn 

sie normal oder zur Norm geworden ist.«

93 | Diese absolute Unvorhersehbarkeit des Ereignisses schaff t einen offenen Raum, 

von dem es scheint, dass er nur von der überbordenden menschlichen Hoffnung gefüllt 

werden kann. In dieser Aporetik des Ereignisses (in dieser Überstürzung eines Augen-

blicks, der noch nicht da, so sehr ersehnt wird und nur vielleicht eintritt) liegt begründet, 

was Interpreten als Messianismus bei Derrida identifizieren. Vgl. Kavka, Martin: Jew-

ish Messianism and the History of Philosophy, Cambridge 2004, 195: »Yet despite the 

fact that the meontological tradition expresses an epistemology that lends urgency to 

messianic anticipation, Derrida explicitly disavows himself from the meontological tra-

dition. In Specters of Marx, Derrida links the messianic with the concept of the specter. 

This term, which Derrida borrows from Marx (although it also has its own history in the 

writings of Derrida and Levinas), refers to that which is neither present nor absent, nei-

ther a determined hope (future present) nor a determined memory (past present).« Vgl. 

Hollander, Dana: Exemplarity and Chosenness. Rosen-zweig and Derrida on the Nation 

of Philosophy, Stanford 2008, 184-205. Vgl. Valentin, Joachim: Zwischen Fiktionalität 

und Kritik. Die Aktualität apokalyptischer Motive als Herausforderung theologischer 

Hermeneutik, Freiburg 2005, 193-194. Vgl. Simon, Rupert: Die Begrif fe des Politischen 

bei Carl Schmitt und Jacques Derrida, Frankfur t a.M. 2008, 36-67.

94 | Vgl. Derrida, Jacques: Statements, 36: »Wenn dort etwas passier t ist, was den Wert 

eines theoretischen Ereignisses hat, eines Ereignisses innerhalb der Theorie, oder eher 

den Wert der Ankunft eines neuen theoretisch-institutionellen Sinns von ›theory‹ […], 

dann steht fest, daß dieses Etwas erst im Nachhinein ans Licht kam und heute immer 

noch klarer und klarer wird. Ebenso steht aber fest, daß keiner, weder die Teilnehmer 

noch ihre unmittelbare Umgebung, sich dieses Ereignisses in irgendeiner Weise bewußt 

waren. Niemand konnte es ermessen; vor allem aber hätte niemand es vorausberech-

nen können — niemand hätte gewagt, es als ein solches Ereignis vorauszuberechnen, 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe150

griff des Ereignisses bringt eine gewisse Überraschung zum Ausdruck, eine 
gewisse unvorhersagbare Überstürzung und singuläre Flüchtigkeit.95 Das Er­
eignis birgt damit eine ähnliche autologische Sprengkraft wie die Différance, 
wenn sie benannt und identifiziert werden soll: Das Unvorhersehbare kann 
nicht vorhergesehen werden, es kann durch keine Norm geregelt werden. Es 
kann nicht vorhergesagt und durch keine sprachliche Normierung in seiner 
Einzigartigkeit generalisiert werden.96 In gleicher Weise kann die Différance 
vor allem durch ihre verschiebende Kraft nicht in einer endgültigen Defini­
tion zum Stillstand gebracht werden.97 Ebenso kommt das Ereignis nicht zur 
Ruhe einer Identifizierbarkeit, weil es unvorhergesehen hereinstürzt und in 

anzukündigen oder zu präsentieren.« Damit schließt sich die Fassung des Ereignisses 

bei Derrida eng an die Grundeigenschaften des Prozessuralen bei Hannah Arendt an: 

Ungegenwärtigkeit, Unvorhersagbarkeit, unkontrollierbare Determination durch die 

Vergangenheit, die aber immerhin nachträglich beschrieben werden kann.

95 | Vgl. Derrida, Jacques: unmögliche Möglichkeit, 8: »Wenn es Ereignis geben soll — 

soviel ist klar —, dann darf das nicht vorhergesagt oder im voraus festgelegt und noch 

nicht einmal wirklich entschieden werden.«

96 | Vgl. Ode, Erik: Ereignis des Widerstands, 142: »Als erste Eigenschaft nennt er das 

Moment der ›Überraschung‹. Dieser Aspekt erklär t, warum Derrida schon zuvor den Aus-

druck gebraucht hat, daß das beschreibende oder informierende Sprechen vom Ereignis 

dessen ›Unvorhersehbarkeit‹ und ›Einzigartigkeit‹ prinzipiell ver fehlen muß. Das Ereig-

nis ist nicht zu antizipieren oder gar zu prognostizieren; es bricht ohne Ankündigung den 

Rahmen des Sagbaren und Planbaren auf.«

97 | Bei einer solchen Explosivität der Überraschung und des Neuanfangs kann sich 

Derrida wieder auf Hannah Arendt berufen. Vgl. Arendt, Hannah: Vita activa, 318: »[…] 

und wiewohl auch sie echte Ereignisse sind und nicht als Glieder einer Kausalitätskette 

erklär t werden können, stehen sie doch noch in einem mehr oder minder ungebrochenen 

Kontinuum, in dem es Präzedenzfälle für das Ereignete gibt und Vorläufer der Entdecker 

und Er finder namhaft gemacht werden können. Sie ereignen sich, mit anderen Worten, 

im Licht der Geschichte und besitzen nicht den eigentümlichen Charakter moderner Er-

eignisse, bei denen es ist, als brächen unterirdische Strömungen aus einem undatier-

baren, namenlosen Dunkel mit explosiver Kraft plötzlich ans Tageslicht.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 151

der Flüchtigkeit des Augenblicks gleich wieder vergangen ist,98 weshalb eine 
konstative Beschreibung des Ereignisses auch scheitern muss.99

Mit dieser Paradoxierung des Ereignisses soll nicht etwa erreicht werden, dass 
sich Resignation vor einem paradoxen Scheitern von Identifikationsversuchen 
einstellt. Es soll vielmehr das Frageinteresse auf eine zweigeteilte Funktions­
analyse der gleichberechtigten Gegenüberstellung von Unmöglichkeits- und 
Möglichkeitsbedingungen am Ereignisbegriff verschoben werden, dessen 
Wirksamkeit sich performativ zeigt.100

98 | Vgl. Enkelmann, Wolf Dieter: Beginnen wir mit dem Unmöglichen. Jacques Derrida, 

Ressourcen und der Ursprung der Ökonomie, Marburg 2010, 130: »Auch dieses Moment 

dramatischer Gleichzeitigkeit von Ungleichzeitigkeiten ist ein Erkennungsmerkmal re-

volutionärer Ereignisse, ein Schicksal, das auch das Ereignis als solches ereilt.« Vgl. 

Zeillinger, Peter: Ist es möglich, vom Ereignis zu sprechen? (Ist es möglich, ein Vom-

›Ereignis‹-sprechen zu vollziehen?) Ereignis und Performativität bei Jacques Derrida, 

Emmanuel Levinas und Alain Badiou, in: Gondek, Hans-Dieter, Klass, Tobias Nikolaus u. 

Tengelyi, Lázló (Hg.): Phänomenologie der Sinnereignisse, München 2011, 402: »In dem 

[…] Ar tikel feu la cendre/dt. Feuer und Asche wird die Asche zum Inbegrif f der Spur und 

Derrida distanzier t sich damit von allen Vorstellungen von Spur als Fährte im Schnee 

oder ähnlichen Bildern vor allem bei Heidegger und Levinas. In der Asche ist das Vergan-

gene vollständig und unwiederbringlich verschwunden. Andererseits ist die Asche aber 

nur Asche insofern sich die Erinnerung eines Vergangenen darstellt. Es gibt keine Asche 

ohne diese Erinnerung. Und doch handelt es sich um eine Erinnerung ohne substanziel-

len Gehalt. Es bedarf also der Er findung […] eines Diskurses dessen Ziel nicht die Wie-

der-Holung des uneinholbaren Vergangenen ist, sondern dessen Vergegenwärtigung.«

99 | Vgl. Derrida, Jacques: unmögliche Möglichkeit, 21: »Wie Sie vorhin schon ange-

deutet und selbst demonstrier t haben, sieht es so aus, als wenn dieses Sprechen vom 

Ereignis als Mitteilung von Wissen oder Information, als sozusagen kognitives Sprechen 

oder Beschreibung, in gewisser Weise immer problematisch wäre, weil das Sprechen 

als Sprechen schon aus strukturellen Gründen immer nach dem Ereignis kommt. Da 

das Sprechen an die Struktur der Sprache gebunden ist, ist es andererseits einer ge-

wissen Allgemeinheit, einer gewissen Iterierbarkeit, einer gewissen Wiederholbarkeit 

unterworfen und muss schon deswegen die Singularität des Ereignisses ver fehlen. Zu 

den Merkmalen des Ereignisses gehört ja nicht nur die Unvorhersehbarkeit und damit 

die Tatsache, dass es den gewöhnlichen Gang der Geschichte unterbricht, sondern auch 

seine absolute Singularität. Also kann man sagen, dass das Sprechen vom Ereignis, die 

Mitteilung von Wissen über das Ereignis, die Singularität des Ereignisses in gewisser 

Weise a priori und immer schon ver fehlt — durch die einfache Tatsache, dass das Spre-

chen zu spät kommt und die Singularität in der Generalität verlier t.«

100 | Vgl. Derrida, Jacques: unmögliche Möglichkeit, 26: »Jedes Mal, wenn das Ereig-

nis auf diese Weise gesprochen wird, wenn das Sprechen die Dimension der Informati-

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe152

Als ein Beispiel eines solch verunmöglichten Ereignisses wird die Gabe 
angeführt. Eine Gabe als Ereignis weist diese innere Sprengkraft der absolu­
ten Unvorhersehbarkeit und Überstürzung auf. Die Gabe trägt diesen verun­
möglichenden Wesenszug des Ereignisses in sich, weil sie den Kreislauf von 
Geben und Nehmen unterbrechen muss, um als Gabe gelten zu können. Von 
einer Gabe spricht man, wenn der Beschenkte etwas hat, was er vorher noch 
nicht hatte, und womit er gleichermaßen bereichert ist. Denn wenn diese Gabe 
in irgendeiner Weise kompensiert, ausgeglichen, vergolten oder zurückgege­
ben wird, ist es, als ob diese Gabe nicht stattgefunden hätte. Wenn sie dem 
Geber äquivalent wiedererstattet wird, wenn der Geber sich etwa durch eine 
Gegengabe revanchiert, ist es, als ob die Gabe vergeblich gewesen ist. Selbst 
wenn diese Gabe in symbolischer Weise beglichen wird, erscheint sie nicht 
umsonst als Gabe, sondern als ökonomische Tauschaktion. Durch eine Gabe 
wird definitionsgemäß ein Ungleichgewicht hergestellt, das sich nicht verglei­
chen oder ausgleichen lassen darf. Eine Gabe dürfte nicht einmal als solche 
erkannt werden, weil hier immer die Gefahr bestünde, dass sie in irgendeiner 
Weise vergolten und verglichen wird.101 Sie darf nicht existieren, weil, wenn sie 
existiert, sie sich in einem ausgleichenden Kreislauf von Geben und Vergelten 
vollzieht. Sie hätte sich somit selbst ausgelöscht und würde deswegen nicht 
mehr existieren.102 

on, des Wissens, der Kognition übersteigt, dann verlier t es sich in der Nacht […], dann 

bricht es in die Nacht eines Nicht-Wissens auf, das nicht einfach Unwissenheit ist, son-

dern einer Ordnung angehört, die mit der Ordnung des Wissens nichts mehr zu tun hat. 

[…] Es handelt sich einfach um etwas, das dem Wissen heterogen ist. Ein Sprechen des 

Ereignisses, ein Sprechen, das das Ereignis jenseits des Wissens hervorbringt.«

101 | Vgl. Ode, Erik: Ereignis des Widerstands, 142: »Jemand, der zu einem bestimmten 

Anlaß, mit einer bestimmten Absicht, ein Geschenk macht, der bringt also gerade keine 

Gabe hervor, sondern handelt im Rahmen von gesellschaftlichen Konventionen und mit 

ihnen verbundenen Erwartungen an Geber und Beschenkten. Auf ein Präsent er folgt in 

der Regel eine vorbestimmte Reaktion: Der Empfänger bringt wörtlich oder symbolisch 

seinen Dank zum Ausdruck und der Schenkende nimmt diesen Dank zur Kenntnis.«

102 | Vgl. Zeillinger, Peter: Das Ereignis als Symptom. Annäherung an einen entschei-

denden Horizont des Denkens, in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Peter (Hg.): nach Der-

rida, 185: »Nur insofern die ökonomische Ordnung des Tausches durchbrochen wird, hat 

eine Gabe stattgefunden. Doch dies scheint faktisch unmöglich. Bereits der Dank — ob 

ausgesprochen oder nicht —, bereits das bloße Wissen des Anderen um mein ›Präsent‹ 

bindet den Akt des Gebens — gewollt oder nicht — in eine Ökonomie ein und gefährdet — 

in einer zum Meineid analogen Struktur (Eigeninteresse, Berechnung, Missverständnis, 

Täuschung) — den Vollzug und die rätselhafte[…] Wirkung der Gabe.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 153

Mit einer solchen oberflächlichen Intuition lässt sich also das Wesen der 
Gabe als zu bearbeitendes Problem skizzieren. Als Problem, das in der Form 
der Paradoxie103 die Faszination für Problemlösungen anregt: 

»Das Ereignis der Gabe darf nicht gesagt werden können; sobald man es ausspricht, zer-

stör t man es. Anders gesagt: Es ist die Unmöglichkeit des Ereignisses, die das Maß für 

seine Möglichkeit gibt. Die Gabe ist unmöglich, und nur als unmögliche kann sie möglich 

werden. Es gibt kein ereignishafteres Ereignis als eine Gabe, die den Tausch, den Gang 

der Geschichte, den Kreislauf der Ökonomie unterbricht. Es gibt keine Möglichkeit der 

Gabe, die sich nicht als etwas präsentier t, das sich nicht präsentier t; sie ist das Unmög-

liche selbst.«104 

Im Ereignis arbeitet sich die Beobachtung erster Ordnung ab, sie dreht durch, 
schließt sich in ihren Kreisläufen kurz, überhitzt.105 Gerade weil die Was-Fra­
gen daran scheitern, ist die Möglichkeit gegeben, dieses Scheitern zu hinterfra­
gen. Beobachtungen zweiter Ordnung ergeben sich fast zwangsläufig aus der 
Frage, wie es dazu kommen kann, dass sich das Denken des Ereignisses (bei 
Derrida) in solchen Paradoxien versagt. Der Ereignisbegriff erlaubt auf diese 
Weise, die ureigenste Fähigkeit der Philosophie in den Blick zu rücken: das 

103 | Vgl. Weber, Christine: Philosophien der Dif ferenz, 230: »Kurz gesagt: der Begrif f 

der Gabe ist Derrida zufolge paradox. Er vereint zugleich und gleichzeitig Möglichkeit 

und Unmöglichkeit, wobei eine Seite des Paradoxons immer die Bedingung für die ande-

re Seite des Paradoxons bildet.«

104 | Derrida, Jacques: unmögliche Möglichkeit, 28-29.

105 | Diese Überhitzung der ereignishaften Kreisläufe erinnert nicht zufällig an die Re-

volutionen der Sonne um die Erde, Tag und Nacht. Vgl. Derrida, Jacques: Falschgeld. 

Zeit geben I, München 1993 [Fg], 15: »Was mag die Zeit mit der Gabe zu tun haben? 

Oder anders gesagt: Was sollte sie mit ihr im Sinn haben? Was sollten sie miteinander 

im Sinn haben? Nun, sie haben nichts miteinander im Sinn, sehen es nicht aufeinander 

ab, und das allein schon deshalb, weil sie beiden einen einzigartigen Bezug auf das 

Sichtbare haben. Die Zeit jedenfalls gibt nichts zu sehen. Sie ist, das wenigste, was man 

sagen kann, das Element der Unsichtbarkeit selber. Sie entzieht einem alles, was sich 

zu sehen geben könnte. Sie entzieht sich selbst der Sichtbarkeit. Der Zeit, dem wesent-

lichen Verschwinden der Zeit gegenüber ist man wesentlich blind, und daß obwohl doch 

in gewisser Weise alles Erscheinen Zeit in Anspruch nimmt. Nichts kommt ans Licht oder 

an den Tag, kein Phänomen, das nicht dem Wechsel von Tag und Nacht gehorchte, an-

ders gesagt dem Rhythmus jener Revolution, die die Bahn einer Sonne von ihrem Ende 

her orientier t: vom Aufgang im Osten bis hin auf den Untergang im Westen.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die vergebliche Gabe154

staunende Fragen über die rätselhafte Welt – und das gleichzeitige Hinterfra­
gen dieser Fragen.106

Ebenso wie bei der Gabe gewährt der Ereignisbegriff bei Derrida einen forma­
len Ausblick auf die Vergebung in einer ebenfalls noch intuitiven Fassung. Die 
Ereignishaftigkeit der Vergebung drückt sich insofern aus, als sie nur verun­
möglicht die Bedingungen ihrer Ermöglichung erfüllen kann. Die Vergebung 
hat nur da einen Sinn, wo es sich nicht um etwas Belangloses handelt, das da­
mit wiedergutgemacht werden soll. Wo überhaupt etwas nicht so schlimm war, 
dass es wiedergutgemacht werden kann, im Bereich des Reparablen, wo eine 
Untat wieder aus- und verglichen werden kann, wo sich Automatismen der 
Wiederverständigung herausgebildet haben, kann eine Vergebung nicht mehr 
nützlich sein. Eine Untat bedarf nur dann der Vergebung, wenn sie so mon­
strös ist, dass eben keine Mechanismen der Wiedergutmachung mehr greifen, 
wenn das Vergehen so maßlos ist, wenn alles so irreversibel zerstört ist, dass es 
nicht mehr wiederhergestellt werden kann.107 Aus dieser konstitutiven Unmög­
lichkeit bezieht die Vergebung ihren innersten Impuls und Antrieb: Dass das 
wieder gut werde, was für immer unwiederbringlich kaputt gemacht worden 
ist.

106 | Vgl. Derrida, Jacques: unmögliche Möglichkeit, 10-11: »›Ist es möglich, vom Er-

eignis zu sprechen?‹ Was ich auf diese Frage antworten möchte, ist schlicht und einfach 

›ja‹. Nicht ›ja‹ zum Ereignis und auch nicht ›Ja, es ist möglich, vom Ereignis zu sprechen‹, 

sondern zunächst einmal ›ja‹ als Zeichen des Dankes. Die Philosophie hat sich selbst 

immer als Kunst, als Er fahrung und als Geschichte des Fragens begrif fen. Auch wenn 

die Philosophen sich sonst auf gar nichts einigen können, sagen sie doch am Ende: ›Ja, 

aber schließlich sind wir Leute, die Fragen stellen; einigen wir uns wenigstens darauf, 

dass wir die Möglichkeit des Fragens retten wollen.‹ Das hat mit Platon begonnen und 

reicht bis zu einem gewissen Heidegger, der, wie andere Denker unserer Tage auch, über 

die Tatsache nachgedacht hat, dass es vor dem Fragen […] eine Möglichkeit gab, die 

Möglichkeit eines gewissen ›Ja‹, einer gewissen Zustimmung gewesen ist.«

107 | Vgl. Derrida, Jacques: unmögliche Möglichkeit, 29-30: »Wenn ich vergebe, weil 

etwas verzeihlich und leicht zu entschuldigen ist, vergebe ich nicht. Ich kann also, wenn 

ich vergebe, nur da vergeben, wo es Unverzeihliches gibt. Da, wo Vergebung unmöglich 

ist. Anders gesagt muss die Vergebung, wenn es sie gibt, das nicht Vergebungsfähige 

vergeben, sonst ist sie keine Vergebung. Wenn Vergebung möglich ist, kann sie nur als 

unmögliche stattfinden. Aber diese Unmöglichkeit ist nicht einfach negativ. Das bedeu-

tet, dass man das Unmögliche tun muss. Das Ereignis, wenn es das gibt, besteht darin, 

das Unmögliche zu tun.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Verbundenheit sprachlicher und ethischer Paradoxien 155

In der Monstrosität des Ereignisses treffen sich Différance, Gabe und Ver­
gebung.108 Die mehrfache Unterschiedenheit der Différance transponiert sich 
über die zeitliche Paradoxalität des Ereignisses auf das Thema der Ethik. Im 
Ereignis vollzieht sich das Paradox der Wiederholbarkeit des Einzigartigen. 
Indem ein singuläres Ereignis als Datum in einem zeitlichen Ablauf gekenn­
zeichnet wird, also zu einem wiederholbaren Zeitpunkt in der Unterscheidung 
von seiner Vergangenheit und seiner Zukunft verräumlicht wird, kann es für 
weitere verzeitlichende Verwendungsweisen bereitgestellt werden, die jenen 
ursprünglichen Kontext, der die Einzigartigkeit des Ereignisses ausgemacht 
hatte, verwesen lassen.109 Und dieses Datum, in das die Paradoxie von mög­
licher Unmöglichkeit als Wiederholung der Différance von Anwesenheit und 
Abwesenheit übersetzt ist – diese zeitliche Gegebenheit macht den Anschluss 
an die Gabe offenbar.

108 | Vgl. zur Ereignishaftigkeit der Dif férance Zeillinger, Peter: Ereignis als Symptom, 

in: Portune, Dominik u. Zeillinger, Peter (Hg.): nach Derrida, 179-181.

109 | Vgl. Derrida, Jacques: unmögliche Möglichkeit, 40: »Ebenso muss in der Singula-

rität des Ereignisses die Wiederholung schon am Werk sein, und mit der Wiederholung 

muss die Auslöschung des ersten Erscheinens schon begonnen haben; von daher die 

Trauer, das Posthume, der Verlust, die den ersten Augenblick des Ereignisses als ur-

sprünglichen besiegeln.«

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839440803-005 - am 14.02.2026, 11:44:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839440803-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

