
ZfP 55. Jg. 1/2008

Janbernd Oebbecke

Der Islam und die Reform des Religionsverfassungsrechts

Das Thema zielt auf eine Einschätzung des religionsverfassungsrechtlichen Ist-
Zustandes: Lassen sich die religionspolitischen Probleme und Konflikte bei konse-
quenter Anwendung des geltenden Rechts in den Griff bekommen oder muss dieses
Recht geändert werden? Eine Antwort setzt natürlich voraus, dass man bestimmt,
welche Probleme und Konflikte es sind, die gelöst werden müssen.

Zuerst sollen die im Zusammenhang mit der Ausbreitung des Islams entstande-
nen Probleme und Konflikte und der Stand der Diskussion aus juristischer Sicht be-
schrieben werden. Der nächste Teil befasst sich näher mit den Besonderheiten des
deutschen Religionsverfassungsrechts.1 Um die Frage nach seiner Reformbedürftig-
keit geht es im letzten Teil dieser Überlegungen.

1. Der Islam im deutschen Recht

Die juristische Welt wird in die Hemisphären des privaten und des öffentlichen
Rechts eingeteilt. Rechtsfragen wirft der Islam auf beiden Seiten der Linie auf, im
Privatrecht aber sehr viel weniger als im öffentlichen Recht. Bekannt geworden sind
vor allem arbeitsrechtliche Streitigkeiten. Die Arbeitsgerichte hatten sich mit dem
Beten während der Arbeitszeit im Betrieb und, in der Öffentlichkeit weit mehr be-
achtet, mit dem Tragen eines Kopftuchs durch eine Verkäuferin2 zu befassen.3 Die
Ergebnisse lassen sich so zusammenfassen: Der Arbeitgeber darf von seinen Mitar-
beitern nur aus entsprechend gewichtigen Gründen Einschränkungen bei der Ausü-
bung der Religionsfreiheit verlangen. Diese Antworten liegen auf der Linie dessen,
was im Arbeitsrecht bei der Lösung ähnlicher Konflikte auch sonst vertreten wird.
In beiden Fragen ist die juristische Diskussion praktisch zum Erliegen gekommen.
Das spricht dafür, dass sich die Praxis arrangiert. Ob dies allein den recht überzeu-
genden Grundsätzen der Rechtsprechung oder auch der angespannten Arbeits-
marktlage geschuldet ist, lässt sich nicht ausmachen. 

1 Zur rechtswissenschaftlichen Diskussion über »Religionsverfassungsrecht« und
»Staatskirchenrecht«, deren Bedeutung über das Terminologische weit hinausgeht, s.
Christian Walter (Hg.), Staatskirchenrecht oder Religionsverfassungsrecht – ein begriffs-
politischer Grundsatzstreit, Tübingen 2006.

2 BAG, Urt. v. 10.10.2002 – 2 AZR 472/01 – in: NJW 2003, S. 1685 ff.
3 Mathias Rohe, Der Islam – Alltagskonflikte und Lösungen, Freiburg 2001, S. 97 ff.

05_Oebbecke  Seite 49  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts50

Im öffentlichen Recht herrscht in einigen Fragen durchaus vergleichbare Ruhe: 
• 1979 hat das Bundesverwaltungsgericht die Klage eines jungen Moslems gegen

seine Einberufung zur Bundeswehr abgewiesen.4 Seine Sorge, er müsse Schweine-
fleisch essen, sei in Friedenszeiten unberechtigt, weil die Bundeswehr verpflichtet
sei, auf die religiösen Speisevorschriften Rücksicht zu nehmen.

• In den achtziger Jahren wurde verwaltungsgerichtlich entschieden, dass auf Pass-
bildern aus religiösen Gründen getragene Kopftücher zulässig seien, solange eine
sichere Identifizierung möglich sei.5 

• Kopftücher bei Schülerinnen werden allgemein für zulässig gehalten. 1997 wollte
in Niedersachsen aber eine Schülerin mit verhülltem Gesicht am Schulunterricht
teilnehmen. Ein beim früheren Vizepräsidenten des Bundesverfassungsgerichts
Mahrenholz eingeholtes Rechtsgutachten hielt das für unzulässig, weil damit jede
mimische Kommunikation unmöglich und die pädagogische Interaktion entspre-
chend erschwert werde.6

Soweit ersichtlich, ist die eingeschlagene Linie in allen diesen Fällen nach wie vor
maßgeblich. Die gefundenen Lösungen ähneln sich insofern, als die religiöse Praxis re-
spektiert und nur aus nachvollziehbaren funktionellen Gründen eingeschränkt wird.

Vergleichsweise klar sind auch die Lösungen für die Fälle, in denen Muslime versu-
chen, im öffentlichen Raum Platz einzunehmen. Wenn man aus heutiger Sicht die Fra-
ge des Moscheebaus betrachtet, hätte diese durchaus das Zeug dazu, ebenso aufgeregt
debattiert zu werden wie das Kopftuch der Lehrerin. Vor Ort kommen aufgeregte
Debatten zu einzelnen Bauvorhaben auch vor. Juristisch ist die Lage aber praktisch
unumstritten:7 Nach dem Bauplanungsrecht des Bundes gelten Erleichterungen bei
Bauten für gottesdienstliche Zwecke nur für die Kirchen und die anderen Körper-
schaften des öffentlichen Rechts; diesen Status besitzen die muslimischen Organisati-
onen, die als Bauherren in Betracht kommen, bislang nicht. Das Bundesverwaltungs-
gericht hat Anfang der neunziger Jahre bei der Entscheidung zweier
Moscheebaukonflikte diese Regeln deshalb auch nicht angewandt. Es hat aber ange-
nommen, dass wegen der Religionsfreiheit für den Moscheebau ähnliche Regeln gel-
ten.8 Die Muslime sind damit nicht von der Beachtung der baurechtlichen Vorschrif-
ten freigestellt – das sind die Kirchen auch nicht –, einer Diskriminierung aus
religiösen Gründen ist aber wirksam vorgebeugt. Die Grundsätze dieser Rechtspre-
chung sind nicht im Streit, und weil beide Seiten sie kennen, kommt es relativ selten zu
Prozessen. Vor Ort steckt der Teufel in Details wie in der Zahl der nötigen Stellplätze.

4 BVerwG, Urt. v. 10.1.1979 – 8 C 27.77 – in: BVerwGE 57, S. 215 ff.
5 VG Wiesbaden, Urt. v. 10.7.1984 – VI/1 E 596/82 – in: NVwZ 1985, S. 137 f.
6 Janbernd Oebbecke, »Das deutsche Recht und der Islam« in: Adel Theodor Khoury /

Peter Heine / Janbernd Oebbecke, Handbuch Recht und Kultur des Islams in der deut-
schen Gesellschaft, Gütersloh 2000, S. 287 (S. 308 f.).

7 Vgl. Janbernd Oebbecke, »Moscheebaukonflikte und der Beitrag des Rechts«, in: Rüdi-
ger Robert / Norbert Konegen, Globalisierung und Lokalisierung. Zur Neubestimmung
des Kommunalen in Deutschland, Münster 2006, S. 273 ff.

8 BVerwG, Urt. v. 27.2.1992 – 4 C 50.89 – in: DVBl 1992, S. 1101 f.; BVerwG, Beschl. v.
26.4.1993 – 4 B 31/93 – in: NVwZ 1994, S. 282 ff.

05_Oebbecke  Seite 50  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


ZfP 55. Jg. 1/2008

Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts 51

Zum Gebetsruf liegt Rechtsprechung nicht vor. Im Schrifttum hat sich die Auf-
fassung durchgesetzt, dass es ähnlich wie beim Glockenläuten um einen Grund-
rechtskonflikt zwischen der Religionsfreiheit und dem Grundrecht auf körperliche
Unversehrtheit – Lärmschutz – geht.9 Nachdem es Mitte der neunziger Jahre in
Duisburg wegen des Gebetsrufs zu einem heftigen Streit gekommen ist, an dem eine
evangelische Kirchengemeinde intensiv auf der Seite der Gegner des Gebetsrufs be-
teiligt war,10 wird von den Muslimen meistens darauf verzichtet. Wo er praktiziert
wird, wirft das juristisch keine schwierigen Fragen auf.

Das Thema Schächten wird in Deutschland seit der wilhelminischen Zeit rechts-
politisch und seit einigen Jahrzehnten auch verfassungsrechtlich diskutiert.11 Im 19.
und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts waren es die Juden, deren religiöse
Praxis im Interesse des Tierschutzes eingeschränkt werden sollte, und die Geschich-
te der Schächtverbote ist durchaus nicht frei von Elementen des Antisemitismus.
Das geltende Tierschutzgesetz sieht eine Ausnahme vor, wenn zwingende Vor-
schriften einer Religionsgemeinschaft das Schächten vorschreiben oder den Genuss
von Fleisch nicht geschächteter Tier untersagen. Diese Vorschrift ist unumstritten
für das jüdische Schächten einschlägig, wird aber wohl nur wenig angewandt. Ihre
Anwendung auf das muslimische Schächten dagegen ist auch von Verwaltungsge-
richten abgelehnt worden. Die Ablehnung wurde darauf gestützt, dass es an einer
Religionsgemeinschaft fehle. In einer wenig rühmlichen Entscheidung hat das Bun-
desverwaltungsgericht aber auch gemeint, der Islam schreibe den Muslimen ja nicht
vor, überhaupt Fleisch zu essen. Anfang 2002 hat das Bundesverfassungsgericht den
Streit durch ein in der dogmatischen Herleitung nicht unbedingt elegantes, in der
Sache aber klares Urteil im Sinne der Zulässigkeit des muslimischen Schächtens ent-
schieden. Daraufhin gab die mit ihrem Spitzenkandidaten Stoiber im Wahlkampf
stehende Union den bis dahin durchgehaltenen und in der Sache recht gut begrün-
deten Widerstand gegen die Aufnahme des Tierschutzes in das Grundgesetz auf. In
Art. 20a GG ist jetzt auch vom Schutz der Tiere die Rede. Damit wurde der Ent-
scheidung des Bundesverfassungsgerichts im Nachhinein gezielt die Basis entzogen.
Teilweise wurde angenommen, damit gelte ein generelles Verbot des Schächtens und
nun auch für die Juden;12 andere gingen davon aus, dass die Verfassungsänderung
sich deshalb nicht auf die Zulässigkeit des Schächtens auswirkt, weil das Gericht die
Verfassungsänderung argumentativ gewissermaßen antizipiert habe.13 Mit Urteil
vom 23.11.2006 hat das Bundesverwaltungsgericht jetzt entschieden, dass diese
Auffassung richtig ist: Die Ausnahmevorschrift des Tierschutzgesetzes ist weiter
anwendbar.14

9 Olaf Otting, »Wenn der Muezzin ruft« in: StuGR 1997, S. 65 ff.; Edin Sarcevic, »Religi-
onsfreiheit und der Streit um den Ruf des Muezzin« in: DVBl 2000, S. 519 ff.

10 Stefan Muckel, »Streit um den muslimischen Gebetsruf« in: NWVBl 1998, S. 1 ff.
11 Vgl. Janbernd Oebbecke, »Das deutsche Recht und der Islam«, aaO. (Fn. 6), S. 304 ff.
12 Hans-Georg Kluge, »Das Schächten als Testfall des Staatsziels Tierschutz« in: NVwZ

2006, S. 650 ff.
13 Janbernd Oebbecke, »Islamisches Schlachten und Tierschutz« in: NVwZ 2002, S. 302 f.
14 BVerwG, Urt. v. 23.11.2006 – 3 C 30.05 – in: BVerwGE 137, S. 183 ff.

05_Oebbecke  Seite 51  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts52

1993 hat das Bundesverwaltungsgericht Grundsätze für den Schwimm- und
Sportunterricht aufgestellt.15 Mit Rücksicht auf die Glaubensfreiheit sei dieser ge-
trennt zu erteilen, wenn dies gewünscht werde. Wo dies nicht möglich sei, seien die
betreffenden Schülerinnen zu befreien. Zugleich hat es aber klargestellt, dass eine
Befreiung außerhalb des Religionsunterrichts – also etwa von der Sexualkunde im
Biologieunterricht oder von Klassenfahrten – nicht in Betracht kommt. Die schuli-
sche Praxis verfährt weithin eher großzügiger, indem sie Nicht-Teilnahme toleriert.
Die Durchsetzung der Schulpflicht – das haben Fälle mit Angehörigen christlicher
Gruppen gezeigt – ist mühsam und bei entschiedenem Widerstand letztlich nur be-
dingt zu gewährleisten. Im Rahmen der Grundgesetznovellierung nach der deut-
schen Einheit, also nach der Entscheidung des Bundesverwaltungsgerichts, ist in
Art. 3 Absatz 2 des Grundgesetzes ein zweiter Satz aufgenommen worden: »Der
Staat fördert die tatsächliche Durchsetzung der Gleichberechtigung von Frauen und
Männern und wirkt auf die Beseitigung bestehender Nachteile hin.« Diese Ände-
rung, bei der wohl niemand an den Islam gedacht hat, lässt Zweifel aufkommen, ob
die erwähnten Grundsätze noch angewandt werden dürfen. Dagegen sprechen gute
Gründe. In zwei erstinstanzlichen verwaltungsgerichtliche Entscheidungen aus dem
Jahre 2005 sind denn auch Befreiungen vom koedukativen Schwimmunterricht ab-
gelehnt worden.16 

Zum Kopftuch der Lehrerin gibt es eine in der Sache ziemlich klare Entscheidung
des Bundesverfassungsgerichts:17 Es handelt sich um ein religiöses Symbol. Die
Länder können verbieten, dass Lehrpersonal religiöse Symbole in der Schule zeigt.
Sie müssen dabei alle Religionen gleich behandeln. Damit ist die Hamburger Praxis,
wo nach wie vor auf ein Verbot verzichtet wird, rechtlich ebenso wenig zu bean-
standen wie die Regelung in den Ländern, die ein Verbot religiöser Symbole erlassen
haben. Andere – Baden-Württemberg etwa und Nordrhein-Westfalen – haben ver-
sucht, das Verbot auf das muslimische Kopftuch zu beschränken und Symbole der
»christlich-jüdischen« Tradition des Abendlandes auszunehmen. Damit dürften sie
scheitern; das zeigt die jüngst ergangene Entscheidung des Verwaltungsgerichts
Stuttgart.18 Es wird nicht gelingen, das Kopftuch aus den Schulen zu verbannen,
christliche oder jüdische Zeichen aber weiter zuzulassen. Auch diese Länder wer-
den über kurz oder lang der Entscheidung nicht ausweichen können, ob Lehrer in
der Schule überhaupt Zeichen ihrer Religion zeigen dürfen. 

Beim Religionsunterricht geht es um eine Materie, die ganz unabhängig von der
Einbeziehung des Islam in verschiedener Hinsicht umstritten oder wenigstens kon-
fliktanfällig ist.

Art. 7 III GG schreibt vor, dass der Religionsunterricht – bei allseitiger Freiwil-
ligkeit – ordentliches Lehrfach ist und vom Staat in Übereinstimmung mit den
               

15 BVerwG, Urt. v. 25.8.1993 – 6 C 8.91 – in: BVerwGE 94, S. 82 ff.
16 VG Düsseldorf, Urt. v. 30.5.2005 – 18 K 74/05 – in: NWVBl 2006, S. 68 ff.; VG Ham-

burg, Beschl. v. 14.4.2005 – 11 E 1044/05 – in: NVwZ-RR 2006, S. 121 ff.
17 BVerfG, Urt. v. 24.9.2003 – 2 BvR 1436/02 – in: NJW 2003, S. 3111 ff.
18 VG Stuttgart, Urt. v. 7.7.2006 – 18 K 3562/05 – in: VBlBW 2006, S. 400 ff.

05_Oebbecke  Seite 52  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


ZfP 55. Jg. 1/2008

Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts 53

Grundsätzen der Religionsgemeinschaften erteilt wird.19 Religionsunterricht wird
nicht als bloß neutral informierende Religionskunde, sondern als positiv vermittelte
Lehre des Lebens in der jeweils eigenen Religion verstanden. In den Länderverfas-
sungen und Landesschulgesetzen – Schule ist eigentlich eine landesrechtliche Mate-
rie – wird das Übereinstimmungsgebot durch die Pflicht zur inhaltlichen Abstim-
mung der Richtlinien für den Unterricht, ein Zustimmungsrecht zum Tätigwerden
des einzelnen Lehrers und ein Visitationsrechts entfaltet. Erst mit dieser Mitwir-
kung der Religionsgemeinschaften hat die staatliche Schule die rechtliche Möglich-
keit, wie zum Gebrauch anderer Grundrechte auch zum Gebrauch der Religions-
freiheit anzuleiten; religiöse Inhalte positiv zu formulieren und zu vermitteln ist
dem Staat selbst wegen der Religionsfreiheit, des Gebotes religiöser Gleichbehand-
lung und des Gebots religiöser Neutralität verboten. 

Die verfassungsrechtliche Regelung gilt allerdings nicht in ganz Deutschland.
Unstreitig ist das wegen Art. 141 GG für Bremen und Berlin. Der Frage, wie es mit
der Geltung in den neuen Ländern steht, ist das Bundesverfassungsgericht im Streit
über das Fach Lebensgestaltung – Ethik – Religionskunde in Brandenburg dadurch
ausgewichen, dass es einen Vergleich vorgeschlagen hat.20 Unbestritten ist allerdings
wohl, dass ein Land, das Religionsunterricht anbietet, Art. 7 III GG beachten muss,
auch wenn er dort nicht gilt. De facto wird Art. 7 III GG in Brandenburg nicht
praktiziert, wohl aber in den anderen ostdeutschen Ländern.

Religionspädagogisch ist dieses verfassungsrechtliche Konzept für den Religions-
unterricht durchaus umstritten.21 Hier mag der Wunsch eine Rolle spielen, sich von
den als lästig oder sogar drückend empfundenen Vorgaben der Kirchen zu befreien.
Aber es gibt durchaus auch andere Einwände. Religionsunterricht kann regelmäßig
nicht im Verband der religiös inhomogenen Klassen erteilt werden. Kenntnisse ande-
rer Religionen und der Umgang mit Andersgläubigen stehen gewiss nicht im Mittel-
punkt des Religionsunterrichts. Schließlich wird die Erteilung konfessionellen Unter-
richts mit der zunehmenden religiösen Pluralisierung organisatorisch immer
schwieriger und wegen der kleiner werdenden Lerngruppen auch teurer. Jedenfalls
bislang wenden die Länder die gesetzlich vorgesehenen Mindestteilnehmerzahlen – in
NRW liegt sie bei zwölf Schülern pro Schule – allerdings nur sehr zurückhaltend an.

Neben evangelischem und katholischem wird jüdischer Religionsunterricht er-
teilt. Auch verschiedene orthodoxe Kirchen machen von dieser Möglichkeit Ge-

19 vgl. Martin Heckel, »Religionsunterricht für Muslime? Kulturelle Integration unter
Wahrung der religiösen Identität« in: JZ 1999, S. 741 ff.; Janbernd Oebbecke, »Reich-
weite und Voraussetzungen der grundgesetzlichen Garantie des Religionsunterrichts«
in: DVBl 1996, S. 336 ff.; ders., »Islamischer Religionsunterricht an deutschen Schulen«
in: epd-Dokumentation, Tagung »Islamischer Religionsunterricht an deutschen Schu-
len?«, 22. – 24.10.1999, Mülheim a. d. Ruhr, S. 3 – 13, abgedruckt in: Peter Schreiner /
Karen Wulff (Hg.), Islamischer Religionsunterricht, Münster 2001, S. 83 ff; Axel Eme-
net, Verfassungsrechtliche Probleme einer islamischen Religionskunde an öffentlichen
Schulen, Frankfurt a. M. 2003.

20 BVerfG, Beschl. v. 11.12.2001 – 1 BvF 1/96 – in: NVwZ 2002, S. 980 f.
21 Christoph Link, »Religionsunterricht in Deutschland« in: ZevKR 47 (2002), S. 449 (S.

459).

05_Oebbecke  Seite 53  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts54

brauch. Einen islamischen Religionsunterricht nach Art. 7 III GG gibt es bislang
nicht; es gibt allerdings eine große Zahl von Schulversuchen. Rechtlich darf es sich
dabei nur um islamische Religionskunde handeln. Mit guten Gründen wird aller-
dings überwiegend angenommen, dass de facto Religionsunterricht erteilt wird, was
teilweise als Übergangslösung für zulässig gehalten wird.22 Dass es islamischen Reli-
gionsunterricht nach Art. 7 III GG geben soll, ist Auffassung auf allen politischen
Seiten. Dass es keinen gibt, wird damit begründet, dass es an dem Ansprechpartner
auf islamischer Seite fehle. 

Richtig ist, dass der Organisationsgrad der Muslime niedrig ist und dass die vor-
handenen Organisationen durchaus anders aussehen als etwa die Großkirchen.
Stellt man auf die vier großen Verbände ab, fordern aber drei von ihnen seit längerer
Zeit und inzwischen alle vier die Einführung islamischen Religionsunterrichts. Ih-
nen wurde entgegengehalten, sie erfüllten nicht die Anforderungen an Religionsge-
meinschaften im Sinne des Art. 7 III GG. Über lange Jahre hat auf staatlicher Seite
aber niemand gesagt, welche Anforderungen denn erfüllt sein müssten, obwohl die
Anwendung und Auslegung des geltenden Rechts sicher auch Aufgabe der Exekuti-
ve ist, hier also der Schulministerien der Länder. Eine gewisse Klarheit gibt es seit
der Entscheidung des Bundesverwaltungsgerichts vom Februar 2005.23 Geht man
von den dort entwickelten – eher restriktiv als großzügig formulierten – Grundsät-
zen aus, dürften die Anforderungen des Begriffs »Religionsgemeinschaft« von allen
vier Verbänden erfüllt werden; die weitere Voraussetzung der Verfassungstreue
kann überhaupt nur bei zwei Verbänden zweifelhaft24, dürfte aber auch dort zu be-
jahen sein. Seit dem Spätsommer 2006 gibt es insofern eine neue Lage, als die vier
Verbände eine umfassende Zusammenarbeit verabredet haben, die sie zuerst einmal
beim Religionsunterricht in NRW praktizieren wollen.

Dass sich die Dinge beim Religionsunterricht so zäh entwickeln, hat verschiedene
Gründe.25 Einer ist die Risikoaversion der Landespolitik. Wer Kriterien für die An-
wendung des Art. 7 III GG entwickeln wollte, exponierte sich damit zwangsläufig
und ginge das Risiko ein, von einem Gericht falsifiziert zu werden. Mit einem isla-
mischen Religionsunterricht ist ja die Anerkennung einer islamischen Organisation
als Kooperationspartner des Staates und dann die Zusammenarbeit mit dieser Orga-
nisation verbunden. Dass in einer Moschee dieser Organisation einmal ein Terrorist
betet, kann niemand ausschließen; wie die Öffentlichkeit diesen Umstand aufneh-
men würde, wird keine Landesregierung gern ausprobieren wollen. Beides zusam-
men stärkt nicht den Wunsch, sich als einzelnes Land aus dem Gesamtpulk zu lösen
und vorzupreschen. 

22 Axel Emenet, Verfassungsrechtliche Probleme einer islamischen Religionskunde an
öffentlichen Schulen, aaO. (Fn. 19)

23 BVerwG, Urt. v. 23.2.2005 – 6 C 2/04 – in: NJW 2005, S. 2101 ff.
24 Einzelne Mitgliedsorganisationen des Zentralrats der Muslime in Deutschland und des

Islamrats für die Bundesrepublik Deutschland tauchen in den Verfassungsschutzberich-
ten auf.

25 Janbernd Oebbecke, »Islamischer Religionsunterricht an deutschen Schulen«, aaO. (Fn.
19), S. 83 ff.

05_Oebbecke  Seite 54  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


ZfP 55. Jg. 1/2008

Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts 55

Ein weiterer Grund ist die mit der Einführung eines islamischen Religionsunter-
richts verbundene Notwendigkeit der Umverteilung von Mitteln an den Hochschu-
len für die Lehrerausbildung und an den Schulen für den Unterricht. Das auf den
Religionsunterricht muslimischer Kinder entfallende Stundenkontingent ist etwa in
den Schulen des Landes Nordrhein-Westfalen bereits vorhanden, wird aber bisher
anderweit eingesetzt. 

Eine Rolle hat sicher auch ein Interessenkonflikt auf türkischer Seite gespielt: Mit
der Einführung eines islamischen Religionsunterrichts in deutscher Sprache dürfte
das Interesse an den muttersprachlichen Angeboten, zu denen auch eine islamische
Unterweisung gehört, nachlassen und damit vielleicht auch die Bindung an das
Mutterland. Mindestens Teile der deutschen Politik waren – jedenfalls bis zum
Amtsantritt der Regierung Erdogan – geneigt, durchaus Rücksicht auf die staatspo-
litischen Interessen der Türkei zu nehmen. 

Schließlich hat es unverkennbar Ansätze gegeben, über den Hebel des islami-
schen Religionsunterrichts der Diskussion über den konfessionellen Religionsun-
terricht, wie ihn das Grundgesetz vorsieht, insgesamt Impulse zu geben. Vor allem
bei handelnden Personen in Landtagen, in Ministerien, in Parteien und in der Presse
gibt es eine durchaus verbreitete Skepsis gegenüber dem deutschen System der »po-
sitiven Neutralität«. Mehr oder weniger bewusst, aber wohl durchaus zu Recht
wird die Einführung eines islamischen Religionsunterrichts als eine für das dauer-
hafte Überleben dieses Systems wichtige Frage angesehen. Schlüge sie fehl, erschie-
ne Art. 7 III GG nämlich immer mehr als Privileg der christlichen Großkirchen,
und die Legitimität dieser Regelung wäre auf längere Sicht in Frage gestellt.

Mit dem System der positiven Neutralität sind wir beim Status der Körperschaft
des öffentlichen Rechts, den Religionsgemeinschaften erwerben können.26 Die in
das Grundgesetz inkorporierten einschlägigen Regelungen der Weimarer Reichs-
verfassung wird man als das Kernstück des deutschen Staatskirchenrechts bezeich-
nen können. Abgesehen vom Recht, Steuern zu erheben, sind mit diesem Status eine
Reihe von Rechten verbunden, die teilweise unter der nicht ganz neutral formulier-
ten Überschrift »Privilegienbündel« zusammengefasst werden.27 Dabei geht es um
die bereits erwähnte Sonderstellung im Baurecht, die Befugnis, Beamte zu beschäfti-
gen, oder die Mitwirkung in staatlichen oder öffentlichen Gremien – von den kom-
munalen Schulausschüssen über die Gremien der Rundfunkanstalten bis zur Bun-
desprüfstelle für jugendgefährdene Medien. Aus rechtlicher Sicht besteht die
Besonderheit des Körperschaftsstatus vor allem auch darin, dass er mit einer sehr
weitgehenden organisatorischen Verselbständigung verbunden ist. Bei keiner ande-
ren Form der juristischen Person ist die Unabhängigkeit von staatlicher Mitwirkung
und auch nur Kenntnis so ausgeprägt wie beim Körperschaftsstatus nach Art. 137 V

26 Vgl. Hermann Weber, »Muslimische Gemeinschaften als Körperschaften des öffentli-
chen Rechts« in: Janbernd Oebbecke (Hg.), Muslimische Gemeinschaften im deutschen
Recht, Frankfurt a. M. 2003, S. 85 ff.

27 Axel Frhr. von Campenhausen / Heinrich de Wall, Staatskirchenrecht, 4. Auflage, Mün-
chen 2006, S. 226 ff.; Emanuel Vahid Towfigh, Die rechtliche Verfassung von Religions-
gemeinschaften, Tübingen 2006, S. 203 ff.

05_Oebbecke  Seite 55  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts56

WRV. Das ist, wie der Fall des Deutschen Ordens in Bayern gezeigt hat, nicht ohne
Risiken für den Rechtsverkehr.28 

Gegenwärtig kämpfen die muslimischen Organisationen wie erwähnt darum, die
zweite Stufe der organisatorischen Anerkennung zu erreichen, nämlich als Religi-
onsgemeinschaft. Nur Religionsgemeinschaften können überhaupt Körperschaft
des öffentlichen Rechts werden. Ob das Erreichen dieser dritten Stufe mit der Kör-
perschaft erstrebenswert ist, darüber gehen die Meinungen unter den Muslimen
auseinander; manche befürchten eine Verkirchlichung. Ungeachtet dessen liegen in
einigen Ländern seit Jahren entsprechende Anträge vor, die man unbeschieden lie-
gen lässt. Soweit der Status für islamische Verbände attraktiv ist, dürfte das weniger
am Besteuerungsrecht liegen oder weil man Beamte beschäftigen möchte. Erstre-
benswert ist vor allem der Status als solcher, die rechtliche Gleichstellung mit den
christlichen Kirchen und die damit verbundene Anerkennung. 

Legt man zugrunde, was das Bundesverfassungsgericht im Fall der Zeugen Jeho-
vas29 an Grundsätzen entwickelt hat, dürften mindestens einzelne muslimische Ver-
bände jetzt oder in wenigen Jahren – die verlangte Gewähr der Dauer wird auch an
der Zeit des Bestehens gemessen – die Voraussetzungen für die Verleihung des Sta-
tus erfüllen. Legt man die Erfahrungen mit dem Religionsunterricht zugrunde, wird
aber auch die Anerkennung als Körperschaft des öffentlichen Rechts nicht ohne ge-
richtliche Auseinandersetzung gelingen. Auch bei der Verleihung der Körper-
schaftsrechte gibt es politische Risiken auf Seiten der Landespolitik. Auch hier geht
es um Umverteilung von Ressourcen und auch hier stellt sich das Problem, dass das
System der positiven Neutralität in seiner Legitimität in Frage gestellt wäre, wenn
der Zugang nicht für alle offen ist. Viel deutlicher noch als beim Religionsunterricht
geht es hier aber vor allem um Anerkennung. Weil der Wert erzwungener Anerken-
nung weit hinter dem freiwillig gewährter zurückbleibt,30 weist die Position der
Muslime in beiden Fällen im Ausgangspunkt eine gewisse Schwäche auf. Daraus er-
wächst zugleich eine besondere Verantwortung der deutschen Politik. 

2. Das deutsche Religionsverfassungsrecht

Man kann zwei Gruppen von Elementen des Religionsverfassungsrechts ausma-
chen: Zum einen diejenigen, welche allen Rechtsordnungen westlicher Tradition ge-
meinsam sind, also vor allem Religionsfreiheit und Gleichbehandlung. Betrachtet
man darauf hin das Beispiel Islam, zeigen sich an einzelnen Punkten – dem Schäch-
ten etwa oder der Kopftuchfrage – Konflikte. Das sind aber keine spezifisch deut-
schen Konflikte, es gibt sie so oder ähnlich auch in anderen Ländern. An solchen
Konflikten wird symbolisch ausgetragen, welcher Ort der neuen Religion zu-

28 Er ist Gegenstand ausführlicher parlamentarischer Befassung in der 14. Wahlperiode
des bayerischen Landtags gewesen; s. etwa LT-Drs. 14/12600.

29 BVerfG, Urt. v. 19.12.2000 – 2 BvR 1500/97 – in: NJW 2001, S. 429 ff.
30 Janbernd Oebbecke, »Moscheebaukonflikte und der Beitrag des Rechts«, aaO. (Fn. 7),

S. 281.

05_Oebbecke  Seite 56  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


ZfP 55. Jg. 1/2008

Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts 57

kommt. Rechtlich gibt es hier punktuell Klärungs- und an einzelnen Stellen wohl
auch Durchsetzungsbedarf, aber nicht die Notwendigkeit und wegen der völker-
rechtlichen Sicherung dieser Elemente etwa durch die Europäische Menschen-
rechtskonvention31 auch kaum Spielraum für Reformen. 

Die zweite Gruppe von Elementen betrifft das Verhältnis zwischen dem Staat
und den religiösen Gemeinschaften. Dieses Verhältnis können freiheitliche Gesell-
schaften offenbar sehr unterschiedlich regeln.32 Hier reicht das Spektrum von Mo-
dellen strikter Trennung im Sinne eines Kooperationsverbots wie in den USA bis zu
staatskirchlichen Lösungen wie in England. 

Das deutsche System der positiven Neutralität33 vereint einzelne Bestandteile die-
ser beiden Enden des Spektrums: es besteht keine Staatskirche, aber der Staat darf
mit den religiösen Gemeinschaften auf den unterschiedlichsten Feldern kooperieren
und auf einigen ist er zu dieser Kooperation verpflichtet. Rechtlich ist dieses System
teils in den Verfassungen von Bund und Ländern, teils in einfachen Gesetzen, teils
vertragsrechtlich und in Randbereichen wie den Kirchenbaulasten auch gewohn-
heitsrechtlich ausgeformt. Grundsätzlich muss der Staat bei der Kooperation alle
Bekenntnisse gleich behandeln; eine Differenzierung ergibt sich aber durch die er-
wähnte Statusdifferenzierung zwischen religiösen Organisationen, Religionsge-
meinschaften und Körperschaften des öffentlichen Rechts.

Die Kooperation zwischen Staat und religiösen Organisationen betrifft die unter-
schiedlichsten Handlungsfelder. Verfassungsrechtlich ist vor allem der Religionsun-
terricht und die Möglichkeit des Gottesdienstes in staatlichen Einrichtungen wie
Krankenhäusern, Bundeswehr und Strafanstalten vorgegeben. Einfachgesetzlich
sind die meisten Elemente des sog. Privilegienbündels geregelt. Eine große, wenn
auch regional unterschiedlich ausgeprägte Rolle spielt die Kooperation in der Sozi-
al-, Gesundheits- und Schulpolitik. Durch Konkordate und Kirchenverträge ist vie-
les davon abgesichert und damit der einseitigen Disposition des Staates entzogen.
Zu manchen Fragen finden sich die maßgeblichen Vorschriften aber auch im Ver-
tragsrecht; das gilt u. a. für die Kooperation in den theologischen Fakultäten oder
die Militärseelsorge. Im Vertragsrecht und bei den gewohnheitsrechtlichen Elemen-
ten kann man auch juristisch von einer Sonderstellung der großen christlichen Kir-
chen sprechen. 

Im Schulwesen hat diese Kooperation eine Kehrseite, die in der Diskussion gern
vergessen wird: Derselbe Art. 7 des Grundgesetzes, in dem sich die Bestimmungen
über den Religionsunterricht finden, errichtet im internationalen Vergleich hohe
Hürden für die Einrichtung von Privatschulen. Die Schule ist nach der Tradition,
die sich hier niedergeschlagen hat, eine staatlich bestimmte und getragene Schule.
Der Kampf um Religion in der Schule, um Schulgebet, Kopftuch und Kruzifix, um

31 Vgl. Christian Walter, Religionsverfassungsrecht, Tübingen 2006, S. 332 ff.
32 Axel Frhr. von Campenhausen / Heinrich de Wall, Staatskirchenrecht, aaO. (Fn. 27), S.

338 ff.
33 Vgl. Axel Frhr. von Campenhausen / Heinrich de Wall, Staatskirchenrecht, aaO. (Fn.

27), S. 226 ff.; Joseph Listl / Dietrich Pirson (Hg.), Handbuch des Staatskirchenrechts
der Bundesrepublik Deutschland, 2. Auflage, Berlin, Band 1 1994, Band 2 1995.

05_Oebbecke  Seite 57  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts58

Religionsunterricht und Konfessionsschule ist in Deutschland deshalb so wichtig,
weil das Ausweichen in konfessionell getragene Schulen ungleich schwieriger ist als
etwa in den USA, den Niederlanden oder auch in Frankreich, wo 20 % der Schüler
katholische Schulen besuchen.34 Diese Restriktionen für die Einrichtung privater
Schulen stehen zwar unter Druck, der durchaus nicht nur von Befürwortern kon-
fessioneller Schulen ausgeht35; dass die Politik über Änderungen nachdenkt, ist aber
nicht zu erkennen. Die Aversion gegen die Errichtung von privaten, also auch religi-
ös getragenen Schulen ist Element unseres religionsverfassungsrechtlichen Systems.

Dieses System der Kooperation, wie sie rechtlich vorgegeben und ausgeformt ist
und auf weiten Feldern praktiziert wird, hat eine strukturelle Schlagseite zugunsten
der Religionen, die wie die christlichen Konfessionen oder die Bahai36 organisati-
onsaffin sind.37 Kooperation zwischen Religion und Staat setzt auf Seiten der Religi-
on nämlich eine möglichst überörtliche Organisation voraus, mit der man die Zu-
sammenarbeit verbindlich verabreden und Einzelheiten abstimmen kann. Davon
profitieren vor allem die christlichen Kirchen. In Auseinandersetzung und Zusam-
menarbeit mit ihnen ist das System ja entstanden. Bekenntnisse, die von Hause aus
keine solche Organisation kennen, tun sich damit schwer; wollen sie an der Koope-
ration teilhaben, sind sie gezwungen eine entsprechende Verfassung herauszubilden,
wie das Judentum dies getan hat. 

Der Islam und die von Muslimen geführten Klagen über einen Druck zur Ver-
kirchlichung zeigen, dass dies nicht immer leicht fällt. Das Beispiel zeigt auch, dass
die Durchsetzung der Teilhabe an der Kooperation sehr viel schwerer fällt als die
Abwehr von Eingriffen in die religiöse Freiheit. Dass das System der positiven Neu-
tralität untauglich oder überfordert wäre, den Islam zu integrieren, dafür gibt es
aber keine Anhaltspunkte. 

Wohl aber dürfte die Aufnahme des Islam kaum ohne Auswirkungen auf das be-
stehende System bleiben. Es kommt notwendigerweise zu gewissen Umverteilun-
gen, vor allem aber wird der Druck wachsen, ohnehin überfällige Revisionen und
Anpassungen endlich vorzunehmen, weil bestehende verfassungsrechtliche oder
rechtspolitische Fragwürdigkeiten dazu nötigen. Als Stichworte seien etwa die Zahl
und die Personalstärke der theologischen Fakultäten, das Recht der Konfessions-
schulen oder das Verhältnis von religiöser und ziviler Eheschließung genannt. 

34 Gerhard Robbers, »Staat und Religion« in: VVDStRL 59 (2000), S. 231 (S. 252).
35 Die Diskussion ist sehr komplex und die Fronten verlaufen unübersichtlich. Neben

dem Interesse an einem spezifischen religiösen oder pädagogischen Programm gibt es
einen Bedarf an schulischer Betreuung für die Kinder nur vorübergehend in Deutsch-
land ansässiger Eltern. Daneben spielt wohl auch der Wunsch nach sozialer Segregation
eine Rolle. Inzwischen besuchen in Deutschland etwa 14 % der Schüler private Schulen
(»Immer mehr Schüler in Privatschulen«, FAZ Nr. 302 v. 29.12.2006 S. 1). 

36 Emanuel Vahid Towfigh, Die rechtliche Verfassung von Religionsgemeinschaften, aaO.
(Fn. 27).

37 Claus Dieter Classen, Religionsfreiheit und Staatskirchenrecht in der Grundrechtsord-
nung, Tübingen 2003, S. 80.

05_Oebbecke  Seite 58  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


ZfP 55. Jg. 1/2008

Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts 59

3. Notwendigkeit eines Systemwechsels?

Wenn von einer Reform des Religionsverfassungsrechts gesprochen wird, geht es
aber nicht um die Frage, ob die theologischen Fakultäten hinreichend ausgelastet
sind, ob es in Ordnung ist, dass wir katholische Grundschulen haben, in denen die
Muslime die größte Bekenntnisgruppe darstellen, oder ob der Staat dabei bleiben
sollte, einen Geistlichen zu bestrafen, der Menschen religiös traut, die noch keine Zi-
vilehe geschlossen haben, wie § 67 des Personenstandsgesetzes das bis vor kurzem
vorsah. Wer von einer Reform des Religionsverfassungsrechts spricht, meint grundle-
gende Änderungen weg von der positiven Neutralität in Richtung auf ein System
stärkerer Trennung. 

Wenn man bedenkt, dass man für eine solche Änderung eine Zwei-Drittel-Mehr-
heit in Bundestag und Bundesrat braucht, ist klar, dass es sich jedenfalls auf abseh-
bare Zeit um eine recht akademische Diskussion handelt. Wenigstens die großen
Parteien werden sich hüten, eine Diskussion zu beginnen oder auch nur zuzulassen,
die sich – heute stärker als vor zwanzig Jahren – mit einiger Wahrscheinlichkeit zu
einer Art Kulturkampf entwickelt. 

Man kann auch nur schwer prognostizieren, wie die Fronten in einer solchen
Diskussion verliefen. Anscheinend ist das geltende Recht für Neuankömmlinge wie
die Zeugen Jehovas, die Muslime und andere durchaus attraktiv. Eine Analyse, nach
der es um die Erhaltung oder die Aufgabe eines christlich-großkirchlich orientierten
Systems geht, ist, wie wir gesehen haben, rechtlich betrachtet für den eigentlichen
Kern des Systems fragwürdig. Das Staatskirchenrecht hat aber gerade wegen der
zahlreichen Verbindungen zwischen Staat und Kirchen und der damit verbundenen
Abhängigkeiten auch in den Großkirchen keineswegs ausschließlich Befürworter.
In Rom sind sicher nicht alle begeistert davon, dass die Kirche bei Bischofsernen-
nungen in Deutschland im Verfahren erheblichen Bindungen unterliegt. Das System
der Kirchensteuer und der Militärseelsorge stößt bei nicht wenigen in der evangeli-
schen Kirche, vor allem in Ostdeutschland, auf Skepsis bis Ablehnung.38 

Beobachter der internationalen Entwicklungen sind sich nicht ganz einig, wel-
che Trends sich ausmachen lassen. Unbestritten ist die rechtspolitische Attraktivi-
tät einer dem deutschen System ähnlichen Ausgestaltung des Religionsverfas-
sungsrechts in Europa. In den letzten Jahrzehnten haben sich auf der iberischen
Halbinsel wie in Mittel- und Osteuropa eine Reihe von Staaten für solche Lösun-
gen entschieden. Eher auf dem Rückzug scheinen sich hingegen staatskirchen-
rechtliche Systeme zu befinden. Ob man, wie dies durchaus ernst zu nehmende
Stimmen tun, von einer Konvergenz der religionsverfassungsrechtlichen Systeme
sprechen kann, wird unterschiedlich beurteilt.39 Richtig ist, dass vor allem in den

38 Janbernd Oebbecke, »Tua res agitur – Die Rechte der Minderheitsreligionen und die
Stellung der christlichen Kirchen. Warum die Diskussion über den Islam für die Kir-
chen wichtig ist«, in: Wilhelm Geerlings / Thomas Sternberg (Hg.), Kirche in der Min-
derheit, Münster 2004, S. 105 (S. 128).

05_Oebbecke  Seite 59  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts60

USA diskutiert wird, dass rechtlich vorgegebene Distanz und Trennung für den
Staat auch ein Handicap sein kann.40 

Weniger im wissenschaftlichen Schrifttum als in politischen Diskussionen wird ja
gern das französische System der Laizität als erstrebenswerte Alternative darge-
stellt. Nicht selten stellt sich dann heraus, dass der Sockel dieser Sympathie eine
deutlich ausgeprägte Unkenntnis ist. Wo die Franzosen die Laizität praktizieren –
sie gilt ja keineswegs flächendeckend – sieht sie ja durchaus anders aus, als viele in
Deutschland glauben. Der französische Staat finanziert kirchliche Schulen ebenso
wie die bauliche Unterhaltung von Kirchen und den Bau von Moscheen, er besoldet
Pfarrer, es gibt Seelsorge in Strafanstalten und beim Militär.41 

Maßstab für die Entscheidung über die Notwendigkeit oder Zweckmäßigkeit ei-
ner Reform müssen die Interessen des Staates sein. Weil der Staat für die Menschen
da ist, gehört dazu deren Wohl. Der Staat ist aber nicht für die Kirchen oder andere
religiöse Organisationen da, so dass deren Interessen als solche nicht maßstäblich
für die Entscheidung sein können. 

Einem System, dass auf eine deutliche Trennung setzt, fällt es sicher leichter, auf
religiöse Pluralisierung durch Neuzugänge zu reagieren. Genauer gesagt: Es braucht
nicht zu reagieren. Das Beispiel Islam zeigt die Konflikte, welche mit der Integrati-
on in das System verbunden sein können. Belastungen kommen auf ein System wie
das deutsche bei der Pluralisierung auch deshalb zu, weil die einzelnen Partner
durchschnittlich immer kleiner werden. Bei zahlreicher und durchschnittlich klei-
ner werdenden Kooperationspartnern wachsen die Transaktionskosten steil an,
während der Nutzen bestenfalls gleich bleibt. Worin aber besteht dieser Nutzen
überhaupt? 

Hier gibt es drei Argumente.42 Das erste zielt auf den einzelnen religiösen Men-
schen. Viele Facetten der Kooperation erleichtern ihm sein religiöses Leben oder er-
möglichen ihm den Vollzug seines Glaubens, sei es als Individuum oder in der Ge-
meinschaft der anderen Gläubigen. Die Kooperation zwischen Staat und religiösen
Organisationen stellt sich aus der Perspektive des Staates als Unterstützung beim
Grundrechtsgebrauch dar. Wie der Staat den Einzelnen durch Unterricht oder
durch Unterstützung für Infrastruktur beim Gebrauch seiner Meinungs-, Informa-
tions- oder Berufsfreiheit unterstützt, so auch beim Gebrauch der Religionsfreiheit.
Die Rechte der Nicht-Religiösen werden dadurch ebenso wenig verletzt wie die der
am Sport Uninteressierten durch den Bau von Fußballstadien.

39 Nachweise bei Janbernd Oebbecke, »Tua res agitur – Die Rechte der Minderheitsreligi-
onen und die Stellung der christlichen Kirchen. Warum die Diskussion über den Islam
für die Kirchen wichtig ist«, aaO (Fn. 38), S. 133.

40 Vgl. Christian Walter, Religionsverfassungsrecht, aaO. (Fn. 31), S. 128 ff.
41 Vgl. Claus Dieter Classen, Religionsfreiheit und Staatskirchenrecht in der Grundrechts-

ordnung, aaO. (Fn. 37), S. 13 ff.; Gerhard Robbers, »Staat und Religion«, aaO. (Fn. 34),
S. 238 ff.

42 Janbernd Oebbecke, »Tua res agitur – Die Rechte der Minderheitsreligionen und die
Stellung der christlichen Kirchen. Warum die Diskussion über den Islam für die Kir-
chen wichtig ist«, aaO. (Fn. 38), S. 129 ff.

05_Oebbecke  Seite 60  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


ZfP 55. Jg. 1/2008

Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts 61

Das zweite Argument hat damit zu tun, dass die religiösen Gemeinschaften man-
che Dinge besser können als der Staat. Das gilt einmal im Umgang mit den jeweili-
gen Gläubigen. Vor allem in Belastungs- und Grenzsituationen ist die religiöse Be-
treuung für religiös gebundene Menschen eine wichtige Hilfe. Es wäre dumm, ihnen
diese Hilfe in Krankenhäusern, im Strafvollzug oder beim Militär zu verweigern. 

Man kann aber beobachten, dass es eine Reihe von kirchlichen Angeboten gibt,
bei denen die Akzeptanz auch auf Seiten der anders oder gar nicht religiös gebunde-
nen besser ist als die staatlicher oder erwerbswirtschaftlicher Angebote. Bekanntlich
gibt es Dinge, bei denen der Wert der Leistung davon mitbestimmt wird, warum je-
mand sie erbringt. Kirchliche Altenheime, Schulen oder Krankenhäuser sind über
den Kreis der Gläubigen hinaus beliebt. 

Schließlich tut sich der Staat überall da schwer, wo Sinnfragen in einem Angebot
eine Rolle spielen, weil er durch die Verpflichtung auf religiöse und weltanschauli-
che Neutralität verfassungsrechtlich in seiner Sinngebungskompetenz beschränkt
ist. Deshalb werden Schwangerschaftskonfliktberatungen durchweg in freier Trä-
gerschaft tätig. 

Damit besagt dieses Argument auch, dass ein Staat ein Handicap hat, wenn er mit
religiösen Gemeinschaften nicht zusammenarbeiten darf. Das ist in der amerikani-
schen Diskussion ein Thema. Es geht nicht allein darum, dass das Verbot einer Un-
terstützung religiöser Organisationen diese gegenüber nicht religiösen benachteiligt.
Es geht auch darum, dass die Kirchen und andere Religionsgemeinschaften für man-
che Programme einfach die besten Partner sind. 

Das dritte Argument ist bereits aufgeschimmert, als die Rede von den unter-
schiedlichen Auffassungen war, die es in den großen Kirchen zum Thema gibt. Hier
wie anderswo schafft Kooperation gegenseitige Abhängigkeiten. Vor allem entsteht
eine Vielzahl von Kontakten, ein permanenter und kaum steuerbarer Fluss von In-
formationen zwischen beiden Seiten. Wäre es vorstellbar, dass eine der großen Kir-
chen in der Ausbildung ihres religiösen Personals brisante Inhalte transportiert,
ohne dass der Staat dies erfährt? Schon deshalb nicht, weil die Ausbildung zu weiten
Teilen in den staatlichen Universitäten unter Beachtung der allgemein geltenden
akademischen Standards stattfindet. Dieses Argument spielt eine wichtige Rolle in
der Diskussion über den islamischen Religionsunterricht. 

Wegen dieser Effekte lässt sich das System der positiven Neutralität auch als Reli-
gionshege qualifizieren. Der Staat fördert, er unterstützt, aber er kontrolliert auch,
und ohne Zwang auszuüben bindet er an seine Standards. 

Weil die auf Ewigkeit gerichteten Verheißungen für den Gläubigen schwerer wie-
gen als weltliche Sanktionen durch den Staat, ist Religion potentiell gefährlich. Weil
das so ist, muss der Staat sich und seine Bürger vor Entwicklungen in den Religio-
nen schützen, die den Rechten der Bürger oder dem Bestand seiner Ordnung ge-
fährlich werden können. Dieser Schutz fällt in einem kooperativen System erheb-
lich leichter. 

Das geltende Staatskirchenrecht zieht seinen Schutzanspruch noch weiter. Auch
wenn das nicht so undiplomatisch kommuniziert wird: Die Konkordate mit ihren
Sonderregelungen über das Verfahren der Bischofsernennung sind auch gemeint

05_Oebbecke  Seite 61  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts62

und fungieren de facto als Schutz der hiesigen Katholiken vor einseitigen Entschei-
dungen der römischen Zentrale. Die Bischöfe sind verpflichtet, den Treueid auf die
staatliche Verfassung zu leisten. Auch wo solche, im Blick auf die Religionsfreiheit
nicht unproblematischen Sonderregelungen nicht bestehen, wird eine Organisation,
die mit dem Staat zusammenarbeiten will, darauf achten, dass ihr Personal und das
Verfahren seiner Bestellung für den Staat akzeptabel sind. Es gibt also gute Gründe
für die Beibehaltung des deutschen Systems der positiven Kooperation. Eine andere
Beurteilung wäre allerdings geboten, wenn sich erweisen sollte, dass dem bestehen-
den System die Anpassung an die Verhältnisse religiöser Pluralisierung nicht gelingt.
Dafür gibt es bisher keine überzeugenden Hinweise. Die Diskussionen über den Is-
lam lassen sich eher als beiderseitiger Anpassungsprozess verstehen, in dem recht-
lich und politisch darum gekämpft wird, wer sich wie weit bewegen muss.43 

Unverkennbar gibt es aber ein Vollzugsdefizit im Religionsverfassungsrecht. Es
betrifft klare und aus juristischer Sicht keinen ernsten Zweifeln ausgesetzte Vorga-
ben, vor allem die Pflicht zur Gleichbehandlung der verschiedenen Bekenntnisse. Es
ist rechtswidrig, beim Schächten oder der Verwendung religiöser Symbole in den
Schulen die Muslime gegenüber Juden oder Christen zu diskriminieren. Es ist
rechtswidrig, sich als Staat mit einzelnen Religionen oder bestimmten Richtungen
zu identifizieren, wie dies in den verschiedenen Schulversuchen zum Islamunter-
richt geschieht.

In Teilbereichen besteht also ein Vollzugsdefizit. In einer Reihe von Einzelfragen
gibt es Anpassungs- und Änderungsbedarf. Für einen Systemwechsel gibt es keine
überzeugenden Gründe; er würde mehr schaden als nützen.44

Zusammenfassung

Der Beitrag stellt zuerst die sich aus der zuwanderungsbedingten Ausbreitung
des Islams in Deutschland ergebenden Konflikte (insb. das Kopftuch als religiöses
Symbol, Schächten, Moscheebau und islamischer Religionsunterricht) und das in
Deutschland geltende System positiver Neutralität dar. Im letzten Teil geht es um
die Notwendigkeit einer Reform des Religionsverfassungsrechts. Maßstab für die
Entscheidung darüber muss das Interesse des Staates am Gemeinwohl sein. Die spe-
zifischen Leistungen der Religionsgemeinschaften für den Einzelnen sowie die Er-
möglichung einer gewissen Kontrolle des Staates über die Religionsgemeinschaften
sprechen für eine prinzipielle Beibehaltung des geltenden Religionsverfassungs-
rechts. 

43 Janbernd Oebbecke, »Das deutsche Recht und der Islam«, in: NVwZ-Sonderheft zur
Vollendung des 65. Lebensjahres von Rechtsanwalt Prof. Dr. Hermann Weber 10.
November 2001, S. 48 ff.

44 Eine Interpretation und Handhabung des geltenden Religionsverfassungsrechts in dem
hier vorgeschlagenen Sinne dürfte die meisten, wenn nicht alle Kritikpunkte ausräumen,
die gegen die »bisherigen Regelungsprinzipien und –praktiken« etwa von Willems vor-
gebracht werden. Jedenfalls hat sie den Vorzug, praktisch realisierbar zu sein.

05_Oebbecke  Seite 62  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49


ZfP 55. Jg. 1/2008

Janbernd Oebbecke · Reform des Religionsverfassungsrechts 63

Summary

The article analyses firstly the conflicts arising from the spreading of Islam in
contemporary Germany as one consequence of immigration (especially the head-
scarf as a religious symbol, religious slaughtering, the building of mosques and Isla-
mic religious education) and secondly the German concept of state-church-relations
(»Religionsverfassungsrecht«) as a system of positive neutrality. In the last part the
author discusses the necessity for constitutional reform in the area of state-church-
relations. The deciding factor for or against reform must be the public welfare. The
system of positive neutrality allows the state to exercise a certain measure of control
over the religious communities while at the same time benefiting from what reli-
gious communities can offer to the people – both good reasons to keep the system
of positive neutrality unchanged, at least in principle.

Janbernd Oebbecke, Islam and the Reform of the Law of State-Church-Relations

Ernst Fraenkel
Gesammelte Schriften

Band 5
Demokratie und Pluralismus

Nomos Verlagsgesellschaft
Baden-Baden

05_Oebbecke  Seite 63  Donnerstag, 6. März 2008  8:56 08

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 23:43:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2008-1-49

