
Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 

Diskussion einer praxistheoretisch informierten Perspektive 

Benjamin Rensch-Kruse 

1 Einleitung 

In der neueren sozialwissenschaftlichen Kindheitsforschung1 werden Kinder für 
gewöhnlich als soziale Akteure und Kindheit(en) als Element(e) einer generatio
nalen Ordnung konzipiert. Damit wird einerseits herausgestellt, dass Kinder als 
eigensinnige und handlungsmächtige Subjekte nicht nur von Erwachsenen in 
soziale Strukturen eingepasst werden, sondern diese selbst aktiv und durchaus 
gekonnt mit hervorbringen. Andererseits wird angezeigt, dass ›Kindheit‹ keine 
natürlich gegebene, sondern eine sozial konstruierte Entität bezeichnet (vgl. Hein
zel/Kränzl-Nagl/Mierendorff 2012: 15). Mit beiden Konzeptionen lässt sich das 
weite und vielschichtige Feld der Kindheitsforschung2 sowohl grob umreißen als 
auch differenzieren. So betrachtet wird in empirischen Arbeiten dem Forschungs
schwerpunkt entsprechend nach »kindlichem Handlungsvermögen« oder nach 
»›Kindheit‹ als soziale[m] Ordnungsmuster« bzw. nach der »Relationierung« (Bol
lig/Kelle 2014: 266–267) beider Ansätze gefragt. Daran ist eine je eigene theoretische 
und method(olog)ische Vorgehensweise geknüpft, die es hinsichtlich des hier zur 
Diskussion stehenden Themas, Antisemitismus aus einer kindheitsforschenden 
Perspektive zu analysieren, erst noch auszuarbeiten gilt. 

Die Fragen, wie Antisemitismus unter jungen Kindern und im Horizont von 
Kindheitskonstruktionen erforscht werden kann, welche theoretischen Konzepte 
und analytischen Perspektiven sich hierzu anbieten und welche method(olog)ischen 
Potenziale und/oder Problemstellungen sich dabei eröffnen, sind bisher noch nicht 
eingehend diskutiert worden. Weder existieren Studien, die kindliches Handeln im 
Spannungsfeld antisemitischer Gesellschaftsstrukturen untersuchen, noch lassen 

1 Für die sogenannte neuere sozialwissenschaftliche Kindheitsforschung ist im deutschsprachigen 
Kontext eine spätestens in den 1990er-Jahren einsetzende gegenseitige Beeinflussung von 
Kindheitssoziologie und Erziehungswissenschaft charakteristisch (vgl. Bollig et al. 2018: 7). 

2 Im Folgenden ist mit ›Kindheitsforschung‹ die sozial- und erziehungswissenschaftliche Kind
heitsforschung gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

sich Arbeiten finden, die generationale Ordnungen und ihre kindheitskonstruie
renden Wirkungsweisen im Horizont von Antisemitismus beleuchten (vgl. auch 
Rensch-Kruse et al. 2024). Von dieser spezifischen Leerstelle abgesehen, verfügt 
die Kindheitsforschung allerdings über ein breites Repertoire erkenntnistheoreti
scher und method(olog)ischer Ansätze, das für die Analyse von Antisemitismus im 
Kontext Kinder und Kindheit(en) fruchtbar gemacht werden könnte (vgl. exempl. 
Bostancı/Ilgün-Birhimoeğlu 2024; Krüger/Grunert/Ludwig 2022; Bak/Machold 
2022). Neben differenztheoretischen Arbeiten (vgl. Pfaff/Tervooren 2022) springen 
hierbei insbesondere jene Ansätze ins Auge, die praxistheoretisch informiert sind 
(vgl. Budde/Rißler 2022). 

Theorien sozialer Praktiken liefern der Kindheitsforschung »innovative Impul
se« (ebd.: 143) in Bezug auf die Fragen, wie Kinder in soziale Prozesse involviert sind, 
inwiefern sie an diesen handlungsmächtig partizipieren, wie Kindheitskonstruk
tionen in Praktikenkomplexen materialisieren und wie dabei generationale Ord
nungen hervorgebracht werden (vgl. Bollig/Kelle 2014). Mit ihrer Zurückweisung 
von mentalistischen und textualistischen Ansätzen vollziehen Praxistheorien eine 
Verschiebung hin zu einer »Neudefinition des Sozialen« (ebd.: 267), die ihren Fokus 
auf soziale Praktiken richtet und mit Blick auf die Erforschung von Antisemitismus 
im Kontext von Kindern und Kindheit(en) als aussichtsreiche Perspektive erscheint. 
Theorien sozialer Praktiken weisen Konturen auf, die kindheits- und antisemitis
musforschende Theorielinien an verschiedenen Punkten treffen. 

Einen dominanten Punkt markiert ein spezifischer Kulturbegriff, der für Pra
xistheorien wesentlich und für einzelne kindheits- wie antisemitismusforschende 
Arbeiten richtungsweisend ist. »Praxistheorien sind Kulturtheorien« (Reckwitz 
2003: 288), die »die kollektiven Wissensordnungen der Kultur nicht als ein geistiges 
›knowing that‹ oder als rein kognitive Schemata der Beobachtung, auch nicht allein 
als die Codes innerhalb von Diskursen der Kommunikationen [begreifen], sondern 
als ein praktisches Wissen, ein Können, ein know how, ein Konglomerat von All
tagstechniken, ein praktisches Verstehen im Sinne eines ›sich auf etwas verstehen‹« 
(ebd.: 289). ›Kultur‹ ist hiernach etwas, das in sozialen Praktiken materialisiert und 
zur Aufführung kommt. Sie ist »an das Handeln der Subjekte, genauer: an deren 
soziale Praktiken« (Schmidt/Schulz 2022: 927) geknüpft. Dieses Kulturverständnis 
ist in der Kindheits- und Antisemitismusforschung quasi überall dort zu finden, 
wo sozialer Sinn und soziales Handeln »als kulturell produzierte Bestandteile einer 
bestimmten sozialen Praxis« (Reckwitz 2010a: 45) analysiert werden. Während die 
»Kinderkultur(en)-Forschung« (Schmidt/Schulz 2022: 937) ihren Fokus bspw. auf 
kinderkulturelle Praktiken richtet, lassen sich in der Antisemitismusforschung 
kulturwissenschaftlich informierte Ansätze finden, die Antisemitismus als eine 
»Handlungspraxis« (Weyand 2024: 150) verstehen. 

Antisemitismus als eine kulturelle Praxis zu betrachten ist insofern vielverspre
chend als angenommen werden kann, dass Kinder als soziale Akteure in kulturelle 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 31 

Praktiken involviert sind und in dieser Hinsicht »doing culture« (Hörning/Reuter 
2004: 10; Herv. i. O.) betreiben.3 Solchergestalt wird hier davon ausgegangen, dass 
Praxistheorien »als sozialtheoretische Heuristik[en]« (Reckwitz 2021: 51) wichtige 
Impulse für die Erforschung der Frage beisteuern können, wie und inwiefern junge 
Kinder an antisemitischen Praktiken teilhaben.4 Dabei wird es im Folgenden nicht 
darum gehen, das analytische Potenzial praxistheoretischer Ansätze umfassend 
aufzuzeigen und ausführlich auf inhärente Problemstellungen einzugehen, son
dern eine grundsätzliche Diskussion dahingehend anzustoßen, inwiefern Theorien 
sozialer Praktiken als »analytische Werkzeuge« (ebd.) etwas zur Erforschung von 
Antisemitismus unter jungen Kindern beitragen können. Die Grundlage für die
se Auseinandersetzung bildet ein von 2021 bis 2025 an der Goethe-Universität 
Frankfurt angesiedeltes Forschungsprojekt, das antisemitische Differenzkon
struktionen unter jungen Kindern in Kindertageseinrichtungen untersucht (vgl. 
Diehm; Cheema; Goldhorn in diesem Band; vgl. auch Rensch-Kruse et al. 2024).5 
Der vorliegende Beitrag richtet sein Augenmerk darauf, inwiefern eine bestimmte 
praxistheoretisch informierte Perspektive interessante Anknüpfungspunkte dafür 
bereitstellt, Praktiken junger Kinder im Horizont derjenigen ›kulturellen Codes‹ 
und ›symbolischen Ordnungen‹ zu analysieren, die als antisemitisch gelesen wer
den können. Allgemein gerät also in den Blick, wie junge Kinder als soziale Akteure 
in kulturelle Praktiken involviert sind. 

In einem kurzen Aufriss werden zunächst Verbindungslinien zwischen Theo

rien sozialer Praktiken und Kindheitsforschung nachgezeichnet (2.1) und es wird 
diskutiert, wie Antisemitismus praxistheoretisch zu konzipieren ist (2.2). Auf der 
Grundlage erster initiierender Fragestellungen und der konzeptuellen Rahmung 
des genannten Forschungsprojekts (3.1) werden sodann drei Phänomenbereiche 

3 Doing culture als Konzept unterstreicht, dass Feindschaft gegen Jüdinnen und Juden, in wel
cher Form auch immer, »keine ›objektive Tatsache‹ [ist], sondern eine ›interaktive Sache des 
Tuns‹« (Hörning/Reuter 2004: 10). 

4 Damit ist freilich nicht gesagt, dass sich eine praxistheoretische Indienstnahme reibungslos 
für eine kindheitsforschende Antisemitismusanalyse eignet. Nach einer ersten Phase pra
xistheoretischer Euphorie wird innerhalb der erziehungswissenschaftlichen Fachdiskussion 
unlängst angemerkt, dass Theorien sozialer Praktiken disziplinspezifische Risiken und er
kenntnistheoretische Probleme innewohnen (vgl. Balzer/Bellmann 2023: 35). Ähnliches gilt, 
wenn auch gegenstandstheoretisch anders gelagert, für die Kindheitsforschung (vgl. Bollig/ 
Kelle 2014: 263). Darüber hinaus hat in der Antisemitismusforschung (vgl. Bergmann/Körte 
2004) bislang (noch) kein nennenswerter »Practice Turn« (Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 
2001) stattgefunden, auf den für eine epistemologische Schärfung zurückgegriffen werden 
könnte. 

5 Das Forschungsprojekt mit dem Titel Antisemitismus unter jungen Kindern. Differenzkonstruk
tionen im Vor- und Grundschulalter ist eines von drei Teilprojekten des vom BMBF von 2021 bis 
2024 geförderten interdisziplinären Verbundprojekts Antisemitismus in pädagogischen Kontex
ten. Religiös codierte Differenzkonstruktionen in der frühen und mittleren Kindheit (RelcoDiff). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

einer praxistheoretisch informierten Antisemitismusanalyse herausgearbeitet 
und expliziert (3.2). Abschließend werden zentrale Aspekte des Analyseverfah
rens zusammengefasst und es wird aufgezeigt, welche erkenntnistheoretischen 
Problemstellungen und empirischen Herausforderungen es noch eingehender zu 
diskutieren gilt (4). 

2 Praxistheoretisch informierte Kindheitsforschung und Antisemitismus 

2.1 Praxistheorie(n) und Kindheitsforschung 

Seit dem diagnostizierten »Practice Turn« (Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 2001) in 
den Sozialwissenschaften haben neuere Theorien sozialer Praktiken in der Kind
heitsforschung deutlich an Popularität gewonnen. Dies mag auch damit zusam
menhängen, dass Praxistheorien »einen quasi-ethnologischen Blick auf die Mikro
logik des Sozialen« (Reckwitz 2003: 298) richten und darum für das in der Kind
heitsforschung ohnehin sehr beliebte Erhebungsverfahren der teilnehmenden Be
obachtung sprechen. Teilnehmende Beobachtungen gestatten lebens- bzw. alltags
nahe Einsichten in kulturelle Bedingungen kindlicher Handlungs- und Verhaltens
weisen. »Besonders die ethnografische Kindheitsforschung hat sich in den letzten 
Jahren um kulturanalytische Beschreibungen auf der Basis von Beobachtungen be
müht« (Heinzel 2012: 29). So hat nicht zuletzt auch der seit den 1980er Jahren statt
findende »Cultural Turn« (Moebius 2020: 88; Herv. i. O.) zu einer praxistheoretischen 
Vitalisierung in der Kindheitsforschung beigetragen und bewirkt, dass kinderkul
turelle Praktiken fokussiert und Kinderkulturen als soziale Praxis analysiert werden 
(vgl. Schmidt/Schulz 2022: 929). Als »Version der Kulturtheorien« (Reckwitz 2003: 
287) liegt Praxistheorien ein bestimmtes Kulturverständnis zugrunde, das wieder
um einen gewissen Praxisbegriff impliziert: Kultur findet als Praxis statt und Prak
tiken bezeichnen kulturelle Techniken (vgl. Reckwitz 2021: 54). 

Ein vornehmlich für die Kindheitsforschung instruktiver und dominanter Be
zugspunkt ist die »kulturtheoretische ›Praxistheorie‹« (2012: 186) von Andreas Reck
witz.6 Der von Reckwitz prominent ins Feld geführte Kulturbegriff beschreibt ›Kul
tur‹ als einen »Komplex von Sinnsystemen oder […] von ›symbolischen Ordnungen‹, 
mit denen sich die Handelnden ihre Wirklichkeit als bedeutungsvoll erschaffen und 
die in Form von Wissensordnungen ihr Handeln ermöglichen und einschränken« 

6 In nahezu allen praxistheoretisch informierten Arbeiten der Kindheitsforschung wird auf die 
eine oder andere Weise auf die von Reckwitz ausgearbeiteten »Grundelemente einer Theorie 
sozialer Praktiken« (2003) Bezug genommen. Auch deshalb wird sich die folgende Diskussion 
an zentralen praxistheoretischen Arbeiten von Reckwitz orientieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 33 

(ebd.: 84). Kultur erscheint hiernach als ein überindividueller Wissens- und Sinn
generator für subjektive Welt- und Selbstverhältnisse und in dieser Beziehung als 
eine handlungsermöglichende wie -einschränkende Ordnungsstruktur. Nach Reck
witz ist für die Praxistheorie nun charakteristisch, dass kulturelle Wissensordnun
gen als ein »praktisches Wissen« (2003: 289) betrachtet werden und der »Ort des ›So
zialen‹« (ebd.) in Praktiken7 lokalisiert wird (vgl. auch Abschn. 2.2). Genauer gesagt 
sind es »die ›sozialen Praktiken‹, verstanden als know-how abhängige und von einem 
praktischen ›Verstehen‹ zusammengehaltene Verhaltensroutinen, deren Wissen ei
nerseits in den Körpern der handelnden Subjekte ›inkorporiert‹ ist, die andererseits 
regelmäßig die Form von routinisierten Beziehungen zwischen Subjekten und von 
ihnen ›verwendeten‹ materialen Artefakten annehmen« (ebd.: Herv. B.R.-K.). Aus 
diesem Blickwinkel ist die Praxis nicht nur der räumliche und zeitliche Ort, an dem 
sich ›sozialer Sinn‹ abspielt und entfaltet, sondern an dem sich Individuen zu kultu
rell formierten Subjekten resp. kulturell vermittelte Ordnungen zu sozialen Struk
turen verdichten und verstetigen. Bei aller strukturierenden Routine und Geschlos
senheit ist die Praxis allerdings zugleich auch der Ort »einer relativen ›Offenheit‹ 
für Misslingen, Neuinterpretation und Konflikthaftigkeit des alltäglichen Vollzugs« 
(ebd.: 294). Die grundsätzliche Nicht-Vorhersehbarkeit sozialer Praktiken, d.h. ih
re Situationsgebundenheit, Zeitlichkeit, reziproke Inkonsistenz und innersubjek
tive Überlagerung hinsichtlich unterschiedlicher Wissensformen lassen kulturelle 
Verschiebungen, Irritationen und Umbrüche gleichsam zum Regelfall werden (vgl. 
ebd.: 294–296). 

Für die Kindheitsforschung ist die Grundstruktur der so konzipierten »sozia
le[n] Welt der Praktiken« (ebd.: 294) erkenntnistheoretisch sowohl äußerst frucht
bar als auch herausfordernd. Im Spannungsfeld von Routinisiertheit und Geschlos
senheit einerseits sowie Unberechenbarkeit und Unbestimmtheit andererseits er
scheint das Akteurskonzept in einem anderen Licht.8 Mit Blick auf das praxistheo
retische Verständnis, »menschliche Akteure nicht in erster Linie als kompetent Han
delnde, sondern als Partizipanden von Praktiken« (Bollig/Kelle 2014: 267) zu verste
hen, diskutieren Sabine Bollig und Helga Kelle die Frage, welche theoretischen aber 
auch analytischen Herausforderungen sich daraus für die akteurszentrierte Kind
heitsforschung ergeben (vgl. ebd.). In Bezug auf die Agency, d.h. die Handlungs
macht von Kindern halten sie fest, dass Kinder nach praxistheoretischem Verständ
nis »immer als Partizipanden der Praktiken und damit auch der Ordnungen, die 
diese herstellen, zu verstehen« (ebd.: 274) seien. Zugleich würden Kinder »durch die 

7 Nach einer prominenten Definition von Schatzki (1996: 89), an die auch Reckwitz anschließt, 
ist eine ›Praktik‹ »as a temporally unfolding and spatially dispersed nexus of doings and 
sayings« zu begreifen. 

8 Das gilt auch für das Konzept der ›generationalen Ordnung‹, auf das an dieser Stelle nicht 
weiter eingegangen werden kann (vgl. exempl. Schmidt/Schulz 2022; Bollig/Kelle 2014). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Teilhabe an Praktiken allerdings auch erst mit spezifischen Verständnissen von sich 
selbst als Akteuren – und damit auch als Subjekten – ausgestattet« (ebd.). Kindliche 
Handlungsmacht und kindliches Agieren seien hiernach nicht lediglich ein Ergebnis 
zugewiesener resp. zugestandener Subjektpositionen innerhalb der »sozialen Ord
nungskategorie Kindheit«, die die »Akteurschaft als Kind« (ebd.: Herv. i. O.) her
vorhebe. Praxistheoretisch gelesen träten Kinder als Akteure auf, die »an der Her
vorbringung von Kinderpositionen in ihrem Alltag permanent beteiligt« seien und 
die »aktiv und situativ hochvariabel Selbstpositionierungen in allen Praktiken, an 
denen sie partizipieren« (ebd.), vornähmen. Das bedeutet konkret, dass kindlicher 
Handlungsmacht nicht nur innerhalb kinderkultureller Umgebungen eine prakti
sche Bedeutung zukommt, sondern potenziell auch in anderen davon abgrenzbaren 
Bereichen. 

Für die in der Kindheitsforschung dominante Perspektive, Kinderkulturen als 
eigenständige Entfaltungskontexte kindlicher Agency zu betrachten (vgl. exempl. 
Corsaro 2005), d.h. in puncto ihrer Vollzugsmöglichkeiten tendenziell zwischen 
kindlichen und erwachsenen Praxissphären zu unterscheiden, stellt der hier 
angeführte praxistheoretische Ansatz mithin eine Irritation dar. Er legt eine Ver
knüpfung bzw. Interferenz verschiedener Kulturbereiche nahe, in deren Wechsel- 
und Gegenseitigkeit die differenten sozialen Praktiken als der Spielraum kind
licher Handlungsmacht erscheinen (vgl. Bollig/Kelle 2014: 275). So gesehen sind 
Kinder Träger:innen von Kultur, die an unterschiedlichsten Praktikenkomplexen 
partizipieren und dabei auf differente Weise positioniert werden bzw. selbst Posi
tionierungen vornehmen. Die Agency von Kindern ist insofern nicht zuletzt auch 
in peerkulturell übergreifenden sozialen Praktiken zu beleuchten. Als Akteure sind 
Kinder in die kulturellen Praktiken der jeweils vorherrschenden Gesellschaftsstruk
turen involviert, die hier »als Geflechte und Arrangements von Praktikenbündeln zu 
verstehen [sind], die sich als emergente Phänomene in der Fortpflanzung und Ver
kopplung von Praktiken entfalten« (ebd.). Als eigentümlicher bzw. selbstständiger 
Bereich treten ›kindliche Praktiken‹ insofern zunächst in den Hintergrund, als sie 
immer schon ein fester Bestandteil gesamtgesellschaftlicher Praktiken sind. Pra
xistheoretisch gesehen existiert kindliche Agency nur im Vollzug sozialer Praktiken. 
Ob diese als ›kindlich‹, ›kindgemäß‹ und/oder ›kindgerecht‹ gedeutet werden, wel
che Selbst- und Fremdverhältnisse dabei eine Rolle spielen und inwiefern kindliche 
Handlungsmacht im praktischen Vollzug zur Geltung kommt, ist dahingehend eine 
empirische Frage. 

Bevor im Einzelnen genauer darauf eingegangen wird, welche Impulse der hier 
angezeigte Ansatz für eine kindheitsforschende Antisemitismusanalyse bereitstellt, 
soll zunächst diskutiert werden, inwiefern Antisemitismus als eine kulturelle Praxis 
zu begreifen ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 35 

2.2 Antisemitismus praxistheoretisch gelesen 

Empirisch betrachtet ist Antisemitismus ein gesamtgesellschaftliches Phänomen. 
Obgleich das Gros der antisemitismusforschenden Disziplinen eine beachtliche Be
stimmungsdiffizilität des Begriffs einräumt und konzediert, dass Judenfeindschaft 
aufgrund ihrer Wandelbarkeit auch epistemologisch nur schwer zu fassen ist, soll 
hier einem Ansatz gefolgt werden, der Antisemitismus grundsätzlich als eine sozia
le Praxis konzipiert (vgl. Jensen/Schüler-Springorum 2014: 18; vgl. Enzenbach 2012). 
Innerhalb der Antisemitismusforschung ist diese Perspektive in einem kulturwis
senschaftlich informierten Zweig beheimatet, »der das kulturell verfügbare Arse
nal an judenfeindlichen Deutungsmustern« (Holz/Ullrich 2024: 65) erforscht bzw. 
Antisemitismus vornehmlich als einen »kulturellen Code« (Volkov 2000: 23) unter
sucht. Letztere, auf Shulamit Volkov zurückgehende Vorgehensweise versteht An
tisemitismus nicht als eine Ideologie oder Weltanschauung, sondern vielmehr als 
ein »kulturelles Muster« (ebd.: 19) und in diesem Zusammenhang als »eine Hand
lungspraxis« (Weyand 2024: 150). Volkovs Kulturverständnis liegt in Anlehnung an 
Guy Rocher (2004: 89) ein starkes Handlungskonzept zugrunde, das auf den rou
tinisierenden und kollektivierenden Charakter von Handlungen und entsprechend 
auf »Kultur in ihrem praktischen Vollzug« (Hörning/Reuter 2004: 10) abhebt. In ih
rer Betrachtung bezieht sich Volkov (2000) auf die Wilhelminische Gesellschaft, d.h. 
ihr Konzept des kulturellen Codes steht für eine historische Formation, die nicht oh
ne weiteres auf die Jetztzeit zu übertragen ist. Wenn – wie bei Rekursen auf Volkov 
der Fall – davon abstrahierend von Antisemitismus als einem kulturellen Code ge
sprochen wird, dann soll damit grosso modo untermauert werden, dass Judenfeind
schaft tief in der jeweiligen Gesellschaft verankert ist (vgl. Weyand 2024: 151; Rensch- 
Kruse et al. 2024: 82). Kultur als Code steht dann synonym für den zeitlosen Durch
dringungscharakter antisemitischer Denk- und Handlungsweisen. Im Anschluss an 
dieses allgemeinere Verständnis von Volkovs Konzept lässt sich nun eine praxistheo
retische Lesart bilden. 

Praxistheoretisch ausgeleuchtet ist Antisemitismus als eine Form des doing cul
ture (vgl. Hörning/Reuter 2004) zu begreifen, näherhin als ein historisch gewachse
nes, ausdifferenziertes und tradiertes ›Kulturgut‹, das – um es mit Reckwitz (2021: 
55; Herv. i. O.) zu sagen – als »Kultur allein im praktischen doing culture« existiert. 
Damit ist gemeint, dass Antisemitismus als eine kulturelle wirkmächtige Wissens
ordnung grundsätzlich nur im Vollzug sozialer Praktiken auftritt. Oder anders for
muliert: Von einem ›kulturellen Code‹ kann bei Antisemitismus immer nur dann die 
Rede sein, wenn er als eine tradierte Wissensordnung wiederholt in Praktiken zur 
Aufführung gebracht wird, kollektiv routinisiert ist, d.h. sich allmählich, aber kon
tinuierlich und dauerhaft, über Praktikenkomplexe, Artefaktsysteme und Diskursk
formationen in soziale Akteure eingeschrieben hat und infolgedessen als inkorpo
riertes Wissen nicht mehr ohne weiteres zu dechiffrieren ist. Als kulturelle Wissens

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

ordnungen fassonieren Antisemitismen bestimmte soziale Praktiken, d.h. sie geben 
ihnen ihre eigentliche Form (vgl. ebd.: 56).9 Wissensordnungen sind mit Reckwitz 
»Klassifikationssysteme, die die Welt auf eine bestimmte Weise sinnhaft repräsen
tieren und qua Unterscheidungen (Codes) den Akteuren die sinnhafte Interpretati
on von Welt ermöglichen – genau dies ist Kultur im allgemeinsten Sinne« (ebd.). 

Das Konzept der ›Wissensordnungen‹ hat in der Praxistheorie sensu Reckwitz 
eine zentrale Bedeutung. Neben der körperlich-materialen Basis sozialer Prakti
ken steht es als Heuristik für deren kulturellen Überbau. Praxistheoretisch gele
sen sind Praktiken körperlich-kulturell verschränkte Komplexe, die mit Reckwitz 
über zwei Charakteristika verfügen: Einerseits werden sie durch kulturelle Wissens
ordnungen ermöglicht und reguliert und andererseits sind sie in Körpern und Ar
tefakten material verankert (vgl. ebd.: 189). Bei einer Wissensordnung handelt es 
sich im weitesten Sinne um kulturelle Schemata, die als kollektive Sinnsysteme ei
ne handlungsleitende Funktion erfüllen (vgl. Reckwitz 2012: 90). Handeln wird hier
nach damit erklärt, dass »es dieses in die kollektiven ›Wissensordnungen‹ der Akteure 
einbettet, Wissensordnungen, die als Sinnmuster das ›Verstehen‹ der Umwelt und 
Welt anleiten« (ebd.: 146; Herv. i. O.). Wie Akteure ihre Wirklichkeit kognitiv or
ganisieren wird nachvollziehbar, wenn davon ausgegangen wird, dass ihr Wissen 
in Gestalt von ›Schemata‹ strukturiert ist, d.h., dass dem Wissen von Akteuren ei
ne Ordnung zugrunde liegt (vgl. ebd.: 148). Nach Reckwitz lassen sich so geartete 
Schemata »als allgemeine Unterscheidungen und Sinnmuster verstehen, auf deren 
Grundlage Bedeutungszuschreibungen vollzogen werden« (ebd.). Wissensordnun
gen haben sowohl einen befähigenden als auch einen einschränkenden Charakter. 
Als zusammengesetzte Wissensschemata strukturieren sie das Denken und Han
deln von Akteuren und bilden folglich die Grundlage für körperliche Praxisvollzüge: 
»Diese Sinnmuster oder Schemata des Wissens, die dazu anleiten, den Objekten in 
der Welt – Dingen, Verhalten, Zeichen etc. – mögliche Bedeutungen zuzuschrei
ben, bieten die Basis der menschlichen Handlungsformen und damit das eigentli
che handlungsermöglichende und -einschränkende ›Wissen‹« (ebd.: 164–165). 

Als kulturelle Wissensordnungen transportieren Antisemitismen – bspw. der 
Jahrhunderte alte antijudaistische Topos, Jüdinnen und Juden hätten eine ›große 
Nase‹ – Schemata des Wissens, die situativ ein bestimmtes Verstehen der (Um-)Welt 
zur Folge haben.10 Diese Wissensschemata materialisieren in sozialen Praktiken, 
d.h. sie sind in Körpern (z.B. in Form von Aussagen und Affekten) aber auch in Ar
tefakten (z.B. in Form von Symbolen und Bildern) verankert, in deren Zusammen

9 Antisemitismen sind insofern soziale Praktiken, als »sie sich im Raum verbreiten, in ihn dif
fundieren und sich in der Zeit wiederholen, so dass sie sich in Zeit und Raum potenziell repro
duzieren« (Reckwitz 2021: 58; Herv. i. O.). 

10 Wissensordnungen haben immer eine historische Dimension. Sie sind nicht nur an eine be
stimmte Zeit, sondern auch lokal und situativ gebunden (vgl. Reckwitz 2010b: 18). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 37 

spiel eine jeweilige Wissensordnung zur Aufführung kommt. Dabei sind Wissens
ordnungen in erster Linie als »implizite, in der Regel nicht verbalisierte« Ordnun
gen zu verstehen, die »in ihrer praktisch inkorporierten Aggregatform […], als ›tacit 
knowledge‹ von Kriterien, Skripts, Schemata und Bewertungen« (Reckwitz 2010a: 
190) vorkommen und damit weitestgehend unbewusst bleiben. Einzelne Praktiken 
oder ganze Praktikenkomplexe sind hiernach »über eine implizite, in der Regel nicht 
verbalisierte Wissensordnung strukturiert« (ebd.). Antisemitische Wissensordnun
gen treten also in aller Regel als implizites resp. nichtreflexives praktisches Wissen 
in Erscheinung. Eine Ausnahme von dieser Regel – soviel sei an dieser Stelle vorweg
genommen – bilden allerdings ›diskursive Praktiken‹, in denen Wissensordnungen 
dem Wortsinn nach ›ausdrücklich‹ werden (vgl. Reckwitz 2019: 205; vgl. Abschn. 
3.2.1). 

Dennoch gilt: Antisemitisches Wissen stellt keine vorpraktische Eigenschaft 
einer Person dar, sondern ist als Bestandteil einer Praktik nur in praxi gegeben. 
Praxistheoretisch gelesen verfügen Akteure über antisemitisches Wissen nicht im 
Sinne eines ›theoretischen Denkens‹ oder rein ›kognitiven Bewusstseins‹, sondern 
ausschließlich als Träger:innen von Praktiken, in denen ihnen eine bestimm
te Akteurs- und Subjektposition zufällt (vgl. Reckwitz 2010a: 190). Die bereits 
thematisierte Agency der Akteure ist schließlich in der Offenheit und Nicht-Vor
hersehbarkeit sozialer Praktiken verortet (vgl. Abschn. 2.1), d.h. in der praktischen 
Voraussetzung, dass mit divergenten Verhaltensroutinen und ungleichartigen 
Sinngehalten notwendigerweise umgegangen werden muss (vgl. Reckwitz 2003: 
296). 

Für eine Antisemitismusanalyse bietet sich Reckwitz Konzept als Heuristik 
an, weil Wissensordnungen ihrer Anlage nach durch vielgestaltige Differenzen 
strukturiert konzipiert werden. Diese systematisch angelegten Unterscheidungen 
stellen den Kontext dafür dar, welcher ›praktische Sinn‹ gebildet werden kann 
und wie die analytisch bedeutsamen Bezugspunkte einer Praktik zu bewerten 
und praktisch zu bewerkstelligen sind. Wissensordnungen sind dabei durchweg 
sowohl als ermöglichend und produktiv als auch als ausschließend und begrenzend 
zu verstehen (vgl. Reckwitz 2010a: 194; vgl. Abschn. 2.1). »Ihre zentralen Unter
scheidungen arbeiten mit Abgrenzungen gegenüber kulturell kaum intelligiblen 
oder diskreditierten Denk- und Handlungsweisen, bis hin zur Abgrenzung gegen 
ein ›konstitutives Außen‹« (ebd.: Herv. i. O.). Auf der Seite der Akteure sind diese 
Abgrenzungen mit einer Stabilisierung, aber auch einer Destabilisierung ihrer 
inneren Identität, d.h. ihrer normalisierten oder verallgemeinerten Denk- und 
Handlungsweisen verbunden (vgl. ebd.). 

Ein zentrales Element des Antisemitismus besteht in der Abgrenzung ge
genüber Individuen, Gruppen und/oder Institutionen, die aufgrund eines mit 
bestimmten Eigenschaften essentialisierten ›jüdisch-Seins‹ abgewertet und/oder 
angefeindet werden. Genau genommen handelt es sich dabei um hierarchische 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Praktiken des Differenzierens auf der Grundlage antisemitischer Wissensord
nungen, durch die ›das Eigene‹ im Spiegel der Demarkierung ›des Anderen‹ 
aufgewertet und gefestigt wird. Wissensordnungen haben eine normativ-model
lierende Eigenschaft. Sie geben den Dingen der Welt bestimmte Bedeutungen »und 
ermöglichen es, zwingen aber auch dazu, entsprechend diesen Bedeutungen zu 
handeln, wahrzunehmen und zu sprechen« (Reckwitz 2012: 34). Indem antisemi
tische Wissensordnungen als kulturelle Abgrenzungsmuster in sozialen Praktiken 
des Unterscheidens in den Blick genommen werden, wird Antisemitismus in praxi 
als ein handlungsermöglichender und/oder -einschränkender Deutungsrahmen 
analysierbar.11 

Damit sollte annähernd deutlich geworden sein, wo antisemitische Sinn- und 
Bedeutungssysteme in Anlehnung an die praxistheoretische Perspektive von Reck
witz zu verorten sind: Sie »werden analysierbar als Wissensordnungen, welche in 
Praktiken zum Einsatz kommen, in Diskursen produziert, in Form von Subjektivie
rungen interiorisiert und in Auseinandersetzung mit Artefaktsystemen verwendet 
und modifiziert werden« (Reckwitz 2010a: 193). Hieran kann eine Antisemitismus
analyse unter jungen Kindern anschließen. 

3 Junge Kinder ›in Aktion‹. Perspektiven einer praxistheoretisch 
informierten Antisemitismusanalyse 

3.1 Initiierende Fragen und Forschungskontext 

Eine praxistheoretisch informierte Antisemitismusanalyse unter jungen Kindern 
ist auf das »beobachtbare Praktizieren« (Bollig/Kelle 2014: 268) judenfeindlicher 
Gegebenheiten ausgerichtet.12 Dem geht die Annahme voraus, dass antisemitische 
Handlungen einen »sozialen Normalfall« (Reckwitz 2003: 289) darstellen, in den 
Kinder als soziale Akteure unweigerlich verstrickt sind. In den analytischen Blick 
geraten damit Praktiken, in denen sowohl implizite als auch explizite antisemiti
sche Sinnzusammenhänge situativ, d.h. zu einer bestimmten Zeit und an einem 
bestimmten Ort, zur Aufführung kommen. Mehr noch geraten antisemitische 
Wissensordnungen in den Blick, die von Kindern in Praktiken angewandt und auf 
eine bestimmte Art und Weise vollzogen werden. Die Frage nach dem ›Wie‹ dieses 

11 Inwiefern es sich mit Schatzki (2002: 88) bei Unterscheidungspraktiken um »integrative prac
tices« und/oder »disperced practices« handelt, wäre eine spannende noch zu diskutierende 
Frage. 

12 Dass der Forschungsfokus auf Antisemitismus unter jungen Kindern und nicht bei jungen 
Kindern liegt, unterstreicht die Offenheit und den sozialen Charakter der alltäglichen Praxis, 
»die sowohl von Erwachsenen als auch von Kindern interaktiv gestaltet wird« (Eckermann/ 
Heinzel 2015: 25). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 39 

Vollzugs ist im Spannungsfeld weitestgehend routinisierter und geschlossener 
Praktiken einerseits sowie ihrer tendenziellen Offenheit und Nicht-Vorhersehbar
keit andererseits verortet. Noch einmal: Die Potenzialität von Agency wird »nicht 
über eine vorpraktische Autonomie der Subjekte, sondern über die Kontextualität, 
die Zeitlichkeit und die Agonalität der Praktiken [selbst] begründet« (Reckwitz 
2003: 297; vgl. Abschn. 2.1). Als kollektive Sinnsysteme haben judenfeindliche Wis
sensordnungen eine handlungsanleitende Funktion (vgl. Abschn. 2.2). Sie sind 
normativ aufgeladen, in sich gewertet, verfügen über eine »Struktur der Anrede« 
(Villa 2012: 43) und folgen einer immanenten Abgrenzungs- und Unterscheidungs
logik, die besagt, wie gehandelt werden soll und was zu tun ist. Für die Analyse ist 
also die Frage bedeutsam, wie Kinder antisemitische Wissensordnungen im Hier 
und Jetzt in jeweiligen Praktiken des Differenzierens einsetzen. Es geht um Kinder 
›in Aktion‹. 

So wäre bspw. zu fragen, welche judenfeindlichen Wissensordnungen von Kin
dern in Praktiken wie bespielt werden, d.h. auf welche Art und Weise Kinder in die
se Praktiken involviert sind und inwiefern sie dabei handlungsmächtig agieren. Wie 
werden Kinder durch entsprechende Praktiken positioniert und inwieweit werden 
hierbei Routinen und Kontinuitäten, aber auch Irritationen und Brüche deutlich? 
Inwiefern weisen Praktiken, in denen judenfeindliche Wissensordnungen zum Ein
satz kommen, Effekte kindlicher Eigentümlichkeit auf? Oder anders gefragt: Sind 
antisemitische Wissensordnungen ein Bestandteil kinderkultureller Praktiken und 
werden dabei bestimmte Konstruktionen des Kindseins praktiziert? Werden Kin
der in Praktiken als antisemitische Akteure hervorgebracht? Aber auch: Inwiefern 
sind Diskurse, Artefakte und Affekte in eine Antisemitismusanalyse unter jungen 
Kindern einzubeziehen? 

Ohne im Einzelnen auf alle Fragen eingehen zu können, soll unter dem Eindruck 
des oben genannten Forschungsprojekts (vgl. Abschn. 1) beispielhaft skizziert wer
den, welche Aspekte der ins Feld geführten praxistheoretischen Perspektive für eine 
Antisemitismusanalyse unter jungen Kindern fruchtbar gemacht werden können. 
In besagtem Forschungsprojekt wurden in vier Kindertagesstätten teilnehmende 
Beobachtungen durchgeführt. Darüber hinaus wurden neun videogestützte Grup
pengespräche13 mit Kindern zwischen vier und neun Jahren veranstaltet (vgl. auch 
Cheema in diesem Band). Im Kontakt mit den Kindern kamen Kinderbücher, Bilder 
und Handpuppen zum Einsatz, die religiöse Symbole, wie bspw. eine Synagoge, eine 

13 Es ist hier nicht von ›Gruppendiskussionen‹ die Rede, weil unter den Kindern zumeist kein 
wechselseitiger Austausch von Argumenten über ein bestimmtes Thema stattgefunden hat, 
sondern ein offener mitunter sprunghafter Gedankenaustausch, in den die Forscher:innen 
immer wieder involviert waren, und der durch (Nach-)Fragen, Erklärungen, Behauptungen, 
inhaltliche Abschweifungen und Impulsivität gekennzeichnet war. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Kirche, eine Moschee, einen Davidsstern, ein Kreuz, eine Kippa und/oder ein Kopf
tuch zeigten bzw. trugen. Während der Kontakt mit den Kindern im Verlauf der teil
nehmenden Beobachtungen weitestgehend ungesteuert war, wurden die Kinder zu 
Beginn der Gruppengespräche dazu aufgefordert zu beschreiben, was sie mit Blick 
auf die jeweils eingebrachten Gegenstände sehen. Auf diese Weise wurde versucht, 
mit den Kindern in ein Gespräch zu kommen. Durch die Arbeit mit den Materialien 
ergaben sich Möglichkeiten, Praktiken des Unterscheidens zu beobachten, die von 
den Kindern selbst eingebracht wurden. Hierfür boten sich teilnehmende Beobach
tungen und auch Gruppengespräche an (vgl. Abschn. 2.1). Sie gewährten Einblicke 
in interaktive Verhaltens- und Sprechweisen und ermöglichten Erkenntnisgewinne 
in Bezug auf die Art und Weise der praktischen Umsetzung und Zirkulation antise
mitischer Wissensordnungen im jeweiligen Kitakontext.14 

Bei der nun folgenden praxistheoretisch informierten Auseinandersetzung 
wird es weder um ein ausgefeiltes Analyseprogramm noch um ausgereifte Analyse
ergebnisse gehen, sondern um allgemeinere, unter dem Eindruck des genannten 
Forschungsprojekts entstandene Überlegungen. 

3.2 Antisemitische Wissensordnungen und ihre Praktiken analysieren 

Der hier zur Diskussion stehende Ansatz schlägt vor, antisemitische Wissensord
nungen zu rekonstruieren, die über einen »Nexus von doings« (Reckwitz 2021: 66; 
Herv. i. O.) in Praktiken des Differenzierens eingesetzt werden. Inwiefern Un
terscheidungspraktiken tatsächlich durch eine »antisemitische Semantik« (Holz/ 
Haury 2021: 21) codiert sind, ist dabei situationsabhängig und entsprechend am 
jeweiligen Fall zu untersuchen. Judenfeindliche Differenzierungsweisen sind für 
gewöhnlich in ein ganzes Netzwerk von Praktiken eingebunden, in denen ver
schiedene – sich mintunter auch widerstreitende – Wissensordnungen körperlich- 
materiell zum Einsatz kommen. Implizite, in der Regel nonverbale Praktiken 
(bspw. Augenrollen, Kopfschütteln und Gestikulieren) kommen für gewöhnlich 
im Zusammenhang mit verbalisierten Praktiken (bspw. Aussagen, Argumentatio
nen, Bilddeutungen) vor, die größtenteils explizit sind (vgl. Reckwitz 2019: 205). 
Darüber hinaus spielen aber auch Artefakte (bspw. Spielzeug, Kleidung, Inventar) 
eine nicht zu vernachlässigende Rolle. Als Gegenstände, die »von menschlichen 
Akteuren ›gehandhabt‹ werden« (Reckwitz 2010c: 156), können Artefakte impliziter 
wie expliziter Sinn sozialer Praktiken sein (vgl. Reckwitz 2003: 291). Antisemitische 
Wissensordnungen werden nicht zuletzt über den praktischen Gebrauch von Ar
tefakten angewandt, aktualisiert und reproduziert. Für ihre Rekonstruktion sind 

14 Für eine eingehendere forschungspraktische und -ethische Reflexion der Forschungsanlage 
vgl. Goldhorn/Rensch-Kruse 2025; Rensch-Kruse et al. 2024. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 41 

dahingehend sowohl nichtdiskursive als auch diskursive Praktiken, sowie die mit 
ihnen im Gebrauch stehenden Artefakte bedeutsam. 

Eine Untersuchung der verschiedenen »Praxis-Artefakt-Konstellationen« 
(Reckwitz 2010a: 195) ermöglicht Erkenntnisgewinne über den routinisiert-wieder
holenden aber auch brüchig-misslingenden Einsatz von Wissensordnungen, wobei 
sich diese je nach Art der konsequenten Analyse jeweiliger Konstellationen steigern 
können, wie auch die Komplexität der Erkenntnisgewinnung selbst. Letzteres kann 
dazu führen, dass in der konkreten Forschungspraxis – allem praxistheoretischen 
Anspruch zum Trotz – die eine oder andere Praxis-Artefakt-Konstellation aus dem 
analytischen Sichtfeld gerät. Insbesondere die Rekonstruktion und Deutung in
korporierter Wissensordnungen, die in nonverbalen Praktiken des Differenzierens 
zur Geltung gebracht werden, sind aufgrund ihrer Implizitheit eine empirische 
Herausforderung. Inwiefern »eine durch bestimmte implizite Wissenskriterien 
regulierte Form von Körperbewegungen« (Reckwitz 2016a: 35), wie bspw. eine 
Handbewegung in Relation mit Schulterzucken, als routinisierte oder unberechen
bare Unterscheidungspraktik im Horizont antisemitischer Wissensordnungen zur 
Aufführung gebracht wird, lässt sich oftmals nur in Verbindung mit verbalisierten 
Praktiken, wie bspw. einer Jüdinnen und Juden abwertenden Aussage, oder aber 
im Kontext der Anwendung eines Gegenstands, wie bspw. des Gebrauchs einer 
Handpuppe mit Kippa, deuten. Implizite soziale Bedeutungen drohen dann schnell 
hinter explizitere zurückzufallen, weil sprachlich thematisierte und/oder unmit
telbar gegenstandsbezogene Sinnzusammenhänge im Vergleich eindeutiger zu 
entschlüsseln sind. 

Für ein Verständnis von Antisemitismus als einem kulturellen Code sind es aber 
nachgerade die nichtdiskursiven Praktiken, aus denen das kulturell tradierte Netz 
antisemitischer Handlungsweisen gestrickt ist. Es müsste also darum gehen, vor 
allem auch solche Wissensordnungen zu fokussieren, die in nonverbalen Praktiken 
eingesetzt werden. Hierin, d.h. in der Berücksichtigung verschiedener Konstella
tionen, besteht letztlich auch die Herausforderung und die Möglichkeit nach der 
Agency von Kindern zu fragen; denn im kohärenten Vollzug nichtdiskursiver und 
diskursiver Praktiken erst kann »eine Überlagerung und Kombination unterschied
licher, heterogener Wissensordnungen stattfinden, die ein Moment der Unruhe in 
die Kultur transportieren« (Reckwitz 2010a: 195). Auch spielt hinein, dass junge Kin
der noch nicht dermaßen kulturell vorgeprägt sind, d.h., dass sie eine gewisse Of
fenheit mitbringen, an differenten Praktikenensembles teilzunehmen bzw. sich von 
ihnen irritieren zu lassen (vgl. Bollig/Kelle 2014: 277). Die Frage nach der Handlungs
macht von Kindern ist im Kontext des Variationsreichtums, der Situativität und der 
Offenheit sozialer Praktiken verortet. 

Darum, und um mit Blick auf junge Kinder im Einzelnen noch genauer her
ausarbeiten zu können, wie antisemitische Wissensordnungen in diskursiven und 
nichtdiskursiven Praktiken des Unterscheidens zu analysieren sind, und wie »die 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

untrennbare Verknüpfung von Explizitem und Implizitem in Praktiken« (Bittner/ 
Budde 2018: 33; Herv. i. O.) zu verstehen ist, sollen zum Ende hin drei praxisanaly
tisch relevante Phänomenbereiche beleuchtet werden. 

3.2.1 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 1: Diskurse 
Für die Analyse von antisemitischen Wissensordnungen unter jungen Kindern sind 
›Diskurse‹ als Phänomenbereich eine zentrale Heuristik. »Wenn Kultur ein Ensem
ble von Praktiken darstellt, dann schließt dies diskursive Praktiken bzw. Diskurse 
von vornherein ein« (Reckwitz 2016a: 36). Reckwitz schlägt vor, Praktiken und Dis
kurse nicht wie gemeinhin üblich als zwei vorgeblich unterschiedliche Ebenen des 
Sozialen zu betrachten, sondern als zusammengehörende Erscheinungs- und Zu
standsformen des materialen Vorhandenseins von kulturellen Wissensordnungen 
(vgl. Reckwitz 2019: 201–202). Dergestalt bezeichnet das Konzept der Wissensord
nung das, »was in Praktiken und Diskursen verhandelt wird und ihnen ihre Form 
gibt« (ebd.: 202; Herv. i. O.). ›Diskurse‹ versteht Reckwitz als eine »Spezialform« 
(Reckwitz 2016a: 36) resp. »spezifische Menge von Praktiken« (Reckwitz 2019: 203), 
die »Praktiken der Repräsentation« mitliefern und denen »als Zirkulationsorten 
von (extrakorporalen) Wissensordnungen […] ein besonderer Stellenwert« (Reck
witz 2010a: 192) zukommt. Mit Reckwitz sind Diskurse den Praktiken also weder 
über- noch untergeordnet, sondern befinden sich mit diesen auf einer Ebene. Zum 
Beispiel sind antiisraelische Diskurse als eine Komponente an Praktikenkomplexen 
politischer Organisationen oder judenfeindliche Postings am Praktikenkomplex 
eines digitalen Mediums beteiligt (vgl. Reckwitz 2016a: 37). 

Wie weiter oben bereits angedeutet, ist für diskursive Praktiken bezeichnend, 
dass sie Wissensordnungen transportieren, einsetzen und reproduzieren, die vor
wiegend explizit sind (vgl. Abschn. 2.2): »Wenn Praktiken insgesamt bestimmte 
Wissensordnungen implizit sind, dann werden in Diskursen Wissensordnungen 
gewissermaßen expliziert, sie werden selbst zum Thema der Darstellung, so dass 
sie auch produziert und vermittelt werden können« (ebd.; vgl. auch Reckwitz 2021: 
60).15 Antisemitische Wissensordnungen werden in diskursiven Praktiken aus
drücklich, weil sie als Gesagtes, Textuelles und Visuelles expliziert werden müssen. 
Sie werden in Aussagen, Narrationen, Argumentationen und ikonografischen Be
schreibungen »zu einem kulturellen Thema« (Reckwitz 2024: 34). Das bedeutet, 

15 Reckwitz weist darauf hin, dass diskursive Praktiken durchaus auch über implizite Codes und 
Wissensordnungen verfügen, die in ihrer Abstraktion nicht selbst zum Thema der Darstel
lung werden. Gleichwohl hält er an der Unterscheidung explizit/implizit fest, um den Unter
schied von diskursiven und nichtdiskursiven Praktiken herauszustellen, denn: »Sinnzusam

menhänge, die in allen Praktiken zwangsläufig enthalten sind und ihnen, ohne daß [sic!] sie 
repräsentiert oder thematisiert werden müßten, ihre Form geben, werden in Diskursen zum 
expliziten Thema (ohne daß [sic!] je alle Sinnzusammenhänge oder die Komplexität kultu
rell relevanter Unterscheidungen dargestellt werden könnten)« (Reckwitz 2019: 205). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 43 

dass Wissensordnungen über materielle Träger wie Körper (bspw. Sprechakte) 
und Artefakte (bspw. Bücher) insofern objektiviert und rezipiert werden, als sie 
intersubjektiv verständlich bzw. hermeneutisch zugänglich sind. Im Spiegel die
ser Objektivierung werden judenfeindliche Wissensordnungen in Praktiken des 
Differenzierens ausdrücklich und damit forschungspraktisch fassbar. 

Ein Beispiel: In einem Gruppengespräch mit vier Kindern wird im Kontext des 
Sprechens über religiöse Speisevorschriften von einer Forscherin das Wort »Jude« 
eingebracht. Ahmad, ein siebenjähriger Junge, wiederholt das Wort mit einem fra
genden Tonfall. Die Forscherin stellt ihm daraufhin die Frage, ob er das Wort schon 
einmal gehört habe. Ahmad antwortet, dass »Juden nicht gut« seien, woraufhin Sa
rah, ein gleichaltriges Mädchen einwirft, dass sie »kein Jude« sei. Wahrnehmbar an
gespannt sagt Ahmad: »Die sind ekelhaft, die Juden«. Auf die Frage der Forscherin, 
woher er das wisse, reagiert Ahmad mit der Gegenfrage, ob sie denn wisse, »was Ju
den« seien. Ohne die Antwort der Forscherin abzuwarten, sagt Ahmad: »Juden sind 
gefährlich«. 

An diesem kurzen Beispiel wird deutlich, wie antisemitische Wissensordnun
gen in diskursiven Praktiken des Unterscheidens explizit werden. Das Wort ›Jude‹ 
bringt Wissensordnungen ins Spiel, die eine bestimmte Praktik des Sprechens her
vorrufen. Jüdinnen und Juden zu dämonisieren und abzuwerten, sind bezeichnende 
antisemitisch-kulturelle Codierungen. Indem sie eine Abwertung implizieren, wer
den sie konsequenterweise in Praktiken des Differenzierens eingesetzt und sind in 
diesen als tradierte judenfeindliche Klassifikationsweisen (Codes) rekonstruierbar 
(vgl. auch Cheema in diesem Band). 

3.2.2 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 2: Affekte 
Ein weiterer und hier vermutlich unerwarteter Phänomenbereich sind ›Affekte‹. 
Zunächst ist festzuhalten, dass Affekten sowohl in der Kindheits- als auch der 
Antisemitismusforschung ein bedeutender Stellenwert zukommt. In der Kind
heitsforschung werden Affekte insbesondere entwicklungspsychologisch sowie bil
dungs- und kompetenztheoretisch betrachtet (vgl. exempl. Bovenschen et al. 2022; 
Burmeister 2017). Vereinfacht gesagt werden Emotionen hier als etwas untersucht, 
das von Kindern noch zu erlernen resp. in einer bestimmten Weise auszubilden 
ist. Entsprechende Schlagworte sind ›emotionale Kompetenz‹, ›Affektregulation‹ 
und ›emotionale Integration‹. Auch in der Antisemitismusforschung werden in 
den letzten Jahren verstärkt ›affektive Qualitäten‹ beleuchtet (vgl. exempl. Schüler- 
Springorum/Süselbeck 2021). Hier steht die Frage im Raum, inwiefern ›feindliche 
Gefühle‹ (bspw. Verachtung, Abscheu, Ekel, Wut, Neid) ein wesentlicher Bestand
teil des Antisemitismus sind (vgl. Jensen/Schüler-Springorum 2014: 17). In einer 
aktuellen Diskussion wird etwa dafür plädiert, Kognition und Affekte als die zwei 
Seiten einer Medaille zu analysieren (vgl. Ranc 2021: 143). 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Auch praxistheoretisch haben Affekte eine zentrale Bedeutung. Sie werden al
lerdings nicht – wie in der Kindheits- und Antisemitismusforschung gemeinhin 
üblich – individuell-psychologisch gefasst, »sondern im Sinne eines doing affect als 
Bestandteil der Praktiken selbst gesehen« (Reckwitz 2021: 61; Herv. i. O.). Als Bedeu
tungsträger werden Affekte nicht als individuelle, biologische oder psychologische 
Eigenschaften begriffen. Vielmehr werden sie als ein kulturell und materiell vermit
teltes soziales Tun und damit als ein konstitutives Element sozialer Praktiken un
tersucht.16 Hervorgehoben wird die den Affekten immanente »kulturelle und sozia
le Grammatik« (Illouz 2024: 16). Oder mit Reckwitz (2016b: 169) gesprochen: »Jede 
soziale Ordnung im Sinne eines Arrangements von Praktiken ist auf ihre Weise ei
ne affektuelle Ordnung, jede soziale Praktik ist auf ihre Weise affektuell gestimmt 
und hat insofern eine affektive Dimension in sich eingebaut«. Die von Reckwitz ge
nannte affektuelle ›Gestimmtheit‹ ist Teil einer jeweiligen zur Routine gewordenen 
sozialen Praktik und wird von einem Subjekt insofern inkorporiert und realisiert, 
als es diese Praktik kompetent zu vollziehen versteht (vgl. ebd.: 170). 

Auf Antisemitismus bezogen sind Affekte hiernach nur vordergründig ein indi
viduelles Gefühl. Tatsächlich ordnen sie sich in den umfassenden Praktikenkomplex 
des Antisemitismus ein und lassen sich von ihm so gestalten, wie er als kulturell-af
fektuelle Ordnung in Erscheinung tritt (vgl. ebd.). Dass junge Kinder auf Jüdinnen 
und Juden mit ›feindlichen Gefühlen‹ reagieren, hängt dahingehend von bestimm
ten antisemitischen Wissensordnungen ab, die emotiv in Praktiken materialisie
ren und dergestalt zu einer körperlichen Realität werden. Judenfeindlich gestimm
te Praktiken umfassen negative Erregungszustände, die im Kontext sowohl nicht
diskursiver als auch diskursiver Praktiken des Differenzierens auftreten. »Negative 
Emotionen lassen sich generell als solche der Unlust, des Widerstands und der Ab
grenzung begreifen« (Reckwitz 2024: 54; Herv. B.R.-K.). Antisemitische Wissensord
nungen können in praxi affektuell so ›gestimmt‹ sein, dass sie verbal und nonverbal 
als feindselige Gefühle (bspw. Ekel, Neid, Hass, Wut, Verachtung, Abscheu) gegen
über Jüdinnen und Juden zur Schau gestellt werden. 

Ein Beispiel: Im Kontext des bereits thematisierten Gruppengesprächs (vgl. 
Abschn. 3.2.1) reagiert Ahmad auf das Wort »Jude«, indem er abrupt stockt, den 
Kopf hebt und die Forscher:in mit weit geöffneten Augen ansieht. Während er 
ausspricht, dass »Juden nicht gut« seien, drückt er sich aus einer knienden Position 
mit beiden Händen vom Boden nach hinten ab, so als wolle er etwas mehr Abstand 

16 ›Affekte‹ sind aus dieser Perspektive damit zunächst einmal nichts, was Kinder erst noch zu 
erlernen hätten, sondern was sie als Träger:innen von ›Kultur‹ in situ und in actu tun. Auch ist 
Antisemitismus hiernach keine individuelle Eigenschaft, die sich aus wie auch immer gear
teten kognitiven und affektiven Strukturen zusammensetzen würde, sondern vielmehr ein 
Konglomerat aus kulturellen Wissensordnungen (vgl. Abschn. 2.2), die als solche emotional 
besetzt sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 45 

zwischen sich und die Forscherin bringen. Ahmad wirkt angespannt. Die dann fol
gende Aussage, dass Juden »ekelhaft« seien, wird mit einem leichten Kopfschütteln 
und einem erneuten sich nach hinten abdrücken ausgeführt. 

Anhand dieser kurzen Beschreibung wird nachvollziehbar, wie antisemitische 
Wissensordnungen in sozialen Praktiken affektuell zur Aufführung kommen. Von 
Ahmads ausdrücklicher Aussage einmal abgesehen, wird ›Ekel‹ hier im Sinne ei
ner negativen ›Gestimmtheit‹ gegen Jüdinnen und Juden als nichtdiskursive Praktik 
deutlich. Offenbar ruft das Wort ›Jude‹ Wissensordnungen auf den Plan, die bei Ah
mad praktisch ein Gefühl des ›Ekels‹ evozieren. So lässt sich deuten, dass die von 
ihm herbeigeführte Praktik des Abstandnehmens insofern emotiv bedingt ist, als 
er gegenüber der Forscherin, die das ›ekelerregende‹ Wort eingeführt hat, erst ein
mal körperlich auf Distanz gehen muss. Das ausgewählte Beispiel verweist auf die 
enorme Bedeutung, die Affekte für eine praxistheoretisch informierte Antisemitis
musanalyse unter jungen Kindern haben und macht zugleich auf die Notwendigkeit 
aufmerksam, insbesondere auch solche Wissensordnungen in Praktiken des Diffe
renzierens zu erforschen, die implizit sind. 

3.2.3 Antisemitische Wissensordnungen analysieren 3: Artefakte 
Auch ›Artefakte‹ sind ein nicht zu vernachlässigender Phänomenbereich. Wie wei
ter oben angeführt, sind sie als Bezugs-, Anwendungs- und Gebrauchsgegenstän
de an der Initiierung, Durchführung und Reproduktion sozialer Praktiken beteiligt 
(vgl. Abschn. 3.2). Damit bestimmte Praktiken vollzogen werden können, bedarf es 
spezifischer Artefakte. So sind bspw. Praktikenkomplexe, aus denen antisemitische 
Slogans an Häuserwänden hervorgehen, auf die Einbeziehung gewisser Utensilien 
angewiesen, ohne die sie praktisch nicht funktionieren würden. »Als Ding, als Ge
genstand kommt den Artefakten eine Materialität und damit eine Effektivität zu: 
Artefakte haben (wie Körper) Wirkungen, ob man will oder nicht, und damit eine 
Eigenmächtigkeit, die sich auf die Möglichkeit von Praktiken […] auswirkt« (Reck
witz 2010a: 193). 

Je nach Situation und Kontext stellen Artefakte sowohl eine Ermöglichung als 
auch eine Einschränkung für Praktiken dar. Sie legen gewisse Handlungen nahe 
und indem sie das tun, machen sie andere potentielle Handlungsweisen unwahr
scheinlich. In der Auseinandersetzung mit Artefakten werden kulturelle Wissens
ordnungen verwendet und auf eine spezifische Weise eingesetzt. Wissensordnun
gen bilden gewissermaßen den Hintergrund, vor dem Artefakte als bedeutungs
voll erkannt und in sinnhafter Weise verwendet werden. »In diesem sinnhaften Ge
brauch behandeln die Akteure die Gegenstände mit einem entsprechenden Verste
hen und einem know how, das nicht selbst durch die Artefakte determiniert ist. An
dererseits und gleichzeitig erlaubt die Faktizität eines Artefakts nicht beliebigen Ge
brauch und beliebiges Verstehen« (Reckwitz 2003: 291). Artefakte sind ein Bestand
teil sozialer Praktiken und als solche nehmen sie Einfluss auf die Art und Weise der 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Realisierung von Wissensordnungen. Im Kontext einer Antisemitismusanalyse un
ter jungen Kindern wäre dahingehend zu fragen, wie antisemitische Wissensord
nungen im Umgang mit bestimmten Artefakten praktisch eingesetzt werden bzw. 
inwiefern Gegenstände den praktischen Einsatz judenfeindlicher Wissensordnun
gen beeinflussen. Zu denken wäre etwa an Situationen, in denen junge Kinder mit 
Spielzeug umgehen. 

Ein Beispiel: In besagtem Forschungsprojekt kamen versuchsweise diversi
tätssensible Handpuppen zum Einsatz, von denen einige eine Kippa trugen (vgl. 
Abschn. 2.1). Es wurde beobachtet, wie die Kinder die Puppen gebrauchen. Wäh
rend die Differenzmarker ›Hautfarbe‹ und ›Kopftuch‹ im Umgang mit den Puppen 
bei einzelnen Kindern unterscheidungspraktisch eine Rolle spielten, war dies bei 
den Puppen mit den Kippot nicht der Fall. Der Umgang der Kinder mit den Hand
puppen ließ keine Rückschlüsse auf antisemitische Wissensordnungen zu. Die 
Kippot wurden von den Kindern offenbar nicht als solche erkannt. 

Trotz dieses Ergebnisses ist mit Blick auf weitere Untersuchungen anzuneh
men, dass in der spielerischen Aneignung von Gegenständen und in der Ausein
andersetzung mit Bildungsmaterialien durchaus Unterscheidungspraktiken beob
achtet werden können, die antisemitisch codiert sind. Praxistheoretisch wäre je
denfalls mit Blick auf junge Kinder zu untersuchen, wie und inwiefern antisemi
tische Wissensordnungen im Umgang mit bestimmten Artefakten in sozialen Prak
tiken verwendet und eigenmächtig gebraucht werden. 

4 Abschließende Betrachtungen 

Die zur Diskussion stehende praxistheoretische Perspektive liefert anregende Im
pulse und Fragestellungen für eine kindheitsforschende Antisemitismusanalyse. 
Sie zeigt erkenntnistheoretische, method(olog)ische und forschungspraktische 
Wege und Richtungen auf, deren Probe aufs Exempel noch weitgehend aussteht. 
Der hier eingeschlagene Weg begreift Kinder als soziale Akteure, die an kulturellen 
Praktiken teilhaben, in deren Horizont kollektive Wissensordnungen ausgehan
delt und eingesetzt werden. Als Träger:innen von Kultur sind Kinder permanent 
in Praktikenkomplexe involviert und damit unmittelbar an der Einsetzung und 
Reproduktion antisemitischer Wissensordnungen beteiligt. Unter diesen Vor
aussetzungen erscheint die Agency von Kindern in einem anderen Licht: In den 
Blick geraten hier nicht lediglich peerkulturelle Vollzugmöglichkeiten kindlicher 
Handlungsmacht, sondern wie sich diese im Kontext unterschiedlichster und 
interferierender kultureller »Praxis-Diskurs-Artefakt-Komplexe« (Reckwitz 2021: 
62) modelliert und gestaltet. Neben routinisierten und relativ geschlossenen, 
sich wiederholenden Praktiken, ist die Potenzialität der Agency damit praktisch 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 47 

im unberechenbaren, konfligierenden und misslingenden Einsatz heterogener 
Wissensordnungen angesiedelt. 

Für eine Untersuchung antisemitischer Wissensordnungen in Praktiken des 
Differenzierens erscheint es plausibel, verschiedene Phänomenbereiche (bspw. 
Diskurse, Affekte, Artefakte) einzubeziehen, in deren Kontext judenfeindliche 
Wissensordnungen in nichtdiskursiven wie diskursiven Praktiken transportiert 
und angewandt werden. Dabei gilt es insbesondere auch solche Praktiken zu 
beleuchten, die nonverbal und damit nicht ohne weiteres zugänglich sind (vgl. 
Abschn. 3.2). Gerade junge Kinder können – noch bevor sie über eine ausgeprägte 
Sprachfähigkeit und intellektuelle Verstehbarkeit verfügen – gefordert sein, »ri
tuelle Kompetenzen des Mitspielens in Praktiken zu zeigen« (Bollig/Kelle 2014: 
276). Um verstehen zu können, wie sie das tun, bietet sich eine Analyse derjenigen 
impliziten Wissensordnungen an, die dabei »sozusagen stillschweigend vorhanden 
sind« (Reckwitz 2021: 60). Eine Stärke des hier vorgestellten Ansatzes besteht darin, 
dass antisemitisch-kulturelle Codierungen unter jungen Kindern insbesondere 
auch in ihrer nonverbalen Form als inkorporiertes, nichtreflexives Wissen in den 
Blick geraten. So ist es naheliegend danach zu fragen, inwiefern junge Kinder über 
entsprechendes antisemitisches Wissen verfügen, wie sie es sich in alltäglichen 
Praktikenkomplexen aneignen und wie sie es in Praktiken zur Anwendung bringen. 

Von den instruktiven Impulsen und Fragestellungen einmal abgesehen, gehen 
mit der aufgezeigten Perspektive aber auch erkenntnistheoretische Problemstellun
gen und konzeptionelle wie empirische Herausforderungen einher, die es noch ein
gehender zu diskutieren gilt. So wäre etwa im Anschluss an eine von Nicole Bal
zer und Johannes Bellmann (2023: 59; Herv. i. O.) aufgestellte These zu erörtern, 
inwiefern der vorliegende praxistheoretische Ansatz »mit einer Ent-Pädagogisierung 
erkauft wird«, wenn mentale bzw. kognitive Dimensionen – wie bspw. ›subjektive 
Erfahrungen‹ – in der Folge ausgespart bleiben. In der Kindheitsforschung werden 
insbesondere Erziehungs-, Lern- und Bildungsprozesse untersucht, die praxistheo
retisch nur bedingt zu fassen sind (vgl. ebd.). Daraus ergibt sich auch eine Heraus
forderung für die Antisemitismusforschung. Sie besteht in der Frage, wie Juden
feindschaft politisch und pädagogisch zu begegnen ist, wenn sie nicht eine subjek
tive, sondern eine praxeologische Dimension aufweist. In der Konsequenz wären 
entsprechende Anstrengungen auf Praktikenkomplexe bzw. einzelne Praktiken zu 
richten und nicht auf die kognitiv-emotionale Konstitution antisemitischer Subjek
te (vgl. Jensen/Schüler-Springorum 2014: 24). In der Theorie weist der vorgestellte 
Ansatz zudem einen hohen Abstraktionsgrad auf und es wäre forschungspraktisch 
noch eingehender zu prüfen, was davon wie umgesetzt werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Literatur 

Bak, Raphael/Machold, Claudia (Hg.) (2022): Kindheit und Kindheitsforschung in
tersektional denken. Theoretische, empirische und praktische Zugänge im Kon
text von Bildung und Erziehung, Wiesbaden: Springer VS. 

Balzer, Nicole/Bellmann, Johannes (2023): »Praxistheoretische Forschung zwischen 
Pädagogisierung und Ent-Pädagogisierung. Chancen und Risiken einer sozial
theoretischen Umcodierung der Erziehungswissenschaft«, in: Nele Kuhlmann/ 
Nadine Rose/Ole Hilbrich/Johannes Bellemann/Sabine Reh (Hg.), Sozialtheore
tische Erziehungswissenschaft. Konturen eines Theorie- und Forschungspro
gramms, Wiesbaden: Springer VS, S. 35–65. 

Bergmann, Werner/Körte, Mona (Hg.) (2004): Antisemitismusforschung in den 
Wissenschaften, Berlin: Metropol. 

Bittner, Martin/Budde, Jürgen (2018): »Der Zusammenhang vom Impliziten und Ex
pliziten in praxistheoretischen Perspektiven«, in: Jürgen Budde/Martin Bittner/ 
Andrea Bossen/Georg Rißler (Hg.), Konturen praxistheoretischer Erziehungs
wissenschaft, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 32–50. 

Bollig, Sabine/Kelle, Helga (2014): »Kinder als Akteure oder als Partizipanden von 
Praktiken? Zu den Herausforderungen für eine akteurszentrierte Kindheitsso
ziologie durch Praxistheorien«, in: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und 
Sozialisation 34, S. 263–279. 

Bollig, Sabine/Neumann, Sascha/Betz, Tanja/Joos, Magdalena (2018): »Einleitung: 
Institutionalisierungen von Kindheit. Soziale Ordnungsbildung im Schnittfeld 
von Pädagogik, Wissenschaft und Gesellschaft«, in: Tanja Betz/Sabine Bollig/ 
Magdalena Joos/Sascha Neumann (Hg.), Institutionalisierungen von Kindheit. 
Childhood Studies zwischen Soziologie und Erziehungswissenschaft, Wein
heim/Basel: Beltz Juventa, S. 7–20. 

Bostancı, Seyran/Ilgün-Birhimoeğlu, Emra (Hg.) (2024): Elementarpädagogik in 
der postmigrantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische Zugänge zu 
einer rassismuskritischen Pädagogik. Weinheim und Basel: Beltz Juventa. 

Bovenschen, Ina/Reim, Julia/Wendt, Eva-Verena/Walper, Sabine (2022): »Entwick
lungspsychologische Ansätze«, in: Krüger/Grunert/Ludwig, Handbuch Kind
heits- und Jugendforschung, S. 55–87. 

Budde, Jürgen/Rißler, Georg (2022): »Theorien sozialer Praktiken«, in: Krüger/ 
Grunert/Ludwig, Handbuch Kindheits- und Jugendforschung, S. 143–167. 

Burmeister, Christoph T. (2017): »Emotionen als Kompetenz. Über das Regieren der 
kindlichen (und erwachsenen) Seele in der Spätmoderne«, in: Anna Fangmeyer/ 
Johanna Mierendorff (Hg.), Kindheit und Erwachsenheit in sozialwissenschaft
licher Forschung und Theoriebildung, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, S. 37–54. 

Corsaro, William A. (2005): »Collective Action and Agency in Young Children’s 
Peer Cultures«, in: Jens Qvortrup (Hg.), Studies in Modern Childhood. Socie

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 49 

ty, Agency, Culture, Houndmills, Basingstoke, Hampshire: Palgrave Macmillan, 
S. 231–247. 

Eckermann, Torsten/Heinzel, Friederike (2015): »Kinder als Akteure und Adressa
ten? – Praxistheoretische Überlegungen zur Konstitution von Akteuren und 
(Schüler-)Subjekten«, in: Zeitschrift für Soziologie der Erziehung und Soziali
sation 35, S. 23–38. 

Enzenbach, Isabel (2012): »Antisemitismus als soziale Praxis«, in: APuZ. Sie
he https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-so 
ziale-praxis/ 

Goldhorn, Yasmine/Rensch-Kruse, Benjamin (2025): »Antisemitismus in Kinder
tagesstätten erforschen. Forschungsethische Perspektiven und Reflexionen 
dilemmatischer Herausforderungen«, in: Sabine Andresen/Michael Fingerle/ 
Helge Kminek (Hg.), Erziehungswissenschaft und Ethik – zu den Verstrickun
gen einer Disziplin. Stuttgart: Kohlhammer, i. E. 

Heinzel, Friederike (2012): »Qualitative Methoden in der Kindheitsforschung. Ein 
Überblick«, in: Friederike Heinzel (Hg.), Methoden der Kindheitsforschung. 
Ein Überblick über Forschungszugänge zur kindlichen Perspektive, Weinheim/ 
Basel: Beltz Juventa, S. 22–35. 

Heinzel, Friederike/Kränzl-Nagl, Renate/Mierendorff, Johanna (2012): »Sozialwis
senschaftliche Kindheitsforschung – Annäherungen an einen komplexen For
schungsbereich«, in: Theo-Web. Zeitschrift für Religionspädagogik 11, S. 9–37. 

Holz, Klaus/Haury, Thomas (2021): Antisemitismus gegen Israel, Hamburg: Ham
burger Edition 

Holz, Klaus/Ullrich, Peter (2024): »Ebenen der Erforschung von Antisemitismus: 
Einstellungen, Vorfälle, Kultur und Organisation«, in: Peter Ullrich/Sina Arnold/ 
Anna Danilina/Klaus Holz/Uffa Jensen/Ingolf Seidel/Jan Weyand (Hg.), Was ist 
Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Judenfeindschaft, Göttingen: 
Wallstein Verlag, S. 63–68. 

Hörning, Karl H./Reuter, Julia (2004): »Doing Culture: Kultur als Praxis«, in: Karl H. 
Hörning/Julia Reuter (Hg.), Doing Culture. Neue Positionen zum Verhältnis von 
Kultur und sozialer Praxis, Bielefeld: transcript, S. 9–15. 

Illouz, Eva (2024): Explosive Moderne, Berlin: Suhrkamp. 
Jensen, Uffa/Schüler-Springorum, Stefanie (2014): »Antisemitismus und Emotio

nen«, in: APuZ 64, S. 17–24. 
Krüger, Heinz-Hermann/Grunert, Cathleen/Ludwig, Katja (Hg.) (2022): Handbuch 

Kindheits- und Jugendforschung, Wiesbaden: Springer VS. 
Moebius, Stephan (2020): Kultursoziologie, 3., aktualisierte und ergänzte Auflage, 

Bielefeld: transcript. 
Pfaff, Nicole/Tervooren, Anja (2022): »Differenztheoretische Ansätze«, in: Krüger/ 

Grunert/Ludwig, Handbuch Kindheits- und Jugendforschung, S. 217–248. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-soziale-praxis/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-soziale-praxis/
https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-soziale-praxis/
https://www.bpb.de/shop/zeitschriften/apuz/130424/antisemitismus-als-soziale-praxis/


50 Teil I: Antisemitische Differenzkonstruktionen in der frühen Kindheit 

Ranc, Julijana (2021): »Zum Sucht- und Lustcharakter interpersonaler Ressenti
ment-Kommunikation«, in: Schüler-Springorum/Süselbeck, Emotionen und 
Antisemitismus. Geschichte – Literatur – Theorie, S. 142–164. 

Reckwitz, Andreas (2003): »Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine 
sozialtheoretische Perspektive«, in: Zeitschrift für Soziologie 32, S. 282–301. 

Reckwitz, Andreas (2010a): »Auf dem Weg zu einer kultursoziologischen Analy
tik zwischen Praxeologie und Poststrukturalismus«, in: Monika Wohlrab-Sahr 
(Hg.), Kultursoziologie. Paradigmen – Methoden – Fragestellungen, Wiesba
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften, S. 179–205. 

Reckwitz, Andreas (2010b): Subjekt, Bielefeld: transcript. 
Reckwitz, Andreas (2010c): »Der Ort des Materiellen in den Kulturtheorien. Von so

zialen Strukturen zu Artefakten«, in: Andreas Reckwitz (Hg.): Unscharfe Gren
zen. Perspektiven der Kultursoziologie, Bielefeld: transcript, S. 131–156. 

Reckwitz, Andreas (2012): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Entwicklung 
eines Theorieprogramms, 3. Auflage, Weilerswist: Velbrück Wissenschaft. 

Reckwitz, Andreas (2016a): »Die ›neue Kultursoziologie‹ und das praxeologische 
Quadrat der Kulturanalyse«, in: Andreas Reckwitz (Hg.), Kreativität und so
ziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheorie, Bielefeld: transcript, 
S. 23–48. 

Reckwitz, Andreas (2016b): »Praktiken und ihre Affekte«, in: Hilmar Schäfer (Hg.): 
Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, 
S. 163–180. 

Reckwitz, Andreas (2019): »Praktiken und Diskurse. Eine sozialtheoretische und me
thodologische Relation«, in: Herbert Kalthoff/Stefan Hirschauer/Gesa Linde
mann (Hg.), Theoretische Empirie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 188–209. 

Reckwitz, Andreas (2021): »Praxistheorie als Sozialtheorie«, in: Andreas Reckwitz/ 
Harmut Rosa (Hg.), Spätmoderne in der Krise. Was leistet die Gesellschaftstheo
rie?, Berlin: Suhrkamp, S. 51–68. 

Reckwitz, Andreas (2024): Verlust. Ein Grundproblem der Moderne, Berlin: Suhr
kamp. 

Rensch-Kruse, Benjamin/Cheema, Saba-N./Goldhorn, Yasmine/Diehm, Isabell 
(2024): »Antisemitismus unter jungen Kindern. Forschungsgrundlagen und -re
flexionen im Kontext einer Differenzforschung in Einrichtungen der frühen 
Kindheit«, in: Bostancı/Ilgün-Birhimoeğlu, Elementarpädagogik in der postmi
grantischen Gesellschaft. Theoretische und empirische Zugänge zu einer rassis
muskritischen Pädagogik, S. 79–95. 

Rocher, Guy (2004): A General Introduction to Sociology. A Theoretical Perspective, 
London: Academic Publishers. 

Schatzki, Theodore R. (1996): Social Practices. A Wittgensteinian Approach to Hu
man Activity and the Social, Cambridge: Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Benjamin Rensch-Kruse: Antisemitismus unter jungen Kindern analysieren 51 

Schatzki, Theodore R. (2002): The Site of the Social. A Philosophical Account of the 
Constitution of Social Life and Change, University Park Pennsylvania: Pennsyl
vania State University Press. 

Schatzki, Theodore R./Knorr Cetina, Karin/von Savigny, Eike (Hg.) (2001): The Prac
tice Turn in Contemporary Theory, London and New York: Routledge. 

Schmidt, Friederike/Schulz, Marc (2022): »Kinder und Kulturen«, in: Krüger/ 
Grunert/Ludwig, Handbuch Kindheits- und Jugendforschung, S. 925–943. 

Schüler-Springorum, Stefanie/Süselbeck, Jan (Hg.) (2021): Emotionen und Antise
mitismus. Geschichte – Literatur – Theorie, Göttingen: Wallstein Verlag. 

Villa, Paula-Irene (2012): Judith Butler. Zur Einführung, Frankfurt a.M./New York: 
Campus Verlag. 

Volkov, Shulamit (2000): Antisemitismus als kultureller Code: Zehn Essays 2., erwei
terte Auflage, München: C. H. Beck. 

Weyand, Jan (2024): »Shulamit Volkov: Antisemitismus als kultureller Code«, in: Pe
ter Ullrich/Sina Arnold/Anna Danilina/Klaus Holz/Uffa Jensen/Ingolf Seidel/Jan 
Weyand (Hg.), Was ist Antisemitismus? Begriffe und Definitionen von Juden
feindschaft, Göttingen: Wallstein Verlag, S. 148–151. 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472712-003 - am 14.02.2026, 06:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472712-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

