I. DIE VERWALTETE RELIGION DES LAIZISTISCHEN
STAATES

Mit dem Begriff der ,,verwalteten Religion™ wird eine bestimmte Er-
scheinungsform des Islam in der tiirkischen Gesellschaft bezeichnet.
Der Begriff beschrankt sich auf das institutionelle Verhéltnis zwischen
Religion und staatlicher Politik. Es handelt sich hiermit um die Vari-
ante des Islam, die von der im Amt fiir Religiose Angelegenheiten or-
ganisierten Orthodoxie reprdsentiert, unter bestimmten Auflagen in
den Staatsapparat eingebunden und hiermit kontrolliert und zugleich
gefordert wird. Aus der in diesem Kapitel vorzunehmenden Analyse
werden folglich andere organisatorische Erscheinungsformen des Is-
lam wie die Partei (Refah und ihre Nachfolgeparteien)’ und Ordensge-
meinschaften ausgeschlossen. Die in diesen Organisationen zum Tra-
gen kommenden Stromungen politischer Islam und islamische Mystik
fallen aus der Analyse heraus, obgleich sie sowohl ideell als auch per-
sonell gewissermalien in die Orthodoxie hineinspielen.

Der analytische Wert des Begriffs weist allerdings iiber die Be-
deutung der spezifischen Organisation der Orthodoxie hinaus. Dieser
besteht vor allem darin, daB mit dem Gegenstand der ,,verwalteten
Religion” eine Schnittstelle zwischen dem tiirkischen Modernisie-
rungs- bzw. Sikularisierungsprozef (d.h. Ubernahme westlicher
Ideen, Rationalititsformen und Institutionen), der Kopplung des
Ubernommenen an die institutionellen Praktiken aus dem Traditions-
bestand (,,faktisch® sédkulare Quellen aus der osmanischen politischen
Geschichte) und der Brechung/Ubersetzung des Ubernommenen (in-
haltliche Religionspolitik des sikularen Staates) mit all ihren imma-
nenten Problemen markiert wird. Unten wird zunéchst einmal auf die
historischen Praktiken und institutionellen Bestinde eingegangen,
welche bei der Errichtung der sidkularen politischen Ordnung in der
Tiirkei begiinstigend gewirkt haben. Ohne die Beriicksichtigung dieser
historischen Bedingungen wird man die relativ erfolgreiche Etablie-
rung der Sakularitét in der tiirkischen Gesellschaft nicht wiirdigend er-
fassen konnen.

4 Ich verzichte auf eine Auflistung islamistischer Parteien, da sie infolge
der zahlreichen Parteiverbote in der Tiirkei schnell wieder veraltet sein
konnte, bevor dieses Buch erscheint.

21

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

1. Die ,,sikularen® Quellen der Moderne in der
muslimischen Welt

Uber den Islam hat sich mittlerweile eine grofe Menge an Wissen an-
gesammelt. Wann das damit angezeigte Gebilde entstanden ist, in
welchen geographischen Rdumen es zu Hause und wo es noch ver-
streut anzutreffen ist, welche Praktiken, Gebote und Verbote Glaubige
auf sich nehmen, all dies ist inzwischen in der kommunikativ zusam-
mengeriickten Welt nicht mehr unbekannt.” Es fallen nun dabei be-
stimmte Stichworte, deren geldufige Bedeutung zumeist so selbstver-
stindlich genommen wird, daf3 eine kritische Tiefenbohrung erst gar
nicht in Erwdgung gezogen wird. Die Einheit von Staat und Religion
und die das gesamte Leben durchherrschende Macht des islamischen
Gesetzes (Scharia) sind zwei solche, miteinander innerlich verbundene
Annahmen, die bei einer sachkundigeren Analyse die an ihnen haf-
tende Selbstverstidndlichkeit doch etwas einbiiflen. Ich mochte einlei-
tend zu dem vorliegenden Kapitel einen Streifzug in der islamischen
Geschichte starten, um die diesen Sachverhalten zugesprochenen
Selbstverstédndlichkeiten ein Stiick aufzulockern. Zunichst soll also
der historische Kontext erhellt werden, bevor man den Blick auf den
Islam im zeitgendssischen Kontext, ndmlich in Bezug auf den sdkula-
ren Nationalstaat, richtet.

Das Problem des religidsen Heils und der Herrschaft, das fiir die
spatere islamische Geschichte — geltend selbst fiir die laizistische Tiir-
kei — von zentraler Bedeutung war, konnte sich zu Zeiten des islami-
schen Propheten selbstverstdndlich nicht stellen, da er gleichzeitig
zwei Amter als Gottes Gesandter und Herrscher des islamischen poli-
tischen Gebildes in sich verkdrperte. Es handelt sich also um eine Ei-
genschaft der islamischen Religionsgeschichte, welche spéter die Vor-
stellung pramierte, im Islam (besser gesagt: in einer muslimischen Ge-
sellschaft) sei eine sdkulare Ordnung nicht denkbar.

Gleich mit dem Tod des Propheten tauchte die Frage auf, wie das
durch ihn verkorperte Charisma auf Dauer gestellt werden konnte. Mit
dem Zerfall der Einheit zweier Autoritdten in der politischen Figur des
Gottesgesandten entstand auch zeitgleich die Urvision von dieser Ein-
heit, die in der spiteren Geschichte zwar nie mehr richtig ins Werk
gesetzt werden konnte (vgl. Eisenstadt 1998: 26), jedoch als Orientie-
rung auch nie wieder verschwand. Gegen den drohenden Verlust des

5 So gehorte es im Jahre 1996, um nur ein Beispiel anzufiihren, zum The-
menspektrum der Offentlichkeit in der deutschen Stadt Duisburg, iiber
den lautsprecherverstarkten muslimischen Gebetsruf zu streiten (vgl.
mehrere Beitrdge in Heitmeyer/Anhut (2000), darunter auch mein Text
(Tezcan 2000).

22

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Charismas etablierten sich in der anschlieBenden geschichtlichen
Entwicklung neben dem Koran das Imamat und die Sunna (Uberliefe-
rungen vom Propheten) als ,,Ersatzinstitutionen fiir das Prinzip der
unmittelbaren Rechtleitung™ (Nagel 1975). Die Rezeptionsgeschichte
und das Verhiltnis dieser Institutionen zueinander spiegeln die ideo-
logische Aufteilung der islamischen Landschaft wider.

Das Imamat hat sich als die genealogische Fortsetzung des pro-
phetischen Charismas ins Zentrum des schiitischen Islam gesetzt.
Demnach benétigt der Mensch die unmittelbare Rechtleitung durch
einen Imam, der eine genealogische Bindung an den Propheten auf-
weist. Die fiir den schiitischen Islam entscheidende Heilswichtigkeit
des Verhiltnisses zwischen dem Herrscher (Imam) und den Be-
herrschten verlieh der schiitischen Opposition gegen die politische
Herrschaft daher unvermeidlich chiliastische Ziige, da ein gottgefalli-
ges Leben nur unter der Herrschaft des legitimen Imams moglich sein
konnte. Diese Gedanken fanden Ende des zweiten islamischen Jahr-
hundert durchaus Echo im Herrscherhaus der Abbasiden. Der Kalif al-
Mamun (9. Jh.) strebte an, sich in die Kette der Propheten und Imame
einzureihen. Auch al-Mamun geht bei der heilswichtigen Begriindung
seiner Herrschaft von dem islamischen Dogma aus, dafl mit Muham-
mad die Offenbarung abgeschlossen ist. Der Herrscher tibernimmt nun
die Rechtleitung vom Propheten. Er braucht dadurch gleichzeitig fiir
sein Handeln die Traditionarer (die Leute der Sunna) nicht, da er sel-
ber in einer heilswichtigen Verbindung zur géttlichen Botschaft steht.
Al-Mamun erhob die ,,Erschaffenheit des Korans®“ zum Dogma und
rief eine Inquisition aus, vor der die Leute der Sunna sich dazu zu be-
kennen hatten. Aus diesem geschichtlich bedeutsamen Kampf sind
allerdings letztlich die Sunniten, zumindest im Hinblick auf die Heils-
verwaltung, siegreich hervorgegangen. Infolge dessen mufite der Herr-
scher seine Heilsbedeutung an die Traditionarer verlieren. Seine Auf-
gabe bestand folglich hauptsichlich darin, iiber das Gesetz zu wachen.
Entsprechend verschob sich die Ebene, auf der sich das Heil einstellen
sollte, von der herrschaftlichen Beziehung auf den Einzelmenschen.

»Sachwalter der Sunna sind nicht die Machthaber, sondern allein die Ge-
lehrten, die das unschétzbare prophetische Erbe frei von allen Sachzwingen
des Augenblicks sammeln, sichten und von Verfilschungen reinigen. Die
Zustindigkeit fiir die Aufrechterhaltung der von Gott dem Menschen auf-
getragenen Ordnungsprinzipien und die Befdhigung fiir die Auslegung die-
ser Prinzipien sind nicht mehr in einer Hand vereinigt, sondern getrennt.*
(Nagel 1981a: 305)

Genau aus dieser Trennung, wobei in der Theorie die Gebundenheit
des Herrschers an das Gesetz nie aufgegeben wurde, gewann die sun-

23

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

nitische politische Theorie ihre Geschmeidigkeit, die dem Sunniten-
tum ermdglichte, unter jeder auch noch so religios ,,verdorbenen®, al-
lerdings letztlich doch noch muslimischen Herrschaft weiter zu beste-
hen. Sie konnte mit al-Mawardi versuchen (11. Jh.), angesichts der
Machtlosigkeit des Kalifen gegeniiber den Sultanen die faktische
Herrschaft der letzteren doch religids einzukleiden, indem sie ihre
Herrschaft vom Kalif delegiert empfangen. Geschickt anpassen konn-
ten sich die sunnitischen Theoretiker auch an die spiteren Verhilt-
nisse, als die ,,Theorie der Delegierung der Aufgaben zur Aufrechter-
haltung der gottlichen Normen fiir die Verankerung des Sultanats in
der gottgewollten Ordnung belanglos* wurde (Nagel a.a.O.: 438). Der
Sultan stand nunmehr selber in einem unmittelbaren Verhéltnis zu
Gott ohne die kalifatische Vermittlung. Dank dieses eigentiimlichen
Verhéltnisses zur politischen Macht konnte sich die sunnitische Or-
thodoxie sogar mit der dezidiert laizistischen Orientierung, wenn auch
nicht ohne Probleme, letztlich doch arrangieren.

Eigentlich hatten einige filhrenden Gelehrten der seit Edward
Saids Orientalism allzu sehr verschmihten Orientalistik (z.B. Goldzi-
her, Becker, von Grunebaum) die Eigenart dieser Begriffe sowohl in
Bezug auf die Entstehungs-, als auch auf die spitere Geschichte im
unverkennbaren Gegensatz zu vorherrschenden populidren Vorstellun-
gen noch frither sehr deutlich nachgezeichnet. Fiir C. H. Becker wurde
bereits anfangs ,,aus dem Einheitsstaat [...] das Ideal des Einheits-
staates™ (1967: 21). Er spottete gar, indem er seinerseits auf die Be-
deutung der geschichtlichen und historischen Umstinde fiir das Ver-
standnis des Islam verwies, ungeniert demjenigen, fiir den ,,zur Erkla-
rung der gegenwartigen Tatsache der Koran und das Leben Muham-
mads geniigen*; dem sei {iberhaupt nicht zu helfen (a.a.O.: 22). Solche
Ideen, die wissenschaftlich nicht zu begriinden seien, fiihrt Becker
seinerseits vornehmlich auf den Einflul der islamischen Quellen zu-
riick. Und sofern sich die Islamwissenschaftler von deren normativer
Deutung leiten lieBen, hétten sie keinen Sinn fiir die kulturrelevanten
Differenzen zwischen Politik und Recht, Religion und Leben auch im
Islam. Ein wenig auch als ironisch muf3 man wohl dann seine Bemer-
kung lesen: ,,Die Welt des Islam ist beherrscht von der Religion in
Vergangenheit und Gegenwart — wenigstens in der Theorie® (Becker
1967: 4, Hervorhebung L.T.).

,»Erst in den letzten Jahrzehnten, jedenfalls erst lange nach Alfred von Kre-
mers so verdienstlicher Kulturgeschichte, setzte die moderne Kritik ein.
Allméhlich rang sich die Forschung aus dem Bann der islamischen Tradi-
tion; wir lernten in Politik und Recht, in Religion und Leben, Theorie und
Praxis unterscheiden. Wir sahen im Kampfe zwischen religidoser Forderung
und Volkssitte die letztere siegen, wir erkannten im Ringen der Ideen die
religiose Farbung in unzdhligen Féllen als reine literarische Form. Wir sa-

24

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

hen das religiose Recht sich entwickeln nicht an der Praxis, sondern im Ge-
gensatz zu ihr, wir liberzeugten uns schlieflich, daf} auch die Griinder des
arabischen Weltreiches gar nicht ihre Religion propagierten, sondern nur
die weltliche Herrschaft der Araber. Gibt uns das alles nicht zu denken?
Sind gegeniiber diesen Tatsachen unsere herkommlichen Anschauungen
von der Rolle, die die Religion im Islam als Konstituante spielt, nicht au-
Berordentlich reformbediirftig?* (Ebd.)

Anregungen zu einer solchen ,,Reform™ der wissenschaftlichen Be-
trachtung den Islam betreffender Themen will auch Muhammad Ar-
koun beisteuern. Dem populdrwissenschaftlichen, aber auch vonseiten
der Islamisten zur Programmatik erhobenen Gedanken, daf3 der Islam
die Trennung zwischen dem Weltlichen und Geistlichen nicht kenne,
spricht Arkoun keinen Realitdtsgehalt zu. ,,Die faktische Trennung
zwischen dem Geistlichen und Weltlichen ist®, so Arkoun, ,,ohne eine
intellektuelle Anstrengung, sie zu ergriinden, im Islam bereits vorhan-
den.” (1995a: 51; teilweise dhnlich argumentiert Nagel 1981c¢)

Arkoun geht noch weiter, indem er den Begriff der Laizitdt schon
in die Anfiange des Islam hinein verlagert und von dort aus durch die
ganze bisherige Geschichte mehr oder weniger am Wirken sieht. Da-
bei verfehlt er kein einziges Mal, den Begriff stets auch mit dem Att-
ribut ,,faktisch® zu versehen. Denn gleichzeitig liegt ihm daran, genau
diese Unklarheit, ndmlich den Umstand zu unterstreichen, dal3 etwas
faktisch tatséchlich wirkt, obgleich seine symbolische Realitéit in der
Schwebe gelassen wird. Von der faktischen Realitdt verspricht sich
wohl Arkoun in seinem innerislamischen (Be-)deutungskampf die
empirische Begriindung dafiir, da3 eine islamische Laizitdt nicht nur
kein Widerspruch in sich sein muf}, sondern auch nicht einfach als ei-
ne fremdkulturelle Erscheinung abzutun ist. Mit einer Reihe von
Punkten, die dem Mainstream von Islamstudien verquer liegen, pré-
sentiert Arkoun seine Programmatik, die darauf abstellt, den Islam neu
zu besehen (hier werden nur diejenige, die das Thema Laizitdt betref-
fen, angefiihrt):

,1. Laizitdt ist im Koran und in der Erfahrung von Medina vorhanden.

2. Der umayyidische und der abbasidische Staat sind laizistisch; die ideo-
logischen Theorien der Juristen haben die historische und politische
Realitdt verdeckt. [...]

3. Die militdrische Macht hat bei dem Kalifat, Sultanat und den spéteren
sogeinannten islamischen Regimes von frith an eine fithrende Rolle ge-
spielt.

4. Dper Versuch, diese faktische Laizitét zu rationalisieren und eine laizis-
tische Haltung zu entwickeln, wurde von den Philosophen unternom-
men. [...] (a.a.0.: 71)

Ich mochte hier Arkoun nur insofern folgen, als er die in der islami-
schen Geschichte durchaus vorhandene Differenz zwischen beiden

25

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Machtbereichen hervorhebt und die gemeinhin geteilte Idee von der
Einheit beider nicht mittrégt. Gegen die Verlagerung der Laizitét in
die Geschichte sei hier jedoch Skepsis angemeldet, wenn auch der
Hinweis auf ihre Faktizitit den Einwand etwas milde stimmen 148t.° In
dem Kapitel (I.3) tiber die osmanische Politik wird noch zu zeigen
sein, daB die faktische Trennung, die ja aufgrund der ausdifferenzier-
ten Institutionalisierung gewissermallen gar iiber die Faktizitdt hin-
ausgeht, auch dort fortbesteht, wenn auch in Person des Kalifsultans in
Grenzen gehalten wird. Der Konflikt verlagert sich dafiir auf die unte-
ren Ebenen des Machtapparates, wo die Ulema (Schriftgelehrten) und
Militdr- und Zivilbiirokratie konkurrieren. Aber auch zwischen dem
Sultan und der Klasse der Schriftgelehrten ist die Spannung, historisch
variierend, durchaus festzustellen.

Eine &dhnliche Doppeldeutigkeit, oder anders gesprochen, die in
systematischer Hinsicht eventuell bedeutsame ,,Unklarheit”, das ,,In-
der-Schwebe-Lassen®, besteht auch bei der Frage nach dem islami-
schen Gesetz Scharia. Auch hier herrschten bei den bekannten Namen
der Islamwissenschaft keine Illusionen iiber die Natur und Reichweite
des islamischen Gesetzes: Diese war aus erklirlichen Griinden, die wir
heute unter dem Begriff der Kontextualitdt erfassen wiirden, sehr ge-
ring. Der holldndische Orientalist Snouck Hurgronje bemerkte bereits,
wie Goldziher sich auch auf ihn beruft, daf ,,das, was die Muhamma-
daner Al-Fikh nennen, nach Ablauf der patriarchalischen, noch ganz
auf theokratischer Basis sich einrichtenden Epoche des Muhammad-
anischen Staates nicht eigentlich Muhammadanisches Recht, kein Sys-
tem [ist], das im Muhammadanischen Staate actuelle und praktische
Geltung hatte” (Goldziher 1968 [1889]: 354). Vielmehr handelt es
sich beim islamischen Gesetz um eine ,,Pflichtenlehre von ganz idea-
lem Charakter und theoretischer Bedeutung* (ebd.; vgl. auch Schacht
1935). Unter der Wirkung der Bilder, die uns iiber die islamistischen
Bewegungen von heute via Medien tagtdglich in die Wohnstuben ge-
spiilt werden; angesichts der islamistischen Geschichtsklitterung, die
uns die Scharia als ein positives Gesetz und zudem ein aus dem Ge-
setz emanierendes, islamisches Gesellschaftsmodel Glauben machen
wollen; die selbstverstdndliche Rede von der Einheit von Politik und
Religion im Islam; also kurzum, unter dem ohrenbetdubenden Larm

6 Fiir Tlber Ortayli, einen bekannten tiirkischen Historiker, entscheidet sich
die in der tiirkischen Debatte viel diskutierte Frage der Laizitdt dadurch,
ob eine fiir alle Biirger gleichermaBien geltende Rechtsordnung herrscht
oder die soziale Ordnung nach Religionsgemeinschaften gegliedert ist. In
diesem Sinne war, so Ortayli (1979), das Osmanische Reich zwei-
felsohne nicht laizistisch.

26

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

vom ,,islamischen Gesetz* stimmen solche wissenschaftlichen Studien
den Geist merklich heiter.”

Der im heutigen Sinne unsystematische Charakter des islamischen
Rechts, der von Weber (1972 [1922]) bereits in Bezug auf seine Kon-
sequenzen fiir die Entwicklung der Rationalitidt reflektiert, von
Schacht (1935) am MaBstab modernen, positiven Rechts gemessen
worden ist, 146t sich ebenso an ihrer Entwicklung nachvollziehen. Die
Rechtsentwicklung hat sich nicht an den idealen Vorstellungen der
Gelehrten orientiert.® Die rasante Ausdehnung des islamischen Herr-
schaftsgebiets lie groen Bedarf an rechtlichen Bestimmungen auf-
kommen, der aber nicht mit den Bestimmungen aus dem Koran abzu-
decken war. In der praktischen Rechtspflege wurden daher Rechtstra-
ditionen der eroberten Lénder iibernommen.’

7 Wenn man bei Goldziher liest, da} ,,am Hofe des Prinzen Ibrahim b. al
Mahdi [...] beim Weingelage iiber theologische Dinge disputiert (wird)“
(1968 [1889]: 355), dann ist das wohl eine Bestdtigung der viel gerithm-
ten Lebensbejahung in den muslimischen Gesellschaften, die noch grof3e
Geister wie Nietzsche begeistern konnte. Unschwer kdnnte man Paralle-
len aus der tiirkischen Gesellschaft finden, die an der Mdglichkeit einer
lebensbejahenden islamischen Religiositdt und ihrer Toleranz auch in ih-
rer alltagsweltlichen Erscheinung wenig Zweifel aufkommen lassen.
Dies alles droht durch die islamistische Hypostasierung religidser Ideen,
die zwischen Idee und Lebenspraxis eine fundamentalistische Konsistenz
herstellt, weitgehend zu verschwinden. Mittlerweile wird dieser ge-
schmeidige Umgang mit religiosen Geboten von den jungen Islamisten
im Namen einer kompromisslosen Unterwerfung des Alltags unter die
Idee als ,,Laxheit” diffamiert (Beispiele in: Nokel 2002). Ein interessan-
tes Konzept des ,,Volksislam* hat Mih¢iyazgan (1994a) vorgelegt.

8 AuBerdem sei selbst unter den Schriftgelehrten eine Abneigung zur Ver-
einheitlichung der Lehrmeinungen festzustellen (vgl. Goldziher 1970).
Goldziher bringt die Vorliebe zum Dissens und den Mangel eines dog-
matischen Triebes im Islam in einen unmittelbaren Zusammenhang. We-
ber hingegen konnte diesbeziiglich lediglich ein dogmatisches Heilsin-
teresse bei den Schriftgelehrten annehmen, alle Lebensbereiche in Be-
stimmungen des Gesetzes einzuzwiangen (vgl. Weber 1972 [1922]: 474).
Neuerdings wird diese Erkenntnis der alten Islamwissenschaft, ndmlich
die bis in die Reihen der Schriftgelehrten reichende Dissensfreude, unter
den muslimischen Intellektuellen (nicht zuletzt als eine identitétspolitisch
geschliffene Waffe in dem intellektuellen Wettriisten) als Vorzug des Is-
lam in dem Sinne reflektiert, dal der Text den Korper freigebe (Aktay
1997). Nicht nachzuvollziehen ist allerdings, dal Aktay aus dieser These
auf eine intrinsische Notwendigkeit des Kalifats im Islam schlief3t.

9 Man kann dazu noch im Sinne der Weberschen Religionssoziologie, die
u.a. auch auf die Beziehungen zwischen religiéser Ethik und sozialer
Schicht abstellt, hinzufiigen, daB sich der Kriegeradel, also Triger der

27

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

It was only natural that the legal, commercial, and administrative practices
which prevailed in the conquered provinces should have survived under
Islam, just as ancient Arab legal and commercial practices had survived,
and should have been adopted by the Muslims as far as they were compati-
ble with the demands of the new religious ideas.” (Goldziher 1965: 886f;
vgl. auch Goldziher 1968 [1889]: 363fu. 1970 [1914]: 293ff)

Des weiteren steht es fiir Goldziher auler Frage, dafl den ,,todte(n)
Buchstaben der theoretischen Gesetze, ersonnen in Studierstuben, ge-
pflegt in den Herzen frommer Forscher, aber vernachléssigt und zu-
riickgedringt im Leben®, ,die Sanction der Durchfiihrung® fehlte
(Goldziher 1968 [1889]: 354). Im gleichen Sinne urteilt auch Becker,
von dem bereits oben die Rede war.

,»Nun erwuchs die Pflichtenlehre nicht auf dem Schlachtfeld, noch in der
Staatskanzlei, sondern in der Gelehrtenstube. [...] Weder der Staat noch das
Individuum konnten sich auBer auf ganz bestimmten Gebieten an die Forde-
rungen der islamischen Pflichtenlehre halten; sie ist zu ihrem groBten Teil
rein theoretische Spekulation, doch hat sie dadurch eine grole Bedeutung,
daB3 sie von allen Glaubigen in Bausch und Bogen als Ideal angesehen
wird.” (1967: 355)

Wem das Urteil nichtmuslimischer Orientalisten angesichts der ange-
griffenen Selbstverstandlichkeit der Rede vom islamischen Gesetz su-
spekt erscheint, dem sei geraten, den Worten eines renommierten
Muslims Gehor zu schenken, der {ibrigens nicht blof theoretisch zum
Thema gearbeitet, sondern auch an der Ausarbeitung eines modernen
islamischen Rechts in Pakistan aktiv mitgewirkt hat. Fazlur Rahman
schreibt zum islamischen Recht folgendes:

,»In the still more important field of law [...], the Islamic legal system al-
though in the main unsystematically linked with the Qur’an and the Sunna,
was not of the sociomoral values of the Qur’an. In addition, from its very
beginning, the legal literature of Islam has a ,bookish’ smell in contradic-
tion to the exigencies of everyday life: it is almost a purely theoretical ef-
fort. This effort is indeed vast and displays much originality, but strictly
speaking it cannot be described as law — for, since it is basically concerned
with morality, much of it is not enforceable in any court except that of the
human conscience.” (1982: 29)

Fiir Rahman steht es auBer Frage, daB3 ,,Islamic Law, in fact, is not law
in a modern sense®. Es ist ,,a treasure of legal materials thrown up dur-
ing long centuries of endless discussions, upon which modern Islamic
legal systems can certainly be built, but only a part of which could

frithislamischen Religion, mit den theoretischen Griibeleien der Juristen
schwerlich anfreundet (vgl. Weber 1972 [1922]: 288f).

28

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

ever be enforced in court™ (Rahman 1982: 155). Das als Scharia be-
kannte islamische Gesetz hat sich eigentlich als Jurisprudenz (fikih)
entwickelt. Die islamische Jurisprudenz ging nicht aus einem bereits
bestehenden Gesetz hervor, vielmehr brachte sie das Gesetz erst her-
vor (vgl. Goldziher 1965: 888).!° Sie hat nicht nur die reichhaltige
Rechtsmaterie geschaffen, worauf oben mit Rahman verwiesen wurde,
sondern dariiber hinaus auch methodische Instrumente wie Analo-
gieschluB} (kzyas), Konsensus (icma) entwickelt. Theoretisch war zwar
Rechtsschopfung nur Gott vorbehalten, aber faktisch vollzog sich die
Rechtsschopfung ungeachtet dieses Dogmas, wenn auch nur unter der
Bezeichnung der ,,Rechtsfindung®. Selbst sie war nicht dem Richter
(Kadl) gestattet, sondern ein Privileg der ,,charismatischen Rechtspro-
pheten” (Weber 1972 [1922]: 474), um einen Ausdruck von Weber zu
verwenden — also der vier Rechtsschulen.'' Besonders relevant sind
dabei die Folgen der Rechtsentwicklung. Eine entscheidende Folge ist,
aus der Perspektive der modernen Rechtsentwicklung betrachtet, die
Konfusion von profanem und goéttlichem Recht. Weber ist der An-
sicht, daB3 die islamische Jurisprudenz die Entwicklung des profanen
Rechts erheblich behindert hat (vgl. Weber a.a.O.: 474f). Die Kehr-
seite der Durchdringung des profanen Gesetzes durch das religidse
erweist sich aber auch fiir dieses duflerst problematisch. Der Eingriff
der Obrigkeit in religiose Institutionen wurde dadurch erheblich er-
leichtert.

Schon sehr friih beobachtet man das Bestehen einer doppelten
,»Rechtsordnung®, die neben den Bestimmungen des religiosen Rechts
Institutionen des profanen, ethnischen Gewohnheitsrechts enthélt
(Goldziher 1968 [1889] und 1970 [1914]). Sicher hatte sich das pro-
fane Recht zumindest legitimatorisch dem religiésen Recht zu unter-
werfen, denn die ,,Leugnung seiner Verbindlichkeit ist Unglaube*
(Schacht 1935: 222; vgl. auch Esposito 1984: 22 und 30; Becker 1967:
358). Die praktische Handhabe zwang allerdings das religiose Gesetz

10 Dazu auch Schacht (1965: 890): ,,The fikh is [...] the interpretation of a
religious ideal not by legislators but by scholars, and the recognized
handbooks of the several schools are not ,codes‘ in the Western mean-
ing of the term.*

11 Die rechtsprophetische Kraft gilt gemeinhin etwa seit dem 10. Jh. als
erloschen oder in islamischer Terminologie ausgedriickt: ,,Das Tor der
Ictihad ist geschlossen worden.“ Der islamische Modernismus wird
dann im 20. Jahrhunderts ihre Energie daran setzen, das Tor aufzusto-
Ben, um eine Neuinterpretation des Islam zu leisten. Die in der ersten
Dekade des 20. Jh. bei Muhammad Abduh gipfelnde Forderung wird
aber spéter ebenso bei den Fundamentalisten Anklang finden, die der
Orthodoxie (wie z.B. auch der tiirkischen Diyanet) das Monopol der
Authoritit tiber Interpretation religidser Texte streitig machen wollen.

29

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

hauptsdchlich in den Geltungsbereich des privaten Rechts. Die Scha-
ria als Staatsrecht hingegen ist, im Gegensatz zur Vorstellung von
heutigen, im Zeichen des modernen positiven Rechts aufgewachsenen
Islamisten, eine ,,reine Fiktion, und hat so iiberhaupt nicht existiert”
(Schacht 1935: 220). Der faktische Bedarf nach Institutionen des Ge-
wohnheitsrechts und der Zwang des theoretischen Bekenntnisses zum
religiosen Gesetz fiihrte, so behauptet Goldziher, sehr frith zur Entste-
hung einer ausgekliigelten, iiberaus rechtsproduktiven Praxis, zur Er-
dichtung neuer Hadiths:

»Man bequemte die Doctrin den Anforderungen des im praktischen Leben
Begriindeten zuweilen an und fand — besser: man schuf — Rechtstitel, wel-
che den Widerspruch der alltiglichen Vorgénge mit den traditionellen
Doctrinen authoben. Man erdichtete Traditionen im Sinne der Erfordernisse
des Lebens, und so wurde dieses traditionsgemdfp.” (Goldziher 1968
[1889]: 366)

Die Anpassung des islamischen Rechts an die praktischen Bedingun-
gen steht bei Goldziher in einem systematischen Zusammenhang mit
dem Mangel eines dogmatischen Triebes. Fiir ihn besteht ein geeig-
neter Nachweis ,,auf dem Gebiete des Staatsrechts (Chalifat)” (1970
[1914]: 303). Den Theologen blieb, ,,wo die Uniformierung nicht Re-
sultat theoretischer Erwédgungen, sondern zumeist das duBlerer Gewalt
und wgltlichen Zwanges war, [...] hinterher ihre Theorie zu zimmern*
(ebd.) .

Die geschichtliche Entwicklung der Rechtspraxis, die immer schon
auch Hinweise auf die Macht der Schriftgelehrten (Ulema) enthilt, hat
im Osmanischen Reich zu einer deutlichen institutionellen Ausdiffe-
renzierung des juristischen Apparates gefiihrt. Es handelt sich nicht
alleine um die bereits bei den Umayyiden und Abbasiden praktizierte
doppelte Rechtspraxis (Gewohnheitsrecht und Scharia), sondern dar-
iiber hinaus um die in der islamischen Geschichte unvergleichlich weit
vorangetriebene Einbindung der Ulema in den Staatsapparat. Die
Auswirkungen dieses Umstands auf die spitere Sékularisierung wer-
den nicht ausbleiben. Dazu bemerkt Rahman trefflich folgendes:

,»This question of who should interpret law has been in Islamic societies
because of the historical accident that the so called law (figh) has been the
result of the work of private lawyers, while in the later medieval centuries
governments — particularly the Ottoman government — had to promulgate

12 Im aktuellen islamistischen Diskurs der Tiirkei wird diese historische
Entwicklung affirmativ gewendet und statt einer gezwungenen Anpas-
sung an die geschaffene Realitit als Produkt einer systematischen Be-
arbeitung islamfremder Rechts- und Denktraditionen gedeutet (vgl. Ali
Bulag 1994).

30

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

laws on issues not covered by the Shari’a law. Although the state-made law
basically sanctioned by certain general principles in the Shari’a law itself,
nevertheless a dichotomy of the sources of law was unavoidable, and this
process paved the way for the secularisation of law in several Muslim coun-
tries — most systematically in Turkey.* (Rahman 1982: 156)

Die Frage nach dem Verhiltnis von Staat und Gesellschaft in der Tiir-
kei war und bleibt ein bevorzugtes Thema wissenschaftlicher Analy-
sen und politischer Diskurse. Wahrend zumeist auf der konservativen
bzw. nationalistischen Seite die Bedeutung des Staates fiir die tiirki-
sche Nation affirmativ betont wird, gewinnt eine an der Idee der Zi-
vilgesellschaft orientierte Kritik an der Omnipotenz des Staates immer
mehr Raum (vgl. mehrere Beitrdge in der Monatszeitschrift Birikim H.
106 und 107, 1998)."

Kaum ein anderer Wissenschaftler hat sich in seinen Studien fiir
die Kontinuitit und Briiche in der osmanisch-tiirkischen Geschichte so
stark interessiert wie Serif Mardin. Mardin sieht beispielsweise im
osmanischen Pragmatismus beziiglich unserer Thematik die Spuren
einer relativen Laizitdt, wenn er anmerkt, daB ,,[...] auch der Kemal-
ismus, der seine Quellen aus dem westlichen Positivismus bezog,
Vorgénger bei den Osmanen hatte. Das waren der Pragmatismus der
osmanischen Biirokratie und ihre relative Laizitét.“ (1991: 141)

Die Krifteverhiltnisse waren dabei in der Reichsgeschichte iiber-
wiegend zugunsten der ,,weltlichen* Macht, die sicherlich auch sak-
rale Legitimitdtsanspriiche geltend machte — weswegen auch Max
Weber auf den césaropapistischen Charakter der osmanischen Herr-
schaft verwies (1972 [1922]: 690). Unterhalb des Sultans, der beide
Autoritidten beanspruchte, existierte durchaus eine, wenn auch kon-
junkturell bedingt stets umstrittene, Hierarchie bzw. Konkurrenz (vgl.
Mardin 1997: 356). Das hochste religiose Amt, Seyhiilislam, besall
zwar einen Platz im Diwan (Imperial Council), aber, so Mardin, kei-

13 Die dominante Stellung des Staates fand {ibrigens auch bei prominen-
ten Autoren Beachtung wie z.B. bei Gellner (1985). In seinen Studien
iiber Nordafrika formuliert Gellner die nach seiner Auffassung fiir mus-
limische Gesellschaften typische Dichotomie von ,,schwacher Staat vs.
starke Kultur, die er aus dem Zyklenmodell von Ibn Khaldun ge-
wonnen hat. Die Schwiche des Staates riihrt dabei daraus her, dal dem
Herrscherstamm zwangsldufig die anfangliche Asabiyya (in etwa: Soli-
daritdt) abhanden kommt und folglich er stédndig von anderen Stimmen
bedroht wird, bis ein neuer Stamm mit ndtigen Solidarititsressourcen
die Macht an sich reifit. Die osmanische Herrschaft konnte hingegen
die Macht der Stimme durch die Institution von Militdrsklaven brechen
(kritisch dazu vgl. Cigdem 1996).

31

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

nerlei politische Befugnisse (Mardin 1991: 89)."* Die bereits in den
arabischen Konigreichen (Umayyiden und Abbasiden) vorhandene
faktische Differenz zwischen weltlichen und religidsen Instanzen ii-
bertrug sich auch — verstirkt bei den Osmanen — unmittelbar in den
Bereich der Juristerei. So waren im Osmanischen Reich beispiels-
weise die Ausdriicke Ser-i Hukuk (Scharia) und Orf-i Hukuk (Ge-
wohnheitsrecht) relativ gut institutionalisiert. Das alttiirkische Brauch-
tum, tore (auch yasa; arabisch: urf), und die altpersische Reichstradi-
tion begriindeten im Grunde das Staatsrecht. Das ,kodifizierte” Os-
manische Recht hat sich auch anfénglich entlang von kanun-name (ur-
fi-laws; ,,Gesetzesbiicher”, die von Sultans erlassen wurden) entwi-
ckelt.

,It can safely be said that the basic rules of the Kanun-i Osmani, traditional
Ottoman law concerning the re’aya [die Untertanen, L.T.], took definite
form as a result of fusion of Ottoman laws with pre-conquest practices and
antedating the Conqueror’s law-book which we know was proclaimed
around 1453. The Conqueror’s long and dynamic reign witnessed the issu-
ance of a number of laws and statutes on specific matters, some of which
seem to have been codified into the law.” (Inalcik 1978, Kapitel VII, insb.
S. 128)

In diesem ersten kanun-name, das vom Sultan Mehmed dem Eroberer
(15. Jh.) stammt, besteht noch keine Referenz auf die Scharia. Inalcik
berichtet, da3 sich bereits im 16. Jh. ein Konflikt zwischen Scharia
und Yasa (6rf-i Hukuk) abzeichnet (vgl. auch De Bellefonds 1997).
Ab dem 17. Jh. weicht kanun-name mehr und mehr adalet-name, die
zur Klarung und Sanktionierung der kanun-names dienen soll. Damit
erreicht das osmanische Recht geméf seinem traditionalen Charakter
seine Grenzen und erfahrt keine weitere systematische Entwicklung.
Andererseits mul diesbeziiglich hinzugefiigt werden, dall die Wende
an der Kodifizierungstradition gleichzeitig mit einer stirkeren Beto-
nung der Scharia einhergeht. Dazu schreibt Inalcik:

,If the Ottoman sultans ceased to publish new kanun-names and preferred
to issue adalet-names, this must have been due principally to the fact that
the sari’a began to be considered as the source of legislation even in matters
that hitherto had been the subject of legislative activity on the part of the

14 Dagegen spricht Nagel vom Zuwachs der Macht der Ulema, der in der
Glanzperiode des Reiches (15. Jh.) ansetzt: ,,Zwar war er [der Gelehr-
tenstand] nach auBen hin dem GroBwesir gleichgeordnet; wie dieser
empfing er seine Ernennung aus der Hand des Sultans. Doch genof3 der
Scheich des Islams mehr Ansehen, und der Sultan war gehalten, ihm in
regelméBigen Abstinden einen Hoflichkeitsbesuch —abzustatten.
(1981b: 151).

32

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

political power. From the first decades of the seventeenth centure on, the
kanun-name-i Osmani, general Ottoman law, became increasingly over-
loaded with fetwas, the legal opinions of the sey# iil-islam, based on reli-
gious authorities.” (1978: 136)

Die Existenz der doppelten Rechtstradition 148t sich ebenso auch an
einer zentralen Figur des osmanischen Staates, Kadi, studieren. Nach
Inalcik wissen wir, daB ,local cadis were responsible for administer-
ing the kanun-i Osmani as well as the sari’a* (Inalcik 1978: 134). Der
Kadi scheint bei den Osmanen im Vergleich zu anderen islamischen
Staaten der klassischen Zeit stirkere Verwaltungs- und richterliche
Kompetenten zu besitzen (Ortayli 1994: 28; vgl. auch 1979: 138).
Sein Aufgabengebiet umfaflit Notardienste, Grundbucheintragungen,
administrative Inspektionen, Preisbindung. Mit einer ganz spezifi-
schen administrativen Aufgabe, nimlich der Uberwachung und Kon-
trolle der Ordensgemeinschaften, damit sich diese nicht ordnungs-
storend betétigen, scheint der spdtosmanische Kadr der Diyanet der
Republik insofern vorausgegangen zu sein, als er auch Wichter staat-
lich konformer Religiositit war."> Jedoch gibt es einen wesentlichen
Unterschied: Der osmanische Kadr gehorte zu der partikularen Rechts-
schule der Hanafiten, wihrend die Diyanet, eingebunden in den
modernen Verwaltungsapparat, im Prinzip einen ,unparteiischen® Is-
lam zu vertreten hat. Diese Differenz bleibt fiir die Verwaltung der
Religion nicht folgenlos, da entsprechend der Logik der modernen
Verwaltungsinstitutionen und der Funktionsweise der politischen Ra-
tionalitdt des modernen Staates neue Problemlagen auftauchen.

Was bedeutet es denn nun, den Islam im Kontext der modernen Tiir-
kei, im Blick auf die Idee von der Machbarkeit der Gesellschaft, zu
betrachten? Die Verpflichtung auf den spezifischen Kontext besagt
zunichst einmal in inhaltlicher Hinsicht schlicht einfach, dal man es
immer schon mit einem historisch je spezifischen Islam zu tun hat. In
arbeitstechnischer Hinsicht wird man dann nicht mehr allein von ei-

15 Als ein aufschlussreicher Beleg dafiir, da3 die alte Reichspraxis im Zu-
ge der administrativen Transformationen gleichzeitig verstdrkt und
transformiert wurde, ist der staatliche Zugriff auf die Derwischkloster
(zu tiirkisch: tekke ve zaviyeler) zu betrachten, der gegen Ende des
Reichs, 1918, durch eine Art Satzung erfolgte, die sowohl die interne
Organisation als auch die Aufgaben der Derwischkloster festlegte (fiir
den ins Neutiirkische iibersetzten Text der Verordnung vgl. Ceylan
1989: 214ff). Die Relevanz der Regelung wird deutlich vor allem,
wenn man bedenkt, daf3 es sich bei diesen um die Organisationen des
Volksislam handelt, die ehedem jenseits der in den Staatsapparat ein-
gebundenen Orthodoxie operierten.

33

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

nem wie auch immer gearteten Islam bzw. nicht allein von religisen
Fragen sprechen. Es wird statt dessen der Maxime Folge geleistet:
Wer iiber den Islam heute spricht, der mufl unentwegt auch iiber an-
dere Dinge von heute sprechen. Ein Grundzug der tiirkischen Moder-
nisierung besteht in den Auswirkungen der politischen Rationalitit,
die sich iiber die Globalisierung westlicher Ideen und Institutionen
auch in der tiirkischen Gesellschaft beobachten lassen. Schicksalhaft
bleibt somit der Kontext der modernen Gesellschaftlichkeit und des
Nationalstaats mafgebend fiir die Konzeptualisierungen des Islam.
Unten werden zunéchst einmal die Spuren dieser politischen Rationa-
litdt aufgespiirt und ihre Folgen und kulturellen Brechungen diskutiert.

2. Der makropolitische Kontext: Politische
Rationalitiit und die moderne Staatlichkeit

2.1 Neue Akteure der Geschichte: Staat und Gesellschaft

Gesellschaft ist ein geschichtliches Produkt. Auf diese geradezu kate-
gorische Aussage kann man die Gedanken von Michel Foucault zur
politischen Rationalitdt zuspitzen. Der renommierte Autor bahnbre-
chender Studien zur Archiologie der Wissenschaften und zur Genea-
logie der Macht sowie der Selbsttechniken hat sich in seiner Spatphase
dezidiert mit der den modernen Staat kennzeichnenden politischen
Rationalitét befaBBt (1991; 1993b). Die dort entwickelten Ideen fithren
exakt in den Kern der Uberlegungen, die den fiir die Konzeptualisie-
rungs- und Institutionalisierungsweisen des Islam in der Tiirkei ent-
scheidenden makropolitischen Kontext der modernen Staatlichkeit
umreifien.

Versuchen wir erst diese Studien in das Gesamtwerk von Michel
Foucault einzuordnen. Foucault selbst versteht sein Werk, das aus
reichhaltigen Untersuchungen zum Themenkomplex Machtverhdltnis-
se, Wissensformen und Selbsttechniken besteht, im Riickblick als eine
Antwortsuche nach drei Grundfragen.

,Mit meinen Studien iiber Wahnsinn und Psychiatrie, Verbrechen und Stra-
fe habe ich herauszufinden gesucht, wie wir unser Selbst auf indirekte Wei-
se durch den Ausschlul Anderer — z. B. Krimineller, Irrer usw. konstituiert
haben. [...] Meine gegenwértige Arbeit befalft sich mit der Frage: Wie ha-
ben wir auf direkte Weise unsere Identitdt geschaffen mit ethischen Selbst-
techniken, die sich von der Antike bis in unsere Zeit entwickelt haben?*
(Foucault 1993b: 169)

Solange er sich dennoch im Problemkreis dieser beiden Fragen be-
wegte, konnte Foucault seine Mikrophysik der Macht mit der fiir die

34

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

moderne Zeit so uniibersehbaren Existenz des Staates nicht in einen
systematischen Zusammenhang bringen. Wie sollen Analysen zum
Staat in diesen Analyserahmen eingeflochten werden?'® Damit kommt
Foucault zu einem dritten Forschungsfeld, in dem er sich bemiiht, ,,zu
ergriinden, wie wir mittels einer politischen Technologie der Indivi-
duen dahin gelangt sind, uns selbst als Gesellschaft wahrzunehmen,
als Teil eines sozialen Gebildes, einer Nation oder eines Staates.*
(Ebd.)

Eigentlich hatte Foucault bis dahin in seinen diversen Arbeiten
immer wieder die These unterstrichen, dal3 sich die Macht keineswegs
in ihrer negativen Funktion, Verbote aufzustellen, in Form von Abga-
ben Wert abzuschopfen und schlieBlich Soldaten einzuziehen, er-
schopfe. Diese negative Form der Macht ist in der Moderne selbstver-
standlich nicht verschwunden, dennoch bildet sie nicht mehr das Spe-
zifikum der modernen Macht. So suchte Foucault nach neuen Formen
der Macht, die durch ihre Art, daB sie auf den Korper einwirken und
dadurch ihn abrichten, einen ,produktiven® Charakter aufweisen
(1976a und 1976b; 1977). Mit der Analyse der Techniken des Selbst
konnte er nun iiber den Aufweis der auf den Korper zielenden diszi-
plindren Techniken und von Techniken der AusschlieBung hinaus ge-
langen. Die Verkniipfung der Subjektivierungstechniken mit dem
Staat sollte aber erst durch die Analyse der ,,politischen Technologie
der Individuen* hergestellt werden.

Meine Reflexionen werden ihren Ausgang von der Frage Fou-
caults nehmen: ,,Wie (sind) wir mittels einer politischen Technologie
der Individuen dahin gelangt [...], uns selbst als Gesellschaft wahrzu-
nehmen, als Teil eines sozialen Gebildes, einer Nation oder eines
Staates (1993b: 169).“ Dabei geht es nicht um eine allgemeine Theo-
rie des modernen Staates, sondern lediglich um das Auftauchen einer
bestimmten politischen Rationalitét, die genealogisch zur Entstehung
des modernen Zentralstaates gehort.

Die Frage enthélt schon auch einen ersten Wink darauf, worin die
Antwort besteht: Es ist nicht eine natiirliche Tatsache, dall wir uns als
Gesellschaft wahrnehmen. Man kann dabei sogar den Satz von Fou-
cault in dem Sinne verstehen, dal3 sich auch Gesellschaft nicht von
sich aus versteht; sie ist selber Ergebnis von spezifischen historischen
Verdnderungen. Daran zeichnet sich auch die Methode ab, die von
Foucault verfolgt wird. Die in einer Gesellschaft giiltigen Machtver-

16 Gordon weist auch auf diesen Wechsel hin: ,,In his lectures of 1978 und
1979 Foucault began to outline a move from the previous, ,microphysi-
cal® orientation of his work, in terms of studies of particular, regional,
individualising rationalities and power structures, towards a ,macro-
physics‘, a study of the exercise of power at the scale of ,governmental
rationality‘.“ (Gordon 1987: 296)

35

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

hiltnisse lassen sich nicht einfach aus universalen Prinzipien (wie in
der Vertragstheorie) ableiten. Man miisse sie eher mit einer histori-
schen Ontologie, wie Foucault sie betrieb, analysieren, und zwar so,
daBl selbst die universalistischen Erkldrungen in einen historischen
Rahmen hineingestellt werden konnen.

Die Frage, der in diesem Teil nachgegangen wird, ldf3t sich im
Lichte dieser Entscheidung folgendermalien formulieren: Mit welcher
Art von Verdnderungen/Entwicklungen in den Beziehungen zwischen
Individuen und Macht hiingt die Entstehung eines solchen politischen
Subjekts wie des (modernen) Staats'’, der seine Legitimitit, ohne auf
kosmologische Komplizen angewiesen zu sein, auf sich selbst zuriick-
fiihrt, eine Gruppe von Menschen um gemeinsame Zugehdrigkeiten
herum organisiert, in alle Lebensbereiche ordnend eingreift und
schlieBlich unter besonderen historischen Konstellationen der moder-
nen Tirkei so etwas wie eine ,,offizielle Ideologie* hervorbringt?
Wenn man die Frage Islam im Kontext der Moderne beantworten will,
mufl man sie in einen Analyserahmen einbetten, in dem es sich zu-
néchst einmal um nicht mehr und nicht weniger handelt als um die
Genealogie des modernen tiirkischen Staates. Denn dieser bildet nun
mal den makropolitischen Kontext fiir den historischen Status der is-
lamischen Religiositit, sowohl in ihrer institutionalisierten Form einer
staatlich verwalteten Religion als auch in Reaktion auf diese Verwal-
tung.

2.2 Die Staatsraison

Die Analyse des modernen (westlichen) Staates erscheint bei Foucault
als Ergebnis einer komplexen Verbindung von politischer und pasto-
raler Macht. Die Beziehung, die zwischen dem Pastorat und der
Klientel hergestellt wird, verweist auf eine eigentiimliche Verkniip-

17 In dieser Formulierung, in der Staat als Subjekt erscheint, liegt indes
die Gefahr, Foucaults Denken mifizuverstehen. Denn fiir ihn ist der
Staat im Grunde ,,a composite reality and a mythicized abstraction,
whose importance is a lot more limited than many of us think® (1991:
103). Foucaults Interesse gilt folglich weniger einer Staatstheorie, die
auf Institutionen fokussiert, als der Analyse der Verdnderungen an po-
litischen Praktiken bzw. politischen Technologien (vgl. auch Gordon
1991: 4). Nichtsdestotrotz wird man hier, besonders im Kapitel 1.4 iiber
die tiirkische Religionsbehoérde, von der Analyse der Praktiken auf die
Institutionen iiberzugehen versuchen. Dabei wird das sich aus der Rede
von dem Staat ergebende Problem diskutiert, indem durch ihre Dekon-
struktion auf die diskursiven Praktiken unterhalb des institutionellen
Funktionierens hingewiesen wird.

36

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

fung von Wissen und Macht, die fiir die moderne politische Rationa-
litdt nicht ohne Folgen bleiben wird (Foucault 1993b; Rain-
bow/Dreyfus 1987; Gordon 1987; Lemke 1997). Der zivilisatorischen
,,Eigenlogik® der mit der Hirtenmetapher arbeitenden Pastoraltechnik
wird dabei ein besonderer Stellenwert zugemessen.

Die Aufgabe des Hirten ist es, die Herde ihrem Heil entgegen zu
fiihren. Das Erreichen des Ziels hingt wesentlich davon ab, dal3 der
einzelne Glaubige einer Verpflichtung zur Wahrheit unterworfen wird.
Dem Hirten muf3 die Wahrheit uneingeschrankt erzéhlt werden, dies
wird wiederum iiber die Institution des Gestdndnisses gewahrleistet.
Bereits hier deutet sich die Verkniipfung von Wahrheit mit Macht an,
ist es doch nicht irgendein beliebiger Gespréichspartner, dem man sich
seine Geheimnisse enthiillt, sondern eine Instanz, die iiber das Verfah-
ren wacht und letztlich auch beurteilt. Die Individualisierung durch
Diskursivierung, wie sie sich in diesem geschichtlichen, sozialen Kon-
text vollzieht, bedeutet zugleich Anbindung an ein weit ausgebautes
Netz von dulerer Macht. Wie es bei der Pastoraltechnik angefangen
hat, so wird die Anbindung an eine Machtinstanz in anderen sozialen
Beziehungen fortgesetzt. Die Fithrung der Seelen miindet im Bereich
der politischen Herrschaft ab dem 17. Jahrhundert allmdhlich in der
Regierungstechnologie, darin liegt die zivilisatorische Eigenlogik der
,Fuhrung der Seelen®.

Der Ubergang von der Fiihrung der Seelen, die wesentlich unpoli-
tisch war, zu einer politischen Rationalitdt geht mit dem Auftauchen
einer neuen Fragestellung einher, fiir die es im vorangegangenen poli-
tischen Imagindren keinen Platz gab: Nach welchem Rationalitétsty-
pus soll regiert werden? Fiir Foucault kiindigt sich in der schlichten
Antwort, die im 17. Jahrhundert gefunden wurde, ein radikaler Bruch
sowohl mit der christlichen politischen Tradition als auch mit dem
Denken von Machiavelli an (Foucault 1993b: 172ff). Es handelte sich
fiir die Theoretiker der Staatsraison, wie dieser Rationalitétstypus da-
mals bezeichnet worden ist, nicht mehr um die Frage nach der ge-
rechten Regierung; ebensowenig wollten sie mit Machiavellis Denken
in Verbindung gebracht werden, das seinerseits auf die Frage fokus-
sierte, ,,was das Band zwischen dem Fiirsten und dem Staat zu festi-
gen vermag® (Foucault 1993b: 172ff). In den Zielen der Regierungs-
kunst, wie es die Theoretiker der Staatsraison verstanden haben woll-
ten, zeichnet sich mehr und mehr die Herausbildung eines Staatsver-
standnisses ab, das man als selbstreferentiell auslegen kann. Dieser
Staat entwickelt sich also allmdhlich weg vom Fiirsten in Richtung
einer Autonomie hin, so dafl unter dem Ziel der Regierung immer we-
niger die Stirkung des Fiirsten verstanden wird. Vielmehr ist es der
Staat, dem jetzt die Regierung verpflichtet ist, um seine Macht wach-

37

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

sen zu lassen. Damit kann auch die Frage beantwortet werden, was
denn unter dem Begriff der Staatsraison zu verstehen ist.

Eine verschiedene Ausfithrungen Foucaults dazu zusammenfas-
sende Definition kann wie folgt formuliert werden: Staatsraison ist das
Wissen um die Ressourcen des Staates und iiber die Techniken, die in
die Bereiche von Religion, Okonomie, Kunst, Gesundheit bis hin zu
Erziehung, kurzum alle Lebensbereiche, ordnend eingreifen sollen,
um die Stirke des Staates zu erhoéhen. Das wichtigste Instrument der
Staatsraison, die Polizei, wie sie damals weit tiber die Sicherheitsfra-
gen hinaus verstanden wurde, sollte die Ausfithrung dieser Aufgabe
gewihrleisten. Die gleiche Epoche wird auf epistemologischer Ebene
Zeuge der inneren Verkniipfung von Macht und Wissen in Gestalt von
Polizeiwissenschaft (vgl. Wagner 1995: 80). Der Staat, der sich nun
der Biirde entledigt hat, das Gottes Reich auf Erden herzustellen, Got-
tes Schwert auf Erden zu sein, alle Staaten unter dem Banner des rich-
tigen Glaubens zu vereinen etc., sieht sich nunmehr unter vielen ande-
ren Staaten, deren Existenz er anerkennen muf, stindig zu beobachten
und gegen sie zu konkurrieren hat.

Der Gegenstand der Staatsraison sind nicht mehr einfach Rechts-
subjekte, die in einer rechtlichen Beziehung zu dem Souverén stehen,
wie es noch das juridische Konzept der Macht vorsah; es sind nun-
mehr Individuen als lebendige, arbeitende und wirtschaftende Wesen.
Entlang der Beispiele aus dem 1705 von N. Delamare fiir franzdsische
Staatsbeamten fertiggestellten Handbuch stellt Foucault die Lebensbe-
reiche vor, um die sich die Polizei kiimmern soll: Religion; Moral;
Gesundheit; Versorgung; Wege, Stralen und stidtische Bauten; 6f-
fentliche Sicherheit; freie Kiinste; Handel; Fabriken; Dienstleute und
Fabrikarbeiter und schlieBlich die Armen. Somit taucht ein neues Ob-
jekt der Regierungspraxis auf, welche wiederum mit einer Technik
verkniipft wird: Das ,,Objekt der Polizei ist das Leben* (Foucault
1993b: 182).

Eine dhnliche Entwicklung ist in Deutschland zu beobachten. Die
Krise des Stindegesellschaft im Spétmittelalter bringt eine immense
Fiille von Ordnungsaufgaben hervor, die jetzt mehr und mehr Gegen-
stand neuer Staatlichkeit werden und zugleich zum Aufbau derselben
beitragen. Hier fiillen Polizeiordnungen mehr und mehr die durch die
Auflosungserscheinungen der alten sozialen Bindungen entstandene
Liicke. Der Historiker Hans Maier gibt den Umfang der Tétigkeit der
Polizei folgendermallen wieder:

»Von dem alten, vom Reich nie vollig gemeisterten Aufgaben der Friedens-
sicherung tiber die schwierigen Probleme der Regelung des Handels und
Erwerbs bis hin zum personlichen Bereich von Religion und Sitte erstreckte
sich der Katalog der Ordnungsaufgaben. Dabei war es nicht so, dafl der

38

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Staat, der diese Ordnungsprobleme 16sen konnte, bereits vorhanden war
[...] (1966: 93)

DaB die Staatsraison besonders in Frankreich und Deutschland zur
Anwendung gekommen ist, besitzt besondere Relevanz fiir das Thema
des vorliegenden Buches. Die modernen politischen Praktiken und
Institutionen in der Tiirkei haben sich vorrangig an diesen beiden hi-
storischen Beispielen orientiert, wéhrend der angelsidchsische Einflul
kaum Wirkung entfalten konnte. Die Bemiihungen des Prinzen Saba-
haddin, des ersten Vertreters eines Liberalismus, — Ende des 19. Jh. —
konnten kein positives Echo finden. Der reichhaltige Erfahrungsvor-
rat, den die Osmanen in Sachen der Reichsfiihrung spéter dem sékula-
ren Staat der Republik vermachtet haben, begiinstigt die Ubernahme
der kontinentalen zentralstaatlichen Praktiken, wéhrend dadurch
gleichzeitig die angelsdchsische Politik kaum Resonanz findet. Die
tiirkische Staatsraison hatte in einer bestimmten Hinsicht gute Startbe-
dingungen, da der Staat, welcher die neuen Aufgaben iibernehmen
sollte, sich nicht erst aus dieser Tatigkeit entwickeln mufite. Das be-
reits bestehende osmanische Staatserbe mit dem dazugehorigen, hoch-
entwickelten Organisationsgrad wirkte hier durchaus gewissermalen
begiinstigend.

Die besondere Relevanz dieser Ausfithrungen besteht darin, dafl
nun die Beschiftigung der Regierung mit der Religion unter einem
neuen Gesichtspunkt stattfindet. Der neuen politischen Rationalitit
geht es dabei, so Foucault, keineswegs um die rechte Lehre, sondern
um die moralische Qualitdt des Lebens der Biirger. Schaut man sich
analog dazu die Ubernahme der Regierungstechnologien durch die
Osmanen insbesondere in der zweiten Hélfte des 19. Jh. und ihre ver-
stirkte Ausiibung nach der Griindung der Republik an, so prédsentiert
sich dort eine dhnliche Entwicklung, wenn auch mit einigen, spéter zu
explizierenden Unterschieden. Das Amt fiir Religiose Angelegenheiten
(Diyanet), welches, mit dem zunehmenden Ausgreifen der staatlichen
Hand in das ganze Leben der Gesellschaft einhergehend, zur Trans-
formierung des tiirkischen Islam aus unzéhligen, lokal organiserten
Glaubensrichtungen in einen einheitlichen religiosen Korper (sowohl
institutionell als auch dogmatisch) unverkennbar beigetragen hat, ver-
dankt seine spezifische institutionelle Existenz ebenfalls auch der
Staatsr?gison, so wie sie in Deutschland und Frankreich entwickelt
wurde.

18 DaB indes die staatliche Religionspolitik keineswegs konfliktfrei ver-
lauft, wird ebenfalls noch zu diskutieren sein. Die Ordnungsinteressen
des Staates und die materialen Wertvorstellungen der ihres Amtes wal-
tenden Geistlichen decken sich nicht immer und nicht nur, sie ge-
fahrden sich auch gegenseitig. Dariiber hinaus, auch dieser bedeutsame
Aspekt sei hier nur vorweg erwiahnt, wird die diskursive Ausgestaltung

39

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

In der franzosischen und deutschen Verwaltungspraxis kommt
hiermit ein neues Machtkonzept zur Geltung, welches sich darin aus-
driickt, daB sich die Macht nicht mehr auf eine Verfligungsgewalt {iber
Toten und Lebenlassen beschrinkt. Der neue Machttypus bringt zur
gleichen Zeit seiner Entstehung in dem Begriff der Bevilkerung ein
neues Objekt hervor, in das sie sich mit Techniken und fiir Ordnungs-
aufgaben einzugreifen berechtigt sieht. Ist es fortan schwierig gewor-
den, vom Volk der Untertanen lediglich als einer Ressource fiir Abga-
ben und Rekruten zu sprechen; dringt sich nun die Bevodlkerung als
eine GroBe auf, die aus lebenden, arbeitenden, wirtschaftenden Men-
schen besteht, dann ist zu konstatieren, da3 der mit neuen Aufgaben
bevollméchtigte Staat nicht alleine die Praktiken, Mentalitit und In-
stitutionen des alten Reichs modifiziert, sondern gleichzeitig Briiche
mit der vorangehenden Staatlichkeit markiert. Das Verhéltnis zwi-
schen Staat und Bevolkerung basiert von nun an einerseits auf Diszi-
plinartechniken, die in der Machtkonzeption Foucaults einen zentralen
Platz einnehmen und fiir das Verstdndnis der Eindringung der staatli-
chen Macht in Mikrobereiche durch Einwirkung auf den mechani-
schen K&rper von immenser Bedeutung sind; andererseits interveniert
der Staat in das Leben der Bevolkerung durch Bevolkerungsplanung,
Versicherungs- und Gesundheitsauflagen, Erziehungsauftrages und
Beschiftigungsinstrumente. Beide Machttechniken, ndmlich die Dis-
ziplinartechniken und Bevolkerungspolitik, falit Foucault unter dem
Begriff der Biomacht zusammen. Angesichts der Transformierungs-
prozesse, die sich auf der Ebene von Staat und Bevdlkerung abspielen,
liegt es nahe, daBl unter den Bedingungen des modernen Staates mit
seiner spezifischen Rationalitit der religiose Glaube in die strategi-
schen Machtspiele eingespannt wird — in dieser Hinsicht ist es vollig
einerlei, ob er in den Erziehungsanstalten des Staates unter bestimmter
Zielvorgabe gelehrt wird oder in der Sprache einer sich religios arti-
kulierenden Opposition als eine alternative Ideologie fiir eine andere
Gesellschaft und einen theokratischen Staat eingesetzt wird. Letztlich
verwandelt er sich in eine Religion, in die sich die Spuren der moder-
nen Rationalitét eingeschrieben haben und die erst im Kontext der ra-
tionalen Bearbeitung der Bevdlkerung addquat zu verstehen ist. Im
nichsten Kapitel werden solche Verdanderungen in der tiirkisch-osma-
nischen Vorstellungswelt und Regierungspraxis diskutiert.

der tiirkischen Staatsraison unter der Wirkung der historischen Selbst-
verstindlichkeiten starke inhaltliche Ziige aufweisen (vgl. Kapitel 1.4).

40

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

3. Transformationen an der Staatlichkeit
3.1 Ideen: Vom Miilk des Sultans zum Staat

Die spezifische Verkniipfung, welche die in westlichen Gesellschaften
funktionierende moderne Rationalitdt zwischen Macht und Wissen
herstellte, blieb den Osmanischen Erneuerern im 19. Jahrhundert nicht
verborgen. Bereits fiir Ali Suavi (1839-1878) lagen die ,,Grundlagen
der Macht nicht auf der Scharia und Literatur, sondern auf Geogra-
phie, Wirtschaft und Moral“ (vgl. Ulken 1979: 79). Den Gedanken,
die Macht auf weltliche Grundlagen zu verlegen, begleitete bei Suavi
eine Selektion von unterschiedlichen Dimensionen der Religion. Der
Koran und die Hadithe (Uberlieferungen vom Propheten) kénnten
demnach nicht die weltlichen Angelegenheiten begriinden; sie gidben
lediglich fiir ibadet (Ritus) die Grundlage ab. Intendiert wird somit
von ihm die Privatisierung der Religion; sie soll sich aus dem politi-
schen Bereich zuriickziehen und auf Moral beschrinkt werden. Fortan
erscheint die Religion, zumindest was ihre 6ffentliche Stellung anbe-
langt, mehr und mehr unter dem Gesichtspunkt ihrer Funktionalitét im
groBBeren Zusammenhang der Kultur (zur Religion als Kultur vgl.
Luhmann 1996).

Im Grunde hatte sich schon vorher eine Entwicklung in der Frage
Macht und Legitimitéit abgezeichnet, die sich von der Art und Weise,
die fiir die klassische Epoche bezeichnend waren, mehr und mehr un-
terschied. Farughi (1989) hat bei der Darstellung der verschiedenen
Legitimationspolitiken im Osmanischen Reich hervorgehoben, daf}
sich etwa die Bautitigkeiten und die Sicherung von Pilgerkarawanen
besonders als effektive Legitimationsgrundlage hervortaten. Eine
durchgehende und systematisierte Bezugnahme auf den Islam als Le-
gitimationsquelle ist in dieser Zeit nicht zu beobachten. Auflerdem
fehlte ja auch dem Kalifentitel ,,im Osmanischen Reich jeglicher
greifbare Inhalt” (Nagel 1981b: 176). ,,Es gab®, so fiahrt Nagel fort,
,keine Herrscherideologie, keine religios begriindete Ordnungsvor-
stellung, die den Anspruch des Sultans auf das Kalifat gerechtfertigt
hitte“(ebd.).

Erst im 19. Jh., dies besonders mit der oppositionellen, konstitu-
tionalistischen Bewegung der Neoosmanen und zur Zeit des Sultans
Abdiilhamid II (1876-1908), dem die Begriindung einer panislamisti-
schen Politik zugeschrieben wird (vgl. Hiilagli 1994; Tiirkdne 1991),
setzten Anfinge einer systematischen Reflexion iiber den Islam und
islamische Losungen fiir gesellschaftliche Probleme ein. Die systema-
tische Bezugnahme auf den Islam als Machtinstrument fiir den sozia-
len Zusammenhalt und die ersten Zeichen seiner ,,Privatisierung* ge-
horen in den gleichen geschichtlichen Kontext, in dem die Religion

41

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

prinzipiell unter dem Blickwinkel ihrer Funktionalitét fiir die Politik
betrachtet wird. Festzuhalten ist hier, daf} die Beziehung der Souvera-
nitdt zur Wissenschaft mit der Entstehung eines neuen Raumes zu-
sammenhéngt, in dem sich Ziel und Gegenstand der Macht verschie-
ben. Es handelt sich bei diesem neuen Machttypus nicht mehr allein
darum, Gehorsam der Untertanen (Reaya) zu gewihrleisten und sie zu
Leistungen wie Abgaben und Dienst an der Waffe zu zwingen. Aus
den Untertanen soll eine Bevolkerung erwachsen, die man mit Hilfe
wissenschaftlicher Praktiken und Techniken zur Stirkung des Staates
nutzbar machen will. Inwiefern das Auftauchen eines solchen Macht-
konzeptes tatséchlich voll zur Geltung gelangte, ob es vollig neu war
oder nicht eher in mancherlei Hinsicht einige alte Vorstellungen und
Praktiken iibernommen hat, soll im Verlauf dieses Kapitels nach und
nach aufgezeigt werden. AuBerdem bleibt die Verkniipfung von
Macht und Wissen zunéchst einmal hypothetisch, als Utopie. Man
mulB dabei nicht sogleich vermuten, daf sie im tiirkischen Fall dhnlich
der europdischen Entwicklung, wie sie z.B. von Foucault beschrieben
wurde, voll zur Geltung kam. Warum man beziiglich dieser Thematik
vorsichtig sein soll, wird im Kapitel Il erhellt. Dort kann man sehen,
daB sich die kulturspezifischen Formen der Selbstkonstitution die po-
litischen Konzepte und das Funktionieren der iibernommenen Institu-
tionen (auch der Wissenschaft) durchkreuzen. Wenn man nédmlich mit
Foucault von einem wesentlichen Zusammenhang zwischen der politi-
schen Technologie und den auf Gestindnis basierenden Selbsttechni-
ken ausgeht, wenn man also die Kontrolle der Individuen von auBlen
mit den Techniken der ethischen Selbstkontrolle von innen verbindet,
dann bietet sich Anlaf} fiir die Annahme unterschiedlicher Entwick-
lungen in einer Kultur, in welcher der Aspekt der Selbstkontrolle an-
ders (ndmlich ohne Gestdndnis- bzw. Enthiillungspraktiken) konzi-
piert war. Im folgenden wird jedoch zundchst anhand zwei Texten auf
die Verdnderungen in der Vorstellungswelt der osmanischen Intellek-
tuellen gegen Ende des 19. Jh. und Anfang des 20. Jh. eingegangen,
wobei nicht vergessen werden darf, da3 diese Verdnderungen auf ei-
ner langeren Vorbereitungszeit basieren.

Yusuf Akgura (1879-1935) gilt als eine der Leitfiguren der Tiirkis-
mus-Bewegung. Sicherlich gehorte er zu den politisch engagierten
Intellektuellen, die entsprechend dem damaligen Zeitgeist die Grund-
lagen fiir den Nationalismus auf einer voélkischen Linie anlegten.
Wichtiger, oder zumindest genauso wichtig, ist dennoch, ohne den
erstgenannten Gesichtspunkt aus den Augen zu verlieren, auf einen
anderen Punkt hinzuweisen. In seinem 1904 abgefaBiten Text Ug Tarzi
Siyaset (zu deutsch: Die drei Arten der Politik) deutet sich ein berech-
nender bzw. instrumenteller Umgang mit dem Regieren und der Iden-

42

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

titdtsbildung an, der in dieser Form einen Einschnitt im politischen
Denken der Osmanen markiert. Akcura geht dort der fiir seine Zeit
paradigmatischen Frage nach: ,,Welche von den Politikarten Moslem-
tum, Tiirkentum und Osmanentum sind niitzlicher und praktikabler fiir
den Osmanischen Staat?* (1987 [1904]: 26) Die Analyse der Bedeut-
samkeit, die Akcuras Uberlegungen in Bezug auf das Auftauchen mo-
derner politischer Rationalitdt auszeichnet, bedarf im Vorfeld einer
Darstellung der drei Arten der Politik, wie sie von ihm konzipiert
worden sind.

Die Anzeichen fiir die erste Politikart, das Osmanentum, macht
Akcura bereits in den ersten Reformansétzen im ausgehenden 18. Jh.
aus, bis es sich gegen Ende des 19. Jh. endgiiltig als unpraktisch er-
wies. Die Idee des Osmanentums strebe, beeinflufit von dem franzgsi-
schen Prinzip der Nation, das nach Akcuras Verstindnis die Zusam-
mengehorigkeit im individuellen Gewissen begriindet, die Schaffung
einer osmanischen Nation an, in der, wie es fiir die amerikanische Ge-
sellschaft gelte, unterschiedliche Gruppen von Menschen ungeachtet
ihrer Rasse und Religionszugehorigkeit gleichgestellt seien. Sultan
Mahmud IT (1808-1839), dem eine umfassende Reform des Militér-
wesens gelang, soll seine Vorstellung von seinem Volk folgenderma-
Ben zum Ausdruck gebracht haben: ,Ich will die religiése Differenz
meiner Untertanen nur in der Moschee, Synagoge und Kirche sehen.*
(zit. n. Akgura 1987 [1904]: 20)

Eine osmanische Nation wiirde fir Akcuras Begriffe selbstver-
standlich den Interessen des osmanischen Staates zugute kommen,
wiirden doch christliche, jiidische und muslimische Untertanen als
gleichberechtigt zusammen fiir die Stirke des Staates sorgen. Jedoch
scheitert die Politik einer osmanischen Nation am mangelnden Inter-
esse muslimischer und christlicher Bevolkerungsteile. Mit dem Schei-
tern des Osmanismus tritt die islamische Politik als Alternative in Er-
scheinung. Alle Muslime sollen nunmehr, darin besteht das Ziel dieser
auch als Panislamismus bezeichneten Politik, ungeachtet ihrer ethni-
schen Herkunft zusammengefiihrt werden — zunédchst im osmanischen
Lande, dann aber auch in der ganzen Welt. Akcura beschreibt, wie der
in Europa als ,,roter Sultan“ bekannt gewordene Abdiilhamid II (reg.
1876-1909 ) nunmehr seinen Titel Kalif in den Vordergrund riickt, der
die religios neutralen Bezeichnungen Sultan und Padischah verdring-
te. Unter den diesbeziiglichen Praktiken fallen die Islamisierung der
Bildung, vermehrter Besuch von Geistlichen im Palast des Sultans und
rapide Zunahme an Moschee- bzw. Derwischklosterbauten (tekke ve
zaviyeler) auf. Gegeniiber der starken Fundierung des Islamismus
steht der Tiirkismus in politischer Hinsicht auf recht schwachen Fii-
Ben. Er bleibt zu Zeiten von Yusuf Ak¢ura vielmehr eine akademische
Bewegung. Der Tiirkismus unterscheidet sich nach Akgura von der

43

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

franzosischen ,,Leichtigkeit”, die den Osmanismus bestimmt habe,
deutlich dadurch, daf er sich am deutschen Prinzip der Nation orien-
tiere, welches auf Kultur und Rasse'” beruhe. Die Abkehr vom Osma-
nismus und Zuwendung an den Tirkismus erscheint nach Akgura als
Werk von Akademikern, die vom deutschen System beeinfluflt wor-
den seien und sich gegeniiber der franzosischen ,,Leichtigkeit durch
ihre in ,,Ruhe, Beharrung und Forschung erworbene Wissenschaft™
(Akcgura 1987 [1904]: 23) auszeichneten (zum deutschen Einflufl auf
die tiirkische Modernisierung vgl. auch Ortayli 1983 und Aydin 1998,
insbes. S. 64).

Nachdem Akgura die verschiedenen Varianten aus dem seinerzeit
aktuellen politischen Diskurs prisentiert hat, wirft er die Frage auf,
welche nun die niitzliche Politik fiir den osmanischen Staat sein soll.
Allerdings besteht noch kein Grund zur Annahme, hierin stecke ein
Novum in der osmanischen politischen Geschichte, solange die ei-
gentlich entscheidende Frage von Akcgura nicht in den Blick gelangt:
»Vorher muf} eine andere Frage geklart werden: Worin bestehen die
Interessen einer bestimmten Gesellschaft?* (1987 [1904]: 25; Hervor-
hebung L.T.)

Sofern dies eine politische Frage sei, nehme sich die politische
Wissenschaft ihrer an, wenngleich ihr Akcura gleichzeitig attestiert,
daB sie noch keine Antwort auf die Frage gefunden habe. Wéhrend sie
wissenschaftlich noch nicht entschieden sei, werde sie jedoch von Ge-
sellschaften praktisch tagtiglich beantwortet. An dieser Stelle enthiillt
sich schlieBlich der systematische Wert seiner zentralen Frage und der
von ihm darauf gegebenen Antwort, die einen bereits in vielerlei Hin-
sicht faktisch vollzogenen Bruch innerhalb der osmanischen Staat-
lichkeit reflektiert. Es waren bisher Fiirstenspiegel, die den Sultan mit
ndtigen Analogien, Weisheiten und genealogisch begriindeten Emp-
fehlungen versorgten. Und es ging bei politischen Angelegenheiten
immer um die Frage, wie der Sultan sich am besten verhalten sollte
bzw. wie die unterschiedlichen Teile des Staatsapparates arbeiten sol-
len. Auch kannte der osmanische Hof, analog zum Hofnarr, die Figur
des Geistlichen/Lehrers, der den Sultan von Kind auf in Staatskiinsten,
Betragen und Wissenschaften belehrte. Nie konnte aber zuvor die Fra-

19 Die unbefangene Wiedergabe des Begriffs Rasse moge hier keinen An-
stof3 erregen. Man bedenke nur, dafl das fiir den damaligen Sprachge-
brauch vollig normal war. Heute wiirde man ebenso unbefangen von
der Ethnie sprechen. Angemerkt sei auch, dal Akcuras Rassendiskurs
noch sehr weit vom Rassismus entfernt ist. Denn sein Diskurs hat noch
keinen Hauch von Hygenie, Sauberung und Uberlegenheit, alles, was
spéter den rassistischen Diskurs ausmachen wird. Fiir eine hervorra-
gende Analyse des Rassendiskurses und seines Unterschiedes zu dem
bzw. seiner Uberleitung in den Rassismus siehe Foucault 1986.

44

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

ge nach den ,./nteressen einer bestimmten Gesellschaft gestellt wer-
den, die iiberdies Gegenstand von wissenschaftlichen Uberlegungen
technischer Natur sein sollte. In diesem Lichte kann man die Be-
deutung seiner eigenen Antwort besser erkennen: Jede Gesellschaft
hat ein Interesse am Leben, d.h. am Machtgewinn und Machzuwachs
(1987 [1904]: 26). Auffallend spricht Ak¢ura auch in Bezug auf den
Staat nicht vom Sultan oder vom Kalifen. Dieser scheint in seinem
Gebrauch in keinem organischen Verhéltnis zum Staat mehr zu ste-
hen, auch wenn Akcura in seinem Text die Legitimitdt des Sultans
nicht explizit in Frage stellt. Wie leicht zu verstehen, kann es sich hier
nicht mehr blo um den Sultan/Kalifen handeln, der auf seine Herr-
schaft bedacht ist, sondern um die neuen Subjekte der Geschichte
(Staat und Gesellschaft). Selbst der Sultan ist, wenn auch nicht offen-
gestanden, zu einem Stiick in der grofen Zweck-Mittel-Relation de-
gradiert worden.

Der Staat befindet sich auch bei Akgura wie dhnlich bei den deut-
schen und franzdsischen Theoretikern der Staatsraison inmitten eines
Existenzkampfes der Gesellschaften. Erst in dem Vorstellungsraum
von einem Existenzkampf fiihrenden, vom Korper des Sultans abgeld-
sten Staat einerseits® und einer mit Techniken und Praktiken nach und
nach zu entwickelnden Gesellschaft andererseits, taucht die Frage
nach kollektiven Identititen auf, mit denen die Unterstiitzung der Be-
volkerung gewéhrleistet werden soll. Und schlieflich in einem sol-
chen Raum wird erst eine vom Korper des Herrschers abgeloste De-
batte dariiber vorstellbar, welches Mittel — Osmanismus, Tirkismus
oder Islamismus — richtig ist, um die Macht des Staates zu fordern.
Akcuras Uberlegungen, die in den Kontext eines sich herausbildenden
neuen Konzepts von Staat und Herrschaft gehdren, miinden unter den
Bedingungen der militdrischen Bedrohung des Reiches von aufBen
rasch ins Nachdenken iiber Mobilisierung und Zusammenhalt.

Hier fallt eine eigentiimliche Ambivalenz an der Haltung von Ak-
cura auf. Wihrend er Nutzen und Nachtteile einer jeden Politikart fiir
die Stirke des Staates mit der Manier eines Buchhalters gegeneinan-
der ausrechnet und einen instrumentellen Umgang mit Identitdten an
den Tag legt, nimmt er beziiglich der Frage, fiir welcher Gesellschaft

20 Das war dennoch, historisch gesehen, bis zur Verkiindung der Republik
im Jahre 1923 noch kein empirisch durchgehendes Faktum. Der Kopf
des Sultans war zwar mehrmals angeschlagen worden, gerollt war er
dennoch noch nicht. Die letzte Phase des Osmanischen Reichs wird
somit durch das Spannungsverhiltnis zwischen den weiteren institutio-
nellen ,,Anschldgen® auf den Sultan und seinen Versuchen, die eigene
Herrschaft gegen die Autonomisierung des Staates zu entscharfen, ge-
kennzeichnet sein. Sein Kopf wird schlielich mit der Republik end-
giiltig fallen.

45

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Interessen wir uns einsetzen sollen, gleichzeitig eine dezisionistische
Haltung ein. Wenn ndmlich zwischen Gesellschaften, genauso wie bei
allen lebendigen Seienden iiberall im Universum, ein stdndiger Kampf
tobt, was heil3t, dal das Interesse jeder Gesellschaft in ihrer Fortexi-
stenz besteht, wenn zudem der Nutzen fiir eine Gesellschaft meistens
zum Nachtteil anderer Gesellschaften erlangt werden kann, dann stellt
sich die Frage, warum Akgura sich fiir den Islam oder das Tiirkentum
einsetzen soll, und ,,warum nicht fiir Slawen und Orthodoxen (1987
[1904]: 26), wie er es sich selber befragt. Seine Antwort auf dieses
Gedankenspiel weist eine interessante zeitliche und inhaltliche Paral-
lelitdt mit der beriithmten These von Max Weber von dem Kampf um
die letzten Werte auf, der deshalb besteht, weil die letzten Werte nicht
wissenschaftlich entschieden werden konnen. Weber formulierte dies
seinerseits folgendermaf3en:

,»Vorausgesetzt ist aber ferner: dal3 das, was bei wissenschaftlicher Arbeit
herauskommt, wichtig im Sinn von ,wissenswert sei. Und da stecken nun
offenbar alle unsere Probleme darin. Denn diese Voraussetzung ist nicht
wieder ihrerseits mit den Mitteln der Wissenschaft beweisbar. Sie 146t sich
nur auf ihren letzten Sinn deuten, den man dann ablehnen oder annehmen
muB, je nach der letzten Stellungnahme zum Leben.“ (Weber 1967
[1917/1919]: 22)

Als wollte nun Akcura 1904 das vorwegnehmen, was Weber 1919 in
einem kurzen Beitrag {iber den modernen Nihilismus aussagte, ant-
wortet er auf die Warum-Frage mit Verweis auf ,,unser Gefiihl, das
unsere Vernunft hat noch nicht durchleuchten kdnnen® (Akgura 1987
[1904]: 26). Die Frage konne nicht logisch entschieden werden. Nur
unser Gefiihl sage uns, woflir wir uns einsetzen sollen. Daher ist es fiir
Akcura klar, daB} er sich fiir die Interessen des Islam und des Tiirken-
tums einsetzen solle, wobei er sich hier nicht mehr entscheiden kann,
welches von beiden fiir den Staat besser ist. Blickt man von hier aus
auf die Konzeption der politischen Technologie nach Foucault, so
strahlt ein neues Licht auf eine Liicke zuriick, die sich in seinen Uber-
legungen auftat. Foucault konzentrierte seinen Blick hauptsidchlich auf
den Aspekt der Individualisierung durch die Macht, wihrend der As-
pekt der kollektiven Identitdten kaum Beachtung fand. Die Codierung
des Lebens durch die Biomacht geschieht aber neben den in-
dividualisierenden Techniken ebenso auch mittels kollektiver Identi-
titen (kritisch zu Foucault vgl. Keskin 1997: 40). Ja, man miiflte die
individualisierenden Techniken der Macht in einen wesentlichen Zu-
sammenhang mit dem Auftauchen der kollektiven Identitdten setzen.
Die entkdrperte Macht des Staates, die zugleich die individuellen
Korper produktiv erschlieen, d.h. ihre materiellen Ressourcen mobi-
lisieren will, bedarf anscheinend unabdingbar der inneren Mobilisie-

46

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

rung dieser Individuen, um sie zur Stirke des Staates dienlich zu ma-
chen. Anhand des Textes von Akgura kann man also feststellen, wie
die Vorstellung einer Identitdtspolitik, wenn auch noch in nuce, aus
dem Zusammenhang der Autonomisierung der politischen Macht ent-
springt. Ein Sultan in der klassischen Zeit brauchte keine Identitétspo-
litik, ein Nationalstaat hingegen codiert seine Biirger mit einer ge-
meinsamen Identitdt und ist angewiesen auf ihre identitétspolitische
Mobilisierung. Selbst wenn der Anbruch der Staatsraison historisch
gesehen noch keine relevante Verbindung zur kollektiven Codierung
der Biirger aufgewiesen haben sollte, ist die Moglichkeit des Auftau-
chens kollektiver Identitdten bereits in seine Genese eingeschrieben.
Oben wurde beziiglich Akguras Ambivalenz von seiner buchhalte-
rischen Berechnung von Nutzen und Nachteilen verschiedener Poli-
tikarten gesprochen, die zu seiner auf Identitit bezogenen Entschei-
dung in einem Spannungsverhiltnis steht. Vielleicht riithrt die Ambi-
valenz auch daher, daB Akcura in einem historischen Schnittpunkt
steht, welcher zwei Bruchpunkte in der osmanischen Staatlichkeit
miteinander verbindet. Wéahrend seine instrumentelle Redeweise vom
selbstbezogenen Machtzuwachs als Ziel des Staates den ersten Bruch
markiert, nimlich den Einbruch der Staatsraison, steht er auf der ande-
ren Seite an der Schwelle zum Nationalstaat, in dem jetzt neben den
Mitteln zur Forderung der staatlichen Macht auch die Identitdt des
Staates auf die Tagesordnung riickt. In Bezug auf unseren themati-
schen Zusammenhang heifit das, zunidchst einmal festzustellen, daf3
die Religion nunmehr als eine mogliche Identititsgrofe, und zwar
nicht nur fiir die Herrschaftslegitimation, sondern auch fiir die aktive
Mobilisierung der Bevdlkerung, systematisch reflektiert und mit der
Machtfrage gekoppelt wird. Auch die Islamisten, welche anders als
Akcura, der ja noch starke Ambitionen auf den Tiirkismus hegte, die
Identitdtsdimension des Islam besonders hervorhoben, werden sich
dieser Ambivalenz nicht génzlich entziehen kénnen, taucht doch auch
bei ihnen Religion als (bester) Komplize des Zentralstaates auf. Erst
mit einer neuen islamistischen Welle, die vor allem im Zuge der irani-
schen Revolution von 1979 in der zweiten Hélfte der 80er Jahre in der
Tiirkei einsetzt — getragen u.a. von mit westlichen Ideen, vor allem mit
der westlichen Zivilisationskritik, vertrauten Intellektuellen — wird das
Verhiltnis zwischen Staat und Religion grundsitzlich problematisiert.
Erst spét wird also der Nationalstaat als ein ,,westlicher Importartikel*
einer grundsitzlichen Kritik unterzogen, aus der jetzt ,,urislamische®
Modelle fiir ein politisches Gemeinwesen hervorgehen sollen, die den
Islam als ,,ummatistische Utopie* konstruieren (dazu im Kapitel II).
Selbst diese sind aber bereits von den Strukturbedingungen des Natio-
nalstaates ,.kontaminiert”, da die Religion als Ideologie der politischen
und der Rechtsordnung erst durch die nationalstaatliche Rahmung der

47

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Gesellschaft denkbar wurde. Mehr noch, sie wurde als Machtfaktor
und strategisch erst durch die modernen Institutionen (entstanden be-
reits in der letzten Phase des Osmanischen Reiches, endgiiltig etabliert
in der Republik) in die Gesellschaft hineingestrahlt. Damit wurden
zugleich die Bedingungen der Moglichkeit dafiir vorbereitet, daf3 die
Religion in der Gesellschaft als ein allgemeines Gut neu rezipiert und
als Gegenmacht zur staatlichen Macht ins Felde gefiihrt wurde.*'

Am Beispiel von Akcura kann man also das Heraufkommen einer
bestimmten Konzeptualisierung der Religion durch ihren strategischen
Einsatz beobachten, wonach die Religion, &hnlich wie im europii-
schen Vorbild und aufgrund von dort iibernommenen Ideen und Prak-
tiken, unter dem Gesichtspunkt ihrer Funktionalitit in Frage kommt.
Die islamische Religion ,,kann®, so Akgura, ,,bei der Herausbildung
der grofen tilirkischen Nation ein wichtiger Faktor werden® (1987
[1904]: 34). Damit der Islam den von ihm erwarteten Dienst erfolg-
reich erweisen kann, muf3 er sich allerdings, ,,wie das in letzter Zeit
auch im Christentum ist, dahingehend veréndern, daf3 er die Existenz
der Nationen akzeptiert“ (Ebd.) Akguras niichterner Blick registriert
europdische Entwicklungen im Bereich der Religion exakt, wenn er
auf Individualisierung und Privatisierung der Religion hinweist. Wenn
er die Elemente moderner, europdischer Religiositét aufzéhlt, hat sich
seine Intention dabei unmifverstindlich in das Programm eingezeich-
net, das darauf abzielt, die Religion fiir die Zwecke der ,,Rassen ein-
zuspannen. In seinem hier ausfiihrlich diskutierten Aufsatz kann sich
jedoch Akgura nicht entscheiden, welche Politikart fiir den osmani-
schen Staat von Nutzen ist. Auf jeden Fall birgt jede von ihnen ei-
gentiimliche Probleme: die islamische Politik wiirde die Idee der
Gleichheit der Biirger nicht vertragen, betrachtet doch der Islam die
nichtmuslimischen Untertanen als nicht gleichberechtigt; der Tiirkis-
mus wiirde zur Abspaltung muslimischer, jedoch nichttiirkischer Vol-
ker vom Reich fiihren, es sei denn, es gelingt ihr ihre Assimilation in
die tiirkische Identitit.* In seinem spiteren Werk (1990 [1928]) erin-
nert er selber an seine damalige Unentschlossenheit, und sein Urteil

21 Damit ist der Einbezug eines generalisierten Religionsverstdndnisses
auf die o6ffentliche Ordnung gemeint, die auch als solche erst im Ent-
stehen begriffen war; es handelt sich um die Sorge um eine 6ffentliche
Ordnung, die iiber die Wahrung des sittlichen Lebens im Viertel hin-
ausgeht.

22 Dal dies nicht ganz gelungen ist und ja diese Politik sich ldngst in einer
Sackgasse befindet und hauptséchlich iiber Gewalt aufrechterhalten
wird, hat der jiingste Kurdenaufstand (Mitte 90er Jahre) unter Beweis
gestellt. Um so selbstbewulter priasentiert der Islamismus das islami-
sche Band als tauglich fiir die nationale Einheit. Die Verstrickungen
zwischen Islam und nationaler Einheit scheinen weiterhin zu bestehen.

48

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

fallt diesmal eindeutig fiir den Tiirkismus aus. Allein, seit fiinf Jahren,
Kalender schreiben mittlerweile das Jahr 1928, besteht die tiirkische
Republik als historisches Faktum.

Wirkungsgeschichtlich betrachtet wird die Idee der Staatsraison in
Akguras Denken immer mehr zu einem Anhéngsel seines Nationalis-
mus ausarten. In der sich auf ihn berufenden, rechtsnationalistischen
Tradition, aber auch in der darauf folgenden Staatspraxis wird das
spannungsvolle Verhiltnis zwischen Religion und Staat bzw. natio-
nalen Interessen fortwirken, wenn auch dabei die Pole der Spannung
konjunkturell unterschiedliche Gewichtungen erhalten werden. Kon-
stant bleibt dennoch die historische Tatsache, da} das erst aus dem
Zusammenhang des modernen Staates hervorgegangene funktionale
Interesse an der Religion weiterhin den Kontext unterschiedlicher
Konzeptualisierungsweisen des Islam umreift.”

Die Bezugnahme auf Akgura im Hinblick auf die Anzeichen der
Idee von Staatsraison soll hier nicht weiter ausgefiihrt werden. Es ver-
dient ein anderer Name an dieser Stelle genauso viel Beachtung. Es ist
von Ziya Gokalp (1876-1924) die Rede, der fiir eine soziologische
Untersuchung nicht zuletzt aus dem Grunde interessant sein diirfte,
daB er als erster in einer systematischen Art und Weise iiber die tiirki-
sche Moderne und ihre politischen Implikationen soziologisch reflek-
tiert hat.

23 Ein wichtiger Hinweis sollte hier nicht zuriickbehalten werden. Es wur-
den im bisherigen Verlauf der Darstellung ausschlieBlich Akguras
Ideen diskutiert, die von ihm ausgeldste Diskussion wurde hingegen
mit keinem Wort erwéhnt. Dabei enthélt die Kritik, die bspw. Ali Ke-
mal (1987[1904]) an Akguras Ideen iibte, einen fiir unsere Fragestel-
lung bedeutsamen Punkt. Hier kommt eine andere Regierungstechnolo-
gie zur Sprache, die jedoch weder in der osmanischen noch in der re-
publikanischen Zeit eine besondere Beachtung gefunden hat. Ali Ke-
mals Idee von dem Wohl des Staates und der Gesellschaft ist liberaler
Herkunft. Nicht die Ideologien von osmanischer, islamischer oder tiir-
kischer Einheit sorgen nach Ali Kemal fiir das Wohl, sondern einzig
und allein der Umstand, daB jeder Biirger in seinem Beruf arbeitet und
Schaffungskraft beweist. Die Heilung einer Gesellschaft kann somit
nur aus der ihrer einzelnen Biirger hervorgehen. Dieses Denken, das al-
lein im Foucaultschen Sinne eine liberale Regierungstechnologie im-
pliziert, hat aber bis auf einige Ausnahmen in der tiirkischen politi-
schen Geschichte kaum Resonanz erfahren. Die kaum nennenswerte
Rezeption der Ideen von Prinz Sabahattin (zweite Halfte des 19. Jh.),
der die Losung fiir die Krise im privaten Unternehmertum und in der
politischen Dezentralisierung suchte, fithrt uns wieder die Beliebtheit
der Staatsraison und der darauf basierenden Ansitze in der tiirkischen
Politik vor die Augen.

49

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Auch das Werk von Gokalp wird hier nicht in erster Linie im Hin-
blick auf die Rolle, die Gokalp bei der Konzeption des tiirkischen Na-
tionalismus gespielt hat, gelesen werden. Gokalps Ideen wurden spéter
teilweise zu Unrecht in den Dienst eines ethnischen Nationalismus
eingespannt (ausfiihrlich dazu: Parla 1989; Ulken 1998). Anders aus-
gedriickt, stimmt zumindest der Stellenwert nicht ganz, den die Re-
zeption seiner Rolle als Ideenvater des tiirkischen Nationalismus bei-
gemessen hat, wenn man seine Leistungen beziiglich der Modernisie-
rung und soziologischer Reflexionen iiber sie in Betracht zieht. Im
folgenden werden zwei Aspekte seines Denkens hervorgehoben, die
die im vorliegenden Kapitel behandelte Fragestellung unmittelbar be-
treffen.

Zunichst einmal war Gokalp der erste, der die Frage danach, auf
welchen institutionellen Strukturen und Praktiken der Staat aufgebaut
werden soll, entlang spezifischer Themen diskutiert hat. Sphéren wie
Sprache, Okonomie, Kultur, Recht werden der ordnenden Hand des
Staates zum ersten Mal im Rahmen einer Systematik anheimgestellt
(1975 [1923)).** Der Punkt Tiirkismus in der Sprache in seinem Pro-
gramm gibt ein exzellentes Beispiel fiir die Funktionsweise der neuen
Staatlichkeit. Die systematisierende und vereinheitlichende Funktion
der Macht, sicherlich auf eine bereits von den Intellektuellen voll-
brachte Leistung in Grammatik- und Worterbiichern aufbauend, soll
verschiedene Dialekte durch die wichtigste Institution dafiir, die Schu-
le, in eine einheitliche Sprache umformen, die iiberall in der Tiirkei
gleichermafen gesprochen werden wird. Es handelt sich also um ein
Unternehmen, das im klassischen osmanischen Denken wie auch im
politischen Imagindren der Osmanen nicht denkbar war. Entsprechend
wird auch der Religion ein bestimmter Platz im Programm ein-
gerdumt. Sie wird nunmehr auf ihre Funktion fiir die Moral hin kon-
zeptualisiert, welche zwei Sphéren, einerseits die auf der Wissenschaft
basierende Zivilisation und andererseits die tiirkische Nationalkultur,
zusammenkitten soll. Die aus der europédischen (urspriinglich: deut-
schen) Geistesgeschichte iibernommene Unterscheidung zwischen
Kultur und Zivilisation bezeugt Gokalps Skepsis gegeniiber dem unter
den tiirkischen Modernisten damals (und heute zum Teil auch weiter-
hin) weit verbreiteten Glauben an die Wissenschaft, die fiir den er-
sehnten zivilisatorischen Anschlul sorgen soll. Er antizipiert bereits
sehr friih fiir die entstehende tiirkische Gesellschaft die Wertproble-
matik, die seit ihren Anfingen die Kulturproduktion der westlichen
Moderne begleitet hat. Gokalp versprach sich durch die Unterschei-

24 Auch wenn Gokalp die Tétigkeit der Tiirkisten in erster Linie als ein
Kulturprogramm betrachtete, mit dem das Volk erzogen werden soll,
steht der Adressat seines Programms des Tiirkismus eindeutig fest. Es
ist der Staat.

50

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

dung zwischen Kultur und Zivilisation im Bereich der Kultur Poten-
tiale ausmachen zu konnen, die durch die Religion eine moralische
Imprégnierung bekommen und dem Nihilismus der Zivilisation entge-
genwirken sollen.”

Der zweite wichtige Punkt, der Gokalp seine Besonderheit ver-
leiht, fiihrt iiber die oben dargestellten Reflexionen iiber einzelne Be-
reiche hinaus. Er nimmt sich ndmlich des Sozialen als Gegenstand ei-
ner systematischen Programmatik an und analysiert es mit den In-
strumenten der Soziologie. Die osmanische Gesellschaft konnte fiir
ihn keine funktionstiichtige Integration aufweisen, in der die einzelnen
Teile miteinander in einem harmonischen Zusammenhang stiinden.
Den politischen Revolutionen der Tanzimat und Mesrutiyet (1839 und
1856) soll daher eine soziale Revolution folgen. ,,Das neue Leben*
und ,,die neuen Werte“ — Resultate der sozialen Revolution —, die eine
gesellschaftliche Integration herbeifiihren sollen, miiiten erst noch
geschaffen werden. Dafiir bediirfe es der Soziologie, die das Wissen
iiber das Volk zur Verfiigung stellen soll (vgl. Ulken 1998: 305).

Damit steht Ziya Gokalp im Grunde auf der Tradition der wissen-
schaftlich flankierten Rationalitét, die sich iiber praktische Verfligun-
gen nach und nach im gesellschaftlichen Leben durchzusetzen begon-
nen hatte. Zwar hatten Osmanische Sultane schon immer Gelehrten als
Berater auf ihrer Seite gehabt. Dennoch blieb diese Verbindung zwi-
schen Macht und Wissen im Vergleich zu der auch Gokalp infolge der
kulturiibergreifenden Einfliisse vorschwebenden Funktion, die die
Humanwissenschaften in der westlichen Moderne iibten, eher duler-
lich. Gokalps Interesse fiir das Wissen iiber das Volk (bspw. fiir die
Hervorhebung der gesellschaftlichen Bedeutung der Kindererziehung,
1975 [1923]: 315) zeugen von der Transformation, die sich hier im

25 Erwiahnenswert ist librigens bei seiner Bezugnahme auf die zentralasia-
tischen Wurzeln der tiirkischen Kultur nicht so sehr der historische
Wabhrheitsgehalt seiner Thesen, der an einigen Punkten sehr leicht wi-
derlegbar ist. Viel wichtiger scheint mir die Motivation dieser Suche zu
sein. Gokalp stand ndmlich wie viele seiner Zeitgenossen vor dem
Problem, wie denn moderne Thematiken — Gleichstellung der Ge-
schlechter, Etablierung einer republikanischen Staatsordnung, Demo-
kratiefrage in der tiirkischen Gesellschaft — in einem Interpretations-
rahmen eingefiihrt werden konnten, der nicht lediglich auf dem Tech-
nikglauben und der Vorstellung des nach seinen Interessen jagenden
Individuums basieren sollte, weil das seiner Ansicht nach auch nicht er-
folgen konnte. Vor allem bei der Geschlechterfrage stellte sich ein im
Buchstaben geronnener Gott als das grofte Hindernis in den Weg. So
enthiillte sich ihm die vorislamische, ,,urtiirkische* Gesellschaft in Zen-
tralasien als eine solche, in der Frauen hohes Ansehen genossen, 6f-
fentliche Aufgaben wahrnahmen und leitende Amter bekleideten.

51

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

Denken abzeichnet — deren technische Umsetzung bleibt allerdings
eine andere Frage, iliber die man auch nach mehreren Jahrzehnten mit
gutem Grund streiten kdnnte. Die im Volke gespeicherten unendlichen
Ressourcen fiir die Macht sollen mit den Mitteln der Wissenschaft er-
schlossen werden. Wissenschaft wird zu einem strategischen Hilfs-
mittel zwecks Schaffung einer national integrierten Gesellschaft.

Genauso wie bei Akgura, ebenso auch spéter in der offiziellen I-
deologie der laizistischen Republik, wird die Religion in die Sphére
einer Moral verschoben, die von Fikzi (Jurisprudenz) und Politik ge-
reinigt werden soll (vgl. Parla 1989: 80). Man kann bei Gdkalp einen
Vertreter des islamischen Modernismus erblicken, welcher die innere
Rationalitét der Religion weitgehend unberiihrt beldft (kennzeichnend
fiir den islamischen Modernismus), wihrend sein Hauptinteresse dem
Versuch gilt, die Religion auf die neuen sozialen und politischen Um-
stinde anzupassen. Selbst seiner Vorliebe fiir zasavvuf, den mysti-
schen Islam, lag hauptsidchlich der solidarische Effekt zugrunde
(ebd.), den die Mystik auf die Menschen ausstrahlt. Fiir Gokalp konn-
te sich die Moglichkeit der Nationswerdung nur durch den Austritt aus
der Umma ergeben. Nicht nur die Idee einer sdkularen Republik wur-
de von ihm mit vorbereitet. Mit Ideen beziiglich einzelner Praktiken
mit protestantischem Anklang wie z. B. der Forderung, daB der isla-
mische Ritus vom Arabischen abgeldst und in der Sprache des tiirki-
schen Volkes abgehalten werden soll, hat er auch den immer noch
nicht abgeschlossenen Streitfragen sein Denken aufgeprigt. In den
letzten Jahren tauchte bspw. die urspriinglich von ihm stammende
Forderung nach tiirkischsprachigem Gebetsruf wieder verstérkt in der
offentlichen Debatte auf.

Die Ideen, die hier exemplarisch an Ak¢ura und Gokalp vorgestellt
worden sind, beziehen ihre Relevanz zweifellos nicht zuletzt aus ihrer
Wirkungsgeschichte. Freilich sind beide Autoren die wichtigsten Re-
ferenzpunkte des spiteren radikalen Nationalismus (vor allem durch
die MHP — Nationalistische Aktionspartei, die sogenannten Grauen
Wélfe). Obgleich die auf Moral beschriankte Rolle der Religion in der
politischen Rezeption immer mehr aufgegeben wurde (bedeutsam ge-
nug fiir die nichtintendierten Folgen des strategischen Einsatzes von
Religion), bleibt die Spannung zwischen Religion und nationaler Iden-
titdt letztlich auch bei den spéteren Nationalisten ungeldst. Nur die
Idee der Verwestlichung, die beiden Autoren offensichtlich eigen war,
schwicht sich im spéteren radikalen Nationalismus deutlich ab. In den
80er Jahren wird der Versuch einer neuen Verkniipfung von Religion
und nationaler Identitét, nicht ohne erhebliche Unterstiitzung der Mili-
tarjunta von 1980, in einer intellektuellen Bewegung gebiindelt, die
unter der Bezeichnung ,,Tiirkisch-Islamische Synthese® firmiert. Zur
gleichen Zeit wird die ,,Privatisierung™ der Religion immer mehr zu-

52

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

riickgenommen, wihrend der andere Zug in den Werken beider Auto-
ren, vor allem bei Akgura, ndmlich der Beitrag der Religion zur natio-
nalen Identitét, eine Aufwertung erfdhrt. Die starkste Reaktion auf die
Indienstnahme der Religion durch den Nationalstaat wird aber die is-
lamistische intelligentia zeigen, indem das ganze Nationskonzept und
der darin der Religion zugewiesene Platz in Frage gestellt wird. Das
wird der Gegenstand vom Kapitel 11 sein. Bis dahin liegt allerdings
noch ein langer Weg vor uns, der aus mehreren Etappen besteht. Zu-
néchst wird die Frage nach der modernen Staatlichkeit in der Tiirkei
und dem Platz der Religion weiter behandelt. Unten wird die bereits
erfolgte Darstellung zweier Schliisselfiguren der tiirkischen National-
staatsidee durch einen kurzen Exkurs auf die Verwaltungsgeschichte
gestiitzt, um die Ubergiinge im Verstéindnis der Staatlichkeit auch auf
einer praktischen Ebene nachzuzeichnen.

3.2 Praktiken

Solche Verschiebungen im Denken kdnnen, das ist die den folgenden
Uberlegungen zugrundeliegende Idee, nicht isoliert von den prakti-
schen Regelungen gedacht werden. Man kann bereits die ersten An-
zeichen eines Ubergangs von den negativen Machttechniken zu den
produktiven, oder zumindest das Auftauchen einer neuen Rationalitit,
schon vor den hier dargestellten wissenschaftlichen Reflexionen kon-
statieren. Die Brutstétte der Modernisierungspraktiken in der Tiirkei
liegt konkurrenzlos in der Militdrreform. Man kann sie allerdings auch
in ganz anderen Bereichen, die in der Forschung wenig Aufmerksam-
keit gefunden haben, aufspiiren. Tekeli und Ilkin haben ihre Analyse
des Bruches, der sich bei dem Verstdndnis und der Praxis der ,,Bebau-
ung“ ereignete, zwar nicht unter dem Titel ,,politische Rationalitdt®
gefaBt, dennoch lassen sich ihre Uberlegungen miihelos unter dieser
Thematik subsumieren.

Entsprechend dem negativen Machtkonzept der osmanischen Zeit
vor der Einfiihrung moderner Praktiken wurde unter Bebauung (imar)
zweierlei verstanden: In der einen Dimension wurde sie mit dem Be-
griff senlendirmek (Beleben, Aufblithen, Autheitern, Aufmuntern etc.)
wiedergegeben. Das Ziel der Belebenspraktiken bestand schlicht und
ergreifend darin, zum einen die Agrarproduktion zu steigern, zum an-
deren die Sicherheit fir Handelswege zu gewihrleisten. Es sollten
damit Zunahme an Abgaben erzielt und gemiB dem osmanischen
Pfriindensystem neue menschliche Quellen fiir Rekrutierung erschlos-
sen werden. Die zweite Dimension der Bebauung meint wiederum le-
diglich, die Stiddte im Land des Sultans (Miilk) mit Bauten wie Brii-
cken, Badehdusern, Stralen usw. auszustatten. ,,Es existiert noch kei-

53

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

ne Referenz auf das Wohl der Bevilkerung® (Tekeli/Ilkin 1990: 162;
Hervorhebung L.T.), wie wir sie im Denken von Akgura hingegen,
mitunter als Reflexion der praktischen Entwicklung, sehr wohl antref-
fen konnten.

Der Wendepunkt im Hinblick auf das Verstindnis von Macht 143t
sich symptomatisch auf das Jahr der Erneuerungen von 1839 (Gtilhane
Hatt-i Humayun) datieren. Bedeutsam ist, dal in diesem Dekret so-
wohl Regelungen fiir rechtliche Sicherungen als auch eine Reihe von
Regelungen zur Bevolkerungsthematik zu finden sind.

So erscheinen beispielsweise als Aufgaben des Amtes fiir offentli-
che Arbeiten (Meclis-i Umur-u Nafia) u.a. die Instandhaltung der
Schulen und Bekdmpfung der Fehlgeburten (Tekeli/llkin 1990: 163).
LaBt sich die eine Seite der Medaille durch das Auftauchen einer Be-
volkerung als Gegenstand des Regierungshandelns darstellen, so fin-
det die Kehrseite ihren Ausdruck in der Transformierung des Staates
angesichts einer vollig neuartigen Aufgabenstellung. In diese Zeit fallt
folglich auch, zumindest in richtungsweisenden Ansdtzen, die Umbil-
dung der biirokratischen Organisation, deren Handeln jetzt unter dem
Stichwort der ,,Wahrung des Allgemeinwohls* legitimiert wird.

Die Genealogie des tiirkischen Staates, bevor er sich noch diese
explizite Bezeichnung durch die Republikgriindung verliehen hat, 143t
sich noch unter anderen Bereichen verfolgen. Die Techniken der poli-
tischen Rationalitét setzten vor allem im Bildungs- und, wie bereits
angedeutet, Militdrwesen ein, die einer grundlegenden Umstrukturie-
rung unterzogen wurden und dadurch eine Wesensidnderung erfuhren.
Bis zu der Reformierung des alten Bildungswesens wurden Schulen
mittels Spenden unterhalten. Die Griindung der ersten Grundschulen
geht nach Mardin (1992: 173) auf das Jahr 1847 zuriick. In den Schu-
len wurde die Kommunikationsform der Bildung nach und nach von
der personalen Beziehung zwischen dem Lehrer und seinen Schiilern
auf die Basis von Biichern gelegt. Bei der Bildung durch Biicher, die
das Denken in abstrakten Schemata fordern sollte, handelte es sich, so
Mardin, immer weniger darum, Gottes Willen zu entsprechen, als
vielmehr an einem abstrakten zivilisatorischen Fortschritt zu hingen.*®

26 Gleichwohl bleibt die Frage, inwieweit sich das Ethos eines versach-
lichten Schulunterrichts auch mit seinen praktischen Folgen durchge-
hend durchsetzen konnte, oder ob nicht die eher formell vollzogene
Versachlichung durch die alten Unterrichtsformen und —ideale einge-
holt (wie z. B. Auswendiglernen faktisch als Grundmuster der Wis-
sensvermittlung) wurden, ein sehr spannendes Forschungsthema. Der
Autor der vorliegenden Arbeit kann zumindest biographisch bis in die
60er (Grundschule), 70er (Mittelschule und Gymnasium) und 80er Jah-
re (Universitdt) das Fortwirken alter Muster in der Wissensvermittlung
bezeugen.

54

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Auch die innermilitdrischen Verhiltnisse werden durch die preufi-
schen Disziplinartechniken einer nachhaltigen Transformierung unter-
zogen. Vor allem fallt hier auf, dafl die Représentation der Offiziers-
schicht immer mehr durch Kleidung und Koérperdisziplin unterstrichen
wurde, womit sich diese entschieden von den einfachen Soldaten ab-
setzte (Mardin 1992: 213). Diese Tradition der Modernisierung in der
und durch die Armee wird eine Art sékularisiertes ,,Sendungsbewuf3t-
sein® stiften, mit dem die Militérs bis zum heutigen Tage immer zur
Wahrung des Staates, ob gegen die Linke oder den Islamismus, in das
politische Geschehen aktiv eingreifen.

Selbstverstindlich gibt es zahlreiche Beispiele fiir die Transforma-
tionen. Die bisher erwdhnten diirften wohl geniigen, die praktischen
Folgen der modernen politischen Rationalitit in der tiirkischen Gesell-
schaft aufzuspiiren. Wichtig bleibt hier, in welchem Zusammenhang
die Stellung der Religion zu der Menge der Transformationen steht. In
der Fortsetzung der reformerischen Regelungen von 1839 finden wir
im Jahre 1856 eine Entwicklung hin zur legitimatorischen Abkoppe-
lung der Regierungsmacht von der religiosen Zugehorigkeit. Das be-
deutet keineswegs, dal dadurch die Bedeutung der islamischen Reli-
gion zurilickgefahren wurde. Statt dessen entwickelt sich ein anderer
Umgang mit der Religion, ihr Stellenwert verdndert sich, und zwar in
der Richtung, wie es spiter in den Uberlegungen von Akcura und Go-
kalp ihre theoretische Reflexion erfuhr, ndmlich als ein strategischer
Faktor zur Herstellung einer organisch integrierten Gesellschaft bzw.
zu der dem gleichen Ziel untergeordneten Schaffung einer nationalen
Volkskultur, fiir deren moralischen ,,Kitt* die Religion zusténdig sein
soll. Bevor wir nun diese Uberlegungen am Beispiel der Diyanet em-
pirisch erweitern, soll auf die Frage von Kontinuitit und Bruch an der
tiirkischen Staatlichkeit eingegangen werden, wobei die Art von Ein-
heitsverstindnis im Zentrum der Uberlegungen steht.

3.3 Kontinuitit und Bruch an der tiirkischen Staatlichkeit

Die Geschichtsschreibung und die darauf beruhende ideologische
Selbstbeschreibung des Mainstream-Laizismus markieren die ersten
Reformansitze aus dem 18. und 19. Jahrhundert, aber vor allem die
Griindung der Republik als den Anfangspunkt der darauf folgenden
Geschichte der Tiirkei. Demnach dient die Idee vom Bruch mit der
Osmanischen Geschichte als das Grundkonstituens der neuen Tiirkei.
Diese Idee hat iiber lange Zeit die offizielle Geschichtsschreibung be-
herrscht. Nicht zuletzt bewegen sich die islamistischen Kritiker des
tiirkischen Laizismus ebenfalls entlang der Vorstellung vom Bruch,
spezifischer gesagt: von einem illegitimen Bruch. Nun hiufen sich in

55

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

den letzten Jahren immer mehr Anzeichen fiir eine paradigmatische
Verschiebung. Vor allem im wissenschaftlichen Diskurs iiber natio-
nale Identitdt, demokratische Frage, tiirkische Modernisierung und
Laizismus — allesamt Themen, die miteinander eng verwoben sind —
wird die Idee eines totalen Bruches zugunsten einer zumindest damit
einhergehenden Kontinuitit gemildert, wenn nicht gar teilweise von
ihr Abschied genommen wird (vgl. auch Tapper 1993: 10). Die These
von der Kontinuitdt zwischen dem Osmanischen Reich und der tiirki-
schen Republik konzentriert sich vorrangig auf die Punkte Staatsver-
stdndnis, Einheit von Religion und Staat bzw. die staatliche Kontrolle
der Religion und das Verhdltnis zwischen Zentrum und Peripherie.
Neben in der politischen Theorie beheimateten Arbeiten (z.B. Koker
1996) fallen Analysen auf, die aus einer soziologischen Perspektive
heraus die Kontinuitdten auf einer tieferen und breiteren Ebene aufzu-
spiiren und diese im politischen Verhalten und in der Funktionsweise
moderner Institutionen von dort aus aufzuschliisseln suchen (z.B. O-
giin 1995).

Die Idee, die der Trennung bzw. der Asymmetrie zwischen religio-
sen und politischen Instanzen (und wie gesehen auch im rechtlichen
Bereich) zugrunde lag, wird in einigen wissenschaftlichen Studien
einmiitig als der ,,Fortbestand des Staates™ (zu tiirkisch: Devletin be-
kasz, vgl. Mardin 1991: 94) definiert.”” Aktuelle Untersuchungen ver-
suchen Kontinuitdt und Bruch zusammenzudenken, wenn auch mit
einigen Problemen. So funktioniert bspw. die ,,ldee von der Einheit
des Staates* im Hinblick auf die Legitimationsfrage, wie das bei Ko-
ker konzipiert wird. In seinem Konzept wird das Schwergewicht nicht
darauf gelegt, mit welchem Inhalt die Einheitsidee ausgefiillt wird,
sondern es geniigt ihm, auf die Tatsache hinzuweisen, dal3 sie (die
Einheitsidee) auch nach der inhaltlichen Verédnderung der Legitima-
tion beibehalten wird. Daher wird nach Koker die ,,klassische Idee der

27 Die Bedeutung des osmanischen Staats hat wohl ehemals europiische
Geister beeindruckt. Der Italiener Boccalini (1556-1613) sah in der
damaligen Tiirkei die Verwirklichung der Staatsraison (Meinecke
1963: 101). Selbst wenn man von seinen auf Tiirken projizierten
Wunschgedanken absieht, bleibt noch ein wahrer Kern seiner Beob-
achtungen, die sich von der niichternen militdrischen Maschinerie und
dem politischen Apparat begeistert zeigen. In der gleichen Tradition
stand Campanella (1568) —, der ,,sich dabei wie Boccalini [...] von dem
Anblicke des diabolischen Rationalismus (fesseln) lieB3, der in dem tiir-
kischen Staats- und Heerwesen waltete* (a.a.0.: 123). Im Gegensatz zu
diesem begeisterten, natiirlich auch mit Abscheu vermischten Interesse
erzeugen die Tiirken bei Rousset (1686-1762) nur noch das Gefiihl ei-
ner niedergehenden Macht, deren Armeen keine Disziplin und Regel
kennen.

56

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Einheit von Religion und Staat durch die Einheit von Nation und Staat
im Kemalismus ersetzt (1996: 157). Koker hat nun Recht, wenn er
entgegen dem Mainstream-Kemalismus, der mit der Betonung des
Wechsels der Souverdnitétsinhaber (statt Sultan jetzt die Nation) den
Bruch lediglich auf der Gegenstandsebene festmachen will, die Konti-
nuitdt an Mustern der Wahrnehmung verortet. Auf der These der fort-
bestehenden Muster insistierend, ist es ihm dann moglich, auf die
strukturelle Analogie zwischen der osmanischen Verweisung auf is-
lamisch gedeutete Transzendenz und dem kemalistischen, positivisti-
schen Scientismus hinzuweisen, der ebenfalls eine Art transzendenten
Verweis enthalte (ebd.). Dennoch gesteht Koker auch, daf3 die Fort-
existenz von Mustern mit neuen Inhalten keineswegs dahingehend
darf verstanden werden, als sei der Kemalismus ,,eine blo3e Wieder-
holung des Alten unter neuen (modernen) Bedingungen® (a.a.O.: 158).
Dabei betont er den aufklérerischen Fortschrittsgedanken, an dem sich
der Kemalismus orientiert.”® Meiner Ansicht nach verdient ein anderer
Punkt, dem, obwohl der in seiner Argumentation durchaus vorkommt,
eher der Status eines Zusatzes zugemessen wird, eine systematische
Beachtung. Koker schreibt:

,Die Betonung der Idee von der ,Einheit des Staates wurde zwar beibe-
halten, doch wurde dabei dem Staat eine zusdtzliche Aufgabe auferlegt.
Diese Aufgabe entspricht dem Ziel des ,modernen Staates‘, die privaten
und soziokulturellen Réume zu durchdringen und auf diese Weise die Ge-
sellschaft zu ordnen.* (Ebd.)

Hier stellt sich allerdings die Frage, ob es sich dabei lediglich um das
Hinzukommen einer neuen Aufgabe fiir den Staat im Rahmen einer
dann niamlich als gleichbleibend anzunehmenden Staatlichkeit han-
delt. Der Schliissel zu einer Antwort liegt in der Konzeption der Ein-
heitsidee selbst. Wir miissen ndmlich unterscheiden zwischen dem
Einheitsverstdndnis, d.h. auch den Praktiken und Mitteln der Einheit
in der klassischen osmanischen Zeit vor der allméhlichen Einfithrung
neuer politischer Regelungen einerseits und denen des modernisierten
Apparates andererseits. Hier kann man einen Hinweis von Foucault
auf die Differenz zwischen dem feudalen und dem modernen Staat zu
Hilfe nehmen. Demnach zeichnet sich die feudale Macht, die grund-

28 Die Differenz zwischen einer aulerweltlichen Transzendenz und dem
quasi als eine Art Transzendenzfunktion enthaltenden Fortschritt ist,
was ihre Funktionsweise anbelangt, von immenser Bedeutung, darf da-
her nicht einfach in einer Analogie verwischt werden, sosehr die zweite
ihre Wurzeln in der christlichen Heilsgeschichte haben mag. Zur Kon-
tinuitdt und den Differenzen/Briichen zwischen christlicher Heilsge-
schichte und der Zeit des Fortschritts siche Marramao 1989.

57

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

sitzlich eine negative, also abschdpfende, war, durch die Ambivalenz
aus, daf} sie absolut und doch schwach zugleich war und merkwiirdi-
gerweise aber ihr Funktionieren genau dieser Ambivalenz verdankte.
In Entsprechung zu den schwach entwickelten Kommunikations- und
Transportmdglichkeiten, die vormoderne Gesellschaften kennzeich-
nen, war es nicht moglich, eine flaichendeckende Kontrolle zu prakti-
zieren, die vereinheitlichend gewirkt hétte. In diesem Fall bedeutet die
Einheitsidee hauptsdchlich, iiber die Ressourcen der beherrschten
Lénder zu verfiigen. Auch waren alle Lebensbereiche umfassend und
produktiv bearbeitende Regelungen und Institutionen noch nicht
denkbar. Hier fehlten generalisierende, abstrakte Regeln, die fiir das
Funktionieren moderner Institutionen typisch sind.

In einigen, neueren Arbeiten {iber den Islam in der osmanischen
Ordnung wird die Beziehung zwischen Sozialstruktur und religidsem
Glauben jenseits von pauschalen Erklarungen auf eine produktive Art
und Weise reflektiert. Uber das soziale Band, das der Islam stiftete,
schreibt Ogiin:

,,Das islamische Band besall bei den Osmanen die Funktion, verstreute Ge-
meinschaften zu versammeln. Dennoch soll man diese Funktion des Islam
nicht {iberschétzen. Die vereinheitlichende Funktion des Islam zeigte sich
eher auf der Ebene lokaler Gemeinschaften und in einem symbolischen
Rahmen. Dieser Umstand hiangt zum grofiten Teil mit dem primitiven Ent-
wicklungsgrad von Transport- und Kommunikationstechnologien zusam-
men. Im stillen Tempo des traditionellen Lebens ist das ,universelle® Band,
das der Islam unter den Gldubigen stiftete, Gegenstand einer beschréinkten
Erfahrung.” (1995: 22)

In diesem Sinne trifft die These von Mardin, da3 das Osmanische
Reich nicht iiber ein ,,zentrales Wertesystem* (1991: 91) verfiigte,
vollkommen zu.” Die ersten Ansitze der Idee von einem allgemeinen

29 Im Zusammenhang mit ,,Weltbild*“ fiihrt Heidegger die ,,Vorstellung
des Wertes* als ein weiteres Element des neuzeitlichen Weltverhdltnis-
ses an: ,,Gleich wesentlich wie das System ist fiir die neuzeitliche
Auslegung des Seienden die Vorstellung des Wertes. Erst wo das Sei-
ende zum Gegenstand des Vorstellens geworden ist, geht das Seiende
in gewisser Weise des Seins verlustig. Dieser Verlust wird unklar und
unsicher genug gespiirt und entsprechend schnell dadurch ersetzt, daf3
man dem Gegenstand und dem so ausgelegten Seienden einen Wert zu-
spricht und iiberhaupt das Seiende nach Werten bemifit und die Werte
selbst zum Ziel alles Tuns und Treibens macht. Da dieses sich als Kul-
tur begreift, werden die Werte zu Kulturwerten und diese dann {iber-
haupt zum Ausdruck der hochsten Ziele des Schaffens im Dienste der
Selbstsicherung des Menschen als Subjectum. Von da ist es nur noch
ein Schritt, um die Werte selbst zu Gegenstdnden an sich zu machen.

58

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Wertesystems zeichnen sich durch die Konfrontation mit der westli-
chen Moderne ab, gleich ob die Verarbeitung der Konfrontation dabei
ablehnend oder iibernehmend motiviert war. In diesem Zusammen-
hang ist dann auch die Entstehung des Islamismus zu verstehen, also
der politischen Stromung, die den Islam als eine Einheit stiftende I-
deologie konstruierte. Die moderne Wertgeneralisierung, die ihren
politischen Ausdruck ebenfalls in modernen Ideologien findet, bezog
auch den Islam in ihren Bannkreis ein, indem der Islam den Wandel
,»von einer sozialen Kategorie zu einer politischen Kategorie, mit an-
deren Worten von einem heterogenen, lockeren prédideologischen
Band (nun) durch den Islamismus zu einem politisch-gesellschaftli-
chen Standard* (Ogiin 1995: 22) machte.

Das Nichtvorhandensein der Idee von einem einheitlichen Werte-
system kann man ebenfalls fiir die Ulema geltend machen. Hétte man
hier nicht am ehesten denken konnen, daf3 die Ulema mit ihren nicht
zuletzt durch die Einbindung in den zentralistisch organisierten
Reichsapparat ermoglichten, vordergriindig exzellenten Ausgangsbe-
dingungen selbstverstéindlich imstande sein miilte, ein Wertesystem
zu etablieren? DaBl dies der gesamten klassischen Orthodoxie nicht
gelungen ist, wirft ihr z. B. Rahman systematisch vor. Der Grund da-
fiir liegt allerdings, weit entfernt von personlichen Unzuldnglichkei-
ten, lediglich darin, dafl die Ulema den Koran nicht als eine Einheit
verstanden und folglich keine Methodologie entwickelt habe, eine hi-
storische Analyse des Korans vorzunehmen, um die dahinter stek-
kenden allgemeinen Werte zu Tage zu fordern.

,»The Bane of later medieval Islam, as we shall presently see, was that what
was regulative, namely, God, was made the exclusive object of experience
and this, instead of men’s seeking values from this experience, the experi-
ence became the end in itself. (Rahman 1982: 14)

Eine ausfiihrliche Interpretation des Werkes von Rahman wird in Ka-
pitel 11.2 im Hinblick darauf vorgenommen, seinen die Gesellschafts-

Der Wert ist die Vergegenstidndlichung der Bediirfnisziele des vorstel-
lenden Sicheinrichtens in der Welt als dem Bild.* (1950: 93f)

Obwohl der Sozialanthropologe Louis Dumont den Wertbegriff nicht in
dieser geschichtlichen Spezifizitét betrachtet, kontrastiert er den mo-
dernen Wertbegriff, der erst durch die Trennung zwischen Sein und
Sollen moglich geworden ist, mit dem nichtmodernen, in soziale Tatsa-
chen eingebetteten Wertbegriff: ,,Um wissenschaftliche Erkenntnis zu
ermoglichen, hat man [...] die Bestimmung des Seins dergestalt verdn-
dert, dal man daraus gerade die Dimension der Werte eliminierte.
(1991: 260) Dies fiihrte folglich dazu, daB man ,,die Werte von den I-
deen und generell von den Tatsachen® trennte (ebd.).

59

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

konstitution systematisch in das Zentrum des islamischen Denkens
einfilhrenden Neomodernismus auf die Funktion eines nichtintendier-
ten Ubergangs zum islamischen Fundamentalismus hin zu befragen.
Dort wird man sich auf die Funktion seiner zentralen Begriffe Einheit
des Korans, islamische Werte, Koranische Weltanschauung, action in
this world u.a. — ihren modernen Kontext aufzeigend — konzentrieren,
um sein programmatisches Ziel, nimlich eine innere Rationalisierung
des Gesetzes, zu diskutieren. An dieser Stelle sei auf ihn als Zeuge
dafiir verwiesen, daf die innere Rationalisierung des islamischen Ge-
setzes durch die Orthodoxie, durch die ganze klassische Geschichte
fehlte. Dasselbe ist nun aber auch, mit einiger Vorsicht, auch fiir die
Institution der tiirkischen Orthodoxie, der Diyanet, zu behaupten.
Hierin besteht auch die relativ bestdndige Allianz zwischen der laizi-
stischen Religionspolitik und der Orthodoxie. In wieweit 148t sich aber
die Orthodoxie auf das Spiel der Staatsraison bzw. auf die strategi-
schen Ziele des modernen tiirkischen Staates ein, wo bricht die Alli-
anz auf, wie wird die Dissens politisch bearbeitet? Diese Fragen wer-
den im folgenden behandelt. Vorher soll jedoch das bisher Gesagte
kurz zusammengefal3t werden.

In Folge der im bisherigen Verlauf der Argumentation vorgenom-
menen theoretischen Bezugnahmen, — sei es das ,,Heideggersche
Weltbild, seien es die Jakobinischen Komponenten der modernen Ge-
sellschaften (Eisenstadt), oder sei es auch Foucaults politische Tech-
nologie der Individuen —, erscheint es plausibel, die Frage nach dem
Islam in der modernen Tiirkei nicht allein aus der islamischen bzw.
aus der Staatstradition orientalischer Lander selbst zu erkldren. Weder
die sogenannte offizielle Ideologie mit ihren unterschiedlichen Vari-
anten, vom stark laizistischen Kemalismus hin zu der sich auf die Re-
ligion explizit berufenden konservativen Variante desselben, noch die
oppositionellen Bewegungen werden vollig von jenseits der modernen
Staatlichkeit her sprechen konnen. Auch die religiése Opposition (al-
len voran ihre ehemalige politische Vertreterin Refah Partei) wird an
den Grundstrukturen dieser Staatlichkeit nicht viel zu riitteln versu-
chen; vielmehr wird sie sich mit einem riesigen Apparat konfrontiert
sehen, den sie nun islamisch einzubinden und fiir sich zu nutzen trach-
ten wird. Befiirworter wie auch Gegner einer mit Republik bzw. Lai-
zismus wie auch immer verséhnten islamischen Religion werden ihre
Vorstellungen von Religion immer im Kontext der Auswirkungen des
Vereinheitlichungsprozesses formulieren. Der Staat schafft dabei zum
einen die Bedingungen fiir die Religion als offentliche Norm, auch

60

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

wenn er dies selber nicht praktiziert. Zum anderen bildet er im Gegen-
zug das Zentrum des religiosen Begehrens.*

4. Tiirkische Laizitit und das Amt fiir Religiose
Angelegenheiten

Im Kapitel 1.3 wurde in Bezug auf das Verhéltnis zwischen Staat und
Religion zwei Wurzeln des Umgangs mit der Religionsfrage heraus-
gearbeitet: Die klassische Obhut des osmanischen Herrschers iiber die
Hierokratie, die sich urspriinglich aus der weltlichen Macht der osma-
nischen Kriegerdynastie speiste, findet durch die Funktion des Sultans
als Kalif eine zusdtzliche Verstdrkung, so daf} sie die Orthodoxie zu-
sdtzlich daran hinderte, ein Gegengewicht aufzubauen. Jedoch ist hier
noch nicht von einer zur Technik ausgearbeiteten Staatsraison zu
sprechen. Es fehlte dafiir der institutionelle Rahmen, d.h. die prakti-
sche Ablosung der Souverénitit vom Korper des Souverdns und die
konstitutive Einbeziehung der Bevolkerung in die Prozesse der Legi-
timationsbeschaffung.

Selbstverstindlich kam es auch dort zu Unstimmigkeiten und
Spannungen zwischen der Hierokratie und dem Herrscher. Nie konn-
ten sie sich aber zu einem grundsétzlichen Konflikt entwickeln. Der
Konflikt konnte nur im Modus von EinfluBnahme und Palastintrigen
ausgetragen werden, und nie in Form 6ffentlich politischer Auseinan-
dersetzungen oder als Rechtsstreit. Zum Gegenstand politischer Aus-
einandersetzungen konnte das Verhéltnis von Religion und Staat erst
parallel zur Institutionalisierung der Staatsraison als politischer Tech-
nologie werden. Die Griindung der Diyanet (Amt fiir Religiose Ange-
legenheiten) kann man auch daher nicht eine Wiederauflage des alten
Seyhiilislams betrachten, obwohl die bestehende Tradition in der neu-
en Form des Verhiltnisses begiinstigend weitergewirkt haben diirfte.

30 Selbst die mystische Tradition beraubt sich dabei teilweise in ihrer
Wiederbelebung unter den Bedingungen des modernen Staates ihrer ur-
eigenen mystischen Bedeutung, der Erfahrung der inneren Dimension.
Die religiose Reaktion der mystischen Ordensgemeinschaften auf einen
die Religion kontrollierenden Staat, der sich wiederum nicht religios
definiert, artikuliert sich denn auch in einem ,eingeengten, starren
Formalismus* (Ogiin 1995 : 190). In der typischen Trilogie islamischer
Mystik, ndmlich Seriat (Scharia, das dullerliche Gesetz), Tarikat (Weg,
auch Ordensgemeinschaft) und Hakikat (Wahrheit) wird denn von nun
an der Aspekt der Scharia besonders stark hervorgehoben. Damit er-
klart sich wohl auch ein Stiick, warum die heutigen mystischen Ge-
meinschaften sehr starke orthodoxe Ziige tragen und sich weitgehend
politisch engagieren.

61

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

4.1 Uber die Geschichte des Amtes

Die Griindung eines Verwaltungsamtes flir die Regelung religioser
Angelegenheiten findet ihren Platz in einer Reihe historisch bedeut-
samer Entscheidungen, die den politischen Neubeginn in Gestalt der
tiirkischen Republik markieren, wobei sie andererseits auf eine Reihe
von Transformationen zuriickgehen. Im Grundgesetz des Revoluti-
onsparlaments von 1921 wurden mit der Bestimmung ,,Alle Souvera-
nitdt geht vom Volke aus“ auch die Weichen fiir die institutionelle
Zukunft des Islam gestellt. Damit war denn auch der Weg vorgezeich-
net, der von der Abschaffung des Sultanats (1922) und des zuvor poli-
tisch entmachteten Kalifats (1924) zu einer neuen Institutionalisierung
der Religionsbiirokratie fiihrte. Mit dem Gesetz zur Abschaffung des
Ministeriums fiir Scharia- und Stiftungsangelegenheiten und der Ab-
schaffung des Ministeriums fiir Militdrangelegenheiten (1924) wurde
der Existenz des fiir die Religion im osmanischen Staat zustindigen
Amtes des Seyhiilislam ein Ende bereitet und die neu ins Leben geru-
fene Direktion fiir Religionsangelegenheiten (Diyanet Isleri Reisligi)
wurde mit dessen Aufgaben betraut, wobei erheblich der vormaligen
Kompetenzen gestutzt. Damit sollten, so mu3 man jedenfalls die In-
tention des Republikgriinders M. K. Atatiirk bei der Gesetzinitiative
deuten, zwei potentiell méchtigen Institutionen im neuen Staat
Schranken gesetzt werden. Die Rechnung ging im Falle der Armee
gar nicht auf, wiahrend die Macht der Diyanet, von konjunkturellen
Schwankungen abhingig, kontrolliert werden konnte. Wahrend nam-
lich das der Diyanet vorausgegangene Amt des Seyhii/is/am auf Mini-
steriumsebene angesiedelt war und eigene Schulen unterhalten durfte,
um nur ein Beispiel zu geben, mufite sich das neue Amt mit dem Sta-
tus eines Unterstaatssekretariats begniigen und durfte (zumindest am
Anfang) lediglich das in der Zentrale beschéftigte Personal befehligen.
In der Begriindung des Gesetzes wird auf den politischen Bezug hin-
gewiesen, den es in der darauf folgenden Geschichte im Umgang mit
Religion auf der staatlichen und 6ffentlichen Ebene stets zu vermeiden
gelte. Die politische Betétigung der Armee und Religion ,,bringt Pro-
bleme mit sich. Diese Tatsache wird von allen zivilisierten Nationen
und Regierungen als Grundsatz anerkannt®. (in: Ulucay 1998: 16f.)
Die Struktur und die dem Amt zugestandenen Befugnisse haben
sich selbstverstindlich unter dem EinfluB politischer Verédnderungen
stets gewandelt. Vor allem hat das Amt von dem 1946 vollzogenen
Ubergang in ein Mehrparteiensystem erheblich profitiert. Auf eine
ausfiihrliche Darstellung der Amtgeschichte kann hier verzichtet wer-
den. Denn der mit der Existenz des Amtes gegebene strukturelle Kon-
flikt, der ja im Grunde die vorliegende Studie interessiert, hat sich in
ihren Grundziigen auch durch die verschiedenen politisch ausgeldsten

62

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Verschiebungen hindurch erhalten. Im Grunde ist die geschichtliche
Dimension bereits in der Einbindung der Religionsangelegenheiten in
einen institutionellen Rahmen, ndmlich durch die Kooptierung der
Hierokratie in den nationalstaatlichen Apparat, enthalten. Gleichwohl
mul} die Geschichte der Akzentverschiebungen auch innerhalb des
gegebenen historischen Zeitrahmens an den entsprechenden Stellen
beriicksichtigt werden. Nicht zuletzt gebietet es uns die Verpflichtung
auf die Foucaultsche Art des Fragens, selbst die institutionellen Struk-
turen als machtumkdmpfte, diskursiv ausgestaltete Gebilden zu be-
trachten. Auf welche Art und Weise erfolgt nun, das ist die folgende
Uberlegungen leitende Frage, die Kooptierung der ehedem als Ulema
bezeichneten, bereits im Osmanischen Reich staatlich eingebundenen
Religionsbiirokratie in den laizistischen Staat; was sind die soziolo-
gisch relevanten Grundziige dieser Kooptation?

4.2 Formen der Kooptation der Religion in den Staatsapparat

Artikel 1 des ,,Gesetzes zu Griindung und Aufgaben des Amtes fiir
Religiose Angelegenheiten” von 1961 bestimmt die Aufgaben der
Einrichtung folgendermafen: ,,.Durchfithrung der den Glauben [iti-
kad], den Ritus [ibadet] und die Ethik/Moral [ahlak]®' betreffenden
Angelegenheiten der islamischen Religion und Aufklarung der Gesell-
schaft in Sachen Religion sowie die Verwaltung der Gebetsanstalten.*
(Diyanet 1997: 3)

Ausgehend von dieser Aufgabenbeschreibung, die in der ge-
schichtlichen Entwicklung des Amtes mit der Einfiihrung der E-
thik/Moral iiber die anfingliche Beschrinkung auf den Glauben und
den Ritus hinausgegangen ist, lassen sich die Formen der staatlichen
Verwaltung der Religion unter drei Punkten analysieren:

e Bestimmung der 6ffentlich zuldssigen Religiositéit (Sachgebiete
der Tétigkeit des Amtes)

31 Das Wort ahlak 13Bt sich aus dem hier relevanten Gebrauchszusam-
menhang der Orthodoxie heraus nicht eindeutig einem von den beiden
Begriffen zuordnen. Es bezeichnet die individuelle Haltung und die zu
vermittelnden moralischen Werte zugleich, ohne daf sie sich vonein-
ander ausdifferenziert haben. Sittlichkeit wird damit ebenfalls mit an-
gesprochen. Dies diirfte iiber eine bloBe Schwierigkeit der Ubersetzung
hinaus reichen. In der praktischen Aufklarungstitigkeit des Amtes arti-
kuliert sich, wie unten zu zeigen ist, diese Diffusion.

63

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

e Gesellschaftspolitischer Auftrag des Amtes (Religiose Aufkla-
rung)
e Technische Dienstleistungen (Verwaltung der Gebetsanstalten).

4.2.1 Bestimmung der offentlich zuldissigen Religiositdt

Der spezifische Zugriff des modernen tiirkischen Staates auf die Reli-
gion erfolgt, das ist hier entscheidend, bereits auf eine formale Art und
Weise, bevor noch materiale Wertinteressen in Anschlag gebracht
werden; also bevor sich die Frage stellt, welche Inhalte denn den wah-
ren Glauben ausdriicken, welche Riten verbindlich oder zeitgemal,
welche ethisch-moralischen Werte vermittelt werden sollen, welche
hingegen als Miflbrauch oder Pervertierung der Religion eingestuft
werden sollten. Demnach bestimmt der Staat die Sachgebiete der Re-
ligiositit, auf die sich das Amt bei seiner Tatigkeit zu beschrinken
hat. Damit werden die Formen der 6ffentlich zuldssigen Religion im
vorhinein festgelegt. Nach dem aktuellen Stand besteht die islamische
Religion aus ibadet (Ritus), itikat (Glauben) und ahlak (Ethik/Moral).
Allerdings darf man diese Unterscheidung nicht einfach aus einer be-
stimmten Sachlogik ableiten. Man muf3 die Praxis der formalen Be-
stimmung zulédssiger Bestandteile der Religion in ihrer Geschichtlich-
keit betrachten, die deren diskursive Umkampftheit unterstreicht.

In dem von der Verfassung von 1924 vorgezeichneten rechtlichen
Rahmen hatte sich das Amt lediglich auf die Glauben und Ritus be-
treffenden Angelegenheiten zu beschrinken, von der Ethik/Moral als
Bestandteil der zuldssigen Religion war noch keine Rede. Diese Be-
schrankung entsprach dem Geist des radikalen Laizismus, so wie er zu
Beginn der tiirkischen Republik bestand. Religion sollte damit eine
innere Angelegenheit jedes Einzelnen sein. Die Idee einer islamischen
Reformation war tatsidchlich fiir die Modernisten der ,heroischen®
Phase der Republik, ndmlich der Einparteiendra (1923-1946), offen-
kundig. Die geistigen Quellen der islamischen Reformation wurden
am Beispiel der Ideen von Yusuf Akcura und Ziya Gokalp ausfiihrlich
diskutiert (Kapitel I.3.1).*” Die Politik, die dffentliche Erscheinung der
Religion auf rituelle Praktiken zu beschrianken, erforderte andererseits
flankierende MaBnahmen, die dafiir zu sorgen hatten, die politische
Artikulation der Religion zu den die Grundfesten des Regimes tangie-

32 Bei der Entscheidung, daf3 der bis dahin arabisch gehaltene Gebetsruf
(ezan) in der aufgekldrten nationalen Republik nunmehr auf tiirkisch
erschallte, kann man beispielsweise den unzweifelhaften EinfluB3 der in
Versform vorgetragenen Ideen von Gokalp erblicken, wonach er die
Heimat des Tiirken dort verortet, wo der ezan auf tiirkisch gerufen
wird.

64

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

renden Fragen zu untersagen. Dazu gehdrt u.a. auch die Degradierung
der Stellung des Amtes in der institutionellen Hierarchie: Es durfte
nicht mehr, wie bspw. der spidtosmanische Seyhiilislam, ein Kabi-
nettsmitglied sein, sondern lediglich eine Einheit im Verwaltungsstab.
Die politischen Motive der rechtlichen Regelung, die die 6ffentlich
zuldssige Religiositdt auf die Bereiche von Glauben und Ritus be-
schriankte, liegen auf der Hand. Der jungen Republik geht es ange-
sichts der noch lebendigen Gefahr einer Umkehrung des Prozesses um
Bestandssicherung der Republik. Denn die innerhalb kiirzester Zeit
beschlossenen radikalen Reformen, nicht zuletzt die Abschaffung des
Kalifats, hatten selbst unter den engsten Vertrauten von Mustafa Ke-
mal (Atatiirk), die ja zum Revolutionskader gehorten, oppositionelle
Regungen heraufbeschworen. Es kam also angesichts der politischen
Umsténde zunidchst einmal darauf an, daf3 der Staat die Religion nicht
aus der Hand geben wollte, d.h. sie weiterhin unter Kontrolle behielt
und sie im Gegenzug im Gewissen der Individuen als Privatangele-
genheit einrichtete bzw. belieB, damit sie im ,,von Wissenschaft und
Vernunft geleiteten Kampf um den Anschlufl an die zeitgendssische
Zivilisation” nicht im Wege stehe. Mehr wollte die Republik von der
Religion offenbar nicht wissen. Die Alltagsreligiositit, die konventio-
nalistisch praktiziert wurde, ist dabei kaum tangiert worden. Man kann
gar behaupten, daB sich eine Art Allianz zwischen der laizistischen
Skepsis gegen die organisierte Religion und iiberhaupt gegen den po-
litischen Gebrauch der Religion einerseits und der konventionellen
Religionspflege im Alltag andererseits einstellte, was fiir die relativ
erfolgreiche Institutionalisierung einer sdkularen politischen Ordnung
jedenfalls nicht ohne Bedeutung gewesen ist. Unterstiitzt wird die
staatliche Aufsicht iiber die Religion zudem mit der in der Alltags-
kultur weit verbreiteten Sorge um die Religion, dal man sie nicht fiir
politische Zwecke benutzen darf.

Die Republik konnte sich allerdings auch deshalb noch vollauf auf
diese minimalistische Religionspolitik verlassen, weil im Lande ein
Einparteienregime herrschte. Die Einleitung des Mehrparteiensystems
(1946), wodurch religiose Bediirfnisse der parteipolitischen Konkur-
renz freigegeben wurden, fiihrte erst zur diskursiven Aufwertung von
Religion als offentlicher Angelegenheit und zur Auflockerung der
strikten Durchfiihrung laizistischer Ziele der Republik.”® Die sich in

33 Dies meint keineswegs, daf sich die Republik einer religiésen Begriin-
dung ihrer Existenz vollig enthalten hitte. Im Gegenteil, hitte die un-
gemein geschichtstrachtige Tat, ndmlich die Abschaffung des jahrhun-
dertealten, mit Islam fast identisch gewordenen Kalifats, vielleicht ohne
die durch und durch religiose Rede des damaligen Justizministers,
Seyyid Bey, der selber durch die Schulen der Ulema durchgegangen
war und als Juraprofessor das Amt des Dekans der theologischen Fa-

65

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

der Gesellschaft formierenden religiosen Forderungen fanden ihren
Niederschlag in der staatlichen Regelung der Religionsangelegenhei-
ten.

Mit dem 1946 eingeleiteten Mehrparteiensystem griff nun, wie be-
reits gesagt, die Bevolkerung, vor allem die damals méchtige Provinz,
in die politischen Prozesse aktiv ein. Das von der republikanischen
Klasse durchgefiihrte social engineering mufite nun aufgrund der po-
litischen Konkurrenz aufgelockert werden. Bereits vor dem Macht-
wechsel, der durch die Wahlen 1950 stattfinden sollte, ndmlich im
Jahre 1947, beschlof3 die republikanische Volkspartei des Einparteien-
systems, religiose Kurse einzurichten, in denen die Geistlichen ausge-
bildet werden sollten. Auf der anderen Seite trat die Tiirkei ab 1950
wiederum in eine umfassende Industrialisierung und Verstiddterung
ein, was die ldndlichen Strukturen fiir kapitalistische Wirtschaft 6ff-
nete und die Bevolkerungsschichten aus ihren subsistenzwirtschaftlich
bedingten sozialen Beziehungen herausriff. In diesem Kontext kam,
entgegen den modernisierungstheoretischen Erwartungen vom Nie-
dergang der Religion, der Proze3 in Gang, dafl Religion fiir Teile der

kultit bekleidete, nicht vollzogen werden kénnen. Diese religiose Wiir-
digung einer laizistischen Republik in einem islamischen Land hat man
allerdings in der wissenschaftlichen Literatur kaum wahrgenommen.
Anscheinend entspricht sie den Authentizititserwartungen nicht. Unten
sei ein Auszug aus der Parlamentsrede des Seyyid Bey (3. Mirz 1924)
wiedergegeben: ,,Delegierung erfolgt manchmal absolut, manchmal be-
schriankt. Denn wenn jemand sich einen Vertreter sucht, nach Belieben
seine Geschifte auf ihn tibertrdgt und ihm freie Hand gibt, das ist die
absolute Delegierung. Nach Belieben kann er aber auch den Handlun-
gen des Reprédsentanten Bedingungen auferlegen, das ist beschrankte
Delegation. [...] Dies gilt nun auch fiir das Kalifat. Wahlt die Nation
den Kalifen als absolut, dann gilt die absolute Regierung. Wenn sie
will, kann die Nation aber auch die Handlungen des Kalifs unter Vor-
behalt stellen. Das gibt die begrenzte Regierung. Die sogenannte kon-
stitutionelle Regierung ist eine solche. Wenn nun die Nation nieman-
dem ihre Vertretung iibertrégt, also keinen Kalifen, keinen Imam wihlt,
dann kann es kein Kalifat geben. Dann gibt es eine Republik. Was steht
dem im Wege? Daf} die Nation beansprucht, ihre Sache selber aus-
zutiben; wenn sie sagt, warum lasse ich mich durch jemand anderes
dazu nétigen, wieso diirfte das nicht gelten? Die Nation kiindigt also
an, ich erledige meine Sache selbst, und nur wenn ich hilflos bin, dann
delegiere ich es einem Kalifen oder Imam. Jetzt aber, Gott sei dank, bin
ich nicht hilflos, bin nunmehr miindig. Ich brauche keinen Vertreter.
Ich werde meine Geschdifte durch die fiir Nationen niitzlichste Regie-
rungsart, ndmlich Republik und qua Beratung erledigen. Wer kann nun
etwas dagegen einwenden? Niemand! Denn das Recht gehort dem
Volk.* (Kara 1987: 207f, Hervorhebung im Original)

66

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

entwurzelten oder nunmehr erschlossenen ldndlichen Bevolkerung bei
der Kniipfung neuer sozialer Beziehungen wichtig wurde. In dieser
Zeit etablierte sich denn auch die konservative, wirtschaftsliberale
,demokratische Partei* als die Stimme der religiosen Forderungen.
Wihrend ihrer erst 1960 mit einem Militdrputsch beendeten Regie-
rungszeit hatte sie die Religionsbiirokratie erheblich ausgebaut. In der
Verfassung von 1961 wurde die Diyanet spiter als Teil des allgemei-
nen Verwaltungsapparates aufgefiihrt (Art. 154). Die Verdnderung des
Aufgabenspektrums trat aber erst mit dem Gesetz von 1965 in Kraft.
Religion wurde nunmehr zu einem gesellschaftspolitisch relevanten
Thema in dem demokratischen Machtkampf. Erst unter diesen Bedin-
gungen entwickelte sich der Bedarf nach der Modifizierung der Auf-
gabenbereiche der Diyanet. Das Gesetz von 1965 fiihrte einen dritten
Bereich in die Aufgaben des Amtes ein, indem nunmehr neben Glau-
ben und Ritus auch die Ethik/Moral (ahlak) unter den Zielen der staat-
lichen Verwaltung der Religion subsumiert wurde. Damit wurde die
anfangliche Kontrollidee ein Stiick in Richtung einer religios ge-
stiitzten Staatsideologie hin erweitert. Die Verwaltung der Religion
begniigte sich demnach nicht mehr damit, die Bedingungen fiir eine
private Religionspflege bereitzustellen und zu verhindern, daf3 der Is-
lam von regimekritischen Ordensgemeinschaften als eine anti-laizisti-
sche Ideologie artikuliert wird. Die politischen Verdnderungen im
Lande, die mit einer Zunahme der Bedeutung der Religion in der Po-
litik einhergehen, haben sich folglich in der Gesetzgebung niederge-
schlagen und damit der Verwaltung der Religion neue Dimensionen
verliehen.

An der Einfilhrung der ethisch-moralischen Zustindigkeiten der
Religionsbehdrde kann man eine Bedeutungsverschiebung in der
Ausiibung der Staatsraison feststellen. Sie will sich fortan die ideolo-
gische Zurichtung der Biirger immer mehr zunutze machen, der Islam
soll dabei das ethisch-moralische Riistzeug liefern. Ich werde spiter
darauf eigens eingehen, mit welchen Problemen die religids begriin-
dete Moralpolitik des laizistischen Staates verbunden ist und daf}
auflerdem dies tiber die von Foucault eindringlich analysierte Anwen-
dung der Staatsraison hinausgeht, indem hier nicht mehr nur die ,,mo-
ralische Qualitdt des Lebens der Biirger™ auf der Tagesordnung steht,
sondern dariiber hinaus die ,rechte” Lehre, d.h. die ,,Rechtleitung®,
den Biirgern staatlich beigebracht wird.

Die zusitzlich dem Amt zugeschlagene Aufgabe steht nun in ei-
nem Zusammenhang, in dem denn auch alsbald die organisatorische
Lage der Diyanet aufgebessert wird (z.B. gesicherter Status des Per-
sonals). Gleichwohl bleiben diese Verdanderungen innerhalb des laizi-
stischen Rahmens der Republik, auch wenn dieser erheblich ,,groBzii-
giger" interpretiert wird als je zuvor. Der funktionale Zugriff des Staa-

67

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

tes auf die Religion bleibt somit trotz der weitreichenden materialen
Erweiterungen paradigmatisch.

Infolge der Verschiebungen an politischen Kréfteverhiltnissen, die
sich vor allem ab Mitte der 80er mit dem Erstarken des Islamismus
ereignet hatten, wurde selbst die Beschrinkung auf drei Bereiche in
Frage gestellt, da darin immer noch der ,,wahre Islam nicht zu seiner
Entfaltung finde. Der sich jetzt offensiver zu Wort meldende Islamis-
mus, welcher in der (inzwischen verbotenen) Refah-Partei ihr parla-
mentarisches Sprachrohr gefunden hat, verlangt nun einen vierten As-
pekt bei der Bestimmung der islamischen Religiositit: Muamelat (,,zi-
vilrechtliche®, vertragliche Beziehungen), die, im Falle ihrer Ein-
beziehung, den ganzen Apparat der Jurisprudenz (fikih) in Gang set-
zen wiirde. Dort wird dann nun auch mit einem weiteren Aspekt der
islamischen Religiositéit, ukubat (Bestrafung) aufgewartet. In den
Haushaltsdebatten brachte das der Sprecher der Refah-Fraktion zum
Ausdruck:

,»Gleich kommen wir zur Sache: Die islamische Religion besteht nicht nur
aus Glauben, Ritus und Ethik/Moral. Es hitte der Umfang breiter gezogen,
der Diyanet die Aufgabe gegeben werden sollen, iiber alle Aspekte des Is-
lam, der die Totalitit des Lebens umfafit, Aufklirung zu betreiben. Hier
besteht ein Mangel. Wenn das so wére (die Totalitdt des Islam beriicksich-
tigt worden wére, L.T.), kdnnte nicht jeder beliebige iiber diese erhabene
Religion schwatzen und koénnten auch diejenigen, die keinen Schimmer
Ahnung von Islam haben, ihre Besserwisserei nicht betreiben.” (Ebd.)
(TBMM-Bulleten 1997: 392; Hervorhebung L.T.)

So eignet den hier gemeinten Sachgebieten der in der Jurisprudenz
vorgesehenen praktischen Regelungen (muamelat und ukubat), anders
als den drei anderen Aufgabenbereichen, zumindest implizit, ein hoch
konflikthafter Status in der tiirkischen staatlichen Praxis. Uberhaupt
bildete z. B. muamelat einen prominenten Streitpunkt fiir den islami-
schen Modernismus des 20. Jh., von dem aus eine den modernen Zei-
ten zutrigliche Interpretation des Islam entfaltet werden sollte. Fiir
Muhammad Abduh (gest. 1905) und Rashid Rida (gest. 1935) hatten
nur die allgemeinen Prinzipien der muamelat ihren Ursprung in der
Offenbarung (vgl. Bernand 1987). Im selben Geist bemiihten sich spa-
ter auch Igbal (gest. 1938), Ali Abd al-Razik (gest. 1965) und Al-
Aschmawi um die Trennung zwischen fiir immer giiltigen Prinzipien
(z.B. ibadet) und historisch bedingten, praktischen Bestimmungen des
Islam (muamelat). Einer der aktuellsten Vertreter dieses islamischen
Modernismus in der Tiirkei, Yasar Nuri Oztiirk (u.a. 1995, Teil II;
1997: 46-98), wandelt auf dem Pfad des selben Geistes, wenn er, {ibri-
gens bei expliziter Berufung auf die Tradition von Abduh und Igbal,
den Islam vor der islamistischen Einspannung in die Politik zu wahren

68

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

sucht und die Riickkehr zum ,,Islam im Koran“ in der Befreiung von
den (traditionsbedingten) Bestimmungen der Jurisprudenz als solcher
propagiert. Dabei hatte die Ubernahme westlicher Gesetze nach den
Tanzimat-Reformen praktisch und der explizite Laizismus der Repu-
blik das Problem der muamelat zndem auch prinzipiell behoben.

Nun stellt sich hier die Frage, wie neutral denn diese von uns so
genannte ,,formale” Bestimmung der 6ffentlich zuldssiger Religiositét
tatsdchlich ist. LaBt denn die staatliche Beschrankung religiéser Sach-
gebiete tatsdchlich so, wie der laizistische Diskurs es konzipierte, den
,urspriinglichen®, durch politischen Miflbrauch nicht verdorbenen Is-
lam hervortreten? Aus diskurstheoretischer Sicht ist hierzu zu konsta-
tieren, daf3 jede Definition, auch und gerade eine solche, die sich mog-
lichst auf die &uBerliche Bestimmung der Sachgebiete beschrinken
will, notwendigerweise ein bestimmtes Verstdndnis der Religion pré-
feriert, wihrend sie andere Konzeptionen der Religion als unwahr (od.
miBbriuchlich) ausschlieBt. Uber die theoretischen wie politischen
Implikationen dieser These mufl man griindlich nachdenken. Man
muf das vor allem in solchen Zeiten tun, wo im Namen der postmo-
dern inspirierten populdren Forderung nach der Anerkennung des An-
deren einem sich als unparteiisch gerierenden Liberalismus vorgewor-
fen wird, er wiirde mit seiner scheinbaren Neutralitét ihre kulturellen
Wurzeln verdecken und den Anderen so raffiniert letztlich doch ihrer
Herrschaft unterwerfen. Tatsdchlich begegnen sich aber die Kulturen
(im Grunde genommen: die im Namen von Kulturen Sprechenden) nie
in irgendeiner reinen Form, sondern immer schon in einer spezifischen
diskursiven Ausgestaltung. Jede diskursive Position ist aber darauf
angelegt, eine bestimmte Bedeutung zu fixieren, was ihre unvermeid-
lich die anderen Definitionen partiell oder total ausschlieBende Praxis
ausmacht. Es gibt also jenseits dieser eingreifenden, mitkonstituieren-
den Definitionen keinen reinen, m.a.W. auBlerdiskursiven, authenti-
schen Islam, den wir so herausschilen konnten, wie er jenseits aller
diskursiven Konstruktionen in Wirklichkeit existierte. Auch die kon-
servative Kritik bzw. die islamistische Ablehnung der staatlichen Fest-
legung der innerhalb des Staatsapparates zuldssigen Religion ist
nichts anderes als eine andere, ebenfalls spezifische Ausformung des
Islamversténdnisses.

Das Problem besteht also nicht darin, da3 auch die sogenannte
neutrale Bestimmung letztlich eine bestimmte Konzeptualisierung mit
transportiert. Die tlirkische Praxis der Laizitdt geriet vielmehr dadurch
in eine grundsdtzliche Schwierigkeit, dafl zwecks der Verwaltung der
Religion einem méichtigen Apparat in der staatlichen Organisation
Platz eingerdaumt wurde. Damit ist nicht notwendigerweise gesagt, daf3
die staatliche Verwaltung der Religion auf alle Félle aufgegeben wer-
den miifite. Denn unterhalb der verwalteten Religion wartet nicht der

69

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Freigeist der religiosen Ordensgemeinschaften oder islamistischen In-
tellektuellen auf, welche neuerdings sogar als wesentliche Bestand-
teile der Civil Society von Toleranzhdndlern auf dem politischen
Markt feilgeboten werden (dazu vgl. die Kapitel I1.5. u. 6 dieses Bu-
ches). Die Ordnungsinteressen eines sdkularen Staates haben nun
einmal, und das nicht nur mit einer muslimischen Bevdlkerung, vie-
lerorts dazu gefiihrt, Strukturen fiir das Verhiltnis des Staates zur Re-
ligion zu schaffen, die der Befriedigung religioser Bediirfnisse seiner
Biirger dienen sollen. Allein das Problem besteht hierbei darin, daf3
der zur Verwaltung der Religion geschaffene Apparat, jedenfalls wenn
er so machtig ist wie die tiirkische Diyanet (vgl. unten im Unterkapitel
1.4.2.3, Verwaltung der Gebetsanstalten), gleichzeitig die Bedingun-
gen bereitstellt, die eine zentral gesteuerte religiose Durchdringung
der Gesellschaft ermoglichen. Tatsdchlich taucht die Rede von der
»lotalitdt des Islam“, von der systematischen Einheit unterschiedli-
cher Sachgebiete der Religiositit durch die Existenz eines Staatsappa-
rates immer Ofter auf, der mit der dazu befahigenden Infrastruktur in
alle Lebensbereiche eingreift und (auch fiir die Religion) standardisie-
rend wirkt. Die Totalitit der politischen Rationalitit 146t also Bedin-
gungen hervortreten, unter denen auch der Islam als Totalitét gedacht
und zur 6ffentlichen Norm der politischen Ordnung gemacht werden
kann (zum Islam als dffentliche bzw. Metanorm vgl. Salvatore 1998).
Solange nun die Verwaltung der Religion in einer religiosen Kul-
tur stattfindet, in der sich das gottliche und das profane Gesetz ausein-
ander entwickelt haben, so dall das erste das zweite freigegeben hat
(oder auch dessen Geltungsbereich anerkennt); solange sich die
Staatsraison konsequent der materialen Bestimmung der Religion ent-
halt**; und nicht zuletzt solange sie von einer politischen Kultur getra-
gen wird, in der die Sakularitit verwurzelt ist, solange wird man dann
nicht von einem spannungsgeladenen Problem sprechen miissen. Al-
lerdings treffen diese Bedingungen kaum oder nur teilweise auf die
tiirkischen Verhéltnisse zu. Die Diyanet geht ihren auf einen Verfas-
sungsauftrag zuriickgehenden, gesetzlich bestimmten Aufgaben sehr
wohl im Sinne der Verbreitung partikularer Inhalte nach. Noch inter-

34 Arkoun formuliert in seinem Vergleich zwischen dem franzdsischen
Vorbild der tiirkischen Laizitdt diesen Unterschied folgendermalen:
,Der partikulare Fall der Laizitét in Frankreich scheint, als Atatiirk die
Religionsausiibung unter staatliche Kontrolle stellen wollte, in der Tiir-
kei nachgeahmt worden zu sein. Das franzdsische Innenministerium ist
gleichzeitig Ministerium fiir Andachtsiibungen. Kultische Handlungen
werden in ihrer 6ffentlichen Ausiibung kontrolliert, jedoch in religioser
Hinsicht nicht verwaltet. (1995b: 21) Arkoun meint hiermit aber auch,
daB die tiirkische Praxis iiber das franzdsische Vorbild hinausgeht, daf3
also die Verwaltung hier auch in religidser Hinsicht stattfindet.

70

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

essanter wird es, wenn man vor die Augen fiihrt, da8 dies auch in der
rechtlichen Konzeption inzwischen so angelegt ist.

4. 2. 2 Gesellschaftspolitischer Auftrag des Amtes

Der gesellschafispolitische Auftrag, der eigentlich nicht von Anfang
an zu den Aufgaben des Amtes gehorte und erst mit dem Gesetz von
1965 eingefiihrt wurde, ist, ganz allgemein ausgedriickt, religiose
Aufklarung. Mit ihm wurde ein weiterer Meilenstein auf dem Weg
dahin gelegt, die Staatsraison von der formalen Bestimmung in die
materiale hin auszuweiten. Auch wenn im Begriff Aufkldrung seine
europdische Herkunft noch mitklingt, wiare man richtig beraten, ihn
mit Vorsicht in dieser Richtung zu interpretieren. Es haften namlich
dem Begriff mitunter ganz andere Selbstverstandlichkeiten als die aus
der europdischen Aufkldrung bekannten. Im Kontext der Diyanet
vermischen sich ndmlich die Ideen aus der populdren Aufklérungstra-
dition, die in dieser Form hauptséchlich von der Sozialdemokratie und
teils auch von der konservativen biirgerlichen Mitte getragen wird,
und dem vormodernen, religiosen Wissenschaftsverstandnis derart,
daB schluBendlich die religiosen Konnotationen im Verstindnis der
Aufklarung stirker nachhallen. Nach dem Aufklarungsverstdndnis der
Ersteren soll das Amt einen wissenschaftlich aufgekldrten Islam
verbreiten, der sich selbstredend am Prinzip der Laizitét zu orientieren
hat. Die wissenschaftlich gelduterte Religion fiihrt demnach automa-
tisch dazu, den wahren Kern des Islam von den ,,miflbrauchlichen*
Zusitzen zu bereinigen. Die tiirkische Modernisierung enthielt eigent-
lich schon von Anbeginn den Impetus der ,.heilsspendenden* Wissen-
schaft. Zugleich wurde aber Islam, trotz einer durchaus vorhandenen
Religionskritik, selten vollig aufgegeben, statt dessen erhoffte man
sich durch diesen wissenschaftlich aufgeklérten Islam die Bestétigung
der Zivilisationsziele.”

Auf der anderen Seite konnte die Orthodoxie, bzw. auch die reli-
gids artikulierte Opposition, bereitwillig das Idiom vom wissenschaft-

35 Eine exklusiv auf Wissenschaftlichkeit begriindete, religiose Aufkla-
rung wiirde natiirlich der Aufklarung im Kantischen Sinne widerspre-
chen. Kant wollte, im Gegensatz zu tiirkischen Laizisten und aber auch
einer traditionsreichen europdischen Interpretation der Aufkldrung,
keineswegs die Religion unter die Herrschaft der Wissenschaft stellen,
sondern gerade durch das Aufzeigen der Grenzen der Wissenschaft fiir
den Glauben Platz schaffen (so z. B. im Vorwort zur Kritik der reinen
Vernunft). Fiir die systematische Ausarbeitung einer solchen Kant-In-
terpretation vgl. Bielefeldt 2001. Die vorliegende Dissertationsarbeit
mochte einer szientistisch verengten Aufklarung keine Folge leisten.

71

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

lich gelduterten Glauben iibernehmen, wobei hier andere Elemente
wirksam waren. Immer wieder wurde vorgetragen, daf der Islam den
fiir das Christentum typischen Konflikt zwischen Vernunft und Glau-
ben nicht kenne. Die These hatte Konsequenzen in zwei Richtungen:

Zum einen wurde mit ihr eine laizistische Praxis als nicht zum Is-
lam passend génzlich abgelehnt, da sie ja aus einer anderen histori-
schen Erfahrung hervorgegangen sei (zuerst von Said Halim Pasa
1913 [1997]; jiingst wird dies von den islamistischen Intellektuellen
emsig vorgebracht). Wichtig ist allerdings, darauf wird unabléssig in-
sistiert, daf3 sich die Vernunft vom Gesetz leiten lasse. ,,Der Verfalls-
prozef3“, der nach dieser Geschichtsbetrachtung im 18. Jh. einsetzte,
durchlief die Tanzimat- (1839) und Islahat-Dekrete (1856) [Reform-
dekrete, L.T.], die erste Konstitution (1876), die zweite Konstitution
(1908) und gelangte mit der Republik vollends zu einem Gottes Ge-
setze leugnenden Hohepunkt. ,,.Der neue Staat wurde®, so Pamak (ein
Vertreter dieser verfallsgeschichtlichen Bewertung der tiirkischen
Modernisierung), ,,iiber das neue Regime, welches den Westen, die
Kultur und Institutionen, das Rechtssystem des Westens angenom-
men, die Vernunft und den menschlichen Willen vergéttlicht, d.h. sich
auf den Laizismus griindet, mit einer antiislamischen Identitét errich-
tet.” (M. Pamak, in Ulugay 1998: 473)

Zum anderen wurde die Kompatibilitdt beider als so ,,selbstver-
standlich® hingestellt, daf} sich eine besondere Konzeptualisierung des
Laizismus als politisches Prinzip eriibrige, da der Islam bereits eine
Vernunftreligion sei. Indem die Orthodoxie den ,,wahren” Islam mit
Hilfe der ,,Wissenschaft verbreitet, kommt sie, so funktioniert die
Argumentation, ihrem Auftrag der religiosen Aufklirung nach. Dazu
sagt der derzeit amtierende Vorsitzende der Diyanet, Mehmet Nuri
Yilmaz folgendes:

,,Im Koran ist nichts zu finden, was der Technologie widerspricht. Der Ko-
ran steht nicht im Widerstreit mit Wissenschaft und Technik. Im Gegenteil,
der Koran fordert wissenschaftliche Suche, das Lernen. Er erzihlt von Gott,
Mensch und Universum. Unter Universum fallen natiirlich auch sdmtliche
technologische Erfindungen. [...] Laizitdt konnte sich bei uns nicht so recht
bemerkbar machen. Denn unsere Religion rdumt Glaubens- und Gewissens-
freiheit breiten Platz ein. In der osmanischen Zeit gab es keine Laizitit, da-
vor auch nicht. Sie gab es auch in der Zeit des Propheten nicht. Gleichwohl
existierte Religions- und Gewissensfreiheit. Das heif3it, Laizitit gab es als
Wort nicht, dagegen Religions- und Gewissensfreiheit. ,Jeder ist frei in sei-
nem Glauben und Gewissen.‘ Jeder kann seine Religion aus freiem Willen
wihlen. Andersgldubige zu unterdriicken, sie mit Gewalt zu behandeln,
wird von der Religion untersagt. Weder diejenigen, die sich fiir Laizitét
aussprechen, noch die Gegner der Laizitdt wissen recht, was sie ist. Der
Islam hat keine Probleme mit der Laizitdt.” (Tageszeitung Hiirriyet vom 12.
September 1994)

72

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Nun, aus diesen fiir die Diyanet typischen Formulierungen weifl man
nicht so recht, was die Position der Diyanet ist. Wenn sich der Ortho-
doxie keine grundsitzlichen Probleme stellen, die soweit gingen, daf3
ihr Verhéltnis zu den Erscheinungen der Moderne im allgemeinen und
zu einem laizistischen System im besonderen die innere Rationalitét
der Heilslehre dadurch tangierte, dann liegt diese Haltung zunichst
einmal in der bekannten Reaktion der islamischen Orthodoxie auf die
Moderne, die darin besteht, die neuen, politisch durchgesetzten Kon-
zepte zu vereinnahmen, anders ausgedriickt: zu erobern, ohne ihren
Kern systematisch zu durchdringen.” In dieser Hinsicht dhnelt die Or-
thodoxie dem islamischen Modernismus, geht allerdings bei der An-
passung der Religion an die modernen Bedingungen nicht so weit und
ist nicht so entschieden wie dieser. Das wird auch durch die selbstver-
standlich nicht konfliktfreie Zwangsallianz zwischen der laizistischen
Elite und der Orthodoxie gefordert, welche zur Durchsetzung der Lai-
zitdt etwas, wenn auch zwiespiltig, beigetragen hat.”” Nun, nicht eine
genuin islamische Begriindung der Laizitét ist hier symptomatisch,
sondern, daB iiberhaupt keine Begriindungsarbeit geleistet wird. Auf
der anderen Seite konnte die Orthodoxie diese Haltung des Durch-
wurschteln, des In-der-Schwebe-Lassens, ndmlich etwas zu sagen, es
doch nicht ganz genau so zu meinen, deshalb auch innerhalb eines lai-
zistischen Staates erfolgreich praktizieren, weil in den unterschiedli-
chen Schattierungen des politischen Willens ebenfalls die Erwartun-
gen auf eine material gehaltene Aufklarung zirkulierten. Dies héingt
erheblich mit der Rolle zusammen, die die Religion im Rahmen der

36 Die Durchdringung der Begriffe konnte man dann, will man im Rah-
men der Weberschen Begrifflichkeit bleiben, im Gegenzug "beherr-
schen" nennen. Dieser hier zaghaft gehaltene Anklang an die Weber-
sche Begrifflichkeit von Weltbeherrschung (protestantische Ethik) und
Welteroberung (islamische Ethik) ist wert, systematisch diskutiert zu
werden, wenn auch dies hier nicht zu leisten ist.

37 Gleichzeitig gibt es jede Menge von Belegen, die auf eine eindeutig
antilaizistische Haltung des Amtes hindeuten. So z. B. steht in einem
von der Diyanet vertriebenen Kalender auf dem Blatt vom 23/24 Okto-
ber 1979: ,,Um als Muslim zu gelten, mufl man Dschihad betreiben.*
Dort wird dann gefragt, mit welchen materiellen und geistigen Waffen
man gegen die laizistischen Reformen wie SchlieBung der Heiligtiimer,
Abschaffung des islamischen Kalenders etc. gekdmpft habe. Auf dem
Blatt vom 13. Juni 1979 wird gar offenkundig das Kalifat als ein heili-
ges Vermichtnis an die tiirkische Nation gepriesen (Tarhanli 1993: 93).
Angesichts noch weiterer Beispiele dieser Art (ebd.) erhélt nicht nur
die Formulierung der ,religiosen Aufkldrung® ganz andere Dimensio-
nen, sondern auch das ganze Dilemma einer staatlichen Religionspoli-
tik im Dienste der laizistischen Republik wird noch einmal deutlich.

73

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

nationalstaatlichen Ordnung spielen soll. Die von der Orthodoxie an-
gestrebte ,religiose Aufkldrung™ meint im Grunde, der Bevdlkerung
die orthodoxe Lesart beizubringen, und nicht eine Aufkldrung in dem
Sinne, die Grundsétze eines miindigen Umgangs mit religiosen Fragen
zu vermitteln. Letzteres ist ,,selbstverstdndlich® und entspricht auch
den Vorstellungen der Politiker mit einigen Ausnahmen vollkommen,
auch wenn hier die Vorstellungen je nach der politischen Couleur in
Nuancen voneinander abweichen mogen.

Es irritiert so denn auch kaum einen, wenn die ,,religiose Aufkla-
rung” flieBend in die Aufgabe iibergeht, die nationale Identitit und
Einheit sowie den sozialen Frieden zu wahren. Sie kommt nicht nur in
zahlreichen politischen Stellungnahmen vor, sondern ist bereits in die
Bestimmungen des formalen Rechts in Gestalt von Erwartungen mate-
rialer Art eingelassen. Bis zum Griindungsgesetz von 1965 waren die
Aufgaben vornehmlich in technischer Hinsicht bestimmt. Der Artikel
Se des Gesetzes von 1965 beauftragt hingegen das Amt zusitzlich
damit, ,,die Religion betreffende Publikation im Inland wie im Aus-
land beobachten, sie zu bewerten und Grundsitze fiir eine wissen-
schaftliche Auseinandersetzung mit negativen Publikationen auszuar-
beiten* (Diyanet 1987). Die Verschiebung von einer technischen hin
zu einer inhaltlichen Sprache, welche die Neutralitét des laizistischen
Staates mehr und mehr durchdringen wird, artikuliert die Verbindung
der religiosen Aufkldrung mit den nationalen Zielen im Artikel 7.2¢
vollig unverhiillt. Eine Unterabteilung im Amt soll demnach Regelun-
gen treffen, die die ,,Loyalitdt der muslimischen Biirger zu den natio-
nalen Zielen pflegen und den MiBlbrauch der Glaubensdifferenzen
verhindern® sollen [gemeint sind selbstverstindlich lediglich die in-
nerislamischen Differenzen und dies auch aus der sunnitischen Per-
spektive, wie noch zu zeigen ist]. Allein schon in rechtlicher Hinsicht
wird hiermit ersichtlich, dafl die Staatsraison zwar weiterhin als die
entscheidende politische Technik gepflegt wird; sie wird aber immer
mehr von einer, wenn auch von vornherein schwer haltbaren, immer
schon etwas inhaltlich durchsetzten Neutralitdt hin zu einer freimiitig
angestrebten, partikularen Bestimmung der Religionspolitik verscho-
ben. Die innere Verkniipfung der verwalteten Religion mit national-
politischen Zielen deutet einen folgenreichen Wechsel von der aus-
schlieBlich auf Religionskontrolle abgestellten Politik zur aktiven In-
anspruchnahme der Religion an. Auf dem Hintergrund der biirger-
kriegsdhnlichen politischen Entwicklungen in den 70er Jahren wird
der Trendwechsel in der von der Militdrjunta von 1980 in Auftrag ge-
gebenen Verfassung gar festgeschrieben - sowohl ein Niederschlag
des vorangegangenen Prozesses in der Gesetzgebung als auch ein Ka-
talysator fiir eine beschleunigte Fortsetzung desselben.

74

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

,Artikel 136) Das in der allgemeinen Verwaltung aufgefiihrte Amt fiir Re-
ligiose Angelegenheiten erfiillt gemdB den Prinzipien der Laizitdt und un-
abhéngig von sdmtlichen politischen Richtungen und Meinungen bleibend,
sowie die Solidaritdt und den Erhalt der nationalen Einheit als Ziel erach-
tend, ihre im Gesetz ndher zu bestimmenden Aufgaben, die Gesellschaft
tiber die Religion aufzukldren und die Gebetsanstalten zu verwalten.*

Die Verfassung unterstreicht zudem nicht nur die Bedeutung des Am-
tes fiir die Wahrung der nationalen Einheit, die ja vor dem Militér-
putsch tatsichlich bedroht war und deren drohender Zusammenbruch
als historische Erfahrung in die hochste Schrift des Staates eingraviert
wurde. Sie schreibt denn auch im Zuge der institutionellen Aufwer-
tung der Religion den Religionsunterricht in den Schulen als Pflicht-
fach vor (Art. 24); eine auf der hochsten Ebene festgesetzte Regelung,
welche den Machtzuwachs der Diyanet betridchtlich vorangetrieben
haben diirfte. Warum sie zur Starkung der Diyanet dient, konstatiert
Davut Dursun, die Regelung bejahend, die Folgen des staatlichen Ein-
satzes der Religion zutreffend:

»Zwar ist bei dieser Auflage die Religionsbiirokratie nicht unmittelbar die
Ansprechpartnerin, sondern das Kultusministerium. Die Regelung hat aber
sehr wohl zur Zunahme der Anzahl der den mit der Religionsbiirokratie
gleiche Ideale teilenden Lehrern beigetragen, weil man theologischer Bil-
dung fiir diese Lehrer bedarf. Dadurch wurde auch die Verbreitung des reli-
gidsen Denkens gefordert. Es sollte der mittelbare EinfluB3 der Verfassungs-
regelung auf die Entwicklung religids orientierter golitischer Bewegungen
und Ideen angemerkt werden.“ (Dursun 1992: 207)°

Die ausgerechnet von der kemalistischen Militdrjunta geforderte Reli-
gionspolitik mit ihrem rechtlichen Ausfluf3, die, ordnungspolitisch
motiviert, im Islam ein moralisches ,,Gegengift zum Kommunismus
sah, ist somit ein Faktor, der zu Verschiebungen in der politischen
Kultur beigetragen hat.”

38 Man kann sich dann auch den moglichen Bedeutungs-, d.h. Machtzu-
wachs der Religionsbiirokratie unter den Bedingungen des modernen
Zentralstaates vorstellen, falls die Diyanet, wie vor einiger Zeit immer
stirker gefordert wurde, einen autonomen Status erhalten sollte, wobei
ihr zusétzlich auch die direkte Verwaltung der Predigerschulen iibertra-
gen wiirde - dieser ProzeB ist jedoch durch den unmittelbaren Eingriff
der Militdrs am 28. Februar 1998 vorerst gestoppt worden.

39 Die Folgen des erstarkenden Islamismus fiir die verwaltete Religion
diirften sich denn auch im politischen Diskurs bemerkbar machen. Seit
den 90er Jahren konnen die islamistischen Stromungen einen enormen
Zuwachs nachweisen. Dabei greifen die innertiirkischen Faktoren und
die Auswirkungen weltpolitischer Entwicklungen derart ineinander,
daf3 es folglich nahezu unmdglich wird, sie weiterhin als separate Fak-

75

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Die Haushaltsdebatten iiber das der Diyanet zugebilligte Finanz-
volumen aus dem Jahre 1997 z. B. sind sehr geeignet dafiir, die gesell-
schaftspolitisch an die Verwaltung der Religion gekniipften Erwartun-
gen aufzuspiiren. Die parteipolitischen Differenzen scheinen auf der
grundsitzlichen Ebene, auf der die Rolle und der Zweck der Religion
bestimmt werden, eine geringe Rolle zu spielen. Nahezu durchweg bei
fast allen Reden steht der Beitrag der islamischen Religion zur ,,natio-
nalen Einheit und Solidaritdt™ an der vordersten Stelle. Der Sprecher
der Demokratischen Partei der Tiirkei (Demokratik Tiirkiye Partisi,
DTP) aus der biirgerlichen Mitte, Mehmet Korkmaz, formuliert die
Grundsatzerkldrung seiner Partei zur Diyanet in der Haushaltsdebatte
vom 19.12.1997 in diesem Geiste verbleibend folgendermalien.

,»Gemil den Prinzipien der Laizitdt und unabhingig von sdmtlichen politi-
schen Richtungen und Meinungen bleibend, sowie die Solidaritit und den
Erhalt der nationalen Einheit als Ziel erachtend, erfiillt die Diyanet ihre
Aufgaben, die Gesellschaft iiber die Religion aufzukldren und die Gebets-
anstalten zu verwalten, weiterhin gebiihrend. [...] Der gldubige Mensch hat
als Mitglied der Gesellschaft auf der einen Seite Erfordernissen seines
Glaubens zu entsprechen, sich auf der anderen Seite gemifl den Regeln der
Gesellschaft, in der er lebt, zu verhalten. Damit die religiosen Angelegen-
heiten gemdl3 dem religiosen Glauben und den religiésen Prinzipien ver-
richtet, die Religion als ein moralischer Bereich fiir die Gesellschaft er-
moglicht, die Religion vor Fanatismus und Aberglauben geschiitzt, und die
religiosen Dienste durch kompetente und befugte Personen geleistet wer-
den, ist die Bedeutung der Verankerung der Diyanet im Staatsapparat und
Zuweisung von Finanzmitteln fiir ihre Leistungen offenkundig.” (TBMM-
Bulleten 1997: 375)

Der Sprecher der konservativ-liberalen Regierungspartei ANAP, Esat
Biitiin, akzentuiert noch klarer, was alles von der Religion erwartet
bzw. warum u.a. auf sie gesetzt werden soll. Man kann es auch an-
dersherum formulieren: Welche Begriindungen fiir die staatliche Reli-
gionspolitik begiinstigt der politische Diskurs? Nach Biitiin z.B. ge-
hort ,,die Diyanet im Hinblick auf die moralische Unterstiitzung und
die freiwilligen Beitrdge, welche die erste Bedingung fiir die Schaf-

toren zu betrachten. Erwihnt werden sollen hier die Verwicklungen,
die sich zwischen den Auswirkungen der postmodernen Diskurse einer-
seits, welche den laizistischen Fortschrittsideal erheblich abgeschwécht
haben, und der Einbezichung der entwurzelten Schichten in die Politik
andererseits anbahnen, welche durch die gravierenden dkonomischen
Umwdlzungen aus ihren sozialen Zusammenhéngen in die Grofstddte
getrieben wurden. In dieser sozialen und intellektuellen Atmosphére
gelang es dem Islamismus mit seinen unterschiedlichen Spielarten, die
Einwanderer der Grofstiddte anzusprechen (vgl. Seufert 1997b) und
sich als eine offentlich relevante Stimme zu etablieren.

76

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

fung des sozialen Friedens und der Herstellung des offentlichen Le-
bens sind, zu den unverzichtbaren Institutionen.” (a.a.O.: 382)

An die Beteuerung der sozialen und politischen Funktion der Reli-
gion schliefit sich eine von beiden sozialdemokratischen Parteien, Par-
tei der demokratischen Linken (Demokratik Sol Parti, DSP), pro-
blemlos an. Hier wird natiirlich die zusitzliche Ausstattung der Geist-
lichen mit Kenntnissen der modernen Wissenschaft hervorgehoben,
damit die Religion nicht als Aberglaube und als etwas Bedngstigendes
verstanden werde und ihre wahre Identitdt erlange (a.a.0.: 423). Der
Parteifiihrer Biilent Ecevit, mehrmaliger Premier der tiirkischen Repu-
blik, bestitigt die Haltung seiner Partei, die tatsdchlich in erster Linie
von Staats wegen motiviert war. In seiner Stellungnahme spiegelt sich
wohl die der staatlichen Religionspolitik inhérente, vielleicht gar nicht
mehr auflosbare Spannung wider:

,Manche Kreise fordern, die Diyanet abzuschaffen. Theoretisch mogen sie
Recht haben. Die praktische Realitdt entspricht dem aber nicht immer. Wie
die letzten Ereignisse [gemeint sind vermutlich die Ausschreitungen wegen
der Uberfille auf Aleviten] gezeigt haben, wire der Platz nur denjenigen
iiberlassen, die Glaubensmiflbrauch betreiben, gébe es nicht die Diyanet,
die sich ihrer Mission bewuf3t ist.” (in: Ulucay 1998: 259)

Das Problem besteht natiirlich in dieser Schérfe nur fiir die streng lai-
zistische Position, die zwar theoretisch am liebsten auf die Beihilfe
der Geistlichen verzichten wiirde, sich aber praktisch zu einer Religi-
onspolitik auch mit stark inhaltlichen Elementen gezwungen sicht, da
sonst die Religion in die Hande der staatlich nicht zu kontrollierenden,
regimefeindlichen Krifte fallen werde. Solche Bedenken reduzieren
sich andererseits in den Augen der Politiker aus der konservativen
Mitte erheblich. Hier wird die Verkiindung der ,,rechten” Lehre mit
den nationalen Zielen bedenkenlos verkniipft. Die Wahrung des so-
zialen Friedens und der 6ffentlichen Ordnung bedarf auch hier ,,mora-
lischer Unterstiitzung und freiwilligen Beitrags™ seitens der Biirger,
wobei der Diyanet, so z.B. der Sprecher der biirgerlichen ANAP, ein
besonderes Verdienst zukomme. Des weiteren spricht er dem Amt
auch das Verdienst zu, die nationale Einheit mit zu garantieren, deren
Grundlagen im Islam ldgen:

»Zur Vermittlung des Islam, der richtigen Religion, miiite die Diyanet, so
bin ich iiberzeugt, noch groere Aufgaben iibernehmen. [...] Jeder Beitrag,
den wir bei dieser Sache leisten, wird zugleich der nationalen Einheit und
Eintracht der Tiirkei zugute kommen; denn die Quelle unserer nationalen
Einheit und Eintracht entspringt einzig und allein aus unserer erhabenen
Religion und Nation. (TBMM-Bulleten 1997: 383).

Das Amt hat die ihm {iberantwortete Ordnungsaufgabe unmifver-

77

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

standlich wahrgenommen. Die historisch bedingte Brisanz einer mog-
lichen Verbindung zwischen Religion und Politik, die sehr schnell die
Frage nach der Legitimation des Staates (gottlich oder weltlich) nach
sich zieht, hatte die tiirkischen Verfassungsgeber bereits frith zu der
Mafnahme veranlafit, fiir die Beamten des Amtes ein Politikverbot zu
verhidngen, und zwar nicht nur wihrend des Dienstes, sondern auch
auflerhalb der dienstlichen Zeit und Zusammenhénge. Bemerkenswert
ist es, daf} sich das Amt, vor allem dann, wenn es um hohe ,,nationale
Interessen” ging, daran nicht halten muBte; noch erstaunlicher ist ei-
gentlich, dafl dieses Engagement kaum offentlichen Protest auslost.
Der Vorsitzende der Diyanet konnte z.B. nach der Verschleppung des
PKK-Fiihrers Ocalan in die Tiirkei ohne rechtliche Konsequenzen o-
der irgendeine Kritik an seine Muftis die Anweisung geben, ,,in den
Gemeinden iiber Ocalans Untaten zu berichten, damit man daraus
Lehren zieht™ (Hiirriyet vom 19.02.1999). Die an diesem Beispiel be-
zeugte Loyalitdt des sunnitischen Islam gegeniiber dem Herrscher
kommt in einem anderen Statement von ihm noch deutlicher zum
Ausdruck. Der Vorsitzende befindet zwar, daB Ocalan vor der Hin-
richtung auf seinen Wunsch ein Geistlicher zur Verfiigung gestellt
werden solle. Gleichzeitig erklért er aber, daB3 ,,das Totengebet von
jemandem, der sich gegen den Staat auflehnt, nicht abgehalten werden
darf (Zaman 02.06.1999). Anzumerken ist auch, daf} diese Position,
namlich die Weigerung des Totengebets fiir einen Staatsfeind, in der
Tradition der Orthodoxie abgedeckt ist. Auffallend ist nun dabei, daf}
nicht die Glaubensiiberzeugung dafiir, ob die Zeremonie abgehalten
werden darf, ausschlaggebend ist, was ja fiir die Praxis eines Amtes
naheliegen miifite, sondern das Fehlgehen gegeniiber dem Staat. Dank
seiner faktischen Sonderstellung beeilt sich der Vorsitzende der Diya-
net anldBlich der Ausschreitungen des kurdischen Neujahrfestes
(Newruz; tiirk.. Nevruz), das vom Parlament prompt zu einem ur-
spriinglich tiirkischen, nationalen Feiertag erklédrt wurde, die tiirkische
Herkunft des Festes zu unterstreichen, ganz in der Manier eines natio-
nalistischen Politikers (vgl. Hiirriyet, 18. Méarz 1999).

Damit legitimiert das Amt seine Existenz gegeniiber den (beson-
ders in den 90er Jahren) laut gewordenen Stimmen, welche die Ab-
schaffung der Institution fordern, durch unmittelbare Verkniipfung der
dogmatischen Tatigkeit mit der Pflege der politischen Einheit. Fiir den
Vorsitzenden besteht kein Zweifel daran, dall die vom Amt behiitete
Einheit des religiosen Dogmas gleichzeitig einen Garant fiir die Ein-
heit der Nation bildet. (Hiirriyet, 12. September 1994).* Die ruhmrei-

40 Das vom Vorsitzenden dafiir zwecks Abschreckung eingebrachte Bei-
spiel handelt von den Moscheegemeinden tiirkischer Migranten in
Deutschland, die in der Tat - im Unterschied zu den Moscheen in der
Tiirkei - nicht zuletzt aufgrund des deutschen Vereinsrechts um ideolo-

78

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

che Geschichte des Islam lasse sich denn auch nur so erkldren. Denn
die religiose Autoritit sei schon immer innerhalb des Staatsapparates
etabliert gewesen. Diese Aussage trifft M. N. Yilmaz auf dem von der
alevitischen Stiftung CEM in Istanbul am 26/27 Mairz 1996 veran-
stalteten internationalen Symposium zur Restrukturierung der religio-
sen Dienste. Das Symposium ist historisch gesehen bereits ein Novum
(vgl. Ulugay 1998: 278).*' Selbst diejenigen (gemeint sind u.a. Alevi-
ten), die dariiber klagen, von den auf den sunnitischen Islam zuge-
schnittenen Diensten der Diyanet nicht zu profitieren, zégen, so Yil-
maz, unbemerkt Nutzen aus der Existenz der Diyanet: Die Dienstlei-
stungen der Diyanet richten sich demnach an alle. Und zwar ganz
gleich, so fahrt Yilmaz fort, ,,ob sie davon profitieren oder nicht, das
ist eine andere Frage. Dennoch profitieren davon doch alle, wenn auch
unbemerkt. Herrscht in einem Land Aufrichtigkeit, ehrlicher Handel,
Liebe und Respekt, Religion spielt dabei eine Rolle. Es sind unsere
Geistlichen, die dafiir sorgen® (in: Ulucay 1998: 214).

In der Person des Vorsitzenden prisentiert sich das Amt zu Recht
seiner Macht bewuf3t. Er weil} natiirlich, daf} er dabei nicht nur auf die
Unterstiitzung durch die Politiker zdhlen muf3. Ein Urteil des Verfas-
sungsgerichts hatte schon friih die ,.historisch und gesellschaftlich be-
dingte Notwendigkeit® religioser Dienste durch den laizistischen Staat
unterstrichen - und das bringen die Amtsvertreter stets in Anschlag.
Das oberste Gericht hatte 1972 die Klage der Partei der Eintracht
(Birlik Partisi), die lautete, daf die Ausiibung religiéser Dienste durch

gische Ziele herum, quasi als ,,Sekten”, organisiert sind. Der Vorsit-
zende der Diyanet erzihlt: ,,Ich habe es mit meinen eigenen Augen ge-
sehen. In einer Stadt in Deutschland haben sie einen Raum mit Ziegel-
steinen getrennt; auf der einen Seite betet eine Gemeinde, auf der ande-
ren Seite eine andere. Obwohl sie alle tiirkischen Staatsbiirger sind, ge-
hen sie nicht in die Moschee, in die Gebetsrdume der anderen. Mo-
scheen sind solchermaflen gespalten. Die Muslime sind gespalten. Wir
wollen nicht, da} die Tiirkei in die gleiche Situation hinein rutscht.
Sonst nimmt die Glaubenseintracht Schaden dadurch, unsere religiose
und nationale Einheit 16st sich auf. Religion wiirde dann fiir bestimmte
Interessen instrumentalisiert. In der Tiirkei wiirde Chaos herrschen.*
(Hiirriyet, 12.09.1994)

41 So weitgehend auch die Technik der Staatsraison von einer
bekenntnisorientierten Religionspolitik korrumpiert worden sein mag,
funktioniert sie doch weiterhin und ein solches Symposium ist ein Be-
leg dafiir, weil die Diyanet, die Vertreterin des sunnitischen Islam,
nicht mehr gemél ihrer Tradition die alevitische Heterodoxie zu ver-
teufeln wagt, sondern die legitime Existenz der Aleviten 6ffentlich ein-
gesteht, wenn sie auch dabei gleichzeitig nicht anders kann als die An-
erkennung ausschlieflich partikularistisch zu formulieren. Das funk-
tioniert nur dadurch, daB3 die alevitische Besonderheit stillschweigend
iibergangen wird. 79

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

den Staat dem Prinzip der Laizitdt widerspreche, mit folgender Be-
griindung abgelehnt:

»Das Amt fiir religiose Angelegenheiten ist keine religiose Organisation. Es
ist nach dem Artikel 154 der Verfassung als eine innerhalb der allgemeinen
Verwaltung aufgefiihrte administrative Organisation und das Personal die-
ser Organisation hat [...] den Beamtenstatus. Da dieser Umstand auf eine
Verfassungsbestimmung zuriickgeht, kann von einem Versto3 gegen den
Artikel 117 der Verfassung keine Rede sein.

Zweifellos ist die Tatsache, dal das Amt fiir religiése Angelegenheiten in
der Verfassung aufgefiihrt wird und sein Personal als Beamte gilt, Ergebnis
verschiedener historischer Griinde, Realitdt und landesspezifischer Um-
stdande sowie Notwendigkeiten.

[...] Demnach 148t sich die Auffithrung des Amtes fiir religiose Angelegen-
heiten in der Verfassung auf folgende Notwendigkeit und Griinde zuriick-
fiihren: staatliche Religionskontrolle ausiiben; in religiosen Angelegenhei-
ten titiges Personal ausbilden; dem religiésen Fanatismus vorbeugen; dafiir
sorgen, daB Religion zu einer geistigen Disziplin wird und somit die tiirki-
sche Nation an den Stand der modernen Zivilisation gelangt; auflerdem Per-
sonal, Gotteshduser und andere religiosen Bediirfnisse in unserem mehr-
heitlich von den Muslimen bewohnten Land befriedigen und fiir ihre Pflege
sorgen. [...]

Aus diesen Griinden bedeutet die staatliche Hilfe in diesen Bereichen und
der Beamtenstatus des Personals des Amtes fiir religiose Angelegenheiten
keineswegs, daB der Staat Religionsangelegenheiten praktiziert, sondern
dall man eine angemessene Losung aus den landesspezifischen Umstdnden
hervorgegangenen Bediirfnisses findet.” (Hervorhebung L.T.)

Das Verfassungsgericht ist ohne Zweifel gewillt, den Aspekt der ,,lan-
desspezifischen Griinde* lediglich auf die fechnische Durchfiithrung
bestimmter Dienstleistungen zu beschrinken. Tatséchlich unterminiert
denn auch eine solche Regelung nicht notwendigerweise sogleich das
sikulare Recht. Gleichwohl mufl man bedenken, daf sich die religidse
Aufklarung, von deren Ausiibung ja das Gericht ausgeht, auf alle Fille
den gesetzlich vorgezeichneten, und vom Gericht dementsprechend
angenommenen Rahmen sprengt, ja eigentlich vollig anderes bedeutet.
Und man muB} es sich klar machen, dal3 dies keine zufillige, oder ak-
zidentielle Erscheinung, sondern wesentlicher Bestandteil der Praxis
der Orthodoxie ist.

Sicher betreibt die Orthodoxie den Islam nicht notwendigerweise
als Ideologie eines alternativen Gesellschaftsmodells. Sie wird jedoch
andererseits aufgrund der auf sie gesetzten Erwartungen geradezu
durch politische Ideen und materielle Ausstattung dazu ermuntert, den
gesellschaftlichen Halt auf religiosen Grundlagen zu festigen und da-
bei auch fiir die Legitimationsaufgaben aufzukommen. Von dort aus
ist folglich der Weg hin zu einer expliziten religidsen Ordnungsideo-

80

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

logie nicht mehr weit. Die Relevanz der Sache wird besonders deut-
lich, wenn man sich das Ausmal} der gigantischen Organisation vor
die Augen fiihrt. Somit mochte ich auf den dritten Aspekt der staatli-
chen Kooptation der Religion iiberleiten: Verwaltung der Gebetsan-
stalten. Unter diesem Aspekt wird man ebenfalls sowohl die struktu-
rell angelegten als auch politisch bedingten Verflechtungen hervorhe-
ben miissen. Das heiBt auch, dal wir noch einmal, jedoch unter einem
anderen Aspekt, an die Probleme herangehen, die sich aus der dop-
pelten Lage des Amtes ergeben: ein religidses Amt mit materialen
Aufgaben, dessen Tétigkeit verfassungsrechtlich iiber die technische
Dienstleistung nicht hinausgehen darf und zugleich politisch zur Stér-
kung des Staates dienen soll, indem es die Gesellschaft ethisch-mora-
lisch impragnieren soll.

4.2.3 Verwaltung der Gebetsanstalten

Die Diyanet hat sich im Laufe ihrer Geschichte zu einer weit ver-
zweigten Organisation entwickelt, die vom staatlichen Haushalt einen
ansehnlichen Beitrag zur Erledigung ihrer Aufgaben bezieht. Die ta-
bellarische Darstellung (Tabelle 1, S. 82) bestitigt das. Die den Anteil
einiger Ministerien {ibertreffende Summe, die der Religionsbiirokratie
aus dem Haushalt zugewiesen wird, kann man als einen aufschluBrei-
chen Indikator fiir die Bedeutung verstehen, die dem Amt innerhalb
des politischen Systems beigemessen wird.

Die Zahl des zugewiesenen Personals, die im Jahre 1994 schon auf
ca. 88.544 anwuchs (Ulucay 1998: 385), unterstreicht die Relevanz,
aber auch, wie spéter zu zeigen ist, die Brisanz der Verwaltung der
Religion. In Tabelle 2 (S. 82) wird ein Uberblick iiber den zahlenmi-
Bigen Verlauf der Personalentwicklung der Diyanet gegeben. Die Zahl
des Personals stieg auch nach 1980 kontinuierlich an. Sie belief sich
im Jahre 1987, zusammen mit dem Auslandspersonal, auf 78.832
(Diyanet 1987: 53). Als das Amt ins Leben gerufen wurde, hatte die
Republik die dem Seyhiilislam, dem Vorgénger der Diyanet aus der
spatosmanischen Epoche, zugestandenen Befugnisse weitgehend ge-
stutzt. Eigene Schulen, Gerichte, Ordensgemeinschaften und Stiftun-
gen (eine essentielle Institution in der osmanischen Ordnung) wurden
dem Machtbereich der Diyanet entzogen. Die Verwaltung des Mo-
scheepersonals (sowohl zahlenmiBig die stirkste als auch wegen der
Bevdlkerungsnidhe der Angestellten eine sehr wichtige Gruppe) wurde
zudem dem Direktorium des Stiftungswesen libergeben (Gesetzénde-
rung vom 4. Januar 1932). AuBBerdem beschloB die Regierung am 25.
Dezember 1932 einen ErlaB3, mit dem Kriterien dafiir eingefiihrt wur-
den, was als Moschee gelten durfte. Samtliche Moscheen und Bethau-

81

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

Tabelle 1: Haushaltsgesetz fiir das Finanzjahr 1998

Posten Summe (in Million TL)
Verteidigungsministerium 1.390.263.200
Kultusministerium 1.243.108.000
Gesundheitsministerium 390.961.701
Polizeiprasidium 338.693.250
Gendarmerie 226.239.800
Justizministerium 121.833.944
Ministerprésidium 112.777.621
Amt fiir Religiose Angelegenheiten 96.646.050
Innenministerium 84.463.700
Ministerium fiir Landwirtschaft 84.427.603
Ministerium fiir Bau- und 6ffentliche Arbeiten 60.998.006
Parlament 51.722.296
Kulturministerium 47.301.500
Verkehrsministerium 31.495.000
Industrie- und Handelsministerium 22.741.405
Forstministerium 21.975.000
Ministerium fiir Arbeit und Sozialversicherung 15.708.000
Ministerium fiir Energie 17.584.000
Tourismusministerium 14.046.500
Umweltministerium 8.770.8250
Gesamt 14.789.000.000
Quelle: Ulugay 1998: 273 (Gesetzbulletin am 27.12.1997/23213).
Tabelle 2: Personalentwicklung
Jahr Religidse Dienste Sonstiges Gesamt
1927 1343 5829 7172
1940 948 154 1102
1950 1158 4681 5839
1960 2954 10881 13835
1970 28557 2592 31149
1980 49820 3458 53278

Quelle: Diyanet 1987: 46-52

82

1:52:45.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

ser in der Tiirkei wurden anschlieend gezéhlt, und diejenigen, die die
Kriterien nicht erfiillten, wurden geschlossen. Damit erklért sich denn
auch der in der Tabelle ersichtliche rapide Riickgang der Personalzahl
zwischen 1927 und 1940. Dies war ein bedeutsamer Akt in der tiirki-
schen Geschichte der staatlichen Einbindung der Religion, der spéter
von der konservativen wie auch islamistischen Seite so interpretiert
wurde, daB jetzt auch noch die Moscheen dichtgemacht worden seien.
Allerdings erfuhr das Amtpersonal nach der Einfiihrung des Mehrpar-
teiensystems (1946) eine gewisse Aufwertung, die schon von der ehe-
dem alleine als rechtmifBig geltenden Einheitspartei in ihren letzten
Regierungsjahren (1947), offenkundig aufgrund der politischen Kon-
kurrenz um die Wiahlergunst, vorgenommen wurde. Die alte Regie-
rung wies am 23 Mérz 1950 kurz vor den Wahlen, die sie {ibrigens mit
immensen Stimmeinbussen verlor, mit einem Gesetz das Moscheeper-
sonal wieder der Diyanet zu, und zwar jetzt zusétzlich mit Gehalt ver-
sorgt (vgl. Diyanet 1987: 65). Dadurch erlangte die Diyanet ihre Be-
volkerungsndhe wieder (vgl. Tabelle 2). Seit den 50er Jahren findet
infolge der Einfithrung der Mehrparteiensystems ein nahezu kontinu-
ierlicher Anstieg des Personals statt.

Nach den Angaben der Diyanet zéhlte die Tiirkei im Jahre 1995
insgesamt ca. 70.000 Moscheen (davon 18.000 in Provinzstddten, ca.
5.000 in Kreisstddten und ca. 47.000 in Dorfern), die, mit Ausnahme
von etwa 8.000, allesamt dem Amt fiir Religiose Angelegenheiten un-
terstehen (Ulugay 1998: 377). Die Brisanz, die der Religionspolitik
des laizistischen Staats innewohnt, wird angesichts des das ganze
Land durchziehenden Netzes der Diyanet in Bezug auf die Kontrolle
der Moscheen noch einmal deutlich. Weder der Staat als Institution
mit seiner laizistischen Grundorientierung noch die politischen Krifte,
die eine inhaltliche, bekenntnisorientierte Religionspolitik betreiben,
wollen von der geballten Macht des Apparates absehen. Wiirde der
Staat dieses Instrument aus der Hand geben, mit dem er entweder be-
stimmte Botschaften i{iber die Moscheen an die Bevolkerung heran-
bringen will oder lediglich in kontrolltechnischer Hinsicht den Bereich
der praktischen Religionsausiibung absteckt und somit den regime-
feindlichen Kriften die Entfaltungsbasis entziehen will, dann wiirde
die aus staatlicher Sicht ,,unkontrollierte* Religion hineinstromen. Das
wire auBerdem auch fiir die Orthodoxie nicht akzeptabel. Denn dafiir,
daB sie ihrem Griindungszweck entspricht, eine zumindest offensicht-
lich subversive Politik aus den Moscheen fernzuhalten, wird sie mit
dem Monopol offentlicher Religion belohnt. Sie bringt deshalb auch
immer wieder selbstbewuf3t ihre Funktion in Anschlag, die darin be-
stehe, den innerislamischen Spaltungen vorzubeugen, die gleichzeitig
sowohl der Nation als auch der Religion drohten - ja, es gehe im
Grunde um ein und dieselbe Gefahr. Der Vorsitzende des Amtes ant-

83

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

wortete auf die in der Offentlichkeit verbreitete Kritik, in den Mo-
scheen fanden politische Aktivitéten statt, wie folgt:

,Was den Sachverhalt, Politik in den Moscheen zu betreiben, betrifft: Nie-
mand darf sich anmaflen, die Weltanschauung des Islam abzulehnen. [...]
Wir besitzen einen Glauben, der die Religion nicht zwischen Diesseits und
Jenseits trennt. Der Islam hat Politik und wird sie haben. Wir versuchen
aber, klarzumachen, daf3 es nicht richtig ist, den Islam als Mittel der Tages-
politik zu benutzen. Wir wehren uns dagegen, das Wort ,siyaset* [Politik] in
einen parteipolitischen Rahmen zu setzen. Wir zweifeln nicht im geringsten
daran, daf} jeder verniinftige Mensch, der sich fiir die islamische Briider-
lichkeit ausspricht, unsere Sorge teilt. Unsere Moscheen sind unsere Einheit
und Eintracht symbolisierende Orte, in denen unsere Menschen, welcher
Anschauung und welcher Gruppe auch immer, Schulter an Schulter in der
Reihe beten. In diesen gesegneten Plitzen die Ideen bestimmter politischer
Parteien zu gestatten und andere Menschen auszuschlie3en, ist nicht zu ak-
zeptieren. Wir miissen uns immer wieder der tiefen Bedeutung dessen ver-
gewissern, dall man in Einheit und Eintracht betet. Der Grund fiir unser Po-
litikverbot in Moscheen liegt darin, Muslime einheitlich und zusammen zu
halten, die doch jeder auch noch versucht, zu spalten, auseinanderzubrin-
gen.” (in: Ulugay 1998: 379f)

Moscheen sind wahrscheinlich seit jeher hochst sensible Orte. Nach-
dem der Islamismus ab Mitte der 80er, insbesondere verstirkt in den
90er Jahren die politische Biihne betreten hatte, kamen die Moscheen
erst recht als begehrte Objekte in Frage.*” Es ist dabei selbst der Diya-
net bzw. ihren Angestellten immer wieder vorgeworfen worden, in
den Moscheen regimefeindliche Propaganda zu betreiben. Ein Bei-
spiel unter vielen anderen, so behauptete beispielsweise der Verein des
kemalistischen Denkens am 10.03.1993, daB ,,in den Moscheen Feind-
seligkeit gegen Atatiirk geschiirt werde* (Ulucay 1998: 378). Ange-
sichts des bei allem formellen Bekenntnis zum laizistischen Staat
letztlich doch gespaltenen Verhéltnisses der Diyanet sind solche Ten-
denzen sicherlich zu erwarten. Andererseits ist es genau so gut denk-
bar, daf die Diyanet nicht die volle Kontrolle iiber die weit verzweigte
Organisation ausiiben kann. Denn die Ordensgemeinschaften, die,
mittlerweile mit Wirtschaftsunternehmen und eigenen Massenmedien
ausgestattet, {iber enorme finanzielle und personelle Mitteln verfiigen,
operieren ebenfalls in den Moscheen. Teilweise weigern sie sich sogar
offen, ihre Moschee der Kontrolle durch die Diyanet zu unterstellen.
Aus den Kreisen der Diyanet wird hin und wieder verlautbart, daf3 die
Kontrollaufgabe bei etwa 8400 Moscheen nicht vollstindig erfiillt

42 Nach den Beschliissen des Ministerrats, die, wie gleich unten noch zu
zeigen ist, auf den Druck der Militérs zurlickgehen, wurden spéter jeg-
liche Demonstrationen und Kundgebungen im Umkreis von 100 Me-
tern der Moscheen untersagt (Hiirriyet 24. Mérz 1998).

84

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

werden konne (Ulucay 1998: 96). Ob nun die laizismuskritische Ta-
tigkeit selbst von den Beamten der Diyanet betrieben wird, ob sich
Teile des Personals wider die Anweisungen aus der Zentrale regime-
feindlich betdtigen oder auch ob sich bereits eine Anzahl von Mo-
scheen tiberhaupt der Kontrolle der Diyanet entzieht, dies alles zeugt
von einer zunehmenden Politisierung der Moscheen in der zweiten
Halfte der 90er Jahre. Unter diesen Bedingungen sah sich ein anderes
Machtzentrum im Staate berufen, in den Prozel} einzugreifen. Gemeint
ist die Armee, der ja Atatlirk neben der Religionsbiirokratie schon in
der Griindung der Republik die Mdglichkeit nehmen wollte, sich aktiv
in das politische Geschehen einzubringen.

Mit den Militdrs kommt nun eine weitere Dimension der staatli-
chen Verwaltung der Religion ins Spiel, die darin besteht, daB3 sich
zumindest Teile des Staates nicht ganz auf das demokratische ,,Spiel*
verlassen wollen, da gerade dadurch die politische Bedeutung der Re-
ligion nicht selten enorm wuchs und u.U. eine Gefahr fiir die Republik
selbst sein konnte. Die Militdrs hatten die islamistische Entwicklung
iiber Jahre hinweg mit Besorgnis und Sorgfalt beobachtet. Anders als
zuvor, als sie bereits mehrere Male (1960, 1971 und 1982) mit Pan-
zern das politische Geschift libernahmen, haben sie allerdings diesmal
nicht geputscht (28. Februar 1997). Oder, wie man es in der tiirkischen
Literatur bezeichnete - auch etwas wegen des modischen Geschmacks
des Begriffs -, sie haben den ersten ,,postmodernen Putsch* ins Werk
gesetzt. Innerhalb des Generalstabs wurde ein Arbeitskreis eingerich-
tet, mit Namen Bati Calisma Gurubu (Arbeitskreis West), um wohl
auch die Richtung der Republik gen Westen noch einmal zu un-
terstreichen. Diese Gruppe sollte nun alle als islamistisch zu bezeich-
nenden Aktivititen, Organisationen, Unternechmen, Medien Politiker
dokumentieren, publik machen und die Offentlichkeit gegen sie sensi-
bilisieren. Nachdem die Militdrs mit ihren Befunden einen iiberaus
wirksamen Gffentlichen Diskurs in Gang gesetzt haben, sind sie so-
dann dazu iibergegangen, auch auf die Politik Druck auszuiiben. In-
folge dessen kamen die sogenannten Beschliisse des Nationalen Si-
cherheitskomitees vom 28. Februar 1997 zustande, die spéter unter der
Regierung von Mesut Yilmaz in ein Aktionsprogramm, irticaya karsi
miicadele (der ,,Kampf gegen Fanatismus*) aufgenommen wurden.

Die Beschliisse an sich sind exemplarisch, um die iiberaus um-
kidmpfte Praxis der staatlichen Kontrolle der Religion in der Tiirkei
mit all ihren Implikationen zu studieren. Ich begrenze mich hier nur
auf den die Diyanet betreffenden Aspekt des Sachverhalts. Anhand
der Stellung, die das Amt innerhalb dieser politisch sehr folgenreichen
Beschliisse einnimmt, 146t sich noch einmal das Dilemma der staatli-
chen Religionspolitik veranschaulichen. Das Dilemma besteht, das sei
in Erinnerung gerufen, darin, dafl der Staat entsprechend der Staatsrai-

85

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

son ein weitgespanntes Netz der Religionsbiirokratie aufbaut, das ge-
nau den Prdmissen derselben zuwider arbeitet, oder zumindest die
Tendenzen in dieser Richtung verstirkt. Dasselbe Dilemma tritt in den
besagten Beschliissen offensichtlich zutage, wenn auf der einen Seite
Mafnahmen empfohlen werden, die auch die Diyanet in kritischer
Absicht betreffen, auf der anderen Seite aber die Diyanet in den
»Kampf gegen den Fanatismus“ einbezogen wird. Beide Punkte be-
diirfen einer Erlduterung.

1) Der wichtigste Punkt der Beschliisse, welcher sodann auch im Zen-
trum des Regierungsprogramms stand, ist die Umstrukturierung der
Imam Hatip Okullari, der Predigerschulen, die man als die wichtigste
Sdule der Religionsbiirokratie betrachten kann. 1993 waren in 417
Schulen der Sekundarstufe und 391 Schulen der Primérstufe 448.992
Schiiler eingeschrieben (Ulucay 1998: 217). Nach den Zahlen von
1995 hatten 68 % des Diyanetpersonals den AbschluB3 einer Predi-
gerschule. Man kann auch von denen mit Hochschulabschluf3 (15 %)
mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit annehmen, dal sie (zumindest die
meisten von ihnen) ebenfalls die Predigerschule absolviert haben.
Demnach sind nur die restlichen (8 % mit Grundschulabschluf3 u. 9 %
aus reguldren Mittelschulen und Gymnasien) nicht in den Genuf3 der
Ausbildung in Predigerschulen gekommen (Ulucay 1998: 49). Mit den
Beschliissen der Regierung wurde nun die Schulpflicht auf 8 Jahre an-
gehoben, was praktisch bedeutet, daB3 die Primérstufen der Prediger-
schulen kiinftig wegfallen, weil die Schiiler nicht mehr nach den er-
sten vorgeschriebenen 5 Jahren der Grundschule auf die Prediger-
schulen wechseln konnen. Erst auf der Sekundarstufe kann man also
eine Ausbildung als Prediger anfangen. In dieser Regelung, gegen
welche die Islamisten und Teile der Konservativen prompt landesweit
mobil gemacht haben (vgl. Hiirriyet vom 2. April 1997), driickt sich
offenkundig ein Milltrauen eines (sicherlich méchtigeren Teils) des
Staatsapparates, namlich der Militérs, gegeniiber einem anderen Teil,
nidmlich der Religionsbiirokratie, aus. Die staatlichen Predigerschulen,
aus denen dann das spitere Personal der Diyanet hervorgeht, sind so-
mit in den Verdacht geraten, gegen eben diese laizistische Republik zu
agieren. Die Diyanet merkt selbstverstéindlich, da3 ihre Machtbasis
durch die Beschliisse ins Wanken gerét, da sie ja zudem auch als In-
stitution von der Stimmung profitierte, die die wachsende Zahl der
Absolventen von Predigerschulen im Lande mit verbreitete. Uber die
Publikationen der Diyanet Isleri Vakti (Diyanet-Stiftung), die zur Fi-

86

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

nanzierung der Titigkeiten der Diyanet wesentlich beitrégt,” wird kri-
tisch registriert, daf} das neue Schulgesetz die Predigerschulen schwi-
che und die Attraktivitit der Religionsausbildung beeintriachtige (Hiir-
riyet vom 25. Mirz 1998). Der Stiftung, und mittelbar auch dem Amt,
wurde in den Berichten des Arbeitskreises West vorgeworfen, in isla-
mistischen Finanzgruppen mit Kapitalanteilen beteiligt zu sein (ebd.).
Selbst der hochste Reprisentant der Republik sah sich aufgrund der
Brisanz der Sache veranlaft, titig zu werden. Der Staatsprésident Sii-
leyman Demirel beauftragte die Diyanet (sic.!) aufgrund der publik
gewordenen Vorwiirfe, die Stiftung zu beaufsichtigen (ebd.). Damit
gehen wir auf den zweiten Punkt iiber.

2) Fiihren also die von den Militdrs durchgedriickten Maflnahmen ei-
nerseits dazu, die Macht der Religionsbiirokratie zu schwichen, wer-
den andererseits im Rahmen derselben weitere Regelungen getroffen,
bei denen man fiir den Erfolg des Aktionsprogramms voll auf die Diy-
anet setzt. Nur im nachgewiesenen Bedarfsfall darf eine Moschee ge-
baut werden, und die unter dieser Auflage zu errichtenden Moscheen
miissen vom zustdndigen Mufti (Diyanets Vertreter in Provinz- und
Kreisstddten) begutachtet bzw. zugelassen werden. Mit der darauf fol-
genden, am 31.7.1998 verabschiedeten Gesetzesdnderung (Geset-
zesbulletin vom 2.8.1998) wird die absolute Kontrollmacht der Diya-
net iiber die Verwaltung der Moscheen offiziell besiegelt. Ahnlich
werden der Diyanet spiter die privaten Schulen der Gemeinde von
Fethullah Giilen iiberschrieben.*

Auch hier taucht das besagte Dilemma der staatlichen Religions-
politik (Verwaltung der Religion einerseits und religidse ,,Rechtlei-
tung* andererseits) wieder einmal auf. Im folgenden soll die Darstel-
lung mit zusétzlichem empirischem Material analysiert werden.

43 Obwohl die Stiftung in rechtlicher Hinsicht mit Diyanet nichts zu tun
hat, ist sie auf der personellen Ebene faktisch mit der Organisation der
Diyanet verwachsen (vgl. Dursun 1992: 209).

44 Die Giilen-Gemeinde ist eine Abspaltung des Naksi-Ordens. Giilen
selbst wurde lange Zeit gegen die islamistische Refah Partei als Ver-
treter eines regimetreuen Islam von verschiedenen politischen Lagern,
aber auch von staatlichen Stellen hofiert, bis die Staatsraison ihn auch
wegen laizismusfeindlicher Umtriebe belangte (vgl. Hiirriyet vom 19.
07.1999; zu den mit Giilen verbundenen Erwartungen von seiten der
Politik vgl. Laciner 1995a u. 1995b).

87

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

4.3 Der Streit zwischen gottlichem und profanem Recht

Die praktischen Spannungen zwischen einer partikularen staatlichen
Instanz (Diyanet) und den auf dem substantiellen Boden des Sikula-
rismusideals stehenden, allgemeinen Ordnungsinteressen des Staates
gehen auf einen strukturellen Konflikt zuriick. Es ist die Rede vom
allgemeinen Konflikt zwischen dem profanen und dem géttlichen Ge-
setz. Nehmen wir einen, zwar gesamtgesellschaftlich in praktischer
Hinsicht wenig relevanten, aber in rechtlicher Hinsicht ziemlich kras-
sen Fall. Es handelt sich um die Verbrennung der Leichen unter be-
stimmten Bedingungen. Auf vermehrte Anfragen seitens der Biirger,
die eine Zulassung der Verbrennung der Leichen forderten, hatte die
Istanbuler Oberstadtverwaltung das Thema in die Offentlichkeit ge-
bracht. Die Diyanet reagierte umgehend mit einer Fatwa-&hnlichen
Erkléirung45 auf die Bestimmung aus dem Gesundheitsgesetz, die in
bestimmten Fillen eine Verbrennung der Leichen vorsieht. Das Gut-
achten der Diyanet féllt kompromi6los aus. Demnach ist ,,nach islami-
schen Bestimmungen das Verbrennen der Leichen nicht gestattet.
Selbst die Leiche eines Nichtmuslims darf nicht verbrannt werden.
[...] DaB3 das (Verbrennen) im Gesetz vorgesehen ist, dndert nichts an
der Sache.” (Tarhanli 1993: 92)

Die massive Intervention der Diyanet gegen die erwihnte Bestim-
mung des Gesundheitsgesetzes zwang schlielich die Kommune dazu,
von ihrem Vorhaben abzusehen. In diesem iiberaus symptomatischen
Konflikt treten drei Probleme hervor: Erstens setzt sich die Diyanet als
Verwaltungseinheit, die laut Gesetz mit technischen Dienstleistungen
in Sachen Religion betraut ist, iiber ein Gesetz hinweg, ja sie wider-
setzt sich explizit den Bestimmungen eines Gesetzes. Zweitens will
dieses Verwaltungsamt, also die Diyanet, allen Biirgern seine eigenen
materialen Wertvorstellungen auferlegen, obwohl seine Befugnis bei
der technischen Ausfithrung bestimmter Aufgaben liegt und nicht bei
der inhaltlichen Bestimmung der Gesamtheit der Lebensfiihrung.
Schlielich wird damit die bereits in der Idee der Staatsraison ange-
legte Rechtsgleichheit verletzt, gemif der die andersgldubigen Biirger

45 Diyanet produziert jedes Jahr Hunderte von Fatwas, religiosen Gutach-
ten. Sie haben jedoch keine Rechtswirkung, sondern fungieren lediglich
als ethische Anleitungen fiir den Alltag der Muslime. Die Praxis berei-
tet solange kein Problem, als das Prinzip der Laizitdt weiterhin die
Grundlage der Rechtsordnung bestimmt. Mit dem Wegfallen dieses
Prinzips wiirden aber die Fatwas aufgrund der Strukturen des National-
staates eine ganz andere Funktion und Macht erhalten, die ihnen in die-
ser Form noch nie zukam, auch nicht in der langen osmanischen Ge-
schichte.

88

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

des Staates, auch die Atheisten, vor der Ubernahme islamischer Wert-
vorstellungen wider ihren Willen geschiitzt werden miiten.*

Die Erfassung der religiosen Dienste als Verwaltungsakt schreibt
der Diyanet vor, daB sie wie alle anderen Verwaltungsdienste nach
dem Gleichheitsprinzip verrichtet werden. Die Ausgaben der Verwal-
tung fiir den 6ffentlichen Dienst werden ja auch unter den Bedingun-
gen eines modernen Staates von allen Biirgern, die ungeachtet ihrer
religidsen Zugehorigkeit vor dem Gesetz gleichgestellt sind, durch
Steuerleistungen getragen. Der von der Verwaltung geleistete &ffentli-
che Dienst muf3 daher unumgénglich dem Kriterium formaler Ratio-
nalitdt entsprechen. Genau das wurde aber in dem angefiihrten Fall in
Frage gestellt. Die Frage, ob filir den laizistischen Staat religidse Lei-
stungen als offentlicher Dienst in Frage kommen diirfen, ist indessen
im juristischen Diskurs der Tiirkei nicht unumstritten (siehe dazu
Tarhanli 1993: 100f). Tarhanl ist bspw. der Meinung, dall die Rege-

46 DaB dies nicht ein blofes rechtspraktisches Problem ist, sondern die

ganze politische Kultur, ja dariiber hinaus die ganze Soziokultur in der
Tiirkei betrifft, mul an dieser Stelle erwdhnt werden. Damit ist zu-
gleich auch die strukturell angelegte Inkonsequenz der Laizitét des tiir-
kischen Staates erklért. Biirger werden in erster Linie, trotz der erklar-
ten Freihaltung der staatlichen Praxis von religiésen Kriterien, als Mus-
lime behandelt. Aus eigener Erfahrung weil3 der Autor, daB3 z.B. bei ei-
ner Volkszahlung der Interviewer alle Antworten der Befragten gewis-
senhaft eintrug, bloB bei der Frage nach der Religionszugehorigkeit ei-
genmdéchtig Islam in die entsprechende Zeile schrieb. Die Widerrede
eines der Befragten hatte ihn ziemlich irritiert. Die gibt es ndmlich in
der Regel nicht, es sei denn, es handelt sich um die im Vertrag von
Lausanne (1923) anerkannten nichtmuslimischen Religionsgemein-
schaften.
Die Tatsache wiederum, daf} Atheisten iiberhaupt nicht beriicksichtigt
werden, 148t sich nur aus der religiésen Tradition der tiirkischen Ge-
sellschaft und ihrer selbstverstindlichen Fortfithrung im Staatsapparat
erkldren. Ein genaues Verstdndnis dieses Phdanomens verlangt kulturso-
ziologische Analysen, wobei die Beriicksichtigung islamischer Spezifi-
zititen ebenfalls in das Zentrum einer solchen Studie gehort. Wenn
man dies kurz erldutern soll, sei zum einen auf die Tatsache hingewie-
sen, daB aufgrund der Abwesenheit kirchendhnlicher Strukturen ein
Austreten aus dem Glauben institutionell nicht vollzogen werden, daher
auch schwer festgestellt werden kann. Zum anderen wird die Apostasie
nach dem islamischen Gesezt theoretisch mit Todesstrafe geahndet,
was in der islamischen Geschichte jedoch dazu gefiihrt hat, da mit
dem Vorwurf der Apostasie sehr zuriickhaltend umgegangen wurde.
Auch wenn die Apostasie im laizistischen Staat auf der institutionellen
Ebene keinen Bestand mehr hat, kann man durchaus weiterhin ihre
praktische Verankerung in der Soziokultur annehmen.

&9

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

lung nicht zwangsldufig dem Prinzip der Laizitit widerspreche, da es
sich hier um ein ,,kollektives Bediirfnis* (ebd.) handle (vgl. auch das
Urteil des Verfassungsgerichtes dazu, hier besprochen im vorange-
gangenen Kapitel 1.4.2.2, unter Gesellschafispolitischer Aufirag). Ent-
scheidend sei dabei allein die Art der Leistung, und sie sei nur als Ver-
richtung eines technischen Dienstes vertretbar. Die Beamten des Staa-
tes sind also verpflichtet, ihre Dienste technisch zu verrichten und diir-
fen dabei keine substantiell gebundene Position bevorzugen, da diese
zwangsldufig andere inhaltlichen Positionen benachteiligen wiirde,
was dem Gleichheitsprinzip widerspriache. Der in der Sache begriinde-
te Streit bricht allerdings dann unvermeidlich aus, wenn sich die Be-
horde auf Grund ihrer gesetzlich bestimmten Aufgabe, ndmlich Biir-
ger iiber Religion aufzukldren, konsequent auf die gottliche, immer
schon partikularistisch ausgefiillte Bestimmung beruft. Wenn sie es
indes nicht tut, verliert sie auf der anderen Seite ihre Besonderheit,
reduziert sich nimlich auf irgendeine beliebige Verwaltungseinheit.
Konnte sie dann tiberhaupt ihrem Auftrag ,religioser Aufklarung®, so
wie sie von der Orthodoxie verstanden wird, gerecht werden, wenn sie
irgendeine biirokratische Einrichtung wére?

Das sich darin duflernde Problem ist von weitergehender Reich-
weite. VerldB3t man die rechtspraktische Ebene, betrifft das Problem in
rechtssoziologischer Hinsicht das Verhéltnis von profanem und theo-
logischem Recht, das unter den Bedingungen der modernen Gesell-
schaft besondere Schirfe erhilt, sich aber bereits fiir die vormoderne
Gesellschaft als konflikttriachtig erwiesen hatte. Es handelt sich um die
Frage, wie das religiose Gesetz iiber die Politik den Staatsapparat be-
einfluft und die profanen Regelungen dazu zu zwingen versucht, sich
in ein religios legitimes Verhiltnis zu ihm zu bringen. Dabei ist, was
die Genese der Spannung betrifft, anzumerken, dafl sie aufgrund einer
historischen Entwicklung moglich geworden ist und vorerst noch be-
stehen zu bleiben scheint. Ich meine damit die Konzeptualisierung der
religiosen Transzendenz, die Eisenstadt in Anlehnung an Jaspers auf
einen Bruch in den alten Kulturen zuriickfiihrt.

Der Konflikt zwischen dem weltlichen und dem géttlichen Gesetz,
dem wir bereits in der frithislamischen Periode begegnet und iiber das
Osmanische Reich bis in die laizistische Republik hin nachgegangen
sind, tauchte demnach zum ersten Mal durch einen Bruch in den Herr-
schaftsstrukturen der alten Hochkulturen auf. Dieser Bruch datiert in
Jaspers Version grob vom 8. Jh. v. Chr. bis zum 2. Jh. v. Chr. (1955:
14), oder in Eisenstadts Version bis zum ersten nachchristlichen Jh.
Ich will hier die unterschiedlichen Dimensionen dieses Bruchs nicht in
vollem Umfang wiedergeben. Mit der Fokussierung auf die Transzen-
denz, die das Ende des Gottkonigs einldutet, ist dem Zweck des vor-
liegenden Buches geniige getan, da genau daraus die Vorstellung ent-

90

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

springt, da} das Gesetz von woanders abzuleiten ist als vom weltli-
chen Herrscher. Diese Entwicklung vollzog sich, mit dem Schwer-
punkt in der genannten Zeitspanne liegend, in mehreren Kulturen der
Welt - im biblischen Israel, im klassischen Griechenland, im Frithchri-
stentum, im Persien Zarathustras, im China der frithen Kaiserzeit und
in den hinduistischen und buddhistischen Kulturen. Hierzu gehort
auch die Entstehung des Islam, obwohl er zeitlich betrachtet erst nach
der eigentlichen Achsenzeit auftaucht. Shmuel Eisenstadt hat das
Jaspersche Konzept zur Grundlage seiner vergleichenden Zivilisati-
onsforschung gemacht. Die Relevanz der Achsenzeitproblematik liegt
in der historischen Innovation, also in der ,,Konzeptualisierung und
Institutionalisierung einer grundlegenden Spannung zwischen der
transzendentalen und der weltlichen Ordnung® (Eisenstadt 1987: 10).
Dies konnte nur durch eine neue geistige Elite geleistet werden, die
sich vom Gottkonig abloste, eigene Rekrutierungsmechanismen und
schlieflich Visionen entwickelte, an deren Mafstab die weltliche
Ordnung bewertet wurde (a.a.0.: 19): Die jiidischen Propheten und
Priester, die griechischen Philosophen und Sophisten, die chinesischen
Literaten, die hinduistischen Brahmanen, die buddhistischen Sangha
und die islamische Ulema waren Erscheinungsformen dieser Elite
neuer Art. Aus dem Gottkonig (wie bspw. dem altdgyptischen Pha-
rao), der irdische wie kosmische Ordnung verkorperte, wurde ein
weltlicher Herrscher, von dem man jetzt gegeniiber einer hoheren
Ordnung Rechenschaft abverlangen konnte. Damit waren folglich die
Maoglichkeiten fiir die Absetzung des Herrschers und fiir die Protest-
bewegungen gegeben. Mit der Institutionalisierung der Kluft ergibt
sich umgekehrt die Moglichkeit fiir Versuche, sie iiberwinden zu wol-
len. Gleichzeitig festigt sich unvermeidlich das BewufBtsein von der
Unvollkommenheit jeder Losung der Spannung, das zum ,,Anwachsen
der Reflexivitdt und zur ,,Vielfalt der Visionen“ (a.a.0.: 21) fiihrt
(vgl. auch Jaspers 1955: 15). Eine letzte, gravierende Verdnderung
tritt folglich in der Spannung zwischen dem Zentrum und Peripherie
bzw. der grofen und der kleinen Tradition in Erscheinung (vgl. Eisen-
stadt 1987: 17).

Kehren wir, diese Uberlegungen bedenkend, zu unserem Aus-
gangspunkt zuriick. Jetzt wird deutlich, warum die Diyanet, so eng sie
auch in den Staatsapparat eingebunden sein mag, als geistige Klasse
nicht vollig darauf verzichten kann, das Gesetz im Streitfall aus der
Transzendenz zu holen. Da sich das gottliche Recht in der islamischen
Tradition aus dem weltlichen nicht 16ste bzw. das weltliche Recht

91

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

nicht freigab‘w; da zudem im Islam keine autonome, kirchliche Institu-
tion entstanden ist, verlagern sich die, von moderner Rationalitdt her
betrachtet, bestehende Konfusion der beiden Autoritdten und der Kon-
flikt zwischen ihnen in den Staatsapparat hinein (vgl. auch Eisenstadt
1992: 156). Die tiirkische Orthodoxie kann diese Spannung bis zu ei-
nem relativ hohen Grad aushalten, nicht zuletzt deshalb, weil sie mit
ihrer sunnitischen Tradition zur Loyalitit gegeniiber der Obrigkeit
pradestiniert ist. Sie wird zudem im Gegenzug dafiir reichlich belohnt,
indem sie mit der Verwaltung der religiosen Anstalten betraut und mit
dem Privileg, alleiniger legitimer Ansprechpartner fiir religiése An-
gelegenheiten zu sein, ausgestattet wird. So kann sie auch in ihrer
jahrhundertealten Rivalitit mit der ,kleinen Tradition®, mit dem stark
magische Elemente tragenden Volksislam, ihre Macht ausweiten —
zumal sie sich jetzt partiell, duBBerlich angekniipft an den modernisti-
schen Diskurs — auf die Vernunft im Kampf gegen den Aberglauben
beruft. Im Gegenzug wird die Legitimationslast, die auf den Schultern
der Diyanet gegeniiber dem religiosen Gesetz lastet, weil sie sich dem
weltlichen Gesetz unterwirft, auf der Ebene der politischen Diskurse
und folglich auf der Ebene der staatlichen Praxis erheblich erleichtert.
Denn anders als auf der Ebene der rechtlichen Bestimmung der Séku-
laritdt spielt die Religion im politischen Diskurs der Tiirkei explizit
eine erhebliche Rolle, so daB die inhaltliche Ausrichtung der Arbeit
der Diyanet weitgehend auf die politische Unterstiitzung zéhlen kann.
Oben wurden dazu einige Beispiele (z.B. aus der Haushaltsdebatte
von 1997) angefiihrt, die alle die Tétigkeit des Amtes unter dem Ge-
sichtspunkt beschworen, daB sie darin bestehe, ,,die richtige Religion
zu lehren. Kaum ein Politiker schien auch an der Tétigkeit des sékula-
ren Staates, die richtige Religion zu vermitteln, Anstol genommen zu
haben.” Die in der Einrichtung eines religiosen Amtes eingebaute

47 Das ist sicher einer der Griinde dafiir, warum der tiirkische Laizismus,
besonders in seiner heroischen Phase, in der Behandlung der Religion
in ihrer 6ffentlichen Wirksamkeit so radikal vorging.

48 Bei Tarhanli sind etliche Beispiele fiir eine solche Haltung zu finden.
Ein besonders interessantes wird hier zitiert, weil es zeigt, wie tief die-
ses Faktum in der politischen Kultur der Tiirkei verwurzelt ist. Es han-
delt sich um einen Wortbeitrag aus den Reihen der im Grunde streng
laizistischen Sozialdemokratischen Partei des Volkes in den Haushalts-
debatten von 1989: ,,Unser Land hat seinen Beitritt in die Européische
Union angemeldet. Wenn wir beigetreten sind, dann werden wir nicht
nur in der Wirtschaft, sondern auch in Hinblick auf die Religion bei der
Verteidigung der islamischen Religion gegeniiber der christlichen Welt
Probleme mit diesem Kader haben. Wir erfahren in letzter Zeit aus der
Presse, daB3 in unserem Land christliche Missionare, die aus Europa
kommen, unsere Religion spalten und die fiir unsere Auffassung un-

92

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Spannung zwischen dem theologischen und dem profanen Gesetz
zeigt ihre volle Brisanz genau an dieser Stelle. Denn die richtige Reli-
gion muB immer einer partikularen Uberzeugung verpflichtet sein, die
zwangslaufig andere partikulare Glaubensrichtungen ausschlieBen
wird. Aus der Sicht einer religidsen Autoritdt wire nun ein solcher
Einwand belanglos. Selbstverstindlich existiert fiir sie ein einziger
Islam, wenn er auch noch nicht von allen gleichermafen korrekt ver-
standen werde. Genau darum brauche man eben die Gelehrten, deren
Aufgabe darin bestehe, das Verstindnis des einen, richtigen Islam zu
vermitteln. Deshalb reagiert auch die Diyanet sehr aufgeregt, wenn sie
auf ihre partikulare Lehre, den sunnitischen Islam, angesprochen wird.
Uniibersehbar problematisch gestaltet sich die Bindung des sékularen
Staates an einen religidsen Partikularismus in der Praxis.

Was passiert nun mit den anderen Glaubensrichtungen? Inwiefern
werden sie von der staatlichen, glaubensbezogenen Praxis tangiert,
inwiefern wird ihre Stellung im politischen Diskurs reflektiert? Diese
Fragen fiihren nochmals zuriick zu den Problemen der Staatsraison
bzw. der verwalteten Religion. Das strukturelle Problem der staatli-
chen Verwaltung der Religion wurde schlief8lich nicht infolge der juri-
stischen Dispute zu einem 6ffentlich relevanten Thema. Vielmehr trug
erstens die Verschirfung der Auseinandersetzungen um eine islamisti-
sche Gefahr dazu bei, daf die der staatlichen Religionspolitik entge-
gengebrachte Aufmerksamkeit wuchs, da Religion zum zentralen Ge-
genstand politischer Auseinandersetzungen avancierte; zweitens mel-
deten die Aleviten zum ersten Mal als gleichgestellte, steuerzahlende
Biirger 6ffentliche Anspriiche an, die zur Problematisierung der parti-
kularistischen Tatigkeit und Identitit der Diyanet fithrten. Beide ste-
hen im wesentlichen Zusammenhang mit dem Umstand, dafl Religion
zur Grundlage von Gesellschaftstechnik wurde. Ob sie dann zur Be-
kidmpfung der Laizitdt eingesetzt wird (Islamismus - teilweise vertre-
ten auch innerhalb der Orthodoxie (vgl. Seufert 1999) -, oder zu deren
Verteidigung wie bei den Aleviten, ist dann in diesem Zusammenhang
nur noch sekundér. Im folgenden wird der Politik der Diyanet in Be-
zug auf die alevitische Herausforderung nachgegangen.

wahre Religion verbreiten wollen, indem sie Adressen unserer in Eu-
ropa lebenden Arbeiter feststellen, ihnen iiber Kirchen Hilfeleistungen
erbringen und christliches Propaganda betreiben. (TBMM-Bulletin,
Nr. 299, zit. n. Tarhanli 1993: 100). Tarhanli berichtet im weiteren, das
mul aber auch vermerkt werden, daf der damalige Président der Diya-
net darin eine marktwirtschaftliche Konkurrenzsituation sehe. Diese
Haltung hat sich allerdings bisher nicht durchgesetzt.

93

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

4.4 Religionspolitik und die Aleviten

Das Problem der Integration der Aleviten ist ein genuin modernes Pro-
blem. Die Frage stellte sich ndmlich als solche in der ,Logik“ der
osmanischen Ordnung nicht. Es existierten nicht nur keine Konzepte
gesamtgesellschaftlicher Integration. Die soziale Ordnung war nicht
nur im Verhéltnis zwischen Herrscher und Untertanen hierarchisch
aufgebaut, sondern auch unter den Religionsgemeinschaften, die al-
lerdings parallel zu dieser externen Ungleichheit weitgehende interne
Regulierungsautonomie genossen. Der Hof griff nicht in die inneren
Angelegenheiten der Gemeinschaften ein. Wenn man den Begriff der
Integration trotzdem verwenden will, dann wére damit hauptsichlich
die Ordnungsfrage betroffen, die besagte, dal Ruhe und Frieden im
Lande herrschen sollte, die sogenannte pax otfomana. Diesem Bild auf
der Ebene der Gemeinschaften entspricht genau die partikulare Ge-
bundenheit der Spitze der politischen Ordnung, also des Sultans. Un-
ter diesen Bedingungen konnte sich die oben beschriebene Spannung
zwischen der inhaltlichen Religionspolitik und der technischen Aus-
richtung staatlicher Dienstleistungen nicht entwickeln. Der durchaus
vorhandene, jedoch nicht explizite Konflikt zwischen profanem und
gottlichem Recht konnte auch nicht dieses Resultat hervorbringen, da
er 1) formell durch die Verkniipfung der weltlichen und religiésen Au-
toritdt im Korper des Kalifen/Sultans wieder entschirft wurde, 2) der
Staat in das soziale Leben nicht produktiv eingriff, 3) das soziale Le-
ben sich weitgehend in abgeschlossenen Gemeinschaften abspielte
und wenig iiber Markte miteinander verkniipft war, 4) eine systemati-
sche, praktische Rechtsentwicklung nicht stattfand und 5) keine mo-
derne Biirokratie bestand. Diese Bedingungen tauchen in der osmani-
schen Ordnung erst nach und nach im Zuge der Modernisierung auf.
Die Behandlung der Minderheiten lie sich daher in der klassischen
Phase der Osmanen nicht als einklagbares Recht konzipieren. Die
weitgehende Toleranz war dort auch eher ein Zeichen der, neben dem
ordnungspolitischen Pragmatismus, material durch islamische Tole-
ranzvorstellungen untermauerten Giite der osmanischen Herrschatft,
und nicht ein qua Biirgerstatus zustehender Anspruch, der ja als solche
nicht einmal fiir die Muslime bestand. Es ging bei diesem Umgang mit
dem Anderen um den Platz in der sozialen Hierarchie. Wéhrend die
material bestimmte Behandlung des Anderen den monotheistischen
Religionsgemeinschaften weitgehenden Schutz und Spielraum ge-
wihrleistete, ereilte die Aleviten genau aus demselben ,,Prinzip* Aus-
schluB3 und gar Verfolgung. Solange jedoch Religion kein Gegenstand
einer politischen Technologie war, die mittels Staatsapparates fiir die
moralische Préparierung der Bevolkerung eingesetzt wurde, blieb die
Art und Weise des Ausschlusses vornehmlich auf Verfolgung be-

94

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

schrinkt. Erst unter den neuen Bedingungen, dafl die Aleviten qua
Biirgerstatus integriert wurden und selber als politische Subjekte mit
offentlichen Anspriichen auftraten, mufite die Orthodoxie als Teil ei-
nes sdkularen Verwaltungsapparates von der expliziten AusschlieBung
der ,,Ketzer” absehen und iiber neue Formen des Machterhalts nach-
denken. Zuvor sollen jedoch einige Informationen iiber Aleviten ge-
geben werden.

4.4.1 Alevitische Selbstbeschreibungen

Das Alevitentum bezeichnet eine unter den anatolischen Tiirken ver-
breitete heterodoxe Glaubensrichtung innerhalb des Islams. Urspriing-
lich entstanden als eine Spielart des Schiitentums, hat sich das anatoli-
sche Alevitentum von ihrem ,,Ursprung™ stark ,,entfernt”, oder um ei-
ne treffendere Formulierung zu gebrauchen, weitgehend vorislamische
kulturelle Elemente beibehalten und sie in einer islamischen Sprache
neu artikuliert.* Es wire falsch, wenn man die Verfolgung bzw. Dis-
kriminierung der Aleviten mit rein religiosen Griinden erkliaren wollte.
Richtiger liegt man, wenn man den Schnittpunkt zwischen religidsen
Differenzen und Ordnungsfragen als Erklarungsgrundlage heranzieht.
In diesem Sinne kann man auf zwei Punkte aufmerksam machen, die
Aufschluf} iber den AusschluBl und die Verfolgung der Aleviten ge-
ben.

Das Alevitentum wurde anfénglich hauptséchlich von nomadieren-
den turkmenischen und kurdischen Stimmen iibernommen, die wegen
seiner Ordnungsinteressen dem osmanischen Hof ein Dorn im Auge
waren. Sie waren im Hinblick auf Abgabenschopfung und Rekrutie-
rung von Soldaten nicht kontrollierbar. Der Konflikt zwischen dem
sunnitischen Hof und den alevitischen Stimmen gewann auch eine
militdrische Dimension, sofern die religiose Zusammengehorigkeit

49 Reflexionen iiber das stindige Wechselspiel zwischen Monotheismus
und Polytheismus, ihre wechselseitige Durchdringung wiirden den
Rahmen des vorliegenden Buches sprengen. Dabei schielen polythei-
stische Momente, nicht beschrinkt auf die alevitische Heterodoxie,
auch im sunnitischen Islam unaustilgbar immer wieder hervor. Die mit
hoher Achtung verbundene Existenz der Heiligen in der islamischen
Kultur ist ein Indiz polytheistischer Durchbriiche (vgl. Gellner 1985;
Stauth 2001). Als Momente, in denen der strenge Monotheismus auf-
gebrochen wird, zu lesen wiren auch Feste wie Hochzeit- und Be-
schneidungszeremonien mit immer ins Extase zu driften drohenden
Tanzeinlagen und exzessivem Alkoholkonsum, welche von der Ortho-
doxie und den Strenggldubigen hochstens geduldet, ja von einigen is-
lamistischen Gruppen gar als unislamisch verworfen werden.

95

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

zwischen den Aleviten und dem damals grofiten Gegner der Osmanen
im Orient, dem persischen Konigreich, in den Augen der Os-
manischen Herrscher einen Unsicherheitsfaktor bildete, zumal die ale-
vitischen Stdmme tatsdchlich exakt das Grenzgebiet zwischen dem
persischen und osmanischen Land bewohnten. Auf dem Hohepunkt
des Konfliktes zwischen dem persischen Schah und dem Osmanischen
Reich, im 16. Jh., nahm auch die brutale Verfolgung mit Massakern,
wie sie seinerzeit der Sultan Yildirim Bayazid auf seinem Kriegszug
gegen Persien (Anfang des 16. Jh.) unternahm, ihren historischen An-
fang (vgl. Glassen 1979; van Bruinessen 1996; Kehl-Bodrogi 1996)

Diese sozialen und politischen Bedingungen waren also sehr ge-
eignet, sich mit einem religidsen Konflikt zu verbinden. Die anderen
Glaubensrichtungen entgegengebrachte Toleranz schlug hier in eine
Verfolgung um. Dagegen gab es kein diskursives Mittel, das den An-
spruch der Aleviten auf Toleranz hitte rechtfertigen konnen. Nur ein
vitales Ordnungsinteresse des Sultans hétte, wenn ein Konjunktiv hier
erlaubt sein kann, die Anerkennung der Aleviten als islamische Ge-
meinschaft ermoglicht, was aber wiederum einen Konflikt zwischen
ihm und der Orthodoxie bedeutet hitte.*

Unter den Bedingungen der Republik verdndert sich die Situation
der Aleviten in der Praxis zunidchst wenig, dagegen im Prinzip sehr.
Die Einstellung staatlicher Verfolgung und die Ablésung der Amter-
verteilung von der Glaubenszugehorigkeit bedeuten sicherlich bereits
eine gravierende Verdnderung in der Situation der Aleviten auch in
praktischer Hinsicht. Doch waren die Aleviten lange Zeit durch die
Republikgeschichte hindurch &ffentlich inexistent.”' Erst ab Mitte der

50 Indessen wire hier vielleicht eine Einschrinkung vonnéten. Die osma-
nische Behandlung, ja Verfolgung der Aleviten, schlof8 andererseits
nicht den paradoxen Umstand aus, dafl die alevitischen Ordens-
gemeinschaften (wie z. B. Bektasis) selbst im Herrschaftsapparat,
bspw. in der Armee, weit verbreitet waren. Man sieht hier, daf3 der os-
manische Pragmatismus es nicht zuléft, die materielle Ordnung aus ei-
nem Prinzip abzuleiten.

51 Auch bei der Amterverteilung, so lautet es jedenfalls nach einem weit
bekannten anonymen Volkswissen, sorgte die staatliche Autoritét, zu-
mindest in der wichtigsten Institution des tiirkischen Staates, ndmlich in
der Armee, dafiir, da} die alevitischen Offiziere in ihrer Karrierebahn
von den hoheren Stabsposten ferngehalten wiirden. Dies diirfte sich je-
doch angesichts der zunehmenden islamistischen Gefahr in den letzten
Jahrzehnten gelockert haben. Als unglaublich {ibertrieben mufl jedoch
die aktuelle islamistische Anspielung auf Syrien zuriickgewiesen wer-
den, wo eine alevitische Militdrelite iiber die sunnitische Mehrheit
herrscht. Damit wird ndmlich implizit behauptet, dal der Kampf der
Armee gegen den Islamismus von den alevitischen Offizieren dirigiert
werde.

96

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

80er Jahre konnten die Aleviten ihre offentliche Existenz mutig de-
monstrieren und sie auch in institutionelle Formen eingiefen.

Das Alevitentum wird in verschiedenen politischen Diskursen,
freilich mit sehr unterschiedlichen Konnotationen, artikuliert und da-
mit unterschiedlich rekonstruiert. Das macht eine Standortbestimmung
des Alevitentums heute besonders schwierig. Sie scheint selbst unter
den Aleviten, ja im Grunde vor allem und gerade dort, ziemlich un-
iibersichtlich zu sein. Nichtsdestotrotz wiirde der Versuch, einen U-
berblick zu skizzieren, folgendes Bild ergeben: Auf der einen Seite
steht die mittelstindische Elite, deren Politik darauf zielt, innerhalb
der laizistischen Ordnung die alevitische Gemeinschaft als eine mo-
derne, freiheitliche Variante des Islam zu vertreten. Diese Gruppe ist
es auch, die den Mainstream des Alevitentums ausmacht. Sie kann
ohne groBe Schwierigkeiten auf die bestehenden, iiber Jahrhunderte
hinweg im Untergrund gepflegten Strukturen aufbauen und verspricht
diesen, die bis dato verweigerte Anerkennung zu ermdglichen. Von
ihr geht keine radikale Opposition gegen das politische System aus.
Sie ist auch die treibende Kraft fiir die Politik, daB die Aleviten ge-
nauso vom Staat alimentiert werden sollen wie die Sunniten qua Diy-
anet.

Ihr gegeniiber steht die Haltung ehemaliger Marxisten. Besonders
diese ,,Konvertiten“, welche nach dem Absterben alter politischer I-
dentitdten schnellstens ihre neue Identitit im ethno-religiosen ,,Heim"
gefunden haben, bemiihen sich sehr, das Alevitentum jenseits des Is-
lam als eine Lebensphilosophie zu definieren. Nur so konnen sie sich
nidmlich des Eindrucks eines totalen Bruchs in ihrer individuellen
Biographie erwehren. Der kommunistische Atheismus wird jetzt in die
alevitische Lebensphilosophie, nicht selten mit schamanistischen (weil
vorislamisch tilirkischen) Elementen versehen, hiniiber gerettet und der
kommunistische Kampf gegen die Unterdriickung wird als Emanzipa-
tionsideal in den Widerstand der Aleviten iibersetzt (fiir eine Uber-
sicht auf politisch vorgenommene Definitionen des Alevitentums
durch Aleviten vgl. Oz 1996).

Mit ihrem oOffentlichen Auftreten haben nun die Aleviten den in
der Anlage der Republik als Prinzip vorhandenen Biirgerstatus fiir
sich reaktiviert. Daraus ergaben sich folgerichtig — das ist einmalig in
ihrer Geschichte — Anspriiche auf die Dienste des Staates. Man kann
sich jetzt unschwer vorstellen, daB3 diese Entwicklung, wenn auch
noch nicht in ihrem praktischen AusmaB voll entfaltet, eine immense
Herausforderung fiir die bisherige Politik der staatlichen Verwaltung
der Religion bedeutet. Wéahrend die sunnitische Orthodoxie ihre sub-
stantiellen Vorstellungen durch staatliche Mittel in Geltung bringen
konnte, ohne daf3 die in der Sache der Verwaltung der Religion lie-
genden Probleme dramatisch auftraten, tritt die genannte Spannung

97

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

durch die offentliche Priasenz der Aleviten vollauf zu Tage. Sie war
zwar auch bei der Behandlung anderer Religionsgemeinschaften an-
gelegt. Doch konnte sie sowohl aufgrund der mittlerweile verschwin-
dend geringen Zahl dieser Minderheiten (wie z.B. der griechisch-or-
thodoxen Kirche oder der armenischen Kirche) als auch aufgrund von
deren vertraglich geregelten Minderheitenstatus nicht den Rang eines
Politikums erreichen. Erst nachdem die Aleviten eine politische Grof3e
bilden und als Biirger den Staatsapparat in Anspruch genommen ha-
ben, ist die partikularistische Dienstleistung der Diyanet nicht mehr
umstandlos weiter zu betreiben.” Diesem Konflikt soll unten etwas
ndher nachgegangen werden.

4.4.2 Tiicken der partikularistischen Anerkennung

Im offentlichen Diskurs iiber die Aleviten dominiert bei der Frage ih-
rer institutionellen Einbindung eine ganz eigentiimliche Inklusion. Es
wird geradezu pathetisch beschworen, daB3 zwischen Aleviten und
Sunniten keine Unterscheidung gemacht werde. Ferner wird jedwe-
dem Versuch, Aufmerksamkeit auf die Differenz und die Nichtbe-
achtung des Alevitentums bei der Verrichtung staatlicher Dienste zu
lenken, ganz in gewohnter Manier tiirkischer politischer Kultur Ver-
schworung attestiert; Absichten werden vermutet, es gehe um nichts
anderes als HaB3 und Zwietracht in der Bevolkerung zu sden. Der Frak-
tionssprecher der damaligen Regierungspartei ANAP (von 1997), Esat
Bitiin, wiederholt in seiner Rede wihrend der Parlamentsdebatten
zum Haushalt des Finanzjahres 1998 die gesellschaftliche Paranoia in
ihrer typischsten Form, und zwar so, dal dabei auch die selbstver-
stindliche AusschlieBung der Aleviten gerade durch den vordergriin-
digen EinschlieBungsakt auch in diesen Zeilen noch einmal zur Spra-
che kommt. Die Essenz des folgenden, knapp gehaltenen Zitats durch-
zieht die politischen Selbstverstindlichkeiten wie auch, das ist fiir un-

52 Man kann diese Entwicklung auch analog zu der These von Andreas
Wimmer (1995) interpretieren, welche besagt, dafl die ethnischen Iden-
titdten keineswegs archaische Relikte seien, die die Moderne schluf3-
endlich abtragen wiirde. Stattdessen werden sie durch den Einbezug der
Legitimation auf das Staatsvolk durch den modernen Staat geradezu
provoziert, was dann zum Auftauchen des Konflikts dariiber fiihre,
welche ethnische Gemeinschaft nun diesen Apparat jetzt legitimato-
risch, d.h. auch praktisch, besitzen wird. Wenn also, anders formuliert,
die moderne Gesellschaft auf die Bestimmung der letzten Werte ver-
zichtet, indem der Staat sich einer substantiellen Glaubenszugehorig-
keit im Prinzip enthélt, dann entbrennt der Kampf darum, sich als legi-
timer Nutzniefer staatlicher Dienste einzuklagen, vollauf.

98

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

seren Zusammenhang von besonderer Bedeutung, die Haltung der
Diyanet.

,,Daher ist das die schlimmste Ubeltat, die man diesem Land antun kann,
wenn man so tut, als gébe es ein Problem zwischen Aleviten und Sunniten,
oder wenn man die Cemhéuser [Gebetsanstalten der Aleviten, L. T] gegen
die Moscheen ausspielt, als seien die Aleviten keine Muslime und beteten
sie nicht in der Moschee.* (TBMM-Bulletin 1997: 382)

Seine Rede hatte der Fraktionsvorsitzende mit dem Hinweis darauf
begonnen, dal3 ,,die sozialen, kulturellen, politischen und moralischen
Probleme, die wir heute durchleben” im Grunde aus der ,,bislang im-
mer noch nicht richtig angepackten religiosen Frage® rithrten. Man
habe der Bevolkerung die richtige Religion nicht beigebracht. Die De-
batte um den Haushalt der Diyanet miisse sich daher in diesem Rah-
men bewegen. Sodann hebt er an, eine Reihe der anatolischen Heili-
gen aufzuzéhlen, die auch den Aleviten sehr viel bedeuten, ja beson-
ders Hac1 Bektag Veli, der zwar nicht ausschlielich, so doch weitge-
hend mit Alevitentum identifiziert wird. Was wiirde es nun bedeuten,
wenn Cemhiuser den gleichen Status erwiirben, wenn sie also fortan
vor dem sédkularen Gesetz als Gebetsanstalt einer Religionsgemein-
schaft neben der Moschee gleich gelten sollten? Dem weiteren Wort-
laut des Beitrags ist es zu entnehmen: Es bedeute Spaltung des Vol-
kes, der islamischen Gemeinde, der Nation, des Landes (a.a.0O.: 385).
Wie bereits oben gesehen, greifen auch hier Nation und die islamische
Gemeinde, Religion und Staat ineinander. Es wird aus einer partikula-
ren Perspektive bestimmt, dall ,,die Moscheen Gebetsrdume fiir alle
Muslime sind®; da nun ,,die Aleviten Muslime sind*“, gilt das auch fiir
sie. Solange die Aleviten der gleichen Meinung sind, wird es keine
Probleme geben, und tatsdchlich besuchen Aleviten in bestimmten
Regionen Moscheen. Gleichwohl ist es ein offenes Geheimnis, daf} die
Aleviten in der Regel und mehrheitlich die Moscheen nicht betreten.
Religionsgeschichtlich wird diese Entscheidung darauf zuriickgefiihrt,
daBl der Kalif Ali, fiir die Aleviten der rechtméBige Nachfolger des
Propheten, in einer Moschee umgebracht worden ist. Was auch immer
der historische Grund gewesen sein mag, Fakt ist, dal die Aleviten
ihre kulturellen und religidsen Praktiken in den Cemh&usern durchfiih-
ren und dies auch seit ihrer 6ffentlichen Pridsenz ganz offen vertreten.
In dieser neuen Situation werden die Sunniten in ihrer Selbstverstind-
lichkeit verunsichert. Jetzt miissen sie die Aleviten (und zwar nicht als
einzelne Menschen, sondern in ihrem spezifischen Glauben) als legi-
time Bewohner des Landes im 6ffentlichen Raum anerkennen. Damit
tun sich weite Teile des Sunnitentums sehr schwer. Das bislang fast
unproblematische Funktionieren religioser Dienstleistungen aus staat-
licher Hand hapert angesichts der Herausforderung, die von der legi-

99

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN GESELLSCHAFT

timen &ffentlichen Prisenz jahrhundertlang verfolgter Uberzeugungen
ausgeht. Die Diyanet steht zuvorderst im Zugzwang, nicht zuletzt des-
halb, weil sie jetzt mit der Forderung konfrontiert wird, sich vollig
umzuorganisieren, wenn nicht gar ihr rechtlicher Status aufgrund ihrer
mit dem formalen Recht nicht vertraglichen Arbeitsweise radikal in
Frage gestellt wird. Das Amt hat sich daher immer wieder 6ffentlich
zu Wort gemeldet bzw. wurde aus etlichen Anldssen dazu aufgefor-
dert, eine Haltung gegeniiber den Forderungen der Aleviten zu
bestimmen, die, wenn man von der radikalen Variante der Forderun-
gen absieht, auf eine eigene Abteilung innerhalb der Diyanet abzielen.
Es geht hier natiirlich vor allem um die existentielle Frage nach der
Vormachtstellung der sunnitischen Ulema innerhalb der Religions-
verwaltung. Aber hier steht auch nichts Geringeres zur Debatte als
eine nicht zu ignorierende Herausforderung an die selbstverstindliche
politische Kultur, die sich unter den Bedingungen eines sédkularen
Zentralstaates weiterhin ausschlieBlich mit einer partikularistischen
Haltung behaupten konnte. Jetzt miissen die sunnitische Orthodoxie
und ihre Vertreter die Erfahrung der eigenen Kontingenz bewiéltigen.
Damit ist die sich aufdrdngende Erfahrung gemeint, dafl die Rede vom
»wahren Islam letztlich vielleicht doch von der jeweiligen Perspek-
tive abhingt, und dall man selber auch lediglich aus einer bestimmten
Perspektive heraus den Islam betrachtet. Bis jetzt hat sich die Ortho-
doxie mit einer solchen Erfahrung nicht im geringsten angefreundet.
Die Diyanet denkt dabei vollkommen in Ubereinstimmung mit den
Politikern aus den konservativ biirgerlichen Parteien, von den islami-
stischen ganz zu schweigen.

Dem Prasidenten der Diyanet stehen aufgrund des Doppelgesichtes
des Amtes im Prinzip zwei diskursive Mdglichkeiten zur Verfiigung.
Er kann auf die Forderungen als Mitglied des Verwaltungsapparates
reagieren, indem er von seinen inhaltlichen Vorstellungen vom ,,rich-
tigen® Islam absieht und den Aleviten Platz innerhalb des Amtes ein-
rdumt. Dabei muB} er selbstverstdndlich auf seine religiosen Ideen
nicht verzichten, sondern sie nur zuriickstellen. Um diesen Diskurs zu
fiihren, ist es iibrigens nicht zwangsldufig, dal man aus der formalen
Beamtenrationalitit heraus handelt. Man koénnte auch aus substantiel-
len Vorstellungen heraus die legitime Vertretung anderer religidser
Interpretationen mindestens ,,dulden®.

Nichts von all dem ist in den Stellungnahmen des Amtes zu spii-
ren. Statt dessen beharrt die Diyanet auf der zweiten diskursiven Mog-
lichkeit, die darin besteht, die Identitdt beider Gruppen zu betonen,
das man aber leider aufgrund falscher Informationen, Vorurteile oder
auch hinterhiltiger Umtriebe dunkler Méchte bisher nicht so recht ha-
be zur Geltung bringen kdnnen. Aus einer solchen, den eigenen Stand
nicht relativierenden, d.h. totalen, Perspektive kann dann die Aner-

100

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

kennung der Aleviten nur durch deren Angleichung an das Eigene er-
folgen. Die folgenden Stellungnahmen, die ausnahmslos gute Vorsét-
ze vorspielen, sollte man mit diesen Voraussetzungen im Hinterkopf
lesen.

,»Also diirfen wir nie Feindseligkeiten gegeneinander betreiben. Es gibt kei-
ne Differenz zwischen uns. Der heilige Ali ist ein uns allen gemeinsamer
Wert. Ali zu lieben, gehért zum Glauben. Das Drama von Kerbela [wo Alis
Sohn, Imam Hiiseyin von den Soldaten des umayyidischen Kalifs Yezid im
Jahre 680 umgebracht wurde, L.T.] ist eine Wunde, die in uns allen blutet.
Die Pflicht, fiir Ehl-i Beyt [die Familie, Nachkommen des Propheten, denen
nach dem schiitischen, d.h. auch alevitischen Glauben das Amt des Imams
(Kalifen) zusteht, L.T.] zu beten, sie zu respektieren, ist uns allen aufgetra-
gen.” (Ulucay 1998: 285)

Was diese inhaltliche Nihe, die genealogische Bindung der Aleviten,
an der man fiir sich genommen nicht unbedingt etwas aussetzen muf,
praktisch bedeutet, wird aber noch einmal deutlich, wenn man die Er-
kldrungen des Prisidenten der Diyanet zu expliziten Fragen nach der
Reprisentation der Aleviten im Amt und nach den Cemhé&usern heran-
zieht.

»Seit der Zeit des Propheten beten Menschen in Moscheen. Sind denn an
die eine Milliarde Menschen dumm? Das Cembhaus ist nicht addquat zur
Moschee. Wir haben nichts gegen ihre Cemhiuser; soweit ich weil3, sind sie
so etwas wie Dergah [Derwischkloster]. [...] Was soll der Alevit vertreten?
Im Cembhaus fiihrt er Cemandacht. Ich betrachte das Alevitentum als eine
Ordensgemeinschaft. Die Ordensgemeinschaften werden in der Diyanet
nicht vertreten.” (in: Ulugay 1998: 435)

Interessant ist hier die Strategie, dafl die alevitischen Cemhéuser in
einen diskursiven Zusammenhang mit den Ordensgemeinschaften ge-
bracht werden. Diese sind ndmlich seit der Griindung der Republik
offiziell verboten. Damit wird quasi die laizistische Politik gegen die
Forderung der Aleviten in Anschlag gebracht, die eigentlich als eine
der zuverldssigsten Sdulen der Laizitét gelten. Der Prisident zeigt in-
dessen Verstidndnis fiir den Abstand, den die Aleviten zu der etablier-
ten Religion pflegen. Dies sei, so fahrt er fort, nur historisch zu erkla-
ren. Der Staat, die religiosen Gelehrten, alle hitten die Aleviten ver-
nachldssigt; sie seien auch in den Moscheen des 6fteren diskriminiert
worden. Das miisse jetzt ein Ende haben. Dafiir miifiten aber auch die
Aleviten etwas tun: ,,Wenn sie sich von der miindlichen Kultur hin zu
der literatischen [schriftlichen] Kultur wenden, dann verschwinden
solche Probleme*. (Ebd.) Die These, warum eine solche Wendung,
sprich: die Sunnitisierung des Alevitentums, die bestehenden Pro-
bleme beheben wiirde, hort sich vom Diskurs der Diyanet aus sehr

101

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

plausibel an. Die Diyanet tut dem eigenen Anspruch nach - das Amt
behauptet es zweifellos aufrichtig - nichts anderes als die Menschen
zu der ,,wahren” Form des Islam einzuladen. In einem Gesprach mit
alevitischen Vertretern spannt der Diyanetinspektor Abdiilkadir Sez-
gin den Bogen der ,,Aufkldrungsdienste* so weit, daf} die staatlich ab-
gesicherte Missionsarbeit unverhiillt zur Sprache kommt; blof3 auch
hier wird sie im Namen der ,,unparteiischen Aufklarungsarbeit erle-
digt.

,In dieser Gesellschaft wird kein Unterschied zwischen Muslim, Christ,
Jude, oder glaubig, ungldubig gemacht. Es ist gestattet, allen Mitgliedern
der Gesellschaft Dienste in Fragen des Islam zu erweisen, die Glauben, Ri-
tus und Moral betreffen, und sie dariiber aufzukléren; ja, nicht nur den Mus-
limen, sondern allen, aus denen sich die Gesellschaft zusammensetzt; Die
Diyanet hat den Auftrag, ohne zwischen Ehrenhaften, Ehrlosen, Guten, B6-
sen, Glaubigen, Ungldubigen zu unterscheiden, jeden iiber diese drei As-
pekte des Islam aufzukldren; um zu zeigen, das ist das Moslemtum.* (in:
Ulugay 1998: 493)

Es ist ein staatliches Gebot, es biirdet angesichts der vorherrschenden
moralisch-politischen Kultur jedem die Pflicht auf, Menschen gleich-
zubehandeln. Man kann dazu auch noch das genuin islamische Gebot
als verstirkenden Effekt hinzuziehen, das einen absoluten Egalitaris-
mus in die Gemeinschaft der Muslime (aber eben der Muslime) fiihrt.
Auf jeden Fall hat jeder, der offentlich agiert, und vor allem ein
Staatsbeamter im Prinzip Riicksicht auf das Gleichheitsprinzip zu
nehmen. Der Inspekteur handelt vollauf iiberzeugt nach dem diesem
Prinzip der Gleichheit, der Islam muf} allen Menschen ungeachtet ih-
res personlichen Charakters oder jeweiligen Glaubens nahegebracht
werden. Sie sollen die Wahrheit {iber den Islam erfahren. Man kdnnte
auch sagen: Gleichheit vor der staatlich legitimierten Missionsarbeit.
Hier wird das religiose Gesetz mit seiner partikularistischen Zielset-
zung und der Funktionsweise, daf3 sie keine Universalisierung tiber die
islamische Gemeinschaft hinaus hervorbringen kann, auf die Ebene
moderner Institutionen erhoben. Die Wertgeneralisierung kann daher
nicht in der Weise zustandekommen, wie sie sich fir die modernen
Institutionen eignet, zu denen die Diyanet aufgrund ihrer gesetzlichen
Anlage zihlen soll.” Was nicht nur in der Aussage des besagten In-

53 Talcott Parsons schlof3 diesbeziiglich kategorisch die Mdglichkeit aus,
daBl so imposante Systeme wie das Talmudische Gesetz und der tradi-
tionelle Islam eine solche moderne Wertgeneralisierung hervorbringen
konnten. Denn "es fehlt ihnen der Allgemeinheitsgrad, den Max Weber
als formale Rationalitiit bezeichnete" (1975: 48). Die Uberlegung, daB
die Wertgeneralisierung der formalen Rationalitdt kulturell nicht vor-
aussetzungslos, d.h. selber partikularistischer Herkunft ist, wird jedoch

102

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

spekteurs zur Sprache kommt, sondern iiberhaupt die Anlage und
Funktionsweise eines der groBten Amter des tiirkischen, aber auch
dariiber hinaus die Einstellung der Politiker auszeichnet, ist dann nur
noch die Simulation der Logik, nach der moderne Institutionen arbei-
ten: Man nutzt dankbar die Vorteile der formalen Wertgeneralisierung
zu Legitimationszwecken der eigenen ungebrochen partikularistischen
Tatigkeit. Selbst diese gravierend oberflachliche ,,universalistische*
Rhetorik wird allerdings kaum einen Atemzug lang durchgehalten.
Rasch schlédgt die substantialistische Argumentation des Staatsbeam-
ten, nicht ohne eine an die Adresse der Aleviten gerichtete versteckte
Mahnung, ins Gegenteil um. Es geht um die durch und durch substan-
tialistische Standortbestimmung der Aleviten, die sich jedoch nicht
einfach auf die Regelung der Beziehungen zwischen verschiedenen
Gemeinschaften beschrinkt (was ja jeder unbenommen tun diirfte),
sondern unmittelbar auf die Verteilung staatlicher Dienstleistungen
und die 6ffentliche Anerkennung auswirkt:

,,Geht das Alevitentum auf Ali zuriick, betrifft es den Ali, dann ist es inso-
fern auch eine Angelegenheit des Moslemtums. [...] Saz und Semah ist
gleich dem Semah in der Mevleviorden. Analysiert man das Bektaschitum
als Ordensgemeinschaft, kommt man auf interessante Sachen. Die Andacht
von Cem ist Zikr der Ordensgemeinschaften. Wenn ihr aber sagt, da3 es im
Alevitentum kein Beten [namaz], kein Fasten [Oruc] gibt, dann bringt ihr
den anatolischen Alevit in Schwierigkeiten. Dann taucht ndmlich die Frage
auf, welche Religion er denn nun hat. Dabei ist doch Ali Muslim. Das ist
die Regel im Moslemtum, in der ganzen Welt.* (in: Ulugay 1998: 493) **

Was also im Diskurs der Diyanet undenkbar ist, ist die Anerkenntnis
dessen, was die Aleviten von sich aus zu sein behaupten.” Diese Hal-
tung ist so méichtig und mufl wohl so wesentlich fiir die religiose Kul-
tur in der Tiirkei sein, daf auch tiber die Diyanet hinaus die Inklusion

dadurch nicht widerlegt. Man miifite also den Status dieser in der for-
malen Wertgeneralisierung waltenden "Substanzialitit" genau bestim-
men. Foucaults Ausfiihrungen zur "politischen Rationalitdt", auf die
sich die vorliegende Arbeit stiitzt, konnte man auch als die Genealogie
der formalen Rationalitét lesen.

54 Saz: tirkisches Saiteninstrument; Semah: kultischer Tanz der Aleviten;
Bektaschitum: ein alevitischer Orden, die auch unter den osmanischen
Janitscharen sehr verbreitet war; Mevleviorden: die mystische Ge-
meinde des berithmten Mevlana Celaleddin Rumi; Zikr: Gemeinsames
rituelles Beten, das oft in Trance endet.

55 Folgerichtig hat denn auch die alevitische Dachorganisation CEM die
Stellungnahme abgegeben, daBl eine Vertretung der Aleviten in der
Diyanet aufgrund der "strukturellen und prinzipiellen Probleme" nicht
anzustreben ist (Ulucay 1998: 501ff).

103

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGIOSE STRATEGIEN DER ,,MACHBAREN‘ GESELLSCHAFT

der Aleviten tatsdchlich nur ,erfolgt”, indem ihre Selbstbeschreibung
vollig ignoriert wird. Was die Aleviten tun und fiir sich in Anspruch
nehmen zu sein, das konnen die sunnitischen Geistlichen und Politiker
mehrheitlich nur als Vorurteile, Mi3verstindnisse oder Verschworung
irgendwelcher dunkler Kreise deuten. Die Orthodoxie kann selber
darauf nicht addquat reagieren, daf3 die Religion in einer spezifischen
Form als gesellschaftliche Gegenmacht in einem Identititsdiskurs und
in kritischer Absicht gegen ihre staatliche gestiitzte Vormachtstellung
zur Sprache gebracht wird. Sie bleibt trotz aller bereits beschriebenen
Friktionen voll an die Allianz mit der Staatsraison gebunden. Genau
an diesem Punkt, ndmlich an der Frage nach der Anerkennung spezifi-
scher Identitéten setzt der intellektuelle Islamismus an (davon handelt
das Kapitel II).

5. Resiimee 1

Die vorangegangenen Ausfiihrungen zum Thema Verwaltete Religion
des laizistischen Staates haben ihren Ausgang von der Geltung der
modernen politischen Rationalitdt genommen, die sich durch den pro-
duktiven Eingriff in die Lebensbereiche auszeichnet. Auch die Reli-
gion wird Gegenstand der Macht, die in Form der Staatsraison, abge-
16st von religiosen Visionen, zwecks Vermehrung der Stirke des Staa-
tes strategisch operiert und dabei die Religion auch als strategisches
Instrument einsetzt. Dabei werden der Religion spezifische Funktio-
nen bei der Umsetzung der Vision, eine nationalstaatlich unterlegte
Gesellschaft herzustellen, zugewiesen.

Der Zugriff der staatlichen Macht auf die Religion, verkdrpert im
Amt fiir Religiose Angelegenheiten, erfolgt auf drei unterschiedlichen
Weisen. Zundchst einmal wird die Breite von 6ffentlich zuldssiger Re-
ligiositét formal bestimmt. Als Aufgabenbereiche des staatlichen Re-
ligionsapparates werden die Aspekte Glauben (itikat), Ritus (ibadet)
und Ethik/Moral (ahlak) zugelassen, wihrend die Aspekte kon-
traktuelle Vereinbarungen (muamelat) und Bestrafung (ukubat) weg-
fallen. Bei der zweiten Form wird die Religion durch die Tétigkeit des
Amtes explizit in die Pflege bzw. Starkung der nationalen Kultur ein-
gebunden. Hier bekommt denn auch die verfassungsrechtlich eher im
technischen Sinne vorgeschriebene religiose Aufkldrung nach und
nach stark inhaltliche Ziige, so daB nicht mehr vornehmlich die mora-
lische Qualitdt der Einzelnen fiir die soziale Ordnung im Vordergrund
steht, sondern die materiale Rechtleitung anhand der Verbreitung der
rechten Lehre durch den Verwaltungsapparat des laizistischen Staates
an die Menschen gebracht wird. Eine dritte Variante des staatlichen

104

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VERWALTETE RELIGION

Zugriffs findet in Form technischer Dienstleistungen statt, wobei hier
speziell von der Verwaltung der Gebetsanstalten die Rede ist.

Die Auswirkungen der religidsen Strategien, die im Rahmen der
politischen Technik der Staatsraison und im Dienste der Vision von
der ,,machbaren‘ Gesellschaft eingesetzt werden, sind duferst relevant
fiir die spétere Entwicklung. Nicht nur verbreitet sich mittels des zen-
tralstaatlichen Apparates ein vereinheitlichendes und standardisieren-
des, bis in die entlegendsten Ecken der Gesellschaft hineinstrahlendes
Religionsverstéindnis. Die Religion avanciert dabei auch selber zu ei-
nem umkadmpften und begehrten gesellschaftlichen Gut. Dem Amt fiir
Religiose Angelegenheiten kommt dabei eine ambivalente Rolle zu.
Einerseits ist die Diyanet selber ein wirkungsmichtiger Bestandteil
des gesellschaftlichen Diskurses um die Religion, profitiert auch we-
sentlich von dem zugunsten des Islam als 6ffentlicher Norm stattfin-
denden Stimmungswechsel in der Gesellschaft. Andererseits mochte
die Orthodoxie die historische Allianz, die sie mit der Staatsraison
eingegangen ist, nur zu ungern aufgeben, verdankt sie doch ihr Mono-
pol auf Religionsangelegenheiten eben dieser Allianz. Sie kann aber
auf die offensive Artikulation der Religion in den Identititsdiskursen,
nicht angemessen reagieren. Ihr fehlen die dafiir erforderlichen dis-
kursiven Mittel. Die Vormachtstellung der Orthodoxie, die unter dem
Schein der ,religiosen Aufklarung®, befugt durch den sékularen Staat,
offenkundig eine partikulare Version des Islam, ndmlich den sunniti-
schen Skripturalismus, an die Bevolkerung heranbringt, wird von zwei
Seiten herausgefordert.

Die konfessionelle Minderheit der Aleviten organisiert sich selber
im Medium des Anerkennungsdiskurses und tritt mit ihrer spezifi-
schen religiosen Identitit gegen die staatlich gestiitzte Vormacht der
sunnitischen Orthodoxie auf, stellt die bisherige Praxis der Verwal-
tung der Religion kritisch in Frage. Die bisherigen diskursiven Mittel
der Orthodoxie, die den expliziten Ausschlufl der Aleviten bewirkten,
scheinen in Bezug auf die neue alevitische Herausforderung nicht
mehr zu greifen.

Die zweite Herausforderung stammt aus den Reihen der Islami-
sten, die sich mit der strategischen Einbindung der Religion in die Zie-
le der Staatsraison, die immer schon auch eine Unterordnung der Re-
ligion gegeniiber dem sékularen Staat bedeutete, nicht abfinden, son-
dern den Islam als die 6ffentliche Norm der ,,machbaren‘ Gesellschaft
durchsetzen wollen. Es geht nun nicht mehr nur um den Islam als ei-
nen Kitt der sozialen Ordnung, sondern um ein alternatives Ge-
sellschaftsmodell im Namen des Islam. Dem widmet sich die Analyse
im folgenden.

105

-am 152:45,



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1:52:45.



https://doi.org/10.14361/9783839401064-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

