Plausibilitat, Interpretation und das
Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

Jacob Rosenthal

Problematisierung des Selbstverstandlichen

Eine wichtige Art philosophischer Fragen richtet sich auf bestimmte grundsitzli-
che Aspekte des common sense: auf das Alltigliche, normalerweise nicht Hinterfrag-
te, das >uns allen« (einer vage abgegrenzten Gemeinschaft von Menschen oder so-
gar allen Menschen) selbstverstindlich ist. Solche Selbstverstindlichkeiten bilden
den (theoretischen) Hintergrund unserer Lebensformen und stehen normalerwei-
se nicht selbst zur Diskussion. Es handelt sich bei ihnen nicht um Plausibilititen,
sondern um etwas, das allen bloRen Plausibilititen voraus- und zugrunde liegt."

Dies lisst sich anhand von zwei Beispielen illustrieren. Moralische Normen sind
fiir das menschliche Zusammenleben in jeder Form zentral, und ihre Autoritit oder
Geltung wird innerhalb der betreffenden Gemeinschaft in der Regel als selbstver-
stindlich vorausgesetzt. Auf Ubertretungen reagieren die Betroffenen und auch un-
beteiligte Dritte oft mit heftigen Emotionen und gegebenenfalls Sanktionen. Be-
stimmte Dinge, so die im Hintergrund stehende Idee, muss man (in einer bestimm-
ten Rolle und Situation) einfach tun, andere darf man nicht tun, sie sind Tabu. Aber
was steckt hinter der beanspruchten Autoritit dieser Verhaltensnormen? Worauf
griindet sie sich? Diese Frage wird normalerweise nicht aufgeworfen, auch wenn
im Einzelnen tiber Normen, ihre Anwendung und Auslegung gestritten wird.

Ein zweites Beispiel, das die wissenschaftliche Methodik betrifft: Fiir die Na-
turwissenschaften ist das methodisch kontrollierte Lernen aus Erfahrung zentral.
Die Verallgemeinerung von Beobachtungen gehort zum Kern ihres Geschifts. Auch
wenn solche Verallgemeinerungen hiufig fehlgehen und im Lichte neuer Beobach-
tungen korrigiert werden, besteht im Allgemeinen kein Zweifel an der Verninftig-
keit und weitgehenden Sicherheit induktiver Methoden, wenn sie regulir (zum Bei-
spiel gemifd den etablierten Verfahren der schlieflenden Statistik) angewendet wer-

1 Ich verwende den Begriff der Plausibilitit daher anders als MEYER in diesem Band, der Plau-
sibilititen eine fundamentale, wenngleich immer ungesicherte und fluktuierende Stellung
zuweist.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

den. Das Humesche Induktionsproblem, das in der Frage besteht, warum man iiber-
haupt berechtigt ist, aus gewissen beobachteten Fillen auf andere zu schliefien, al-
so Beobachtungen zu verallgemeinern, ist der scientific community und naturwissen-
schaftlichen Praxis fern und fremd, auch wenn im Einzelnen iiber bestimmte Ver-
allgemeinerungen und Methoden erhebliche Uneinigkeit herrscht.

In Uber GewifSheit thematisiert Ludwig Wittgenstein, dass jede menschliche
Lebensform solcher Uberzeugungen bedarf. Er vergleicht sie mit den Angeln oder
Scharnieren einer Tiir (Wittgenstein 1970: §$ 341, 343) oder einem Flussbett (ebd.:
§$ 96,97, 99).% Unsere Praktiken sind wie eine Tiir, die sich nur sinnvoll, funktional,
bewegen kann, wenn sie von Angeln oder Scharnieren gehalten wird, und der Fluss
braucht ein Bett, in dem er dahinstrémen kann. Die >Angelsitze« fungieren als
unbezweifelte Gewissheiten, aber nicht, weil sie bewiesen oder begriindet wiren,
sondern weil Begriindungen bei ihnen enden. Ein Zweifel an ihnen wird daher in
der Regel mit Unverstindnis aufgenommen oder nicht ernstgenommen: mit einem
ungliubigen Blick quittiert, oder einer Bemerkung wie:>Ach Unsinnl< oder:sWorauf
willst du hinaus?< Die Angelsitze stehen nicht »an sich« fest, sondern bilden den
Hintergrund bestimmter Lebensformen, die zusammen mit ihnen unterminiert
werden, verschwinden oder sich grundlegend verindern kénnen. Das Flussbett
kann sich verlagern, und es verlagert sich tatsichlich im Laufe der Zeit, und zwar
auch und gerade durch die Bewegung des Flusses, die aber nichtsdestoweniger ein
solches Bett voraussetzt.

Bei weitem nicht alle Angelsitze haben philosophischen Charakter, und umge-
kehrt kniipfen sich nicht alle philosophischen Problemstellungen an Angelsitze. Die
grundsitzlicheren Fragestellungen der Philosophie kdnnen aber simtlich so ver-
standen werden, dass sie solche Sitze betreffen. Diese spielen ihre Rolle im Hin-
tergrund und werden auflerhalb des Philosophierens niemals allen Ernstes thema-
tisch; wenn dies doch der Fall ist, haben sie ihre Rolle ausgespielt. Daher nehmen
philosophische Fragen, die solche Selbstverstindlichkeiten problematisieren, hiu-
fig eine skeptische Form an und werden leicht so wahrgenommen, als wolle jemand
in destruktiver und spitzfindiger Weise in Frage stellen, was doch jedem klar ist. So-
gleich finden sich dann philosophische Verteidiger des common sense, die diesen bei
der Defensivoperation moglichst nicht antasten wollen. Beide Phinomene gehéren
zum philosophischen Geschift: das Erheben (vermeintlich) skeptischer Einwande
und die oft eher oberflichliche Reaktion darauf. Im Kern geht es aber um bestimmte
grundsitzliche Aspekte sunseres« Weltbildes, wie die Autoritit moralischer Normen
oder den Status verallgemeinernder Schliisse aus der Erfahrung.

Es scheint nun schwierig zu sein, gesicherte Erkenntnisse iiber diese Gegen-
stinde oder definitive Antworten auf die dazu gehorigen allgemeinen und grund-
sitzlichen Fragen zu erlangen. Die Philosophie ist dafiir kaum besser geriistet als

2 Siehe dazu Gutschmidt 2016: Abschnitt 2.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

das Alltagsdenken, denn sie verfiigt iiber keine spezifischen Erkenntnismethoden.
Auch wenn in ihr manchmal feine Beobachtungen angestellt und sorgfiltige Argu-
mente aufgestellt werden, handelt es sich dabei methodisch nur um das Alltags-
denken selbst, das versucht, mit seinen eigenen fundamentalen Voraussetzungen
zurande zu kommen. Von philosophischen Konzeptionen und Theorien ist deshalb
bestenfalls Plausibilitit zu erwarten. Das ist die erste Hinsicht, in der das Merkmal
der Plausibilitit, das in der Philosophie selbst nur wenig thematisiert wird, fiir ihr
Verstindnis wesentlich ist.

Dabei ergeben sich eigentiimliche Verfremdungseffekte, indem die besagten
Selbstverstindlichkeiten, sobald sie ernsthaft befragt werden, nicht durch eben sol-
che Selbstverstindlichkeiten abgestiitzt werden konnen, sondern durch spekulative
Konstruktionen und Theorieansitze, die hochstens Plausibilitit fur sich beanspru-
chen konnen. Daher kann die urspriingliche Selbstverstindlichkeit bestenfalls
ihrem Inhalt nach rekonstruiert, aber nicht in ihrem Status als Selbstverstind-
lichkeit wiedergewonnen werden, auch wenn ihre Verteidiger dies intendieren.
Das liegt nicht nur daran, dass sich, wenn die Reflexion einmal begonnen hat, der
Zustand der Unschuld nicht wieder herstellen lisst, sondern auch und vor allem
an der Art der Ergebnisse dieser Reflexion. Wenn beispielsweise das humesche
Induktionsproblem ernsthaft aufgeworfen wird, ist darauf keine Antwort zu fin-
den, die geeignet wire, die urspriingliche Art und den urspriinglichen Grad des
Vertrauens zum induktiven Vorgehen wiederzugewinnen.? Analoges gilt fiir die
anderen fundamentalen Themen und Fragestellungen der Philosophie.

Auch in einer zweiten Hinsicht ist Plausibilitit fiir die Philosophie zentral, in-
sofern nimlich philosophische Auseinandersetzungen normalerweise ergebnislos
verlaufen. In ihnen wird bestenfalls eine Verstindigung, aber kein Konsens erzielt.
Das gilt nicht nur fiir die bisher angesprochenen fundamentalen Fragestellungen,
sondern auch fiir alle anderen, die als philosophisch gelten, zum Beispiel in der an-
gewandten Ethik. Teilweise verhandelt die Philosophie in ihrer zeitlichen Entwick-
lung sogar immer wieder dieselben oder zumindest dhnliche Fragen, und in Bezug
auf diese treten immer wieder dhnliche Positionen in jeweils zeitgemafier Einklei-
dung auf. Es gibt insofern bei der Behandlung vieler Themen keinen grundsitzlichen
Fortschritt in der Philosophie, ein Faktum, das manchmal als >Skandal der Philo-
sophie« bezeichnet wird. Es wird wohl niemals Einigkeit erzielt werden, ob und in
welchem Sinne es objektive Werte gibt, woher die Autoritit moralischer Normen
rithrt, ob der Mensch einen freien Willen hat, ob und wie das Induktionsproblem
zu 16sen ist, und so weiter. Bei allen erheblichen Fortschritten und Klirungen im
Detail, die im Ubrigen in der weiteren Entwicklung hiufig wieder in Vergessenheit
geraten oder auch einfach iibergangen werden, gibt es keine allgemein akzeptier-
ten Antworten auf philosophische Fragen und daher keinen Fundus an gesichertem

3 Was hierbei allenfalls, aber auch immerhin, méglich ist, zeigt Schurz (2019).

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

89


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Wissen, auf den sich aufbauen und der sich stetig erweitern liefde. Die Philosophie
lasst sich daher nur eingeschrinkt als ein intersubjektives Erkenntnisunternehmen
begreifen, oder schirfer: Sofern sie als ein solches begriffen wird, ist sie weitgehend
ein Fehlschlag.

Im Anschluss an Thomas Kuhn kénnte man die Philosophie als eine Proto-
Wissenschaft bezeichnen, die in einem »vorparadigmatischen« Stadium der kon-
kurrierenden Schulen, Systeme und Ansichten verharrt und sich nicht zu einer
eigentlichen Wissenschaft fortentwickelt (Kuhn 1962: Kap. 2).* Innerhalb philo-
sophischer Traditionen findet wohl manchmal eine Art Fortschritt statt, der von
Ferne an die Ausarbeitung eines Paradigmas im kuhnschen Sinne erinnert. Aber die
Schulen und Traditionen stehen in Austausch und Konkurrenz und befinden sich
selbst stark im Wandel, sie bilden keine fixen Parallelstrukturen, die sich jeweils
folgerichtig entwickeln. Daher beginnt jede philosophierende Person mit ihren
Fragen und Uberlegungen in gewisser Weise von Neuem, und das Gebiude, das
als Antwort auf die Fragen zu errichten wire, kann immer wieder nur skizziert,
niemals aufgefithrt werden. Plausibilitit ist darum das AufRerste, was sich in der
Philosophie erreichen lisst.

Philosophie als Deutungsunternehmen

Philosophie, aufgefasst als ein intersubjektives Erkenntnisunternehmen, ist weit-
gehend ein Fehlschlag. Damit ist nicht gemeint, dass keine der philosophischen Po-
sitionen in ihrem Bereich die Wahrheit trifft, und noch nicht einmal, dass man es
nicht wissen konnte, wenn sie es tite. Sondern gemeint ist, dass diese Wahrheit, so-
fern sie vertreten wird, oder dieses Wissen, sofern es vorhanden ist, innerhalb der
Philosophie typischerweise keine breite Akzeptanz findet, sondern einfach als eine
der diversen konkurrierenden Positionen auftreten muss und behandelt wird. Die
zutreffende oder objektiv am besten begriindete Position, sofern es sie gibt, genief3t
in der philosophischen Diskussion keine Privilegien. Man sieht das daran, dass zu
den meisten philosophischen Fragen die divergierendsten Ansichten vertreten wer-
den und ein Konsens nicht in Sicht ist.

Diejenigen Erkenntnisse, die die Philosophie nichtsdestoweniger in konsensu-
eller Weise liefert, sind typischerweise hypothetischer, konditionaler Natur. Sie be-
treffen Implikationen: dass man, wenn man eine Position bestimmter Art vertritt,
die-und-die Annahmen machen, die-und-die Konsequenzen in Kauf nehmen und

4 Kuhns Gegenstand sind die Naturwissenschaften, aber seine Schilderung des vorparadig-
matischen Zustandes mit seinen charakteristischen Merkmalen trifft auf jedes (tatsichliche
oder vermeintliche) Erkenntnisunternehmen zu, bei dem die Protagonisten iiber die Grund-
sdtze, Grundbegriffe und Grundtatsachen ihres Gebietes keine Einigkeit herstellen konnen.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

die-und-die Probleme l6sen muss. Dagegen ist iiber nicht-hypothetische Aussagen
kaum Konsens zu erzielen. Was eine Philosophin hier gerne bejaht, ist eine zwei-
te gerade noch zu akzeptieren bereit, und hilt eine dritte fiir untragbar. Des ei-
nen modus ponens ist des anderen modus tollens.” Man kénnte die Philosophie daher
als die Wissenschaft von Implikationen bei Fragen grundsitzlicher Natur ansehen
und betreiben. Sie hat womdglich geniigend gesicherte Erkenntnisse konditionaler
Struktur zu bieten. Von einer Wissenschaft erwarten wir aber mehr: Aussagen dar-
tiber, wie sich die Dinge in einem bestimmten Bereich verhalten. Das Aufdecken von
Zusammenhingen und Implikationen, so wichtig es ist, ist doch vor allem deshalb
wichtig, weil es hilft herauszufinden, wie die Dinge (wahrscheinlich) liegen — und
zwar >unbedingt«. An dieser Stelle ist es in der Philosophie mit dem Konsens vorbei.

Wenn also nicht als intersubjektives Erkenntnisunternehmen - als eine Wissen-
schaft im eigentlichen Sinne des Wortes —, als was sollte man Philosophie dann auf-
fassen? Man kann sie alternativ als das Unterfangen der Deutung oder Interpreta-
tion der Phinomene in einem bestimmten Bereich, und letztlich der Welt und der
conditio humana insgesamt ansehen. Solche Deutungen versuchen zu respektieren,
was >wir« zu wissen meinen, aber in diesem Rahmen sind sie weitgehend frei.

Beispielsweise bemiihen sich in der neueren Diskussion um die Willensfreiheit
die meisten Beteiligten, die Ergebnisse der Neurowissenschaften zu akkommodie-
ren. Davon gibt es Ausnahmen, was nur zu erwarten ist, weil die Relevanz der em-
pirischen Wissenschaften fiir uns< gerade eine derjenigen Selbstverstindlichkei-
ten ist, die von der Philosophie hinterfragt werden kénnen. Aber auch wenn man
diesen Gesichtspunkt ausklammert: Die neurowissenschaftlichen Befunde kénnen
verschieden interpretiert werden, und Interpretationen, die in ihnen eine Wider-
legung der Willensfreiheit oder sogar der kausalen Wirksambkeit des Wollens erbli-
cken wollen, sind nichts weniger als zwingend (siehe z.B. Walter 2016: Kap. 5). So
geht die philosophische Diskussion um die Willensfreiheit im Grundsatz dhnlich
weiter wie zuvor, mit denselben Positionen wie zuvor, nur dass sie in den neuro-
wissenschaftlichen Experimenten und Resultaten einen neuen Aspekt erhilt, der in
einer vollstindigen Behandlung des Themas zu beriicksichtigen ist. Die Deutungs-
aufgabe der Philosophie ist durch die neuartigen Befunde nicht erleichtert oder re-
duziert, sondern nur komplexer geworden.

In dhnlicher Weise gibt es in vielen Feldern der Philosophie alternative Kon-
zeptionen, die in unterschiedlichen Varianten immer aufs Neue vertreten werden.
Konkurrierende Interpretationen derselben Sache sind als Dauerzustand weit we-
niger verwunderlich als verschiedene Theorien im Rahmen eines Erkenntnisunter-

5 A sagt: Weil g aus p folgt und p wahr (oder zumindest plausibel) ist, ist auch g wahr (oder zu-
mindest plausibel). Dagegen sagt B: Weil g aus p folgt und g falsch (oder zumindest unplausi-
bel) ist, istauch p falsch (oder wenigstens unplausibel). Beide sind sich iiber das Konditional
>wenn p, dann g<einig.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

91


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

nehmens. Es lisst sich geradezu sagen, dass in dem Moment, wo eine Frage ge-
kldrt wird, sie authort, eine philosophische zu sein. Damit lisst sich vereinfachend
weiterhin sagen, dass sich die einzelnen Wissenschaften historisch jeweils in ei-
ner Phase von der Philosophie emanzipierten, als in ihrem Gebiet Wissen erlangt
und der Bereich der Spekulation verlassen werden konnte. Umgekehrt kehren alle
Einzelwissenschaften unvermeidlich zur Philosophie zuriick, wenn sie ihre eigenen
Grundlagen thematisieren.

Die Idee der Philosophie als Interpretation kann insbesondere ihr spezielles Ver-
hiltnis zu ihrer eigenen Geschichte erkliren, ein Verhiltnis, das bei einem reinen
oder hauptsichlichen Erkenntnisunternehmen unverstindlich wire. Die philoso-
phischen Klassiker sind die Quellen méglicher Deutungen der Phinomene in wich-
tigen Bereichen. Durch ihre Originalitit haben sie neue Méglichkeiten erschlossen
oder geschaffen, die Welt und den Menschen anzuschauen. Wer sich mit einer die-
ser Moglichkeiten niher beschiftigen mochte, beginnt am besten bei den entspre-
chenden klassischen Texten. In der Auseinandersetzung mit ihnen stellen sich wie-
derum Interpretationsprobleme, nun in Bezug auf die richtige Lesart der Texte, die
als solche so interessant sind, dass sich viele Personen in der Philosophie fast nur
mit diesen beschiftigen. Dabei lisst sich oft kaum sagen, wo Fragen der Textausle-
gung enden und systematische Uberlegungen beginnen. Das philosophische Leben
der Klassiker endet nicht mit ihrem Tod, ihr Werk wird von nachfolgenden Genera-
tionen immer wieder und immer neu interpretiert und dadurch fortgefithrt (siehe
Korsgaard 2022: Abschnitt 7). Eine solche Entwicklung entspricht durchaus nicht ei-
nem erfolgreichen Erkenntnisunternehmen, dessen systematischer Charakter ganz
von selbst eine deutliche Trennung zwischen dem Fach und seiner Geschichte be-
dingt.

Da es in philosophischen Konzeptionen und Theorien recht verstanden weni-
ger um Erkenntnisse als um die Interpretation oder Deutung der Phinomene in ei-
nem bestimmten Bereich geht, ist der Wahrscheinlichkeitsbegriff bereits zu spezi-
fisch fiir ihre Bewertung. >Plausibilitit« im weitesten Sinne ist offener und fiir phi-
losophische Konzeptionen passender. Es kann stark divergierende Deutungen oder
Interpretationen derselben Sache geben, bei denen man von einem iibergeordne-
ten Standpunkt aus erkennen kann, dass sie alle eine gewisse Plausibilitit aufwei-
sen, indem sie jeweils an verschiedene Gesichtspunkte ankniipfen und verschiedene
Uberlegungen in den Mittelpunkt stellen. Wahrend man von unvereinbaren (Syste-
men von) Aussagen nicht sagen kann, sie seien allesamt wahrscheinlich — die Wahr-
scheinlichkeit der einen geht immer auf Kosten der Wahrscheinlichkeit der anderen
— lasst sich konsistent sagen, verschiedene konkurrierende Deutungen derselben
Sache seien allesamt (jede auf ihre Weise) plausibel.®

6 Zur Entstehung des modernen Wahrscheinlichkeitsbegriffs und der neuartigen Semantik der
Wahrscheinlichkeit im 17. Jahrhundert siehe ScHLOGL in diesem Band.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

Das wird innerhalb der philosophischen Auseinandersetzung naturgemif
nur selten eingeriumt, weil es ihren Witz untergribt. Wenn man eine bestimm-
te Position argumentativ starkmachen méchte, muss man fur sie zumindest
Wahrscheinlichkeit beanspruchen und die Alternativen als unwahrscheinlich hin-
stellen. Wahrend sich eine blofie Moglichkeitswissenschaft im Prinzip konsensuell
betreiben liefe, ist der Versuch, eine bestimmte Deutung gegen Alternativen
durchzusetzen oder auch nur als die wahrscheinlichere zu erweisen, besonders
konflikttrichtig, eben weil durchschlagende Argumente nicht zu haben sind. Eine
Entscheidung wird in solchen Auseinandersetzungen de facto niemals herbeige-
fithrt und l4sst sich in vielen Fillen auch rational nicht herbeifithren. Das trigt zu
der Schirfe bei, die philosophische Auseinandersetzungen tendenziell annehmen.
Die wechselseitige Unduldsambkeit bis hin zu Verfolgungstendenzen unter Philo-
sophen trat bereits in der Antike deutlich hervor. Oft stehen Weltanschauungen
gegeneinander, das Vertrauen in den >zwanglosen Zwang des besseren Arguments«
ist begrenzt.

In den empirischen Wissenschaften gibt es zumal in Zeiten von Paradigmenkri-
sen und -wechseln ebenfalls heftige Auseinandersetzungen, bei denen dann auch
philosophische Gesichtspunkte eine wesentliche Rolle spielen, die in diesen Wis-
senschaften normalerweise in den Hintergrund treten (Kuhn 1962: Kap. 8, 9, 10).
Aber anders als in der Philosophie kommen solche Auseinandersetzungen zum Ziel,
und oft recht schnell. Das liegt primir an der viel gréfReren Beobachtungsnihe er-
fahrungswissenschaftlicher im Gegensatz zu philosophischen Konzeptionen. Auch
letztere beruhen auf Beobachtungen und >Daten«< oder beziehen sie ein, aber meist
nicht in einer so spezifischen Weise, dass weitere oder genauere Beobachtungen ei-
ne Entscheidung zwischen konkurrierenden Theorien herbeifithren kénnten.

Einige Besonderheiten kommen hinzu. Die >Daten< oder Beobachtungen, die
den philosophischen Entwiirfen zugrunde liegen oder von ihnen beriicksichtigt
werden, werden nicht allgemein geteilt. Das betrifft weniger ihren >duflerenc Teil,
den sie mit den empirischen Wissenschaften gemeinsam haben, als ihren >innerenc
Teil. Man spricht bei letzterem auch von der Phanomenologie eines Bereichs und den
diesbeziiglichen Intuitionen, die fiir die Entwicklung philosophischer Konzeptionen
wichtig sind. Es geht dabei darum, was >wir< in Bezug auf bestimmte Dinge sagen,
denken, fithlen, beziehungsweise kontrafaktisch: was >wir< in gewissen mehr oder
weniger hypothetischen Fillen denken, fithlen oder sagen wiirden. Der Skopus
dieses >wir« wird kaum jemals thematisch, aber in der Regel wird durch die Art der
Verwendung eine universelle Geltung suggeriert.” Es gibt allerdings keinerlei Ge-

7 Cavell (2002: 35) spricht, bezogen auf die autobiographische Dimension des Philosophierens,
von einer »notwendigen Arroganz« der Philosophie, die in der Behauptung liege, »dass die
Philosophie fiir die Menschheit, fiir alle spricht«. Fiir den Hinweis auf diese Stelle danke ich
Martin Hurni.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

93


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

wihr, dass die Phinomenologie eines Bereichs iiber verschiedene Individuen oder
Kulturen hinweg einheitlich ist, und hiufig finden sich Hinweise auf das Gegenteil.
Die Philosophie unternimmt nur wenig, um diesen Punkt abzusichern. Tatsichlich
scheint es bei diesem Material erhebliche intersubjektive und interkulturelle Un-
terschiede zu geben. Sofern diese beim Philosophieren iiberhaupt beriicksichtigt
werden, geschieht das nicht in systematischer Weise.®

Weiterhin miissen solche Phinomene, sofern sie nicht bereits sprachlicher Na-
tur sind, konzeptualisiert und versprachlicht werden, um in eine Theoriebildung
eingehen zu konnen. Welches ist die richtige oder eine adiquate Beschreibung fir
sie? Die Antwort darauf hingt unter anderem von der Theorie ab, auf die jemand
hinausmochte, und manchmal fehlt es allein deshalb an einer von den konkurrie-
renden Positionen geteilten Beschreibung. Jede Beschreibung ist bereits »theoriebe-
laden<. Wihrend dies ein allgemeines Merkmal menschlicher Erkenntnisbemithun-
gen ist, zeigt sich die hohe Sprachabhingigkeit speziell des Philosophierens darin,
dass man philosophische Texte in der Originalsprache lesen muss, um sie richtig zu
verstehen, und vollstindig adiquate Ubersetzungen in vielen Fillen nicht méglich
sind. Man braucht dabei gar nicht an die berithmt-beriichtigten idiosynkratischen
Sprachschépfungen und -verwendungen bestimmter philosophischer Klassiker zu
denken. Auch niichterne Begriffsanalysen lassen sich bisweilen nicht einmal vom
Englischen ins Deutsche iibertragen, und so kann sich herausstellen, dass jemand
beim Philosophieren, ohne es zu bemerken, stark von Eigenarten der verwendeten
Sprache beeinflusst ist. Bei einer philosophischen Methode, die sich vor allem auf
vermeintliches Alltagswissen sowie begriffliche und phinomenologische Analysen
stiitzt, ist das tatsichlich kaum zu vermeiden. Die partielle Gebundenheit des Phi-
losophierens an eine bestimmte Sprache steht in einem eigentiimlichen Kontrast zu
den weitreichenden Anspriichen, die fiir seine Inhalte in der Regel erhoben werden.

Ein Beispiel dafir bietet John Rawls’ einflussreiche Theorie der Gerechtigkeit.
Rawls bestimmt Gerechtigkeit als Fairness. Dies ist der Titel sowohl seiner ersten als
auch seiner letzten Publikation zum Thema, das ihn sein gesamtes philosophisches
Leben hindurch beschiftigt hat (Rawls 1958, 2001). >Fairness, »fair< und >unfair< sind
Worter der englischen Sprache, die in anderen Sprachen keine semantischen Aqui-
valente haben, auch keine niherungsweisen, weswegen sie u.a. ins Deutsche als
Lehnworter itbernommen wurden.’ Thre Anwendungen weisen mit dem Begriff der

8 Die relativ junge Stromung der experimentellen Philosophie mochte das besser machen,
tendiert aber dazu, individuelle Unterschiede in den Reaktionen ihrer Probanden auf >Per-
formanzfehlerczu schieben und sich an die jeweiligen Mehrheitsvoten zu halten, um die Fik-
tion einer geteilten Phianomenologie und Begriffsverwendung aufrecht zu erhalten. Siehe
dazu Rosenthal 2014.

9 Siehe dazu die duflerst erhellenden Ausfithrungen von Wierzbicka (2006: Kap. 5). Ich danke
Lutz Wingert fiir den Hinweis auf diese Autorin.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

Gerechtigkeit eine Schnittmenge auf, aber nur jemandem, dessen Muttersprache
das Englische ist, konnte es einfallen, Gerechtigkeit durch Fairness zu erldutern und
dadurch eine bestimmte Theorie der Gerechtigkeit in informativer Weise auf den
Begriff bringen zu wollen. Noch mehr: Die gesamte (keineswegs nur von Rawls vor-
genommene) Ubertragung der Idee des fair play aus der Sphire von Sport und Spiel
auf gesellschaftliche Einrichtungen und das menschliche Zusammenleben insge-
samt, so dass Fairness als Grundphinomen und sogar Kern der Moral erscheinen
kann, ist ein hochgradig kulturspezifisches Phinomen. Die entsprechenden Kon-
zeptionen konnten prinzipiell nichtsdestoweniger in einem normativen Sinne uni-
versell giiltig sein, sie kénnen sich aber nicht auf eine entsprechend universelle Phi-
nomenologie stiitzen. Keineswegs denken alle Menschen immer schon in Begriffen
der Fairness (das heif3t, mithilfe von sprachlichen Ausdriicken, die mit dem eng-
lischen »fair< oder >unfair< semantisch grob dquivalent sind) iiber menschliches Zu-
sammenleben oder gesellschaftliche Einrichtungen nach. Eine kulturiibergreifende
Phinomenologie der Moral, falls es so etwas gibt, konnte nicht mit diesen Begriffen
operieren.

Schliefdlich nehmen philosophische Konzeptionen desselben (grob umrissenen)
Bereichs innerhalb seiner oft sehr unterschiedliche Gewichtungen vor. Sie kniip-
fen an verschiedene Phinomene oder Typen von Beispielen an, die sie als paradig-
matisch in den Mittelpunkt der Betrachtung stellen, wihrend sie andere erst indi-
rektim Rahmen ihrer Theoriebildung zu erschliefen versuchen und noch andere als
unwesentlich oder untypisch beiseitesetzen. Dem entspricht, dass gleichlaufende
Intuitionen intersubjektiv unterschiedlich gewichtet werden konnen. Auch dieser
Aspekt spielt eine wichtige Rolle bei der Divergenz philosophischer Theoriebildun-
gen.

Alle diese Gesichtspunkte lassen sich durch den Begrift der Plausibilitit gut
einfangen, aber ebenso, so scheint es, durch den der subjektiven Wahrschein-
lichkeit. Bei der Auffassung von Wahrscheinlichkeiten als kohirenten subjektiven
Uberzeugungsgraden lisst sich, wenn man von der Quantifikation einmal absieht,
zunichst kein grofier Unterschied zum Begrift der Plausibilitit erkennen. Im Falle
der subjektiven Wahrscheinlichkeiten existieren nun aber Konvergenzresultate,
deren Voraussetzung unter anderem die besagte Quantifikation ist. Ihnen zufolge
nihern sich zwei epistemische Subjekte, die mit unterschiedlichen Wahrschein-
lichkeiten beginnen (sogenannten a-priori-Wahrscheinlichkeiten), durch geteilte
Beobachtungen, iiber deren Resultate sie sich allerdings einig sein miissen, in ihren
Wahrscheinlichkeitseinschitzungen immer mehr an (siehe Schurz 2015: Abschnitte
9.5, 9.6). Dadurch werden die urspriinglich rein subjektiven Wahrscheinlichkeiten
mehr und mehr zu intersubjektiven, so dass fiir die entsprechenden Aussagen
doch eine Art Objektivitit beansprucht werden kann. Diese fir die Anwendungen
der Theorie subjektiver Wahrscheinlichkeit typischen und insbesondere fiir eine
entsprechende Interpretation der Wahrscheinlichkeitsrechnung und Statistik we-

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

95


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

sentlichen Konvergenzresultate sind jedoch auf die empirischen Wissenschaften
mit ihrer vergleichsweise klaren Unterscheidung zwischen Daten und Hypothesen
zugeschnitten. Fir die Philosophie sind sie wegen deren relativer Beobachtungs-
ferne kaum relevant, was dazu passt, dass sich in ihr in der Tat keine Konvergenz
der Auffassungen zeigt. Daher, und weil er keine Quantifizierung nahelegt, ist der
Begriff der Plausibilitat fiir die Philosophie angemessener.

Eine weitere Differenz zwischen Plausibilitit und subjektiver Wahrschein-
lichkeit ist die erwihnte Unmoglichkeit, mehrere alternative Theorien simtlich
als wahrscheinlich zu bezeichnen, genauer: zwei unvereinbaren Theorien jeweils
eine Wahrscheinlichkeit groRer als 50 % zuzusprechen, wihrend man sie durchaus
beide als plausibel bezeichnen kann. Auf einer Meta-Ebene lisst sich von alter-
nativen philosophischen Konzeptionen im Prinzip sagen, beide boten plausible,
wenn auch verschiedene Deutungen desselben Phinomenkreises an. Man kann
aber von keinem Standpunkt aus sagen, beide seien wahrscheinlich. Ahnlich kann
man von zwei sich ausschlieRenden Rekonstruktionen einer historischen Episode
sagen, beide seien plausibel, aber nicht, beide seien wahrscheinlich. Wenn man
die eine tatsichlich fiir (sehr) wahrscheinlich hilt, muss man die andere fiir (sehr)
unwahrscheinlich halten.

Dariiber hinaus lisst sich Plausibilitit sogar in Kontexten aussagen, wo von
Wahrheit nicht die Rede sein kann. Wahrscheinlichkeit gibt es nur im Hinblick auf
Wahrheit, als Zwischenstadium auf dem Weg zur Gewissheit. Auch wo sich solche
nicht erlangen lisst, sich vielleicht prinzipiell nicht erlangen lisst, so dass wir als
erkennende Subjekte dauerhaft auf Vermutungen oder Spekulationen angewiesen
sind, miissen wir, sobald wir Wahrscheinlichkeiten ansetzen, annehmen, dass es
die Wahrheit, wenngleich verborgen, gibt. Plausibilitit kann dagegen auch lediglich
eine Sache der Interpretation sein, wenn man beispielsweise von der Interpre-
tation eines Textes sagt, sie sei plausibel, ohne sich dadurch darauf festzulegen,
dass Interpretationen wahr oder richtig im eigentlichen Sinne des Wortes sein
konnen. Falsch konnen sie allerdings sein, insofern die Moglichkeit besteht, dass
sie das Interpretandum einfach deutlich verfehlen, aber es gibt moglicherweise
kein feststehendes Faktum, welche von den plausiblen Interpretationen die richtige
ist. Wenn dem so ist, zeigt der Begrift der Plausibilitit nicht linger ein epistemi-
sches Defizit an und kann sogar zum hochsten zur Verfiigung stehenden Pradikat
avancieren (siche Winko 2015).

Plausibilitit ist also ein zentrales und nur zum Teil objektivierbares Kriterium
der Theorienwahl in der Philosophie, die es eher als mit der erkennenden Durch-
dringung mit der Deutung oder Interpretation von Phinomenbereichen zu tun hat.
Insbesondere beruht die Plausibilitit einer philosophischen Konzeption auch auf
nicht-epistemischen Gesichtspunkten wie beispielsweise dem Verlangen, aus per-
sonlichen, moralischen oder politischen Griinden an einem bestimmten Welt- oder
Menschenbild festzuhalten. Philosophische Konzeptionen antworten zum Teil wie

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

Weltanschauungen auf andere Bediirfnisse als das nach Erkenntnis, und das letzte-
re kann dabei sogar zuriicktreten. Dass das normalerweise nicht eingeriumt oder
heruntergespielt wird, ist aus der Situation des Behauptens verstindlich, dennoch
hingt die bevorzugte Interpretation eines Phinomenbereichs kaum jemals allein
von epistemischen Gesichtspunkten ab.’® Viel mehr als bei empirisch-wissenschaft-
lichen Theorien ist der personliche Geschmack im weitesten Sinne des Wortes als
Grund dafiir, bestimmte Konzeptionen fiir plausibel zu halten, in der Philosophie
von Gewicht, und weit seltener geschieht es, dass als anziehend empfundene Kon-
zeptionen unter dem Druck der>Daten< mit Bedauern verabschiedet werden. All das
passt gut zu der Etymologie und dem urspriinglichen Sinn von Plausibilitit als >Ap-
plauswiirdigkeit.

Wie ist dann zu erkliren, dass philosophische Konzeptionen oft durchaus merk-
wiirdige und unplausible Aspekte und Konsequenzen haben? Dafiir gibt es min-
destens zwei Griinde, die beide damit zu tun haben, dass, salopp gesagt, Plausibi-
litit nicht alles ist. Erstens besteht der Witz jeglicher Theoriebildung darin, einen
bestimmten Phinomenbereich aus wenigen Grundgedanken zu erschliefRen. Dazu
passt die Auffassung, Erklirung sei nichts anderes als Vereinheitlichung: Zuriick-
fithrung der Komplexitit und Vielfalt der Phinomene auf wenige Grundprinzipi-
en. So kann es dazu kommen, dass eine Theorie, wenn sie nur geniigend Substanz
hat, in gewissen Hinsichten auch unplausible Konsequenzen hat, was ihr von ihren
Kritikern dann als >kontraintuitiv« vorgehalten wird. Das ist regelmifig der Preis
fiir eine einheitliche und gleichzeitig substanzielle Konzeption eines groferen Be-
reichs. Beispielsweise gibt es in der Moralphilosophie gute Griinde dafiir, die mo-
ralischen Normen als das Ergebnis einer Ubereinkunft zwischen Individuen aufzu-
fassen. Diese Idee lisst sich sehr verschieden ausbuchstabieren, und es gibt dafiir
insbesondere >hobbessche« und >kantische« Ansitze. Alle Theorien dieser Art haben
aber Schwierigkeiten, Tiere in die Moral einzubeziehen, und auch solche Menschen,
die nicht (noch nicht, nicht mehr) vernunft- und vertragsfihig sind. Auch wenn sich
diese Probleme nicht befriedigend 16sen lassen sollten, wire es fragwiirdig und ist
es jedenfalls nicht zwingend, diese Konzeptionen allein deshalb zuriickzuweisen.
Es ist sehr wohl méglich, dass sie (bzw. eine bestimmte Variante davon) alles in al-
lem die plausibelste rationale Rekonstruktion der Moral bieten, eine Rekonstrukti-
on, die uns besser als alternative Auffassungen verstehen lisst, was es mit der Moral
»auf sich hat¢, warum sie also diejenigen Aspekte, Formen und Inhalte hat, mit de-
nen sie uns begegnet, und inwiefern ihre Normen Autoritit beanspruchen kénnen.

10  Eine systematische Verarbeitung nicht-epistemischer Gesichtspunkte findet in Kants Postu-
latenlehre statt (Kant 1971 [1788]: 119—146). Die Postulate der »reinen praktischen Vernunft«
sind Kant zufolge die Freiheit des Willens, die Unsterblichkeit der Seele und die Existenz Got-
tes. Dass Kant das so explizit machen konnte, hingt mit seiner Auffassung vom Primat der
praktischen gegeniiber der theoretischen Philosophie zusammen.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

97


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Konzeptionen, die alles gleichmifig abdecken, allen >Intuitionenc« gleichermafien
gerecht werden wollen, vermitteln dagegen in der Regel kein tieferes Verstindnis
der Phinomene. Die Forderungen der Plausibilitit im Einzelnen und der Erhellung
und Systematisierung im Grof3en stehen daher in einer Spannung zueinander, und
es wire sowohl moglich, die Systematisierung als ein weiteres und mit der Plausi-
bilisierung potentiell konkurrierendes Desiderat anzusehen, als auch, globale und
lokale Plausibilitit gegeneinander zu stellen.

Wihrend Plausibilitit der Tendenz nach konservativ ist — das Vertraute oder
ihm Ahnliche wirkt plausibel, das Unerwartete wird als kontraintuitiv, schrig oder
sogar unverstindlich zuriickgewiesen — gibt es zweitens auch den Effekt, dass ein
Entwurf gerade aufgrund seiner Originalitit anziehend wirkt, als eine Moglichkeit,
einen bestimmten Phinomenbereich auf eine ganz andere Weise anzuschauen als
bisher. Wenn eine Konzeption derart durch Neuartigkeit besticht, kann gerade das
Unplausible, paradox Wirkende zu ihrer Akzeptanz beitragen. Im giinstigsten Fall
werden diese Merkmale geschickt kombiniert: So ist es dem Einfluss einer philoso-
phischen Konzeption sicherlich zutriglich, wenn sie im Ergebnis weitgehend sagt
oder zu sagen scheint, was das jeweilige Publikum héren méchte — das ist die >Ap-
plauswiirdigkeit< —, es aber nicht auf eine altbekannte Weise sagt und auch nicht auf
denbekannten Wegen dorthin gelangt, sondern durch tatsichlich oder vermeintlich
neue Ansitze, Ideen und Wendungen: das ist der Gesichtspunkt der Originalitit.”
Der Reiz der Neuartigkeit ist unter verschiedenen anderen Faktoren auch dafiir ver-
antwortlich, dass es in der Philosophie immer wieder zu einem Wechsel der Mode in
Bezug auf die herrschenden Themen und Theorien kommt, und entsprechend kon-
nen sich die Einschitzungen dndern, was als plausibel und was als unplausibel an-
zusehen ist.

Das Reflexionsgleichgewicht

In der Idee des sogenannten Reflexions- oder Uberlegungsgleichgewichts als einer be-
stimmten philosophischen Theorie der philosophischen Methode findet die Plausi-
bilitit ihren expliziten Niederschlag in der Philosophie. Die Philosophie zieht, wie
eingangs bemerkt, Uberzeugungen, die ihre Rolle im Alltag im argumentativen Hin-
tergrund spielen, >vor die Linse, so dass sie explizit in Argumentationszusammen-
hingen erscheinen. Das ist eine Pointe der Rede von >Reflexion«. Die Bezeichnung
reflective equilibrium wurde von Nelson Goodman im Kontext der Rechtfertigung von
Prinzipien deduktiven und induktiven Schliefiens gepragt, stammt also urspriing-
lich aus der Philosophie der Logik (Goodman 1955: § 3.2). Sie erlangte grofe Be-
kanntheit durch John Rawls im Zusammenhang mit der Begriitndung seiner Gerech-

b8 Diesen Gedanken verdanke ich Peter Stemmer.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

tigkeitsprinzipien (Rawls 1971: §$ 4, 9, 87). Grundsitzlich handelt es sich beim Refle-
xionsgleichgewicht um eine bestimmte Rechtfertigungsmethode beziehungsweise
um das Ergebnis der Anwendung dieser Methode: Einerseits spricht man von >An-
wendung des Reflexionsgleichgewichts« — damit ist dann ein Verfahren gemeint —,
andererseits davon, dass sich bestimmte Uberzeugungen >im Reflexionsgleichge-
wicht befinden< oder in ein solches gebracht werden sollen — damit ist dann das Er-
gebnis des Verfahrens gemeint. [hren Vertretern zufolge ist die Methode des Refle-
xionsgleichgewichts fiir die Philosophie charakteristisch.

Ausgangsmaterial der Methode sind die bereits erwidhnten >Intuitionen« oder,
bei Rawls, swohlerwogene Urteile« (considered judgements). Die Rede von Intuitionen
steht nicht fiir die Inhalte oder Produkte eines besonderen Erkenntnisvermdgens,
sondern vorgeblich harmlos fiir das, was >wir< zu bestimmten Fillen sagen wiirden,
ohne dabei bereits explizit philosophische Theorien oder Prinzipien zur Anwendung
zu bringen." Die philosophische Theoriebildung hat unsere >vortheoretischenc Ein-
schitzungen und Urteile zu beriicksichtigen, sofern sie einigermafen durchdacht
und stabil sind: daher die Rede von wohlerwogenen Urteilen. Man kann das Pradikat
auch streichen und die Auffassung vertreten, dass die nicht-wohlerwogenen Urteile
durch die Methode des Reflexionsgleichgewichts selber aussortiert werden und dies
bereits als eine Anwendung der Methode konzipiert werden sollte, anstatt in ihren
Ausgangspunkt eingespeist zu werden (Schmidt 2022: Abschnitt 6.2.1). Die Gehalte
solcher Intuitionen oder wohlerwogenen Urteile variieren in ihrer Allgemeinheit. In
der Logik sind Schlussfiguren in ihrer abstrakten Form manchmal unmittelbar ein-
leuchtend und sogar einleuchtender als in bestimmten Anwendungen, und dassel-
be konnte fiir gewisse Prinzipien der Gerechtigkeit gelten. Typischerweise sind aber
allgemeine Prinzipien erst ein Resultat der Theoriebildung, auf das sie abzielt, und
sind intuitive Einschitzungen etwas, das auf vergleichsweise konkrete Fille oder
Falltypen bezogen ist.

Man geht also, so die Idee, bei der philosophischen Theoriebildung von dem aus,
was man vortheoretisch fiir wahr oder plausibel hilt. Das Pridikat svortheoretischs
darf dabei keinesfalls wortlich genommen werden, denn jede Einschitzung, die
als Ausgangspunkt der philosophischen Theoriebildung in Frage kommt, weist
bereits theoretische Aspekte in einem weiten Sinne des Wortes auf. Zudem sind
wir beim Urteilen tiber Sachverhalte aller Art von verschiedenen in das Alltagsden-
ken eingesunkenen Theoriestiicken (:Theorie« jetzt im engeren Sinne verstanden)

12 Wie haufig in der Philosophie ist die Begrifflichkeit nicht einheitlich und ladt dadurch zu
Missverstandnissen ein. In einigen Bereichen der Philosophie gibt es»Intuitionismus<als ei-
genstindige Position, wobei Intuitionen konzeptionell sehr wohl an ein besonderes Erkennt-
nisvermogen gekniipft sind und, damit einhergehend, einen anspruchsvollen fundierenden
Status zugesprochen bekommen, der mit der Methode des Reflexionsgleichgewichts prima
facie unvereinbar ist.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

99


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

und Teilen von Denksystemen stark beeinflusst, ohne davon ein deutliches oder
iberhaupt irgendein Bewusstsein zu haben. Es kann deshalb eigentlich nur darum
gehen, dass bei der Artikulation der Intuitionen keine explizite Einspeisung einer
philosophischen Theorie stattfindet. Es bleibt dabei allerdings unklar, warum der
Unterschied zwischen der expliziten Anwendung einer Theorie und dem unter-
griindigen Bestimmtsein von kaum artikulierten Theoriestiicken so bedeutsam
sein soll.

Ich mochte diese und andere Probleme des Begriffs der Intuition beziehungs-
weise des wohlerwogenen Urteils dahingestellt sein lassen und insgesamt so tun,
als wiirde dadurch etwas hinreichend Bestimmtes und gleichzeitig Alltigliches be-
zeichnet. Es darf sich jedenfalls nicht um voraussetzungsreiche Begriffe handeln.
Der Witz des Reflexionsgleichgewichts geht verloren, wenn man sich erst lange un-
terhalten muss, ob bestimmte Urteile nun wirklich swohlerwogen« sind oder nicht,
oder wenn allerhand Theorie bemiiht werden muss, um zu entscheiden, ob jemand
tatsichlich eine bestimmte >Intuition<hat oder nicht hat und sie vielleicht nur zu ha-
ben glaubt. Insbesondere muss das von innen heraus entscheidbar sein: Jede Person
muss wissen, was sie in diesem Sinne fiir intuitiv einleuchtend hilt, muss unpro-
blematisch Zugang zu ihren Intuitionen haben.

Die Methode des Reflexionsgleichgewichts besagt nun, dass die philosophi-
schen Konzeptionen und Theorien (zum Beispiel der Logik bei Goodman, der
Gerechtigkeit bei Rawls) solche Intuitionen weitgehend respektieren miissen, sie
aber auch korrigieren kénnen. Es geht darum, zwischen intuitiven Urteilen und
theoretischen Prinzipien ein Gleichgewicht herzustellen, sie ins Gleichgewicht zu
bringen. Dieses Gleichgewicht kann sowohl durch die Modifikation vorgeschlage-
ner theoretischer Prinzipien als auch durch die Korrektur intuitiver Einschitzungen
erreicht werden. Normalerweise wird im Verlauf des Prozesses beides geschehen,
es ist ein wechselseitiger Anpassungsprozess, bis ein Gleichgewicht erreicht ist.
Im Gleichgewicht konnen dann theoretische Prinzipien durch Berufung auf in-
tuitive Urteile und ebenso umgekehrt solche Urteile durch Berufung auf Theorien
gerechtfertigt werden. Eines muss sich am jeweils anderen bewihren und lisst sich
im Gleichgewicht durch das andere rechtfertigen. Die Idee ist, dass diese wechsel-
seitige Stiitzung der fiir die Philosophie charakteristische Rechtfertigungsmodus
und eine andere Art der Rechtfertigung in ihr nicht zu haben ist. Wenn das zu hart
erscheint, weil es ja beispielsweise nicht nur in der Mathematik, sondern auch in
der Philosophie Widerspruchsbeweise gibt, bei denen eine These durch reductio ad
absurdum widerlegt wird, so ist zu bedenken, dass die logischen Prinzipien selbst
Gegenstand der Reflexion und Bestandteil eines umfassenden Reflexionsgleichge-
wichts sind. Die Philosophie macht bei logischen Prinzipien nicht halt, sondern
stellt die Begriindungsfrage auch bei ihnen. Es ist kein Zufall, dass die Methode
des Reflexionsgleichgewichts von Goodman gerade im Kontext der Philosophie der
Logik artikuliert wurde.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

Wegen der symmetrischen Begriindungsrelation, bei der nicht nur theoretische
Prinzipien durch Verweis auf intuitive Einschitzungen, sondern auch umgekehrt
diese durch Berufung auf jene gerechtfertigt werden, ist das Reflexionsgleichge-
wicht eine Variante der Kohirenztheorie der Rechtfertigung. Wenn die intuitiven
Urteile aber der Ausgangspunkt sind, bilden sie dann nicht ein Fundament in ei-
nem schwachen Sinne des Wortes, und handelt es sich beim Reflexionsgleichge-
wicht nicht um einem »schwachen Fundamentalismus« (Schmidt 2022: Abschnitt
6.3.1)? Man konnte dies prinzipiell sagen, es wire aber irrefithrend. Der Grund dafir
ist erstens, dass das angebliche Fundament allem Anschein nach nicht geeignet ist,
einen philosophischen Konsens darauf zu griinden. Die Intuitionen selbst, ihre Ex-
plikation oder ihre relative Gewichtung sind intersubjektiv derart unterschiedlich,
dass zu denselben philosophischen Gegenstinden die divergierendsten Konzeptio-
nen vertreten werden. Dieses Motiv kennen wir bereits, und ich komme unten dar-
auf zuriick. De facto ist daher das Reflexionsgleichgewicht, sofern es die Methode
der Philosophie darstellt, keine Sache der Fundierung, sondern der Kohirenz, zu-
gespitzt ausgedriickt: Eine jede Person hat»ihr« Reflexionsgleichgewicht.

Zweitens ist die Rolle der intuitiven Urteile, auch wenn man sie als eine Art
Fundament ansieht, deutlich verschieden von der Rolle der Daten in den Naturwis-
senschaften. In den Beobachtungen erscheint die erfahrbare Wirklichkeit, die eben
der Gegenstand der empirischen Wissenschaften ist. Deshalb miissen sich in die-
sen Wissenschaften nicht blof letztlich, sondern auch schon auf mittlere Sicht die
Theorien an den Daten bewihren, nicht umgekehrt. Wenn dieses Verhiltnis auch
in Wirklichkeit komplex und teilweise verwickelt ist, wie wiederum Thomas Kuhn
(1962) und Paul Feyerabend (1975) dargelegt haben, und Beobachtungssitze insbe-
sondere nicht infallibel sind, ist ihr Verhiltnis zu den Theorien doch keineswegs
symmetrisch. Es wire abwegig, hier von einem >Gleichgewicht« zu sprechen und zu
meinen, die empirischen Wissenschaften hitten es damit zu tun, Daten und Theo-
rien >einander anzupassen<. Die Anpassung erfolgt vielmehr vom Grundsatz her
nur in eine Richtung, und Beobachtungen koénnen nicht allein durch einen Verweis
darauf verworfen werden, dass sie gut etablierten Theorien widersprechen. Anders
als Intuitionen bei der Methode des Reflexionsgleichgewichts kénnen (reproduzier-
bare) Beobachtungen als solche tatsichlich gar nicht verworfen, itberschrieben oder
auf eine andere Art beiseitegesetzt werden. Die Kritik an Beobachtungssdtzen lauft
vielmehr immer darauf hinaus, dass es entweder einen Mess- oder Beobachtungs-
fehler gegeben hat, der sich im Prinzip nachweisen oder rekonstruieren lassen
muss, oder Hintergrundannahmen der Beobachtung falsch waren, so dass deren
Resultate zwar korrekt sind, aber der Widerspruch zu etablierten Theorien nur
scheinbar besteht. Zu den empirischen Daten der Naturwissenschaft gibt es in der
Philosophie daher keine Parallele, oder vielmehr: Es gibe nur dann eine Parallele,
wenn man Intuitionen doch an ein besonderes Erkenntnisvermégen kniipfte, das
uns einen eigentiimlichen Zugang zu bestimmten Aspekten der Realitit verschaffte,

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

101


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

und wenn das iiberzeugend wire, wire die Methode des Reflexionsgleichgewichts
fiir die Philosophie ebenso wenig adiquat wie fiir die Naturwissenschaften.

Das Reflexionsgleichgewicht kann rein deskriptiv einigen Anspruch darauf er-
heben, tatsichlich »die« philosophische Methode zu sein. Das Explizitmachen von
Voraussetzungen, die gerade nicht im Hintergrund bleiben, ist typisch fiir die Phi-
losophie, ebenso das Wechselspiel von allgemeinen Prinzipien und Theorien auf der
einen und spezifischen Urteilen auf der anderen Seite. Weiterhin auch, dass es bei
und in der philosophischen Reflexion keinen direkten, jedenfalls keinen der Philo-
sophie eigentiimlichen, Kontakt zur Wirklichkeit gibt. Philosophinnen und Philoso-
phen denken eben nach und machen keine Experimente und erheben keine Daten.
Sie arbeiten in gewisser Weise mit dem, was jeder weif3 oder zu wissen glaubt oder
fiir einleuchtend hilt, oder eher: wovon sie jeweils glauben, dass jeder es fiir plausi-
bel halten sollte. Es handelt sich dem Anspruch nach um eine Sache der Analyse und
Interpretation dessen, was vor aller Augen liegt.

Wie alle Kohirenztheorien der Rechtfertigung steht das Reflexionsgleichge-
wicht im Verdacht, im schlimmsten Fall lediglich Vorurteile zu systematisieren.”
Begriindung besteht fiir eine jede Person eben darin, dass sie eine bestimmte
Aussage erfolgreich ihrem Uberzeugungssystem eingliedern kann, und wenn das
nicht geht, kann sie die Aussage mit Recht zuriickweisen. Sie passt dann nicht oder
zu schlecht zu dem, was die Person sonst glaubt oder fiir wahr oder fir plausibel
hilt, und mehr ist dazu nicht zu sagen. Jede Kohirenztheorie der Rechtfertigung ist
daher dem Problem eines durchgreifenden Relativismus in Bezug auf die gerecht-
fertigten Aussagen ausgesetzt. Im Prinzip konnte jedes Individuum sein eigenes
Reflexionsgleichgewicht haben, auch wenn die intersubjektiven Schnittmengen
hiufig groR sind, und hat es wahrscheinlich in der Tat. Ein solcher Relativismus
wird durch das Erscheinungsbild der Philosophie tatsichlich nahegelegt. Verschie-
dene Philosophinnen und Philosophen gelangen in Bezug auf (grob) denselben
Phinomenbereich zu sehr verschiedenen Anschauungen und Systemen (wobei
das auch damit zu tun hat, dass die Rede von >denselben Phinomenen, wie oben
angedeutet, mit Vorsicht zu genief3en ist).

John Rawls’ Theorie der Gerechtigkeitist auch in seinem eigenen Kulturkreis kei-
neswegs auf ungeteilte Zustimmung gestof3en. Seinem linksliberalen Entwurf einer
gerechten Gesellschaft steht unter anderem Robert Nozicks rechtsliberale Konzep-
tion gegeniiber (Rawls 1971: Kap. 2; Nozick 1974: Kap. 7). Diese beiden Autoren gelan-
gen bei sehr dhnlichem Hintergrund durch unterschiedliche Gewichtung bestimm-
ter Intuitionen zu sehr unterschiedlichen Konzeptionen. Wegen des geteilten kul-
turellen Hintergrundes konnen sie sich bestens verstindigen und in ihren Schriften

13 SiehedazuKelly/McGrath (2010:333). Der Aufsatz bietetinsgesamt eine informative und um-
sichtige Diskussion des Reflexionsgleichgewichts.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

aufeinander reagieren; es gibt zwischen ihnen keine Missverstindnisse. Die Unter-
schiede in ihren Auffassungen rithren weniger von divergierenden Intuitionen her
als daher, dass geteilte Intuitionen, die in verschiedene Richtungen weisen, unter-
schiedlich expliziert und gewichtet werden, sowie auch von einer Differenz in den
leitenden Ideen, in deren Licht der Phinomenbereich mitsamt den relevanten In-
tuitionen geordnet wird. Gewisse Beispiele und Bilder, die bei Rawls eine tragende
Rolle spielen und die gesamte Konzeption motivieren, werden von Nozick beiseite-
gesetzt, und umgekehrt." Das Reflexionsgleichgewicht berechtigt nicht nur zu so
etwas, sondern sogar dazu, eine Intuition ganz zu verwerfen, auch wenn man sie
in einem bestimmten Sinne weiterhin hat, wenn sich nimlich der Anschein, es sei
doch so-und-so, hartnickig hilt. Und in der Tat sind Philosophinnen und Philoso-
phen immer bereit gewesen, anst6Rige Konsequenzen des eigenen Systems hinzu-
nehmen und zu sagen:»So ist es eben, auch wenn es merkwiirdig scheint.

Die Idee, das Reflexionsgleichgewicht sei die Methode der Philosophie, passt zu
dem Befund, dass sich Philosophinnen und Philosophen nur iiber wenig einig wer-
den kénnen. Zu solchen relativistischen Konsequenzen fithrt jede Kohirenztheorie
der Rechtfertigung. Die Frage ist allerdings, ob sie sich blof3 prinzipiell ergeben oder
ob man sie tatsichlich zu spiiren bekommt, aber im philosophischen Geschift ist
letzteres sicherlich in erheblichem Maf3e der Fall. Wir diirfen daher vom Reflexions-
gleichgewicht nicht erwarten, dass es grundsitzliche Meinungsverschiedenheiten
auflose, und nicht von der Moralphilosophie, dass sie etwa gesellschaftlich stritti-
ge Fragen beantworte. Die unterschiedlichen Gesichtspunkte, Intuitionen und Ge-
wichte der Alltagsdiskussion reproduzieren sich auf der Ebene des philosophischen
Nachdenkens, so dass dieses zwar einen Erkenntnisfortschritt durch Klirung der
Argumente und Positionen, aber keine Losung der grundsitzlichen Dissense errei-
chen kann. Das ist ein Nachteil des Reflexionsgleichgewichts, sofern es wirklich die
Methode der Philosophie ist. Aber dieser Befund passt gut zu der Einschitzung, Phi-
losophie sei weniger ein Erkenntnis- als ein Deutungsunternehmen.

Rawls glaubte in seiner frithen Phase noch, das, was er fiir ein Reflexionsgleich-
gewicht in Bezug auf Gerechtigkeit hielt, konne von allen Menschen geteilt werden,
spiter hielt er es fiir relativ zu einer bestimmten Kultur. Meines Erachtens ist auch
das viel zu optimistisch. Die Plausibilisierung durch das Reflexionsgleichgewicht
hat etwas unaufhebbar Idiosynkratisches. Das bedeutet nicht, dass fiir ein solches
Gleichgewicht keine Arbeit zu leisten wire. Die eigenen Anschauungen zu einem

14 Wo Rawls ein Gemeinschaftsunternehmen sieht, von dessen gemeinsam erwirtschafteten
Friichten einige Beteiligte aufgrund unverdienter Nachteile in der>natiirlichen Lotterie< so-
wie der»sozialen Lotterie< deutlich weniger erhalten als andere, erblickt Nozick Individuen,
die aufgrund des Rechts auf ihren Korper ein Recht an den Ertragen ihrer je eigenen Arbeit
haben und freiwillig mit gewissen anderen Individuen in Austausch treten. Siehe auch die
Gegenliberstellung bei Maclntyre (1981: Kap. 17).

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

103


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

bestimmten Gegenstand in ein kohirentes System zu bringen, ist iiberhaupt nicht
einfach, jedenfalls bei den typischen philosophischen Gegenstinden, und erst recht
wird es schwierig, wenn mehrere Gegenstinde simultan auf dem Spiel stehen. Der
Austausch mitanderen bringt neue Ideen und Uberlegungen ins Spiel und fiigt dem
Gleichgewichtsprozess neue Facetten hinzu. In seinem Verlauf kénnen sich erheb-
liche Erkenntnisgewinne dariiber einstellen, wie bestimmte Auffassungen zusam-
menhingen und welches die Implikationen einer bestimmten Position sind, die oft
erst durch einen solchen Prozess ausbuchstabiert wird. Dadurch kann es zu gro-
8en Verschiebungen kommen, aber es gibt keinen Grund, eine allgemeine inter-
subjektive Konvergenz anzunehmen. Da die Methode zudem nur duflerst allgemein
charakterisiert ist und die wechselseitige Anpassung der intuitiven Einschitzungen
und theoretischen Prinzipien selbst nach keinem bestimmten Prinzip erfolgt, gibt
es im Ubrigen auch keinen Grund, von intrasubjektiver Eindeutigkeit auszugehen.
Das heifdt, dass eine bestimmte Person bei dem Anpassungsprozess auf verschiede-
ne Weisen ein Gleichgewicht herstellen konnte.

AbschlieBende Bemerkungen

Plausibilitit spielt der Sache nach in der Philosophie eine grofRe Rolle, weil ihre theo-
retischen Entwiirfe in der Regel nicht mehr als diese beanspruchen kénnen: nicht,
Wissen zu sein, und oft nicht einmal Wahrscheinlichkeit. Philosophie scheint eher
die Interpretation der Phinomene in einem bestimmten Bereich zu sein als eine
Wissenschaft im eigentlichen Sinne des Wortes, die Resultate etabliert und ihr Ge-
biet systematisch immer weiter durchdringt. Dass philosophische Fragen fast nie-
mals definitive Antworten finden, sondern grundsitzlich verschiedene Positionen
fortbestehen, ist bei der Auffassung von Philosophie als Deutungsunternehmen kei-
ne Verlegenheit, sondern etwas zu Erwartendes. Dazu passt die Auffassung, das Re-
flexionsgleichgewicht sei die Methode der Philosophie. Ob oder inwieweit letzteres
tatsichlich der Fall ist, lasse ich dahingestellt. Die Methode ist zu allgemein cha-
rakterisiert als dass sich leicht sagen lieRe, inwiefern sie in einem bestimmten Fall
tatsichlich angewendet wurde. Umgekehrt bedeutet das, dass sich im Sinne einer
prinzipiellen Rekonstruktionsméglichkeit vieles in ihren Rahmen einordnen lisst.
Was ich hier skizziert habe, ist selbst eine philosophische Position, und zwar ei-
ne ttber die (gesamte) Philosophie — man nennt das >Metaphilosophie<. Damit liefert
die Position als Aussage in Bezug auf sich selbst, dass sie eher eine Deutung oder
Interpretation der Philosophie als eine Erkenntnis iiber sie darstellt. Das bedeutet
keinen Selbstwiderspruch, aber eine gewisse Verlegenheit. Die Position impliziert
selbst die Moglichkeit, dass es alternative Deutungen der Philosophie gibt, die eben-
falls plausibel sind. So lief3e sich beispielsweise vertreten, dass, obwohl in der Phi-
losophie trotz aller Diskussionen und Differenzierungen kaum Konsens iiber nicht-

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jacob Rosenthal: Plausibilitat, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

konditionale Behauptungen erzielt wird, es in ihr dennoch reichlich entsprechen-
de Erkenntnisse oder wenigstens objektiv begriitndbare Wahrscheinlichkeitsurteile
gibt, die aber aufgrund der Eigenarten der behandelten Fragestellungen sowie der
menschlichen Motivationsstruktur keine allgemeine Akzeptanz finden. Philosophie
wire dann immer noch als intersubjektives Erkenntnisunternehmen weitgehend ein
Fehlschlag, nicht aber als Erkenntnisunternehmen schlechthin. Diese Alternativpo-
sition scheint mir zumindest in einigen Fillen plausibel zu sein, und wenn dem so
ist, stellt sich die Frage, warum ich nicht sie, sondern die Idee des Deutungs- oder
Interpretationsunternehmens in den Vordergrund stelle. Ist es eine blofe subjek-
tive Geschmackssache (dieser Begriff hinreichend weit verstanden), die mich eher
diese alsjene Ansichtvertreten lisst? Zum Teil ja! Das ist die direkte Konsequenz der
Auffassung, dass das Fir-wahr-halten in der Philosophie auch auf nicht-epistemi-
schen Faktoren beruht, angewendet auf diese Auffassung selbst. Darin besteht die
Verlegenheit, die mit jeder Selbstrelativierung einer Position einhergeht, aber um
einen Selbstwiderspruch handelt es sich nicht.

Da es nicht sehr wahrscheinlich ist, dass sich eine einheitliche Diagnose fiir
die gesamte Philosophie stellen lisst, die alle ihre fortdauernden Dissense erfasst,
mochte ich fiir die hier skizzierte Auffassung aber ohnehin hochstens Generali-
tit, keine Universalitit beanspruchen. Ich méchte also nicht behaupten, es gebe
in der Philosophie gar keine nicht-hypothetischen Erkenntnisse, und alle philo-
sophischen Aussagen mit nicht-konditionaler Struktur seien Interpretationen
oder Deutungen. Das wire zu weitgehend. Es geht mir um das, was in der Regel
oder typischerweise der Fall ist, und davon kann es verschiedene Ausnahmen ge-
ben. So wire es am Ende sogar moglich, dass die Auffassung der Philosophie als
Deutungsunternehmen bei sorgfiltiger Explikation und Begriindung den Status
einer Erkenntnis tiber die Philosophie erlangen kénnte, ohne sich dadurch selbst
aufzuheben.”

Literaturverzeichnis

Cavell, Stanley (2002): Die andere Stimme. Philosophie und Autobiographie, Ziirich:
diaphanes.

Feyerabend, Paul (1975): Against Method. Outline of an Anarchistic Theory of Knowl-
edge, New York: New Left Books.

15 Flr zahlreiche Anregungen, Einwdnde und Hinweise, von denen ich nur einige angemessen
bertcksichtigen konnte, danke ich der Diskussionsgruppe zum Jahresthema >Plausibilitat<
des Zentrums fiir Kulturwissenschaftliche Forschung und den Teilnehmern des Kolloquiums
fiir Praktische Philosophie an der Universitat Konstanz. Besonders danke ich Thomas Kirsch
und Christina Wald fiir ihre mehrfache kritische Lektiire des gesamten Textes.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:

105


https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106

Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Goodman, Nelson (1955): Fact, Fiction, and Forecast, Cambridge, MA: Harvard Uni-
versity Press.

Gutschmidt, Rico (2016): »Unbegriindeter Glaube und grundloses Sein. Der Regress
bei Wittgenstein und Heidegger, in: Stefan Berg/Hartmut von Sass (Hg.), Re-
gress und Zirkel. Figuren prinzipieller Unabschliefbarkeit. Architektur — Dyna-
mik — Problematik, Hamburg: Meiner, S. 151-177.

Kant, Immanuel (1972 [1788]): Kritik der praktischen Vernunft (=Kants Werke Aka-
demie Textausgabe, Band 5), Berlin/New York: de Gruyter.

Kelly, Thomas/McGrath, Sarah (2010): »Is Reflective Equilibrium Enough?«, in:
Philosophical Perspectives 24, S. 325-359.

Korsgaard, Christine (2022): »Thinking in Good Company. The John Dewey Lecture
Delivered at the 118th Eastern Division Meeting of the American Philosophical
Association, in: Proceedings and Addresses of the American Philosophical As-
sociation 96.

Kuhn, Thomas (1962): The Structure of Scientific Revolutions, Chicago: University of
Chicago Press.

Maclntyre, Alasdair (1981): After Virtue. A Study in Moral Theory, Notre Dame: Uni-
versity of Notre Dame Press.

Nozick, Robert (1974): Anarchy, State, and Utopia, New York: Basic Books.

Rawls, John (1958): »Justice as Fairnessc, in: Philosophical Review 67, S. 164—194.

Rawls, John (1971): A Theory of Justice, Cambridge, MA: Harvard University Press.

Rawls, John (2001): Justice as Fairness. A Restatement, Erin Kelly (Hg.), Cambridge,
MA: Harvard University Press.

Rosenthal, Jacob (2014): »Experimental Philosophy Is Useful — But not in a Spe-
cific Wayx, in: Christoph Liitge/Hannes Rusch/Matthias Uhl (Hg.), Experimen-
tal Ethics. Toward an Empirical Moral Philosophy, Basingstoke: Palgrave Mac-
millan, S. 211-226.

Schmidt, Michael (2022): Das Uberlegungsgleichgewicht als Lebensform. Versuch
zu einem vertieften Verstindnis der durch John Rawls bekannt gewordenen
Rechtfertigungsmethode, Paderborn: Brill mentis.

Schurz, Gerhard (2015): Wahrscheinlichkeit, Berlin: de Gruyter.

Schurz, Gerhard (2019): Hume’s Problem Solved. The Optimality of Meta-Induction,
Cambridge, MA: MIT Press.

Walter, Sven (2016): Illusion freier Wille? Grenzen einer empirischen Anniherung an
ein philosophisches Problem, Stuttgart: J.B. Metzler.

Wierzbicka, Anna (2006): English. Meaning and Culture, Oxford: Oxford University
Press.

Winko, Simone (2015): »Zur Plausibilitit als Beurteilungskriterium literaturwissen-
schaftlicher Interpretationen, in: Andrea Albrechtetal. (Hg.), Theorien, Metho-
den und Praktiken des Interpretierens, Berlin: de Gruyter, S. 483—511.

Wittgenstein, Ludwig (1970): Uber Gewiftheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

- 8m 12.02.2028, 11:54: Op:



https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

