
Plausibilität, Interpretation und das

Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie

Jacob Rosenthal

Problematisierung des Selbstverständlichen

Eine wichtige Art philosophischer Fragen richtet sich auf bestimmte grundsätzli-

che Aspekte des common sense: auf das Alltägliche, normalerweise nicht Hinterfrag-

te, das ›uns allen‹ (einer vage abgegrenzten Gemeinschaft von Menschen oder so-

gar allen Menschen) selbstverständlich ist. Solche Selbstverständlichkeiten bilden

den (theoretischen) Hintergrund unserer Lebensformen und stehen normalerwei-

se nicht selbst zur Diskussion. Es handelt sich bei ihnen nicht um Plausibilitäten,

sondern um etwas, das allen bloßen Plausibilitäten voraus- und zugrunde liegt.1

Dies lässt sich anhand von zwei Beispielen illustrieren.MoralischeNormen sind

für dasmenschliche Zusammenleben in jeder Form zentral, und ihre Autorität oder

Geltung wird innerhalb der betreffenden Gemeinschaft in der Regel als selbstver-

ständlich vorausgesetzt.AufÜbertretungen reagierendieBetroffenenundauchun-

beteiligte Dritte oft mit heftigen Emotionen und gegebenenfalls Sanktionen. Be-

stimmteDinge, so die imHintergrund stehende Idee,mussman (in einer bestimm-

ten Rolle und Situation) einfach tun, andere darfman nicht tun, sie sind Tabu. Aber

was steckt hinter der beanspruchten Autorität dieser Verhaltensnormen? Worauf

gründet sie sich? Diese Frage wird normalerweise nicht aufgeworfen, auch wenn

im Einzelnen über Normen, ihre Anwendung und Auslegung gestritten wird.

Ein zweites Beispiel, das die wissenschaftliche Methodik betrifft: Für die Na-

turwissenschaften ist das methodisch kontrollierte Lernen aus Erfahrung zentral.

Die Verallgemeinerung von Beobachtungen gehört zumKern ihres Geschäfts. Auch

wenn solche Verallgemeinerungen häufig fehlgehen und im Lichte neuer Beobach-

tungen korrigiert werden, besteht im Allgemeinen kein Zweifel an der Vernünftig-

keit undweitgehenden Sicherheit induktiverMethoden,wenn sie regulär (zumBei-

spiel gemäßden etabliertenVerfahren der schließenden Statistik) angewendetwer-

1 Ich verwende den Begriff der Plausibilität daher anders als Meyer in diesem Band, der Plau-

sibilitäten eine fundamentale, wenngleich immer ungesicherte und fluktuierende Stellung

zuweist.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

den.DasHumesche Induktionsproblem,das in der Frage besteht,warumman über-

haupt berechtigt ist, aus gewissen beobachteten Fällen auf andere zu schließen, al-

so Beobachtungen zu verallgemeinern, ist der scientific communityund naturwissen-

schaftlichen Praxis fern und fremd, auch wenn im Einzelnen über bestimmte Ver-

allgemeinerungen undMethoden erhebliche Uneinigkeit herrscht.

In Über Gewißheit thematisiert Ludwig Wittgenstein, dass jede menschliche

Lebensform solcher Überzeugungen bedarf. Er vergleicht sie mit den Angeln oder

Scharnieren einer Tür (Wittgenstein 1970: §§ 341, 343) oder einem Flussbett (ebd.:

§§ 96, 97, 99).2 Unsere Praktiken sind wie eine Tür, die sich nur sinnvoll, funktional,

bewegen kann, wenn sie von Angeln oder Scharnieren gehalten wird, und der Fluss

braucht ein Bett, in dem er dahinströmen kann. Die ›Angelsätze‹ fungieren als

unbezweifelte Gewissheiten, aber nicht, weil sie bewiesen oder begründet wären,

sondern weil Begründungen bei ihnen enden. Ein Zweifel an ihnen wird daher in

der Regel mit Unverständnis aufgenommen oder nicht ernstgenommen:mit einem

ungläubigenBlick quittiert, oder einerBemerkungwie: ›AchUnsinn!‹ oder: ›Worauf

willst du hinaus?‹ Die Angelsätze stehen nicht ›an sich‹ fest, sondern bilden den

Hintergrund bestimmter Lebensformen, die zusammen mit ihnen unterminiert

werden, verschwinden oder sich grundlegend verändern können. Das Flussbett

kann sich verlagern, und es verlagert sich tatsächlich im Laufe der Zeit, und zwar

auch und gerade durch die Bewegung des Flusses, die aber nichtsdestoweniger ein

solches Bett voraussetzt.

Bei weitem nicht alle Angelsätze haben philosophischen Charakter, und umge-

kehrt knüpfen sichnicht alle philosophischenProblemstellungen anAngelsätze.Die

grundsätzlicheren Fragestellungen der Philosophie können aber sämtlich so ver-

standen werden, dass sie solche Sätze betreffen. Diese spielen ihre Rolle im Hin-

tergrund und werden außerhalb des Philosophierens niemals allen Ernstes thema-

tisch; wenn dies doch der Fall ist, haben sie ihre Rolle ausgespielt. Daher nehmen

philosophische Fragen, die solche Selbstverständlichkeiten problematisieren, häu-

fig eine skeptische Form an undwerden leicht so wahrgenommen, als wolle jemand

in destruktiver und spitzfindigerWeise in Frage stellen,was doch jedemklar ist. So-

gleich finden sich dann philosophische Verteidiger des common sense, die diesen bei

der Defensivoperationmöglichst nicht antasten wollen. Beide Phänomene gehören

zum philosophischen Geschäft: das Erheben (vermeintlich) skeptischer Einwände

unddie oft eher oberflächlicheReaktiondarauf. ImKerngeht es aber umbestimmte

grundsätzliche Aspekte ›unseres‹Weltbildes,wie die AutoritätmoralischerNormen

oder den Status verallgemeinernder Schlüsse aus der Erfahrung.

Es scheint nun schwierig zu sein, gesicherte Erkenntnisse über diese Gegen-

stände oder definitive Antworten auf die dazu gehörigen allgemeinen und grund-

sätzlichen Fragen zu erlangen. Die Philosophie ist dafür kaum besser gerüstet als

2 Siehe dazu Gutschmidt 2016: Abschnitt 2.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 89

das Alltagsdenken, denn sie verfügt über keine spezifischen Erkenntnismethoden.

Auch wenn in ihr manchmal feine Beobachtungen angestellt und sorgfältige Argu-

mente aufgestellt werden, handelt es sich dabei methodisch nur um das Alltags-

denken selbst, das versucht, mit seinen eigenen fundamentalen Voraussetzungen

zurande zu kommen. Von philosophischen Konzeptionen undTheorien ist deshalb

bestenfalls Plausibilität zu erwarten. Das ist die erste Hinsicht, in der das Merkmal

der Plausibilität, das in der Philosophie selbst nur wenig thematisiert wird, für ihr

Verständnis wesentlich ist.

Dabei ergeben sich eigentümliche Verfremdungseffekte, indem die besagten

Selbstverständlichkeiten, sobald sie ernsthaft befragtwerden, nicht durch eben sol-

che Selbstverständlichkeiten abgestütztwerden können, sondern durch spekulative

Konstruktionen undTheorieansätze, die höchstens Plausibilität für sich beanspru-

chen können. Daher kann die ursprüngliche Selbstverständlichkeit bestenfalls

ihrem Inhalt nach rekonstruiert, aber nicht in ihrem Status als Selbstverständ-

lichkeit wiedergewonnen werden, auch wenn ihre Verteidiger dies intendieren.

Das liegt nicht nur daran, dass sich, wenn die Reflexion einmal begonnen hat, der

Zustand der Unschuld nicht wieder herstellen lässt, sondern auch und vor allem

an der Art der Ergebnisse dieser Reflexion. Wenn beispielsweise das humesche

Induktionsproblem ernsthaft aufgeworfen wird, ist darauf keine Antwort zu fin-

den, die geeignet wäre, die ursprüngliche Art und den ursprünglichen Grad des

Vertrauens zum induktiven Vorgehen wiederzugewinnen.3 Analoges gilt für die

anderen fundamentalenThemen und Fragestellungen der Philosophie.

Auch in einer zweiten Hinsicht ist Plausibilität für die Philosophie zentral, in-

sofern nämlich philosophische Auseinandersetzungen normalerweise ergebnislos

verlaufen. In ihnen wird bestenfalls eine Verständigung, aber kein Konsens erzielt.

Das gilt nicht nur für die bisher angesprochenen fundamentalen Fragestellungen,

sondern auch für alle anderen, die als philosophisch gelten, zum Beispiel in der an-

gewandten Ethik. Teilweise verhandelt die Philosophie in ihrer zeitlichen Entwick-

lung sogar immer wieder dieselben oder zumindest ähnliche Fragen, und in Bezug

auf diese treten immer wieder ähnliche Positionen in jeweils zeitgemäßer Einklei-

dung auf. Es gibt insofern bei der Behandlung vielerThemen keinen grundsätzlichen

Fortschritt in der Philosophie, ein Faktum, das manchmal als ›Skandal der Philo-

sophie‹ bezeichnet wird. Es wird wohl niemals Einigkeit erzielt werden, ob und in

welchem Sinne es objektive Werte gibt, woher die Autorität moralischer Normen

rührt, ob der Mensch einen freien Willen hat, ob und wie das Induktionsproblem

zu lösen ist, und so weiter. Bei allen erheblichen Fortschritten und Klärungen im

Detail, die im Übrigen in der weiteren Entwicklung häufig wieder in Vergessenheit

geraten oder auch einfach übergangen werden, gibt es keine allgemein akzeptier-

ten Antworten auf philosophische Fragen und daher keinen Fundus an gesichertem

3 Was hierbei allenfalls, aber auch immerhin, möglich ist, zeigt Schurz (2019).

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Wissen, auf den sich aufbauen und der sich stetig erweitern ließe. Die Philosophie

lässt sich daher nur eingeschränkt als ein intersubjektives Erkenntnisunternehmen

begreifen, oder schärfer: Sofern sie als ein solches begriffenwird, ist sie weitgehend

ein Fehlschlag.

Im Anschluss an Thomas Kuhn könnte man die Philosophie als eine Proto-

Wissenschaft bezeichnen, die in einem »vorparadigmatischen« Stadium der kon-

kurrierenden Schulen, Systeme und Ansichten verharrt und sich nicht zu einer

eigentlichen Wissenschaft fortentwickelt (Kuhn 1962: Kap. 2).4 Innerhalb philo-

sophischer Traditionen findet wohl manchmal eine Art Fortschritt statt, der von

Ferne an die Ausarbeitung eines Paradigmas imkuhnschen Sinne erinnert. Aber die

Schulen und Traditionen stehen in Austausch und Konkurrenz und befinden sich

selbst stark im Wandel, sie bilden keine fixen Parallelstrukturen, die sich jeweils

folgerichtig entwickeln. Daher beginnt jede philosophierende Person mit ihren

Fragen und Überlegungen in gewisser Weise von Neuem, und das Gebäude, das

als Antwort auf die Fragen zu errichten wäre, kann immer wieder nur skizziert,

niemals aufgeführt werden. Plausibilität ist darum das Äußerste, was sich in der

Philosophie erreichen lässt.

Philosophie als Deutungsunternehmen

Philosophie, aufgefasst als ein intersubjektives Erkenntnisunternehmen, ist weit-

gehend ein Fehlschlag.Damit ist nicht gemeint, dass keine der philosophischen Po-

sitionen in ihrem Bereich die Wahrheit trifft, und noch nicht einmal, dass man es

nichtwissen könnte,wenn sie es täte. Sondern gemeint ist, dass dieseWahrheit, so-

fern sie vertreten wird, oder dieses Wissen, sofern es vorhanden ist, innerhalb der

Philosophie typischerweise keine breite Akzeptanz findet, sondern einfach als eine

der diversen konkurrierenden Positionen auftreten muss und behandelt wird. Die

zutreffende oder objektiv ambesten begründete Position, sofern es sie gibt, genießt

in der philosophischen Diskussion keine Privilegien. Man sieht das daran, dass zu

denmeisten philosophischen Fragen die divergierendsten Ansichten vertretenwer-

den und ein Konsens nicht in Sicht ist.

Diejenigen Erkenntnisse, die die Philosophie nichtsdestoweniger in konsensu-

eller Weise liefert, sind typischerweise hypothetischer, konditionaler Natur. Sie be-

treffen Implikationen: dass man, wenn man eine Position bestimmter Art vertritt,

die-und-die Annahmen machen, die-und-die Konsequenzen in Kauf nehmen und

4 Kuhns Gegenstand sind die Naturwissenschaften, aber seine Schilderung des vorparadig-

matischen Zustandes mit seinen charakteristischenMerkmalen trifft auf jedes (tatsächliche

oder vermeintliche) Erkenntnisunternehmen zu, bei dem die Protagonisten über die Grund-

sätze, Grundbegriffe und Grundtatsachen ihres Gebietes keine Einigkeit herstellen können.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 91

die-und-die Probleme lösen muss. Dagegen ist über nicht-hypothetische Aussagen

kaum Konsens zu erzielen. Was eine Philosophin hier gerne bejaht, ist eine zwei-

te gerade noch zu akzeptieren bereit, und hält eine dritte für untragbar. Des ei-

nen modus ponens ist des anderen modus tollens.5 Man könnte die Philosophie daher

als die Wissenschaft von Implikationen bei Fragen grundsätzlicher Natur ansehen

und betreiben. Sie hat womöglich genügend gesicherte Erkenntnisse konditionaler

Struktur zu bieten. Von einerWissenschaft erwarten wir aber mehr: Aussagen dar-

über,wie sichdieDinge in einembestimmtenBereich verhalten.DasAufdecken von

Zusammenhängen und Implikationen, so wichtig es ist, ist doch vor allem deshalb

wichtig, weil es hilft herauszufinden, wie die Dinge (wahrscheinlich) liegen – und

zwar ›unbedingt‹. An dieser Stelle ist es in der Philosophiemit demKonsens vorbei.

Wennalso nicht als intersubjektivesErkenntnisunternehmen–als eineWissen-

schaft im eigentlichen Sinne desWortes –, als was sollteman Philosophie dann auf-

fassen? Man kann sie alternativ als das Unterfangen der Deutung oder Interpreta-

tion der Phänomene in einem bestimmten Bereich, und letztlich der Welt und der

conditio humana insgesamt ansehen. Solche Deutungen versuchen zu respektieren,

was ›wir‹ zu wissenmeinen, aber in diesem Rahmen sind sie weitgehend frei.

Beispielsweise bemühen sich in der neueren Diskussion um dieWillensfreiheit

die meisten Beteiligten, die Ergebnisse der Neurowissenschaften zu akkommodie-

ren. Davon gibt es Ausnahmen, was nur zu erwarten ist, weil die Relevanz der em-

pirischen Wissenschaften für ›uns‹ gerade eine derjenigen Selbstverständlichkei-

ten ist, die von der Philosophie hinterfragt werden können. Aber auch wenn man

diesen Gesichtspunkt ausklammert: Die neurowissenschaftlichen Befunde können

verschieden interpretiert werden, und Interpretationen, die in ihnen eine Wider-

legung der Willensfreiheit oder sogar der kausalen Wirksamkeit des Wollens erbli-

cken wollen, sind nichts weniger als zwingend (siehe z.B. Walter 2016: Kap. 5). So

geht die philosophische Diskussion um die Willensfreiheit im Grundsatz ähnlich

weiter wie zuvor, mit denselben Positionen wie zuvor, nur dass sie in den neuro-

wissenschaftlichen Experimenten undResultaten einen neuen Aspekt erhält, der in

einer vollständigen Behandlung desThemas zu berücksichtigen ist. Die Deutungs-

aufgabe der Philosophie ist durch die neuartigen Befunde nicht erleichtert oder re-

duziert, sondern nur komplexer geworden.

In ähnlicher Weise gibt es in vielen Feldern der Philosophie alternative Kon-

zeptionen, die in unterschiedlichen Varianten immer aufs Neue vertreten werden.

Konkurrierende Interpretationen derselben Sache sind als Dauerzustand weit we-

niger verwunderlich als verschiedeneTheorien im Rahmen eines Erkenntnisunter-

5 A sagt: Weil q aus p folgt und pwahr (oder zumindest plausibel) ist, ist auch qwahr (oder zu-

mindest plausibel). Dagegen sagt B:Weil q aus p folgt und q falsch (oder zumindest unplausi-

bel) ist, ist auch p falsch (oder wenigstens unplausibel). Beide sind sich über das Konditional

›wenn p, dann q‹ einig.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

nehmens. Es lässt sich geradezu sagen, dass in dem Moment, wo eine Frage ge-

klärt wird, sie aufhört, eine philosophische zu sein. Damit lässt sich vereinfachend

weiterhin sagen, dass sich die einzelnen Wissenschaften historisch jeweils in ei-

ner Phase von der Philosophie emanzipierten, als in ihrem Gebiet Wissen erlangt

und der Bereich der Spekulation verlassen werden konnte. Umgekehrt kehren alle

Einzelwissenschaften unvermeidlich zur Philosophie zurück,wenn sie ihre eigenen

Grundlagen thematisieren.

Die IdeederPhilosophie als Interpretationkann insbesondere ihr speziellesVer-

hältnis zu ihrer eigenen Geschichte erklären, ein Verhältnis, das bei einem reinen

oder hauptsächlichen Erkenntnisunternehmen unverständlich wäre. Die philoso-

phischen Klassiker sind die Quellenmöglicher Deutungen der Phänomene in wich-

tigen Bereichen. Durch ihre Originalität haben sie neue Möglichkeiten erschlossen

oder geschaffen, dieWelt und denMenschen anzuschauen.Wer sich mit einer die-

ser Möglichkeiten näher beschäftigen möchte, beginnt am besten bei den entspre-

chenden klassischen Texten. In der Auseinandersetzungmit ihnen stellen sich wie-

derum Interpretationsprobleme, nun in Bezug auf die richtige Lesart der Texte, die

als solche so interessant sind, dass sich viele Personen in der Philosophie fast nur

mit diesen beschäftigen. Dabei lässt sich oft kaum sagen, wo Fragen der Textausle-

gung enden und systematische Überlegungen beginnen. Das philosophische Leben

der Klassiker endet nicht mit ihrem Tod, ihrWerk wird von nachfolgenden Genera-

tionen immer wieder und immer neu interpretiert und dadurch fortgeführt (siehe

Korsgaard 2022: Abschnitt 7).Eine solcheEntwicklung entspricht durchausnicht ei-

nemerfolgreichenErkenntnisunternehmen,dessen systematischerCharakter ganz

von selbst eine deutliche Trennung zwischen dem Fach und seiner Geschichte be-

dingt.

Da es in philosophischen Konzeptionen und Theorien recht verstanden weni-

ger umErkenntnisse als um die Interpretation oder Deutung der Phänomene in ei-

nem bestimmten Bereich geht, ist der Wahrscheinlichkeitsbegriff bereits zu spezi-

fisch für ihre Bewertung. ›Plausibilität‹ im weitesten Sinne ist offener und für phi-

losophische Konzeptionen passender. Es kann stark divergierende Deutungen oder

Interpretationen derselben Sache geben, bei denen man von einem übergeordne-

ten Standpunkt aus erkennen kann, dass sie alle eine gewisse Plausibilität aufwei-

sen, indemsie jeweils an verschiedeneGesichtspunkte anknüpfenundverschiedene

Überlegungen in denMittelpunkt stellen.Währendman von unvereinbaren (Syste-

men von) Aussagen nicht sagen kann, sie seien allesamtwahrscheinlich –dieWahr-

scheinlichkeit der einen geht immer aufKostenderWahrscheinlichkeit der anderen

– lässt sich konsistent sagen, verschiedene konkurrierende Deutungen derselben

Sache seien allesamt (jede auf ihreWeise) plausibel.6

6 Zur EntstehungdesmodernenWahrscheinlichkeitsbegriffs undder neuartigen Semantik der

Wahrscheinlichkeit im 17. Jahrhundert siehe Schlögl in diesem Band.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 93

Das wird innerhalb der philosophischen Auseinandersetzung naturgemäß

nur selten eingeräumt, weil es ihren Witz untergräbt. Wenn man eine bestimm-

te Position argumentativ starkmachen möchte, muss man für sie zumindest

Wahrscheinlichkeit beanspruchen und die Alternativen als unwahrscheinlich hin-

stellen. Während sich eine bloße Möglichkeitswissenschaft im Prinzip konsensuell

betreiben ließe, ist der Versuch, eine bestimmte Deutung gegen Alternativen

durchzusetzen oder auch nur als die wahrscheinlichere zu erweisen, besonders

konfliktträchtig, eben weil durchschlagende Argumente nicht zu haben sind. Eine

Entscheidung wird in solchen Auseinandersetzungen de facto niemals herbeige-

führt und lässt sich in vielen Fällen auch rational nicht herbeiführen. Das trägt zu

der Schärfe bei, die philosophische Auseinandersetzungen tendenziell annehmen.

Die wechselseitige Unduldsamkeit bis hin zu Verfolgungstendenzen unter Philo-

sophen trat bereits in der Antike deutlich hervor. Oft stehen Weltanschauungen

gegeneinander, das Vertrauen in den ›zwanglosen Zwang des besseren Arguments‹

ist begrenzt.

In den empirischenWissenschaften gibt es zumal in Zeiten vonParadigmenkri-

sen und -wechseln ebenfalls heftige Auseinandersetzungen, bei denen dann auch

philosophische Gesichtspunkte eine wesentliche Rolle spielen, die in diesen Wis-

senschaften normalerweise in den Hintergrund treten (Kuhn 1962: Kap. 8, 9, 10).

Aber anders als in der Philosophie kommen solcheAuseinandersetzungen zumZiel,

und oft recht schnell. Das liegt primär an der viel größeren Beobachtungsnähe er-

fahrungswissenschaftlicher im Gegensatz zu philosophischen Konzeptionen. Auch

letztere beruhen auf Beobachtungen und ›Daten‹ oder beziehen sie ein, aber meist

nicht in einer so spezifischenWeise, dass weitere oder genauere Beobachtungen ei-

ne Entscheidung zwischen konkurrierendenTheorien herbeiführen könnten.

Einige Besonderheiten kommen hinzu. Die ›Daten‹ oder Beobachtungen, die

den philosophischen Entwürfen zugrunde liegen oder von ihnen berücksichtigt

werden, werden nicht allgemein geteilt. Das betrifft weniger ihren ›äußeren‹ Teil,

den siemit den empirischenWissenschaften gemeinsam haben, als ihren ›inneren‹

Teil.Man spricht bei letzterem auch von der Phänomenologie eines Bereichs und den

diesbezüglichen Intuitionen, die für die Entwicklung philosophischer Konzeptionen

wichtig sind. Es geht dabei darum, was ›wir‹ in Bezug auf bestimmte Dinge sagen,

denken, fühlen, beziehungsweise kontrafaktisch: was ›wir‹ in gewissen mehr oder

weniger hypothetischen Fällen denken, fühlen oder sagen würden. Der Skopus

dieses ›wir‹ wird kaum jemals thematisch, aber in der Regel wird durch die Art der

Verwendung eine universelle Geltung suggeriert.7 Es gibt allerdings keinerlei Ge-

7 Cavell (2002: 35) spricht, bezogen auf die autobiographischeDimensiondes Philosophierens,

von einer »notwendigen Arroganz« der Philosophie, die in der Behauptung liege, »dass die

Philosophie für die Menschheit, für alle spricht«. Für den Hinweis auf diese Stelle danke ich

Martin Hurni.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

währ, dass die Phänomenologie eines Bereichs über verschiedene Individuen oder

Kulturen hinweg einheitlich ist, und häufig finden sichHinweise auf das Gegenteil.

Die Philosophie unternimmt nur wenig, um diesen Punkt abzusichern. Tatsächlich

scheint es bei diesem Material erhebliche intersubjektive und interkulturelle Un-

terschiede zu geben. Sofern diese beim Philosophieren überhaupt berücksichtigt

werden, geschieht das nicht in systematischerWeise.8

Weiterhin müssen solche Phänomene, sofern sie nicht bereits sprachlicher Na-

tur sind, konzeptualisiert und versprachlicht werden, um in eine Theoriebildung

eingehen zu können.Welches ist die richtige oder eine adäquate Beschreibung für

sie? Die Antwort darauf hängt unter anderem von der Theorie ab, auf die jemand

hinausmöchte, und manchmal fehlt es allein deshalb an einer von den konkurrie-

rendenPositionen geteiltenBeschreibung. JedeBeschreibung ist bereits ›theoriebe-

laden‹.Während dies ein allgemeinesMerkmalmenschlicher Erkenntnisbemühun-

gen ist, zeigt sich die hohe Sprachabhängigkeit speziell des Philosophierens darin,

dassman philosophische Texte in der Originalsprache lesenmuss, um sie richtig zu

verstehen, und vollständig adäquate Übersetzungen in vielen Fällen nicht möglich

sind. Man braucht dabei gar nicht an die berühmt-berüchtigten idiosynkratischen

Sprachschöpfungen und -verwendungen bestimmter philosophischer Klassiker zu

denken. Auch nüchterne Begriffsanalysen lassen sich bisweilen nicht einmal vom

Englischen ins Deutsche übertragen, und so kann sich herausstellen, dass jemand

beim Philosophieren, ohne es zu bemerken, stark von Eigenarten der verwendeten

Sprache beeinflusst ist. Bei einer philosophischen Methode, die sich vor allem auf

vermeintliches Alltagswissen sowie begriffliche und phänomenologische Analysen

stützt, ist das tatsächlich kaum zu vermeiden. Die partielle Gebundenheit des Phi-

losophierens an eine bestimmte Sprache steht in einemeigentümlichenKontrast zu

denweitreichenden Ansprüchen, die für seine Inhalte in der Regel erhobenwerden.

Ein Beispiel dafür bietet John Rawls’ einflussreiche Theorie der Gerechtigkeit.

Rawls bestimmtGerechtigkeit als Fairness.Dies ist der Titel sowohl seiner ersten als

auch seiner letzten Publikation zumThema, das ihn sein gesamtes philosophisches

Leben hindurch beschäftigt hat (Rawls 1958, 2001). ›Fairness‹, ›fair‹ und ›unfair‹ sind

Wörter der englischen Sprache, die in anderen Sprachen keine semantischen Äqui-

valente haben, auch keine näherungsweisen, weswegen sie u.a. ins Deutsche als

Lehnwörter übernommenwurden.9 Ihre Anwendungenweisenmit demBegriff der

8 Die relativ junge Strömung der experimentellen Philosophie möchte das besser machen,

tendiert aber dazu, individuelle Unterschiede in den Reaktionen ihrer Probanden auf ›Per-

formanzfehler‹ zu schieben und sich an die jeweiligenMehrheitsvoten zu halten, um die Fik-

tion einer geteilten Phänomenologie und Begriffsverwendung aufrecht zu erhalten. Siehe

dazu Rosenthal 2014.

9 Siehe dazu die äußerst erhellenden Ausführungen von Wierzbicka (2006: Kap. 5). Ich danke

Lutz Wingert für den Hinweis auf diese Autorin.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 95

Gerechtigkeit eine Schnittmenge auf, aber nur jemandem, dessen Muttersprache

das Englische ist, konnte es einfallen, Gerechtigkeit durch Fairness zu erläutern und

dadurch eine bestimmte Theorie der Gerechtigkeit in informativer Weise auf den

Begriff bringen zu wollen.Nochmehr: Die gesamte (keineswegs nur von Rawls vor-

genommene) Übertragung der Idee des fair play aus der Sphäre von Sport und Spiel

auf gesellschaftliche Einrichtungen und das menschliche Zusammenleben insge-

samt, so dass Fairness als Grundphänomen und sogar Kern der Moral erscheinen

kann, ist ein hochgradig kulturspezifisches Phänomen. Die entsprechenden Kon-

zeptionen könnten prinzipiell nichtsdestoweniger in einem normativen Sinne uni-

versell gültig sein, sie können sich aber nicht auf eine entsprechenduniverselle Phä-

nomenologie stützen. Keineswegs denken alle Menschen immer schon in Begriffen

der Fairness (das heißt, mithilfe von sprachlichen Ausdrücken, die mit dem eng-

lischen ›fair‹ oder ›unfair‹ semantisch grob äquivalent sind) über menschliches Zu-

sammenleben oder gesellschaftliche Einrichtungennach.Eine kulturübergreifende

Phänomenologie derMoral, falls es so etwas gibt, könnte nichtmit diesen Begriffen

operieren.

Schließlich nehmen philosophische Konzeptionen desselben (grob umrissenen)

Bereichs innerhalb seiner oft sehr unterschiedliche Gewichtungen vor. Sie knüp-

fen an verschiedene Phänomene oder Typen von Beispielen an, die sie als paradig-

matisch in den Mittelpunkt der Betrachtung stellen, während sie andere erst indi-

rekt imRahmen ihrerTheoriebildung zu erschließen versuchenundnoch andere als

unwesentlich oder untypisch beiseitesetzen. Dem entspricht, dass gleichlaufende

Intuitionen intersubjektiv unterschiedlich gewichtet werden können. Auch dieser

Aspekt spielt eine wichtige Rolle bei der Divergenz philosophischerTheoriebildun-

gen.

Alle diese Gesichtspunkte lassen sich durch den Begriff der Plausibilität gut

einfangen, aber ebenso, so scheint es, durch den der subjektiven Wahrschein-

lichkeit. Bei der Auffassung von Wahrscheinlichkeiten als kohärenten subjektiven

Überzeugungsgraden lässt sich, wenn man von der Quantifikation einmal absieht,

zunächst kein großer Unterschied zum Begriff der Plausibilität erkennen. Im Falle

der subjektiven Wahrscheinlichkeiten existieren nun aber Konvergenzresultate,

deren Voraussetzung unter anderem die besagte Quantifikation ist. Ihnen zufolge

nähern sich zwei epistemische Subjekte, die mit unterschiedlichen Wahrschein-

lichkeiten beginnen (sogenannten a-priori-Wahrscheinlichkeiten), durch geteilte

Beobachtungen, über deren Resultate sie sich allerdings einig seinmüssen, in ihren

Wahrscheinlichkeitseinschätzungen immermehr an (siehe Schurz 2015: Abschnitte

9.5, 9.6). Dadurch werden die ursprünglich rein subjektiven Wahrscheinlichkeiten

mehr und mehr zu intersubjektiven, so dass für die entsprechenden Aussagen

doch eine Art Objektivität beansprucht werden kann. Diese für die Anwendungen

der Theorie subjektiver Wahrscheinlichkeit typischen und insbesondere für eine

entsprechende Interpretation der Wahrscheinlichkeitsrechnung und Statistik we-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

sentlichen Konvergenzresultate sind jedoch auf die empirischen Wissenschaften

mit ihrer vergleichsweise klaren Unterscheidung zwischen Daten und Hypothesen

zugeschnitten. Für die Philosophie sind sie wegen deren relativer Beobachtungs-

ferne kaum relevant, was dazu passt, dass sich in ihr in der Tat keine Konvergenz

der Auffassungen zeigt. Daher, und weil er keine Quantifizierung nahelegt, ist der

Begriff der Plausibilität für die Philosophie angemessener.

Eine weitere Differenz zwischen Plausibilität und subjektiver Wahrschein-

lichkeit ist die erwähnte Unmöglichkeit, mehrere alternative Theorien sämtlich

als wahrscheinlich zu bezeichnen, genauer: zwei unvereinbaren Theorien jeweils

eineWahrscheinlichkeit größer als 50 % zuzusprechen, während man sie durchaus

beide als plausibel bezeichnen kann. Auf einer Meta-Ebene lässt sich von alter-

nativen philosophischen Konzeptionen im Prinzip sagen, beide böten plausible,

wenn auch verschiedene Deutungen desselben Phänomenkreises an. Man kann

aber von keinem Standpunkt aus sagen, beide seien wahrscheinlich. Ähnlich kann

man von zwei sich ausschließenden Rekonstruktionen einer historischen Episode

sagen, beide seien plausibel, aber nicht, beide seien wahrscheinlich. Wenn man

die eine tatsächlich für (sehr) wahrscheinlich hält, muss man die andere für (sehr)

unwahrscheinlich halten.

Darüber hinaus lässt sich Plausibilität sogar in Kontexten aussagen, wo von

Wahrheit nicht die Rede sein kann.Wahrscheinlichkeit gibt es nur im Hinblick auf

Wahrheit, als Zwischenstadium auf demWeg zur Gewissheit. Auch wo sich solche

nicht erlangen lässt, sich vielleicht prinzipiell nicht erlangen lässt, so dass wir als

erkennende Subjekte dauerhaft auf Vermutungen oder Spekulationen angewiesen

sind, müssen wir, sobald wir Wahrscheinlichkeiten ansetzen, annehmen, dass es

die Wahrheit, wenngleich verborgen, gibt. Plausibilität kann dagegen auch lediglich

eine Sache der Interpretation sein, wenn man beispielsweise von der Interpre-

tation eines Textes sagt, sie sei plausibel, ohne sich dadurch darauf festzulegen,

dass Interpretationen wahr oder richtig im eigentlichen Sinne des Wortes sein

können. Falsch können sie allerdings sein, insofern die Möglichkeit besteht, dass

sie das Interpretandum einfach deutlich verfehlen, aber es gibt möglicherweise

kein feststehendes Faktum,welche von den plausiblen Interpretationen die richtige

ist. Wenn dem so ist, zeigt der Begriff der Plausibilität nicht länger ein epistemi-

sches Defizit an und kann sogar zum höchsten zur Verfügung stehenden Prädikat

avancieren (sieheWinko 2015).

Plausibilität ist also ein zentrales und nur zum Teil objektivierbares Kriterium

der Theorienwahl in der Philosophie, die es eher als mit der erkennenden Durch-

dringungmit derDeutung oder Interpretation von Phänomenbereichen zu tun hat.

Insbesondere beruht die Plausibilität einer philosophischen Konzeption auch auf

nicht-epistemischen Gesichtspunkten wie beispielsweise dem Verlangen, aus per-

sönlichen,moralischen oder politischen Gründen an einem bestimmtenWelt- oder

Menschenbild festzuhalten. Philosophische Konzeptionen antworten zum Teil wie

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 97

Weltanschauungen auf andere Bedürfnisse als das nach Erkenntnis, und das letzte-

re kann dabei sogar zurücktreten. Dass das normalerweise nicht eingeräumt oder

heruntergespielt wird, ist aus der Situation des Behauptens verständlich, dennoch

hängt die bevorzugte Interpretation eines Phänomenbereichs kaum jemals allein

von epistemischenGesichtspunkten ab.10 Vielmehr als bei empirisch-wissenschaft-

lichen Theorien ist der persönliche Geschmack im weitesten Sinne des Wortes als

Grund dafür, bestimmte Konzeptionen für plausibel zu halten, in der Philosophie

von Gewicht, und weit seltener geschieht es, dass als anziehend empfundene Kon-

zeptionenunter demDruckder ›Daten‹mit Bedauern verabschiedetwerden.All das

passt gut zu der Etymologie und demursprünglichen Sinn von Plausibilität als ›Ap-

plauswürdigkeit‹.

Wie ist dannzu erklären,dass philosophischeKonzeptionenoft durchausmerk-

würdige und unplausible Aspekte und Konsequenzen haben? Dafür gibt es min-

destens zwei Gründe, die beide damit zu tun haben, dass, salopp gesagt, Plausibi-

lität nicht alles ist. Erstens besteht der Witz jeglicher Theoriebildung darin, einen

bestimmten Phänomenbereich aus wenigen Grundgedanken zu erschließen. Dazu

passt die Auffassung, Erklärung sei nichts anderes als Vereinheitlichung: Zurück-

führung der Komplexität und Vielfalt der Phänomene auf wenige Grundprinzipi-

en. So kann es dazu kommen, dass eine Theorie, wenn sie nur genügend Substanz

hat, in gewissen Hinsichten auch unplausible Konsequenzen hat, was ihr von ihren

Kritikern dann als ›kontraintuitiv‹ vorgehalten wird. Das ist regelmäßig der Preis

für eine einheitliche und gleichzeitig substanzielle Konzeption eines größeren Be-

reichs. Beispielsweise gibt es in der Moralphilosophie gute Gründe dafür, die mo-

ralischenNormen als das Ergebnis einer Übereinkunft zwischen Individuen aufzu-

fassen. Diese Idee lässt sich sehr verschieden ausbuchstabieren, und es gibt dafür

insbesondere ›hobbessche‹ und ›kantische‹ Ansätze. Alle Theorien dieser Art haben

aber Schwierigkeiten,Tiere in dieMoral einzubeziehen,und auch solcheMenschen,

die nicht (noch nicht, nichtmehr) vernunft- und vertragsfähig sind.Auchwenn sich

diese Probleme nicht befriedigend lösen lassen sollten, wäre es fragwürdig und ist

es jedenfalls nicht zwingend, diese Konzeptionen allein deshalb zurückzuweisen.

Es ist sehr wohl möglich, dass sie (bzw. eine bestimmte Variante davon) alles in al-

lem die plausibelste rationale Rekonstruktion der Moral bieten, eine Rekonstrukti-

on, die uns besser als alternative Auffassungen verstehen lässt,was esmit derMoral

›auf sich hat‹, warum sie also diejenigen Aspekte, Formen und Inhalte hat, mit de-

nen sie uns begegnet, und inwiefern ihre Normen Autorität beanspruchen können.

10 Eine systematische Verarbeitung nicht-epistemischer Gesichtspunkte findet in Kants Postu-

latenlehre statt (Kant 1971 [1788]: 119–146). Die Postulate der »reinen praktischen Vernunft«

sind Kant zufolge die Freiheit desWillens, die Unsterblichkeit der Seele und die Existenz Got-

tes. Dass Kant das so explizit machen konnte, hängt mit seiner Auffassung vom Primat der

praktischen gegenüber der theoretischen Philosophie zusammen.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Konzeptionen, die alles gleichmäßig abdecken, allen ›Intuitionen‹ gleichermaßen

gerecht werden wollen, vermitteln dagegen in der Regel kein tieferes Verständnis

der Phänomene. Die Forderungen der Plausibilität im Einzelnen und der Erhellung

und Systematisierung imGroßen stehen daher in einer Spannung zueinander, und

es wäre sowohl möglich, die Systematisierung als ein weiteres und mit der Plausi-

bilisierung potentiell konkurrierendes Desiderat anzusehen, als auch, globale und

lokale Plausibilität gegeneinander zu stellen.

Während Plausibilität der Tendenz nach konservativ ist – das Vertraute oder

ihm Ähnliche wirkt plausibel, das Unerwartete wird als kontraintuitiv, schräg oder

sogar unverständlich zurückgewiesen – gibt es zweitens auch den Effekt, dass ein

Entwurf gerade aufgrund seiner Originalität anziehendwirkt, als eineMöglichkeit,

einen bestimmten Phänomenbereich auf eine ganz andere Weise anzuschauen als

bisher.Wenn eine Konzeption derart durch Neuartigkeit besticht, kann gerade das

Unplausible, paradox Wirkende zu ihrer Akzeptanz beitragen. Im günstigsten Fall

werden diese Merkmale geschickt kombiniert: So ist es dem Einfluss einer philoso-

phischen Konzeption sicherlich zuträglich, wenn sie im Ergebnis weitgehend sagt

oder zu sagen scheint, was das jeweilige Publikum hören möchte – das ist die ›Ap-

plauswürdigkeit‹ –, es aber nicht auf eine altbekannteWeise sagt und auchnicht auf

denbekanntenWegendorthingelangt, sonderndurch tatsächlichoder vermeintlich

neue Ansätze, Ideen und Wendungen: das ist der Gesichtspunkt der Originalität.11

DerReiz derNeuartigkeit ist unter verschiedenen anderen Faktoren auch dafür ver-

antwortlich,dass es in der Philosophie immerwieder zu einemWechsel derMode in

Bezug auf die herrschendenThemen undTheorien kommt, und entsprechend kön-

nen sich die Einschätzungen ändern, was als plausibel und was als unplausibel an-

zusehen ist.

Das Reflexionsgleichgewicht

In der Idee des sogenannten Reflexions- oder Überlegungsgleichgewichts als einer be-

stimmten philosophischenTheorie der philosophischenMethode findet die Plausi-

bilität ihren expliziten Niederschlag in der Philosophie. Die Philosophie zieht, wie

eingangsbemerkt,Überzeugungen,die ihreRolle imAlltag imargumentativenHin-

tergrund spielen, ›vor die Linse‹, so dass sie explizit in Argumentationszusammen-

hängen erscheinen. Das ist eine Pointe der Rede von ›Reflexion‹. Die Bezeichnung

reflective equilibriumwurde vonNelson Goodman imKontext der Rechtfertigung von

Prinzipien deduktiven und induktiven Schließens geprägt, stammt also ursprüng-

lich aus der Philosophie der Logik (Goodman 1955: § 3.2). Sie erlangte große Be-

kanntheit durch JohnRawls imZusammenhangmit derBegründung seinerGerech-

11 Diesen Gedanken verdanke ich Peter Stemmer.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 99

tigkeitsprinzipien (Rawls 1971: §§ 4, 9, 87).Grundsätzlich handelt es sich beimRefle-

xionsgleichgewicht um eine bestimmte Rechtfertigungsmethode beziehungsweise

um das Ergebnis der Anwendung dieser Methode: Einerseits spricht man von ›An-

wendung des Reflexionsgleichgewichts‹ – damit ist dann ein Verfahren gemeint –,

andererseits davon, dass sich bestimmte Überzeugungen ›im Reflexionsgleichge-

wicht befinden‹ oder in ein solches gebracht werden sollen – damit ist dann das Er-

gebnis des Verfahrens gemeint. Ihren Vertretern zufolge ist die Methode des Refle-

xionsgleichgewichts für die Philosophie charakteristisch.

Ausgangsmaterial der Methode sind die bereits erwähnten ›Intuitionen‹ oder,

bei Rawls, ›wohlerwogene Urteile‹ (considered judgements). Die Rede von Intuitionen

steht nicht für die Inhalte oder Produkte eines besonderen Erkenntnisvermögens,

sondern vorgeblich harmlos für das, was ›wir‹ zu bestimmten Fällen sagen würden,

ohnedabei bereits explizit philosophischeTheorienoderPrinzipien zurAnwendung

zu bringen.12 Die philosophischeTheoriebildung hat unsere ›vortheoretischen‹ Ein-

schätzungen und Urteile zu berücksichtigen, sofern sie einigermaßen durchdacht

und stabil sind: daherdieRede vonwohlerwogenenUrteilen.MankanndasPrädikat

auch streichen und die Auffassung vertreten, dass die nicht-wohlerwogenenUrteile

durchdieMethodedesReflexionsgleichgewichts selber aussortiertwerdenunddies

bereits als eine Anwendung der Methode konzipiert werden sollte, anstatt in ihren

Ausgangspunkt eingespeist zu werden (Schmidt 2022: Abschnitt 6.2.1). Die Gehalte

solcher Intuitionen oderwohlerwogenenUrteile variieren in ihrer Allgemeinheit. In

der Logik sind Schlussfiguren in ihrer abstrakten Formmanchmal unmittelbar ein-

leuchtend und sogar einleuchtender als in bestimmten Anwendungen, und dassel-

be könnte für gewisse Prinzipien derGerechtigkeit gelten.Typischerweise sind aber

allgemeine Prinzipien erst ein Resultat derTheoriebildung, auf das sie abzielt, und

sind intuitive Einschätzungen etwas, das auf vergleichsweise konkrete Fälle oder

Falltypen bezogen ist.

Man geht also, so die Idee, bei der philosophischenTheoriebildung vondemaus,

was man vortheoretisch für wahr oder plausibel hält. Das Prädikat ›vortheoretisch‹

darf dabei keinesfalls wörtlich genommen werden, denn jede Einschätzung, die

als Ausgangspunkt der philosophischen Theoriebildung in Frage kommt, weist

bereits theoretische Aspekte in einem weiten Sinne des Wortes auf. Zudem sind

wir beim Urteilen über Sachverhalte aller Art von verschiedenen in das Alltagsden-

ken eingesunkenen Theoriestücken (›Theorie‹ jetzt im engeren Sinne verstanden)

12 Wie häufig in der Philosophie ist die Begrifflichkeit nicht einheitlich und lädt dadurch zu

Missverständnissen ein. In einigen Bereichen der Philosophie gibt es ›Intuitionismus‹ als ei-

genständige Position, wobei Intuitionen konzeptionell sehr wohl an ein besonderes Erkennt-

nisvermögen geknüpft sind und, damit einhergehend, einen anspruchsvollen fundierenden

Status zugesprochen bekommen, der mit der Methode des Reflexionsgleichgewichts prima

facie unvereinbar ist.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

und Teilen von Denksystemen stark beeinflusst, ohne davon ein deutliches oder

überhaupt irgendein Bewusstsein zu haben. Es kann deshalb eigentlich nur darum

gehen, dass bei der Artikulation der Intuitionen keine explizite Einspeisung einer

philosophischen Theorie stattfindet. Es bleibt dabei allerdings unklar, warum der

Unterschied zwischen der expliziten Anwendung einer Theorie und dem unter-

gründigen Bestimmtsein von kaum artikulierten Theoriestücken so bedeutsam

sein soll.

Ich möchte diese und andere Probleme des Begriffs der Intuition beziehungs-

weise des wohlerwogenen Urteils dahingestellt sein lassen und insgesamt so tun,

als würde dadurch etwas hinreichend Bestimmtes und gleichzeitig Alltägliches be-

zeichnet. Es darf sich jedenfalls nicht um voraussetzungsreiche Begriffe handeln.

DerWitz des Reflexionsgleichgewichts geht verloren,wennman sich erst lange un-

terhalten muss, ob bestimmte Urteile nun wirklich ›wohlerwogen‹ sind oder nicht,

oder wenn allerhandTheorie bemüht werdenmuss, um zu entscheiden, ob jemand

tatsächlich einebestimmte ›Intuition‹ hat odernicht hat und sie vielleicht nur zuha-

ben glaubt. Insbesondere muss das von innen heraus entscheidbar sein: Jede Person

muss wissen, was sie in diesem Sinne für intuitiv einleuchtend hält, muss unpro-

blematisch Zugang zu ihren Intuitionen haben.

Die Methode des Reflexionsgleichgewichts besagt nun, dass die philosophi-

schen Konzeptionen und Theorien (zum Beispiel der Logik bei Goodman, der

Gerechtigkeit bei Rawls) solche Intuitionen weitgehend respektieren müssen, sie

aber auch korrigieren können. Es geht darum, zwischen intuitiven Urteilen und

theoretischen Prinzipien ein Gleichgewicht herzustellen, sie ins Gleichgewicht zu

bringen. Dieses Gleichgewicht kann sowohl durch die Modifikation vorgeschlage-

ner theoretischerPrinzipienals auchdurchdieKorrektur intuitiverEinschätzungen

erreicht werden. Normalerweise wird im Verlauf des Prozesses beides geschehen,

es ist ein wechselseitiger Anpassungsprozess, bis ein Gleichgewicht erreicht ist.

Im Gleichgewicht können dann theoretische Prinzipien durch Berufung auf in-

tuitive Urteile und ebenso umgekehrt solche Urteile durch Berufung auf Theorien

gerechtfertigt werden. Einesmuss sich am jeweils anderen bewähren und lässt sich

im Gleichgewicht durch das andere rechtfertigen. Die Idee ist, dass diese wechsel-

seitige Stützung der für die Philosophie charakteristische Rechtfertigungsmodus

und eine andere Art der Rechtfertigung in ihr nicht zu haben ist.Wenn das zu hart

erscheint, weil es ja beispielsweise nicht nur in der Mathematik, sondern auch in

der Philosophie Widerspruchsbeweise gibt, bei denen eine These durch reductio ad

absurdum widerlegt wird, so ist zu bedenken, dass die logischen Prinzipien selbst

Gegenstand der Reflexion und Bestandteil eines umfassenden Reflexionsgleichge-

wichts sind. Die Philosophie macht bei logischen Prinzipien nicht halt, sondern

stellt die Begründungsfrage auch bei ihnen. Es ist kein Zufall, dass die Methode

des Reflexionsgleichgewichts von Goodman gerade im Kontext der Philosophie der

Logik artikuliert wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 101

Wegen der symmetrischen Begründungsrelation, bei der nicht nur theoretische

Prinzipien durch Verweis auf intuitive Einschätzungen, sondern auch umgekehrt

diese durch Berufung auf jene gerechtfertigt werden, ist das Reflexionsgleichge-

wicht eine Variante der Kohärenztheorie der Rechtfertigung. Wenn die intuitiven

Urteile aber der Ausgangspunkt sind, bilden sie dann nicht ein Fundament in ei-

nem schwachen Sinne des Wortes, und handelt es sich beim Reflexionsgleichge-

wicht nicht um einem »schwachen Fundamentalismus« (Schmidt 2022: Abschnitt

6.3.1)?Mankönntedies prinzipiell sagen,eswäre aber irreführend.DerGrunddafür

ist erstens, dass das angebliche Fundament allem Anschein nach nicht geeignet ist,

einen philosophischen Konsens darauf zu gründen. Die Intuitionen selbst, ihre Ex-

plikation oder ihre relative Gewichtung sind intersubjektiv derart unterschiedlich,

dass zu denselben philosophischen Gegenständen die divergierendsten Konzeptio-

nen vertreten werden. Dieses Motiv kennen wir bereits, und ich komme unten dar-

auf zurück. De facto ist daher das Reflexionsgleichgewicht, sofern es die Methode

der Philosophie darstellt, keine Sache der Fundierung, sondern der Kohärenz, zu-

gespitzt ausgedrückt: Eine jede Person hat ›ihr‹ Reflexionsgleichgewicht.

Zweitens ist die Rolle der intuitiven Urteile, auch wenn man sie als eine Art

Fundament ansieht, deutlich verschieden von der Rolle der Daten in denNaturwis-

senschaften. In den Beobachtungen erscheint die erfahrbareWirklichkeit, die eben

der Gegenstand der empirischen Wissenschaften ist. Deshalb müssen sich in die-

sen Wissenschaften nicht bloß letztlich, sondern auch schon auf mittlere Sicht die

Theorien an den Daten bewähren, nicht umgekehrt. Wenn dieses Verhältnis auch

in Wirklichkeit komplex und teilweise verwickelt ist, wie wiederum Thomas Kuhn

(1962) und Paul Feyerabend (1975) dargelegt haben, und Beobachtungssätze insbe-

sondere nicht infallibel sind, ist ihr Verhältnis zu den Theorien doch keineswegs

symmetrisch. Es wäre abwegig, hier von einem ›Gleichgewicht‹ zu sprechen und zu

meinen, die empirischenWissenschaften hätten es damit zu tun, Daten undTheo-

rien ›einander anzupassen‹. Die Anpassung erfolgt vielmehr vom Grundsatz her

nur in eine Richtung, und Beobachtungen können nicht allein durch einen Verweis

darauf verworfen werden, dass sie gut etabliertenTheorien widersprechen. Anders

als Intuitionen bei derMethode des Reflexionsgleichgewichts können (reproduzier-

bare) Beobachtungen als solche tatsächlich gar nicht verworfen, überschrieben oder

auf eine andere Art beiseitegesetzt werden. Die Kritik an Beobachtungssätzen läuft

vielmehr immer darauf hinaus, dass es entweder einen Mess- oder Beobachtungs-

fehler gegeben hat, der sich im Prinzip nachweisen oder rekonstruieren lassen

muss, oder Hintergrundannahmen der Beobachtung falsch waren, so dass deren

Resultate zwar korrekt sind, aber der Widerspruch zu etablierten Theorien nur

scheinbar besteht. Zu den empirischen Daten der Naturwissenschaft gibt es in der

Philosophie daher keine Parallele, oder vielmehr: Es gäbe nur dann eine Parallele,

wenn man Intuitionen doch an ein besonderes Erkenntnisvermögen knüpfte, das

uns einen eigentümlichenZugangzubestimmtenAspektenderRealität verschaffte,

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

und wenn das überzeugend wäre, wäre die Methode des Reflexionsgleichgewichts

für die Philosophie ebenso wenig adäquat wie für die Naturwissenschaften.

Das Reflexionsgleichgewicht kann rein deskriptiv einigen Anspruch darauf er-

heben, tatsächlich ›die‹ philosophische Methode zu sein. Das Explizitmachen von

Voraussetzungen, die gerade nicht im Hintergrund bleiben, ist typisch für die Phi-

losophie, ebenso dasWechselspiel von allgemeinen Prinzipien undTheorien auf der

einen und spezifischen Urteilen auf der anderen Seite. Weiterhin auch, dass es bei

und in der philosophischen Reflexion keinen direkten, jedenfalls keinen der Philo-

sophie eigentümlichen,Kontakt zurWirklichkeit gibt.PhilosophinnenundPhiloso-

phen denken eben nach undmachen keine Experimente und erheben keine Daten.

Sie arbeiten in gewisserWeise mit dem, was jeder weiß oder zu wissen glaubt oder

für einleuchtend hält, oder eher: wovon sie jeweils glauben, dass jeder es für plausi-

bel halten sollte. Es handelt sich dem Anspruch nach um eine Sache der Analyse und

Interpretation dessen, was vor aller Augen liegt.

Wie alle Kohärenztheorien der Rechtfertigung steht das Reflexionsgleichge-

wicht im Verdacht, im schlimmsten Fall lediglich Vorurteile zu systematisieren.13

Begründung besteht für eine jede Person eben darin, dass sie eine bestimmte

Aussage erfolgreich ihrem Überzeugungssystem eingliedern kann, und wenn das

nicht geht, kann sie die Aussagemit Recht zurückweisen. Sie passt dann nicht oder

zu schlecht zu dem, was die Person sonst glaubt oder für wahr oder für plausibel

hält, undmehr ist dazu nicht zu sagen. Jede Kohärenztheorie der Rechtfertigung ist

daher dem Problem eines durchgreifenden Relativismus in Bezug auf die gerecht-

fertigten Aussagen ausgesetzt. Im Prinzip könnte jedes Individuum sein eigenes

Reflexionsgleichgewicht haben, auch wenn die intersubjektiven Schnittmengen

häufig groß sind, und hat es wahrscheinlich in der Tat. Ein solcher Relativismus

wird durch das Erscheinungsbild der Philosophie tatsächlich nahegelegt. Verschie-

dene Philosophinnen und Philosophen gelangen in Bezug auf (grob) denselben

Phänomenbereich zu sehr verschiedenen Anschauungen und Systemen (wobei

das auch damit zu tun hat, dass die Rede von ›denselben Phänomenen‹, wie oben

angedeutet, mit Vorsicht zu genießen ist).

JohnRawls’TheoriederGerechtigkeit ist auch in seinemeigenenKulturkreis kei-

neswegs auf ungeteilte Zustimmunggestoßen.Seinem linksliberalenEntwurf einer

gerechten Gesellschaft steht unter anderem Robert Nozicks rechtsliberale Konzep-

tion gegenüber (Rawls 1971: Kap. 2;Nozick 1974: Kap. 7).Diese beidenAutoren gelan-

gen bei sehr ähnlichemHintergrund durch unterschiedlicheGewichtung bestimm-

ter Intuitionen zu sehr unterschiedlichen Konzeptionen. Wegen des geteilten kul-

turellenHintergrundes können sie sich bestens verständigen und in ihren Schriften

13 Siehe dazuKelly/McGrath (2010: 333). Der Aufsatz bietet insgesamt eine informative undum-

sichtige Diskussion des Reflexionsgleichgewichts.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 103

aufeinander reagieren; es gibt zwischen ihnen keineMissverständnisse. Die Unter-

schiede in ihren Auffassungen rühren weniger von divergierenden Intuitionen her

als daher, dass geteilte Intuitionen, die in verschiedene Richtungen weisen, unter-

schiedlich expliziert und gewichtet werden, sowie auch von einer Differenz in den

leitenden Ideen, in deren Licht der Phänomenbereich mitsamt den relevanten In-

tuitionen geordnet wird. Gewisse Beispiele und Bilder, die bei Rawls eine tragende

Rolle spielen und die gesamte Konzeptionmotivieren, werden von Nozick beiseite-

gesetzt, und umgekehrt.14 Das Reflexionsgleichgewicht berechtigt nicht nur zu so

etwas, sondern sogar dazu, eine Intuition ganz zu verwerfen, auch wenn man sie

in einem bestimmten Sinne weiterhin hat, wenn sich nämlich der Anschein, es sei

doch so-und-so, hartnäckig hält. Und in der Tat sind Philosophinnen und Philoso-

phen immer bereit gewesen, anstößige Konsequenzen des eigenen Systems hinzu-

nehmen und zu sagen: ›So ist es eben, auch wenn es merkwürdig scheint‹.

Die Idee, das Reflexionsgleichgewicht sei dieMethode der Philosophie, passt zu

dem Befund, dass sich Philosophinnen und Philosophen nur über wenig einig wer-

den können. Zu solchen relativistischen Konsequenzen führt jede Kohärenztheorie

derRechtfertigung.Die Frage ist allerdings,ob sie sich bloßprinzipiell ergebenoder

ob man sie tatsächlich zu spüren bekommt, aber im philosophischen Geschäft ist

letzteres sicherlich in erheblichemMaßeder Fall.Wir dürfen daher vomReflexions-

gleichgewicht nicht erwarten, dass es grundsätzliche Meinungsverschiedenheiten

auflöse, und nicht von der Moralphilosophie, dass sie etwa gesellschaftlich stritti-

ge Fragen beantworte. Die unterschiedlichen Gesichtspunkte, Intuitionen und Ge-

wichte der Alltagsdiskussion reproduzieren sich auf der Ebene des philosophischen

Nachdenkens, so dass dieses zwar einen Erkenntnisfortschritt durch Klärung der

Argumente und Positionen, aber keine Lösung der grundsätzlichen Dissense errei-

chen kann.Das ist ein Nachteil des Reflexionsgleichgewichts, sofern es wirklich die

MethodederPhilosophie ist.AberdieserBefundpasst gut zuderEinschätzung,Phi-

losophie sei weniger ein Erkenntnis- als ein Deutungsunternehmen.

Rawls glaubte in seiner frühen Phase noch, das, was er für ein Reflexionsgleich-

gewicht in Bezug auf Gerechtigkeit hielt, könne von allenMenschen geteilt werden,

später hielt er es für relativ zu einer bestimmten Kultur. Meines Erachtens ist auch

das viel zu optimistisch. Die Plausibilisierung durch das Reflexionsgleichgewicht

hat etwas unaufhebbar Idiosynkratisches. Das bedeutet nicht, dass für ein solches

Gleichgewicht keine Arbeit zu leisten wäre. Die eigenen Anschauungen zu einem

14 Wo Rawls ein Gemeinschaftsunternehmen sieht, von dessen gemeinsam erwirtschafteten

Früchten einige Beteiligte aufgrund unverdienter Nachteile in der ›natürlichen Lotterie‹ so-

wie der ›sozialen Lotterie‹ deutlich weniger erhalten als andere, erblickt Nozick Individuen,

die aufgrund des Rechts auf ihren Körper ein Recht an den Erträgen ihrer je eigenen Arbeit

haben und freiwillig mit gewissen anderen Individuen in Austausch treten. Siehe auch die

Gegenüberstellung bei MacIntyre (1981: Kap. 17).

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

bestimmten Gegenstand in ein kohärentes System zu bringen, ist überhaupt nicht

einfach, jedenfalls bei den typischen philosophischenGegenständen, und erst recht

wird es schwierig, wennmehrere Gegenstände simultan auf dem Spiel stehen. Der

Austauschmit anderen bringt neue IdeenundÜberlegungen ins Spiel und fügt dem

Gleichgewichtsprozess neue Facetten hinzu. In seinem Verlauf können sich erheb-

liche Erkenntnisgewinne darüber einstellen, wie bestimmte Auffassungen zusam-

menhängen und welches die Implikationen einer bestimmten Position sind, die oft

erst durch einen solchen Prozess ausbuchstabiert wird. Dadurch kann es zu gro-

ßen Verschiebungen kommen, aber es gibt keinen Grund, eine allgemeine inter-

subjektive Konvergenz anzunehmen.Da dieMethode zudemnur äußerst allgemein

charakterisiert ist und diewechselseitige Anpassung der intuitivenEinschätzungen

und theoretischen Prinzipien selbst nach keinem bestimmten Prinzip erfolgt, gibt

es im Übrigen auch keinen Grund, von intrasubjektiver Eindeutigkeit auszugehen.

Das heißt, dass eine bestimmte Person bei demAnpassungsprozess auf verschiede-

neWeisen ein Gleichgewicht herstellen könnte.

Abschließende Bemerkungen

Plausibilität spielt derSachenach inderPhilosophie einegroßeRolle,weil ihre theo-

retischen Entwürfe in der Regel nicht mehr als diese beanspruchen können: nicht,

Wissen zu sein, und oft nicht einmal Wahrscheinlichkeit. Philosophie scheint eher

die Interpretation der Phänomene in einem bestimmten Bereich zu sein als eine

Wissenschaft im eigentlichen Sinne des Wortes, die Resultate etabliert und ihr Ge-

biet systematisch immer weiter durchdringt. Dass philosophische Fragen fast nie-

mals definitive Antworten finden, sondern grundsätzlich verschiedene Positionen

fortbestehen, ist bei derAuffassung vonPhilosophie alsDeutungsunternehmenkei-

ne Verlegenheit, sondern etwas zuErwartendes.Dazu passt die Auffassung,das Re-

flexionsgleichgewicht sei dieMethode der Philosophie. Ob oder inwieweit letzteres

tatsächlich der Fall ist, lasse ich dahingestellt. Die Methode ist zu allgemein cha-

rakterisiert als dass sich leicht sagen ließe, inwiefern sie in einem bestimmten Fall

tatsächlich angewendet wurde. Umgekehrt bedeutet das, dass sich im Sinne einer

prinzipiellen Rekonstruktionsmöglichkeit vieles in ihren Rahmen einordnen lässt.

Was ich hier skizziert habe, ist selbst eine philosophische Position, und zwar ei-

ne über die (gesamte) Philosophie–mannennt das ›Metaphilosophie‹.Damit liefert

die Position als Aussage in Bezug auf sich selbst, dass sie eher eine Deutung oder

Interpretation der Philosophie als eine Erkenntnis über sie darstellt. Das bedeutet

keinen Selbstwiderspruch, aber eine gewisse Verlegenheit. Die Position impliziert

selbst dieMöglichkeit,dass es alternativeDeutungenderPhilosophie gibt,die eben-

falls plausibel sind. So ließe sich beispielsweise vertreten, dass, obwohl in der Phi-

losophie trotz aller Diskussionen undDifferenzierungen kaumKonsens über nicht-

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jacob Rosenthal: Plausibilität, Interpretation und das Reflexionsgleichgewicht in der Philosophie 105

konditionale Behauptungen erzielt wird, es in ihr dennoch reichlich entsprechen-

de Erkenntnisse oder wenigstens objektiv begründbare Wahrscheinlichkeitsurteile

gibt, die aber aufgrund der Eigenarten der behandelten Fragestellungen sowie der

menschlichenMotivationsstruktur keine allgemeineAkzeptanzfinden.Philosophie

wäre dann immer noch als intersubjektives Erkenntnisunternehmen weitgehend ein

Fehlschlag, nicht aber als Erkenntnisunternehmen schlechthin.Diese Alternativpo-

sition scheint mir zumindest in einigen Fällen plausibel zu sein, und wenn dem so

ist, stellt sich die Frage, warum ich nicht sie, sondern die Idee des Deutungs- oder

Interpretationsunternehmens in den Vordergrund stelle. Ist es eine bloße subjek-

tive Geschmackssache (dieser Begriff hinreichend weit verstanden), die mich eher

diese als jeneAnsicht vertreten lässt? ZumTeil ja!Das ist die direkteKonsequenzder

Auffassung, dass das Für-wahr-halten in der Philosophie auch auf nicht-epistemi-

schen Faktoren beruht, angewendet auf diese Auffassung selbst. Darin besteht die

Verlegenheit, die mit jeder Selbstrelativierung einer Position einhergeht, aber um

einen Selbstwiderspruch handelt es sich nicht.

Da es nicht sehr wahrscheinlich ist, dass sich eine einheitliche Diagnose für

die gesamte Philosophie stellen lässt, die alle ihre fortdauernden Dissense erfasst,

möchte ich für die hier skizzierte Auffassung aber ohnehin höchstens Generali-

tät, keine Universalität beanspruchen. Ich möchte also nicht behaupten, es gebe

in der Philosophie gar keine nicht-hypothetischen Erkenntnisse, und alle philo-

sophischen Aussagen mit nicht-konditionaler Struktur seien Interpretationen

oder Deutungen. Das wäre zu weitgehend. Es geht mir um das, was in der Regel

oder typischerweise der Fall ist, und davon kann es verschiedene Ausnahmen ge-

ben. So wäre es am Ende sogar möglich, dass die Auffassung der Philosophie als

Deutungsunternehmen bei sorgfältiger Explikation und Begründung den Status

einer Erkenntnis über die Philosophie erlangen könnte, ohne sich dadurch selbst

aufzuheben.15

Literaturverzeichnis

Cavell, Stanley (2002):Die andereStimme.Philosophie undAutobiographie,Zürich:

diaphanes.

Feyerabend,Paul (1975): AgainstMethod.Outline of anAnarchisticTheory of Knowl-

edge, New York: New Left Books.

15 Für zahlreiche Anregungen, Einwände und Hinweise, von denen ich nur einige angemessen

berücksichtigen konnte, danke ich der Diskussionsgruppe zum Jahresthema ›Plausibilität‹

des Zentrums für Kulturwissenschaftliche Forschung und den Teilnehmern des Kolloquiums

für Praktische Philosophie an der Universität Konstanz. Besonders danke ich Thomas Kirsch

und Christina Wald für ihre mehrfache kritische Lektüre des gesamten Textes.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Sektion 1: Existenzweisen des Plausiblen

Goodman,Nelson (1955): Fact, Fiction, and Forecast, Cambridge,MA: Harvard Uni-

versity Press.

Gutschmidt, Rico (2016): »Unbegründeter Glaube und grundloses Sein.Der Regress

bei Wittgenstein und Heidegger«, in: Stefan Berg/Hartmut von Sass (Hg.), Re-

gress undZirkel. FigurenprinzipiellerUnabschließbarkeit.Architektur–Dyna-

mik – Problematik, Hamburg: Meiner, S. 151–177.

Kant, Immanuel (1972 [1788]): Kritik der praktischen Vernunft (=Kants Werke Aka-

demie Textausgabe, Band 5), Berlin/New York: de Gruyter.

Kelly, Thomas/McGrath, Sarah (2010): »Is Reflective Equilibrium Enough?«, in:

Philosophical Perspectives 24, S. 325–359.

Korsgaard, Christine (2022): »Thinking in Good Company.The John Dewey Lecture

Delivered at the 118th Eastern Division Meeting of the American Philosophical

Association«, in: Proceedings and Addresses of the American Philosophical As-

sociation 96.

Kuhn,Thomas (1962):The Structure of Scientific Revolutions, Chicago: University of

Chicago Press.

MacIntyre, Alasdair (1981): After Virtue. A Study in MoralTheory, Notre Dame: Uni-

versity of Notre Dame Press.

Nozick, Robert (1974): Anarchy, State, and Utopia, New York: Basic Books.

Rawls, John (1958): »Justice as Fairness«, in: Philosophical Review 67, S. 164–194.

Rawls, John (1971): ATheory of Justice, Cambridge,MA: Harvard University Press.

Rawls, John (2001): Justice as Fairness. A Restatement, Erin Kelly (Hg.), Cambridge,

MA: Harvard University Press.

Rosenthal, Jacob (2014): »Experimental Philosophy Is Useful – But not in a Spe-

cific Way«, in: Christoph Lütge/Hannes Rusch/Matthias Uhl (Hg.), Experimen-

tal Ethics. Toward an Empirical Moral Philosophy, Basingstoke: Palgrave Mac-

millan, S. 211–226.

Schmidt, Michael (2022): Das Überlegungsgleichgewicht als Lebensform. Versuch

zu einem vertieften Verständnis der durch John Rawls bekannt gewordenen

Rechtfertigungsmethode, Paderborn: Brill mentis.

Schurz, Gerhard (2015): Wahrscheinlichkeit, Berlin: de Gruyter.

Schurz,Gerhard (2019): Hume’s ProblemSolved.TheOptimality ofMeta-Induction,

Cambridge,MA: MIT Press.

Walter,Sven (2016): Illusion freierWille?Grenzen einer empirischenAnnäherung an

ein philosophisches Problem, Stuttgart: J.B.Metzler.

Wierzbicka, Anna (2006): English.Meaning and Culture, Oxford: Oxford University

Press.

Winko, Simone (2015): »Zur Plausibilität als Beurteilungskriterium literaturwissen-

schaftlicher Interpretationen«, in:AndreaAlbrecht et al. (Hg.),Theorien,Metho-

den und Praktiken des Interpretierens, Berlin: de Gruyter, S. 483–511.

Wittgenstein, Ludwig (1970): Über Gewißheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004 - am 12.02.2026, 11:54:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470503-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

